meros dieron al nuevo territorio que aparecia en su horizonte | ciones de estos reyes, poseemos de Nût-Ramman («Luz es cion semítico occidental. Consecuencia de estas relaciones fué despues la fundacion de Ur en la márgen occidental del Eufrates, del mismo Ur que vemos ahora otra vez en comerje que hemos copiado de la obra astrológica). Esta frase viento de Martu, por viento de Occidente, aparece por primera vez en el período de que tratamos. Del mismo modo debe atribuirse á las relaciones entre ambos países el hecho de que en el Panteon babilónico aparezca de improviso el dios semítico-occidental del viento y de la tempestad, Martu, llamado tambien despues Rammân (sirio Rimmôn), como lo vemos, por ejemplo, en muchos pasajes de la obra astrológica y luego en nombres propios, en las láminas de contratos del tiempo de los reyes de Larsa y del rey norte-babilónico Chammuragas, que sucedió á estos en el gobierno; como tambien que al lado de ilu, «dios,» veamos la forma (fenicia) ilûnu. Tales relaciones vienen igualmente á esclarecer la tradicion con tanta fijeza perpetuada entre los hebreos, de que los ascendientes de Abraham, el cual vivió por los años 2000 á 1900 antes de J.C., habitaron en las cercanías de Ur, y el hecho de que ya las mas antiguas fuentes de la tradicion histórica hebrea hicieran mencion de las ciudades norte babilónicas de Arach, Accad, Babel y Kalnoh (Chalanne), como

lo vemos en Gén., 10, 8 y siguientes. No nos es posible, sin embargo, determinar con seguridad si los reyes, tambien semíticos, de Larsa sucedieron ya por los años 2200 antes de J.C. ó solo en el siglo subsiguiente (en todo caso no despues de los años 2100) á los ya citados reyes de Ur (Gâmil-Sin, Amar-Sin, que se titulan reyes «de las cuatro zonas» y que vivieron seguramente antes de 2300, Ibil·Sin y el de Kisharra, de que hace mencion la obra astrológica y que pertenecen al 23.º siglo ó acaso todavía al 22.º). Con certeza solo nos consta que el tratado astrológico supone todavía la existencia de reyes de Ur; pues si bien, como Tiele observa muy oportunamente, en tiempo de los reves de Larsa, por mas que esta ciudad fuera la de su residencia, continuó siendo Ur la verdadera metrópoli (1), no es posible que con aquel título se quisiera aludir á los soberanos de Larsa, porque en tal caso los sacerdotes norte-babilónicos no habrian dejado seguramente de nombrarlos así, y no como reves de Ur. Si de esta manera resulta indicado para esos últimos reyes de Ur el siglo 23.º, que señalan con toda seguridad (en caso extremo una parte todavía del 22.º) las alusiones históricas del tratado astrológico, no es menos evidente, por otra parte, que los dos (respective tres) reyes de Larsa de que estamos tratando (Nûr-Rammân y Sin-idinna, hijo de Gaish...) son anteriores (y acaso mucho mas de algunas décadas) á Iri-Aku de Larsa, el elamita, que debió de reinar por los años 1960-1920 antes de J.C.; y es asimismo probable que no sean estos sino dos reyes, de que tenemos casual noticia, pertenecientes á toda una série por nosotros ignorada. No está demostrado tampoco que se siguieran inmediatamente uno al otro, lo que nos permite atribuir con cierta seguridad un período, cuando menos, de ciento cincuenta años á estos 2 + x reyes de Larsa (ó sea aproximadamente 2150-2000 antes de J.C.) (2). Por lo que toca á inscrip-

(1) Véase su Historia babilónico asiria, págs. 119 y 122.

(2) Por mas que Tiele opine que las láminas de contratos de Nur-

Rammân y Sin-idinna son de la misma época que las que hacen men-

cion de Iri-Aku como rey, se comprende que esta opinion no puede

extremarse hasta el punto de tener que admitir que todos tres viviesen

geográfico el nombre de Martu, tomado de una denomina- el dios Rammân») una poco extensa en ladrillo, procedente de Ur y que dice así: «Al dios Uru-ki (el dios del Sol de Ur), su rey, (dedica la presente) Nûr-Rammân, el poderoso héroe, el pastor de Ur, rey de Babar-umma (Larsa); el templo cio tan íntimo con Martu, como es otro efecto posterior la de Nun-magh, el templo.... ha él edificado al dios Uru-ki y á expresion de «viento de Martu» (véase por ejemplo el pasa- la diosa Nin-gal (la esposa del dios de la Luna) en Ur.» Pertenece, asimismo, al reinado de Nûr-Rammân un contrato privado, fechado «en el mes de Tebet, en el año en que se erigió un trono de oro para el dios del Sol,» y que refiriéndose á los testigos dice antes: «En nombre del dios Uru-ki (el dios de la Luna de Ur) y de Nûr-Rammân, el rey, juraron ellos (3).» No deja de ser bastante significativo que Nûr-Rammân (4) no se titule rey de Sumir y Accad, ni siquiera, como los últimos reyes de Ur, rey de las cuatro zonas. Esta es una razon mas para colocarle antes que Sin idinna, como lo hacemos Smith y nosotros: Desconocemos, por desgracia, las razones que tuvieran los reyes sud-babilónicos para trasladar su residencia de Ur á Babar-unu ó Larsa (5) fundada por Ur-Ba'u de Ur. Es probable, sin embargo, que esto esté relacionado en cierto modo con las relaciones que del tratado astrológico se desprenden entre la Tierra del Occidente y Ur. Por los años 2200 ó acaso antes debió de separarse Ur por algun tiempo de la Tierra del Occidente, lo que motivaria la traslación de la capital á Larsa, habiendo sido luego reconquistada ó devuelta espontáneamente Ur.

Por lo que vemos, Nur-Rammân estuvo en posesion efectiva de Ur y Larsa, y lo mismo hemos de suponer de Sinidinna, hijo de Ga ish.... (está roto el pedazo que contenia la segunda parte del nombre), ya que en una inscripcion suya, hallada en Ur, se dice: «Sin idinna, el hombre valeroso, pastor de Ur, rey de Larsa (Babbar umma), rey de Kingi y Burra (ó sea Sumir y Accad), el que ha restaurado lo derruido; en el dia en que él ocupó el trono de Babbar-umma, con las armas el ataque (?) de sus enemigos rechazó..... (6), agua duradera, llena (?) de fertilidad, á Gishgalla ki (véase acerca de este ugar lo dicho anteriormente), en su territorio, condujo..... al dios Uru-ki, preclaro hijo del dios Inlilla, que le va delante (?), porque le sigue prestando oido benévolo, en el territorio de Ur ha puesto su excelso nombre y edificado un templo de su excelcitud al (?) dios Uru-ki (7).» Otra inscripcion, en un cono hallado en el mismo Larsa, comienza así: «Al dios Babbar

ó sea respectivamente 2150 y 2050 poco mas ó menos, se acercarán tales cifras bastante á la realidad, dado que Iri-Aku reinó por los años 1960-1920 y que probablemente ya cerca de los 2000 debieron de estar establecidos en Larsa los elamitas, pudiendo darnos por satisfechos con haber logrado fijar así, con una aproximación de 50-100 años, la

época probable de estos reyes de Larsa. Véase Strassmaier: Suplemento de textos á las actas del Congreso de orientalistas de Berlin, pág. 5, 1. 43 y 44 (= 4. Rawl., 36, n.º 3) y página 4, líneas 29 y 30.

(4) Es aun de advertir que acaso se pronunciara ese nombre Nur-Martu, ya que Rammân parece ser una manera de pronunciar el nombre del dios de la tempestad introducida posteriormente, en la época asiria, desde la Siria.

(5) Respecto de la localizacion de Larsa véase lo expuesto anteriormente. En la inscripcion de un cilindro-sello del Museo Británico (véase el grabado de mas arriba) se encuentra tambien el nombre Lasar (del que procede el hebreo Eleazar), y de ello trataremos mas adelante.

(6) No queremos arriesgarnos á dar una traduccion conexa del renglon id (rio), ag (signo ram), id ki-bi ga na da ir ma da ni ta (esto último: «de su territorio») immin balla a, pero es evidente que se refiere á obras de canalizacion.

(7) Creemos que esta traduccion nuestra de una leyenda sumérica (1. Rawl., 5, XX) de las de mas difícil redaccion, es en su conjunto mas exacta que las publicadas hasta ahora, por mas que acaso no hayamos logrado reproducir con toda fidelidad alguno que otro detalle. No en un mismo siglo. Si colocamos á Nur Rammân por los años 2200 nos ha sido posible traducir la frase Ka-ni nam kar-ra ma-ni que sigue (como término mas remoto) y á Sin-idinna por los 2100 antes de J.C., a condujo.

tierra, principe (?) de los espiritus celestes (dingir-a-nun; ¿aca- de advertir además que ya el mismo nombre de la reina so querrá significar «el esposo de la diosa Anun» [Istar]?), su rey, ha edificado Sin-idinna, el hombre poderoso, el guardador de los pastos (es decir, pastor, gobernante) de Ur, rey de en la ciudad que estaba bajo la especial proteccion de la Babbar umma, rey de Kingi y Burra, el brillante templo de diosa Ba'u. I Babbarra para la (?) conservacion de su vida,» etc.; aquí se hace mencion, entre otros, de los dioses Uru-ki (el de la luna de Ur) y Babbar, lo que es significativo de una preeminencia de Ur sobre la nueva capital Larsa. Mas breve aun es otra inscripcion, procedente tambien de Larsa y que dice: (Al dios del Sol, al dios del templo del Sol (I-Babbarra), su rey, (dedica esto) Sin i (?) [din na am?], el hombre poderoso, hijo de Ga-ish-.... («dispensador es el dios....»), pastor de Ur, rey de Babbar unu (Larsa), rey de Kingi y Burra.» Y, por último, véase cómo está fechado un contrato particular, reproducido en 4. Rawl., 36-37, n.º 2: «En el mes de Ab, en el año en que al dios Urud ul garra (así lo lee Smith).... se edificó.... oro (?) de Sin-idinna, rey de Babbar-unu.» Si el citado padre de Sin-idinna (1) fué tambien rey de Larsa, no está averiguado todavía, como tampoco lo excluye la circunstancia de que no lleve el título real en estos pasajes. Tiene interés la mencion de Gishgalla-ki, como tambien de que el rey de Larsa se titule soberano de Sumir y Accad (y empleando la antigua expresion sud babilónica «Kingi y Burra» en vez de la del Norte «de las cuatro zonas»), lo que hace presumir cierto grado de dependencia de los reyes de las ciudades sud-babilónicas Agadî ó Babel.

Como no es posible que determinemos exactamente la época en que vivió Sin idinna, que fijamos aproximadamente por los años 2100 ó 2050 antes de J.C. (ó expresado con mayor reserva: por el 21.º siglo precristiano), no podemos tampoco decir de qué reyes norte-babilónicos fué coetáneo. Por la lista de reyes y otras combinaciones históricas de forzosa deduccion sabemos que antes de 2043 2035 antes de Cristo reinó en Agadî ó Babel una «dinastía de Uru-azagga,» durante el gobierno de cuyo tercer rey, Damki ilâmi shu (2287-2251), ocurrió la invasion de Kudur-Nankhundi en Arach (aproximadamente 2270). Sucediéronle Ish-ki-bal, 2251-2236, cuyo nombre significa «dominador de la tierra enemiga,» Shushshi, 2236-2209, Gulki-shar («destructor de los pueblos de la tierra»), 2209-2154, y el hijo de éste, Kirgal-darra bar, 2154-2104, llenando estos dos últimos con sus prolongados reinados (55 y 50 años) todo el siglo 22. Vienen luego el hijo de Kirgal darra bar, Ibil darra kalamma, 2104-2076 (el elemento darra en estos dos nombres es un epíteto del dios Ea), é Ibil-kur-ul anna, 2076-2050, el cual no es hijo del anterior y despues de cuyo reinado (ó acaso ya durante el mismo) parece que estallaron disensiones intestinas en la Babilonia del Norte; pues en la lista de reyes figuran como los dos últimos de esta dinastía Milam kur-kurra («esplendor de las tierras») y Ea-Gâmil (de nacionalidad semítica), que reinaron muy pocos años (6 y 9), mientras que de la lista bilingüe parece deducirse que á Ibil-kur-ul-anna siguieron inmediatamente un rey llamado Lugal girinna (Sargon II) y una reina por nombre Azag-Ba'u, cuyos rivales vendrian á ser en de J.C.) Es posible que pertenezca igualmente á la época de tonces Milam kurkurra y Ea gâmil, y acaso tambien los primeros reves de la «dinastía de Babel,» Sumu abi (2035-2020) y Sumula-ilu (respective Sumulân, 2020-2000 antes de Jesucristo). De manera que Lugal-girinna y Azag-Ba'u resultarian

(1) A no ser que en la respectiva inscripcion (1. Rawl., 3, n.º IX) tengamos que leer Sin tur... en vez de Sin i [dinna], en cuyo caso resultaria un nuevo rey de Larsa; y esto parece tanto mas probable cuanto que Delitzsch nos dice recientemente (Centr. Bl., mayo, 1887) que en una inscripcion descubierta hace poco, Sin-idinna se llama hijo de Nur-

(el del sol), al Señor constante, soberano (?) del cielo y de la | haber reinado aproximadamente por los años 2050-2000. Es Azag Ba'u es harto significativo, como sucesora de los últimos reyes de la citada «dinastía de Uru-azagga,» imperante

Volviendo ahora al tema de cuál de los reyes de la tal «dinastía de Uru-azagga, » que probablemente tenia aun su residencia en Agadî, fué coetáneo de Sin-idinna de Larsa, el cual reasumió el título de rey de Sumir y Accad, tanto los largos reinados de Gulkishar y Kirgal-darra-bar como la circunstancia de que en ellos el hijo sucede al padre, y al padre tambien su propio hijo Ibil darra kalamma (2104-2076), revelan un estado normal de cosas en la Babilonia del Norte, resultando por lo mismo como lo mas probable que Sin idinna fuera coetáneo de Ibil kurul anna (2076 2050), ó acaso de alguno de sus sucesores, y difícilmente que llegara

á serlo de cualquiera de sus predecesores.

Pocas décadas antes de los años 2000 se estableció en la Babilonia del Norte, desde 2035 hasta 1731 antes de Jesucristo, una dinastía semítica, llamada de Tintir, ó sea de Babel. Ea-gâmil, el último rey de la precedente dinastía, la de Uru-azagga, compuesta en su mayor parte de súmeros, era ya semita y no hijo de su predecesor, y hemos indicado asimismo mas arriba que el cambio de dinastía, al cual obedeció probablemente tambien y por igual época el de la antigua capital Agadî por Babel, no parece que fuera logrado de golpe (Lugal girinna y Azag Ba'u). Por lo que vemos, solo el segundo de estos reyes de la ciudad de Babel, Sumula-ilu (2020-1985 antes de J.C.) pudo considerarse en segura y firme posesion de la soberanía en que habia sucedido á su predecesor Sumu abi (siendo de advertir que no era hijo de éste). Samsu-ilûna llama á Sumula-ilu su «gran antepasado» y refiere de él que construyó «seis grandes fuertes (murallas ú obras de fortificacion de la ciudad),» cuyos nombres cita· Estas construcciones se llevaron á cabo en Anzakar Inlilla (ki), en honor de la diosa Nin-gharsagga (Istar), Padda-ki, en honor del dios Rammân, la «ciudad de Lagaba (-ki),» en honor del dios Uru ki (dios de la Luna de Ur), la «ciudad de Iabubini (-ki)» ó (segun otra lectura probable) Iabushum (ki), en honor del dios Lugal-utudda, y por último en la «ciudad de Gula-dugga (?)-ki» y en Uszi ana-Girra (-ki), en honor del dios Nirgal (2). Por desgracia, de ninguno de estos lugares nada mas sabemos hasta ahora, no pudiendo por lo mismo determinar punto tan importante como el de si algunos de ellos corresponden á la Babilonia del Sur. Es muy probable que Iabubini (ó Iabushum?) sea denominacion de un lugar elamita, como parecen indicarlo la primera sílaba Ja (elamita «tierra») y la analogía con los nombres de lugares elamitas Bubi y Bubilu (por ejemplo en los Anales de Assurbanipal), siendo evidente, asimismo, la relacion entre Anzakar-Inlilla (3) y «Anzakar de Tapapa» (nombre de lugar elamita), no menos manifiesta tambien en el nombre de la ciudad norte babilónica Anzakarâti (de fundacion coseo elamita?), citado en 4. Rawl., 41, l. 13 (12 siglo antes

(3) Véase tambien Bît An-za-kar como nombre de templo en 2. Rawl., 61, n.º 2, l. 2, y «el dios (de) Anzakar» como señor de anna-an en 2. Rawl., 54, n.º 1, l. 11. Parécenos que en Anzakar se encierra el anza elamita (véase ianzi, «rey?»), como tambien en Anzan, escritura posterior de Anshan.

<sup>(2)</sup> En el último nombre szi, con zeta, y gir (respective ur), el ideograma para significar «siervo» y «Nirgal» (U-si a-na-ur-ra ki). Debemos la exacta transcripcion de la leyenda respectiva á la desinteresada condescendencia de nuestro colega y amigo Mr. Pinches, quien nos la comunicó durante nuestra estancia en Lóndres en la primavera de 1886, y por ello le damos aquí las mas expresivas gracias.

In(?)-ki(Ea), predilecto de Istar, gobernador de Bad anna kı-Norte), demoledor de la ciudad de Mashkim (tambien nombre de demonio), desarraigador de Barachsim-ki.» (Lenormant,

Siendo el nombre Mutabil de formacion semítica, y como, por lo que ya hemos indicado, debieron estar cerca de la frontera de Elam á lo menos dos de las fortalezas construidas por Sumula ilu (tambien Lagaba tiene carácter elamita; véagobernador nombrado por Sumula-ilu. La antigüedad que cesor de Sumula-ilu, si no ya en el de este mismo, los elamitas se apoderaron de aquel territorio que lindaba con el todo Larsa), y dieron al Elam del Oeste (al que debió perconstituía el gobierno de Mutabil, el nombre de Ia Mutbal, abreviatura de Ia-Mutabil, «tierra de Mutabil,» denominapítulo siguiente.

mula-ilu, solo sabemos por una inscripcion posterior que al principio de su reinado estaban en completa ruina los famosos templos del dios del Sol y de Anunit en Sippar-Agadî, lo que ó es significativo de alguna catástrofe acaecida entonces y obra de los elamitas, ó hemos de explicarnos sencillamente por el descuido en la conservacion de aquellas antitraslacion del centro político de Agadî á Babel, descuido que llegó á convertirse en total abandono desde el tiempo de

que en tiempo posterior se llamó una ciudad Kan-Dur-Apilprende del contexto de la respectiva inscripcion que procede corresponde á Apil-Sin una inscripcion bilingüe que solo conocemos por la copia posterior (neo-asiria) de la biblioteca de Sardanápalo, ya que su estilo y contenido son evidentemente del período anterior inmediato á Chammuragas, y no de la subsiguiente época de los reyes coseos, como supusimos entonces, debiendo en este caso leerse el resto aun visible del nombre del rey -In-zu (es decir, -Sin), en vez de -In-

(1) El pasaje que á ello alude en una inscripcion de Nabonedo (1. Rawl., 69, col. 3, l. 39 y 40; véase Mürdter: Historia, pág. 76), respective de Sagasaltias, dice: «Los templos, cuyos muros (igaru) desde Zaba (escrito Za-bu-um) se habian derruido en el transcurso del tiempo (así lo traduce Delitzsch en la obra de M.).» Tiele, en la pág. 124 de su Hist. de Bab. y As., deduce arbitrariamente que Zabû «restauró ó acaso reconstruyó por completo» ambos templos.

(2) 3. Rawl., 38, n.º 2. Respecto de la determinacion de época, véase (en contra de lo que sienta Delitzsch: «Coseos,» págs. 67 y 68) nuestro «Compendio de Historia de los pueblos civilizados del Asia anterior y del Egipto» (Manual de Arqueología clásica, de Iwan Müller,

Sumula-ilu la inscripcion semítica de Mutabil, gobernador | lil (-Belo) (3). Esta inscripcion (4. Rawl., 12, y Delitzsch, de Bad anna (Dur ilu, en la frontera elamita), la cual dice | Lex., págs. 56 y 57), tal como se conserva todavía, dice así: «. . . . de los grandes [dioses?] entró, abundancia (?, bal-«Mutabil, el hombre poderoso, favorito (migir) del dios tam).... de las señoras (?), que sobre él á la totalidad del territorio de las moradas oráculo (envian?) . . . . de su reino, destructor de los caudillos del pueblo de Anshan-ki (Elam del que prolonga los dias de su vida, que (á él) gloria (irniti?) hace ganar.... que mora alli en Ikur, su señor..... lejano. . . . . Ikur, el excelso, que complace al corazon de Inlii (Belo) y de Ninlil, el alto, invariable, solicito en los cuidados, [Apil] Sin (véase mas arriba), rey de las cuatro regiones, poderoso rey, rey de Kadingirra (Babel). . . . . (4) el rey, cuyas obras son agradables á Inlil y á Ninlil.... diariamente, incesantemente para saciar á sus gentes ante Inlily Ninlil.... se, por ejemplo, el nombre del dios elamita Lagamar), re- del cielo y de la tierra. . . . . gobernar rectamente todo el puesulta muy probable la hipótesis de que Mutabil fuera un blo, hacer reposar (pacer) su tierra en seguridad, su pueblo en abundancia.... hacer valer su soberanía (su cargo de pasparecen revelar los signos de la inscripcion y que á primera tor) sobre todo el país; un gran carro de madera de usû, cuyo vista hace que se la crea procedente de la época de Gudi'a ó trabajo es artístico (es decir, «construí yo»). . . . . Anverso de Dungi, acaso no sea sino artificioso arcaismo. De todos de la lámina: . . . . (quien. . . . .) este carro deteriore y el modos lo cierto es que en tiempo de Zabû (1985 1971), su- oro precioso (fino?) (de él arranque). . . . . y para si mismo lo restaure y.... cambie el sitio y á la casa de las tinieblas, al lugar de la oscuridad. . . . enemigo deja arrebatar y destruye suyo, conquistando tambien la Babilonia meridional (ante la escritura que dice el nombre (5), y dice: «escribo mi nombre (en el lugar de aquel),» á ese hombre, sea él un rey ó un reytenecer igualmente Amnanu), aumentado así con lo que sacerdote (pa-ti-si) ó un hombre cualquiera, de cuantos llevan nombre (es decir, sea él quien fuere), le mire airado en la cólera de la fuerza de su corazon [el señor de las] tierras, y le cion que ya nos saldrá al paso en las primeras líneas del ca- aniquile, á él, su nombre, su simiente, á sus gentes. . . . pueblos florecientes (?), haga desaparecer su simiente, y ni siquiera De Zabû (segun Delitzsch, Sabû, «guerrero»), hijo de Su- le dé quien le lleve agua, [Ninlil, la amada] de Belo, su esposo, cuyo mandamiento es propicio, haga funestas sus ikirri (palabras, dichos?) y. . . . . lleve su enemistad ante la esplendorosa morada de los dioses (Ikur), [Nindar, el héroe] de Belo, el señor del arma, no le dé el arma de su fuerza, en el lugar del encuentro y de la batalla sus rodillas y las rodillas de sus guerreros. . . . que prevalezca su enemigo sobre él, con. . . . . llenar quísimas construcciones durante cincuenta años, desde la la mano de sus enemigos (es decir, entregarlo á sus enemigos) .... llevarlo como presa á la tierra de sus enemigos.»

Esta inscripcion, á la que Haupt fué el primero en dar carácter de texto histórico (publicada en 4. Rawl., 12, tiene ín-Son igualmente muy escasas las noticias que tenemos del | tima afinidad lingüística con la bilingüe de Chammuragas, hijo de Zabû, Apil Sin (1971-1953), constándonos tan solo y muchos puntos de contacto con los himnos de Nindar, pertenecientes á la época de los reyes de Nisin (6); esto, así Sin, cuya fundacion parece por lo mismo que se le debe atri- como la ausencia del título de «rey de Sumir y Accad» y vabuir. Estaba situada en la frontera elamita, segun se des- rias otras razones excluyen por completo la relegacion de este texto á época posterior á la que le hemos señalado. Mas del reinado de Senaquerib (2). Rectificando, sin embargo, el bien pudiera sostenerse que pertenece á alguno de los 86 reparecer que emitimos en una nota anterior, creemos hoy que yes prehistóricos de Babel (esto es, que reinaron antes de 2403) y que en tiempos posteriores eran considerados casi como legendarios y algunos de cuyos nombres parece que terminaban en Bel (7), si no fuera la dudosa fecha, envuelta

(4) Falta espacio para el título «rey de Kingi y Burra (Sumir y Accad)» que acaso pudiera suponerse; en el renglon semítico aun puede leerse ·ri-i (tal vez «soberano de Nipur» (?).

Léase mu-sar a na en vez de mu mu du-a-na. (6) Véase, por ejemplo, las formas neo-suméricas, en la línea 7 u marra, «haciendo morada» (en vez de ku garra), en la l. 9 im tugmalla (en vez de -galla), en la l. 42 shí-ga, «clemente, propicio» (en vez de zigga).

(7) Así, por ejemplo, el llamado Tâbi-utul-Bel (con el sobrenombre de «habitante en Nipur,» 5. Rawl., 47, l. 5<sup>b</sup>; véase además Pinches, en los *Proc. of Bibl. Arch. Soc.*, 1884 85, pág. 69) y acaso tambien Kidin-Bel y otros de la lista bilingüe de reyes, que ha agrupado asimismo esos 86 reyes míticos despues del Diluvio.

en la penumbra de los tiempos, de esos míticos reyes (1). Resulta, pues, como lo mas probable que la tal inscripcion procede de Apil-Sin, abuelo del poderoso Chammuragas y padre de (Amar-)Sin-muballit; y al reinado de este último nos conduce el capítulo siguiente, que trata de la preponderancia que logró el poder elamita.

## CAPITULO III

## ELAM, LARSA Y LA «TIERRA DEL OCCIDENTE:» IRI-AKU Y ABRAHAM

En el siglo 23.º la inmixtion del Estado elamita en la historia de Babilonia se manifiesta mas en la forma de incursiones ó correrías; pero la situacion adquiere de improviso aspecto muy distinto, segun ya hemos visto, bajo el gobierno | plo Nun-magh del dios Uru-ki, del rey norte babilónico Sin-Muballit (respective Amar-Sin- para la conservacion de su vida y muballit ó tambien solo Amar-muballit, «el dios de la Luna hace vivo»), hijo de Apil-Sin (véase el final del capítulo an respective Iri-Sin, semítico Aradterior). Los elamitas no solo se han apoderado en el Sur del Sin), su hijo, rey de Babbar-umma reino de Larsa, sino que han extendido su hegemonía por todo el Norte, de manera que el mismo rey de Babel (ó, como se expresa la Biblia, de Senaar) se ve obligado á mar- inscripciones de Kudur Mabug char bajo su direccion contra la Tierra del Occidente. No hay duda que tal cambio, independientemente de las incursiones | Iri ku aparece hablando en nomefectuadas ya por los años 2270, hubo de iniciarse aun an- bre propio, en dos de ellas juntes de 2000 antes de J.C., pues sus razones tendrian así el tamente con su padre, ya que poderoso Sumula-ilu de Babel (2020-1985), como su hijo pide la bendicion de los dioses Apil-Sin para robustecer con la construccion de fuertes los | para ambos, mientras que en la medios de defensa de su territorio precisamente en la fron- otra solo hace mencion del padre tera elamita. Por lo mismo podemos tambien admitir que ya | al llamarse hijo suyo. La mas inpor aquella época, ó sea algunas décadas antes de 2000 (acaso | teresante de ellas, y por cierto la desde 2050 aproximadamente), los elamitas habian debilita- de mas difícil lectura tambien, do las fuerzas de Larsa ó tal vez habian impuesto vasallaje á es la que lleva un cilindro de su soberano. Si allí imperaban todavía reyes semitas, ninguno | barro cocido, procedente de Ur de estos sucesores de Sin-idinna llevaba ya seguramente el | y que se conserva hoy en el Mutítulo de «rey de Sumir y Accad.» A la sazon, segun los in- seo Británico. Su escritura se formes bastante exactos que tenemos, gobernaba el distrito | aproxima mucho á los caracteres de Jamutbal (véase lo dicho anteriormente respecto á este | cursivos de las láminas de connombre) en el Elam occidental, un rey llamado Kudur-Ma- | tratos, habiendo sido publicada bug, hijo de Simtishilkhak, el cual hizo proclamar á su hijo en 4. Rawl., 35, n.º 6, y dice en Iri-Aku ó Ri-Agu rey de Ur y Larsa, acaso conquistadas ya extracto: por Simtishilkhak (aproximadamente 2000 antes de J.C.), titulándose él mismo «padre de Jamutbal» (y tambien «padre de Martu ó de la Tierra de Occidente»), al propio tiempo que cita á este su hijo, en las inscripciones suméricas que de él se nos han conservado todavía y conmemoran sus edificaciones y hazañas

Veamos ahora estas inscripciones, antes de pasar á tratar de otras fuentes que en parte las confirman y en parte las amplían, y entre las cuales tiene preferente lugar el relato bíblico en Gén., 14. Merece ser la primera mencionada la inscripcion que posee el Louvre y fué publicada por Lenormant (Choix, n.º 70), porque viene á confirmar definitivamente la sinonimia, ya sin ello muy probable, de Rim Sin | miento cumpli (lim ma ni ingab a), me ha mirado el con el ojo y Iri(m) Sin, prescindiendo por ahora de la pronunciación elamita, ó sea Agu, respective Aku, del nombre del dios de la Luna. Su traduccion es la siguiente:

BABILONIA Y ASIRIA

«A la diosa Ninni (Istar), señora del monte (nin-gharsag ga).... hija de Sin (dios de la Luna), su señora, Kudur-Mabug, padre (ó sea señor) de Jamutbal, hijo de Simtishilkhak, y Ri-Agu (escrito Rim-Sin), su hijo, el poderoso pastor de Inlil ki (Nibur), guardador de Ur, rey de Babbar-umma (Larsa), rey de Kingi y Burra (Sumir y Accad), han edificado el temblo de Mi ur ur, santuario (?) de su amor, para prolongacion de sus vidas; su pináculo han ellos levantado alto como el monte, etc. (2).»

La otra inscripcion de Kudur-Mabug, procedente de Ur, dice así:

«Al dios Uru-ki (dios de la luna de Ur), su rev Kudur-Mabug, padre (señor) de Martu, hijo de Simtishilkhak, ha

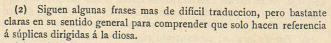
edificado, en el dia en que el dios Uru ki escuchó su plegaria, el temla de Iri-Aku (escrito Irim Sin. (Larsa).»—1. Rawl., 2, n.° 3.

Forman série con estas dos otras tres, en las cuales su hijo

« Al dios Uru-ki, el señor, el

Canéfora de bronce con inscripcion de Ri-'Agu (en el Louvre de Paris).

excelso hijo ..... mi rey Iri-Aku. guardador de I kurra (un templo en Ur?), el pastor que gobierna (sib sag-li-tar, semítico acaso ri'u pâkidu) en el templo de Kish nu-gal (Nibur?), el poderoso siervo de la morada del templo I-Babbarra (en Larsa), guardador de la santa palma de Uru-dugga (3), sacerdote (?) de la diosa Ninni (Istar) en el templo del Número Cincuenta (nombre del templo de Nindar en Girsu ki, como probablemente tambien en Nibur) soy yo Sirgulla-ki, Girsuki he restaurado yo, á la diosa Ma-sig-dug (4) he reedificado yo Gishgalla ki en el dia en que yo anduve bajo la clemente proteccion del dios Gish du-[barra] (5), su manda



<sup>(3)</sup> mi-gish-ukin NUN-KI-ga shu ul-ul; véase el título mi-gishukin N. de los reyes de Nisin; shu-ul-ul significa generalmente «termi-

<sup>(3)</sup> Véase por lo que hace á la posibilidad gráfica, lo que decimos mas adelante (parte IV, cap. II), en una nota, al tratar del rey coseo Kara-Inlil, demostrando la suma probabilidad en favor de la reconstitucion de este nombre en [Apil]-Sin.

<sup>(1)</sup> Es además muy dudoso que aquellos reyes lo fueran realmente de Babel, y no tal vez de Agadi ú otros lugares que florecieron antes nar.» que Babel, como es evidente que el ya citado Tâbi-utul-Bel lo fué de Nipur ó Nisin; y aun admitiendo que ya entonces existiesen reyes de Babel, era de esperar que en sus inscripciones se encontrase la denominacion de Tintir en vez de Kadingirra, como lo vemos constantemente todavía en los himnos neo suméricos de los siglos anteriores inmediatos

<sup>(4)</sup> Esta forma escrita (en vez de la mas antigua Ga-sig-dug) como varias otras de las mismas inscripciones, prueban que están redactadas en neo-sumérico, segun ya era de esperar.

<sup>(5)</sup> La col. I termina con ud (dingir) Gish du [bar-ra], y la col. 2 comienza con shi-dub shig-ga-ni (gin-na-a), siendo seguramente esta última complemento de la otra.