noticias de este país nos encontramos con que el título de | (por los años 1500 antes de J.C.), y que luego nos describe te,» sin que podamos determinar con mayor precision la fecha en que se estableció este nuevo órden de cosas. Que las al «rey de Assur» entre los príncipes que envian tributos, no es razon suficiente para admitir que los gobernantes á la sazon no llevasen ya el título de patisi, porque los egipcios | tal período. llamaban tambien reyes á príncipes de menor importancia todavía. Ciertamente que la forma en que los egipcios hacen mencion de Assur y de los ricos presentes que envia éste de «piedra azul» de varias clases (entre ellas una llamada de Babel), revelan cierto adelanto de cultura y tambien en las condiciones políticas, progreso mas fácil de explicar si ya entonces (1600 antes de J.C.) se hubiese llevado á cabo el mismo hecho de figurar la «piedra azul» de Babel entre los presentes enviados al Egipto señala precisamente que persistian aun la falta de autonomía política y la dependencia de la metrópoli. Por último, es posible que no sea mera casualidad que Assarhaddon titule á Bel-bâni, hijo de Adasi (¿gen. de Adâsu?), rey, y no patisi (1). Si esta designacion por parte de Assarhaddon es correcta, teniendo la significacion que nosotros le damos, no cabe duda ya de que Bel-bâni vivió v reinó algun tiempo (acaso bastante) despues de 1800 antes de I.C. Véanse las conjeturas que sobre el caso nos permitimos formular: 1.ª Por los años 1730 se sublevó la Asiria juntamente con varios otros pueblos inmediatos contra la Babilonia; pero fué otra vez sometida, probablemente por el primer rey de la nueva dinastía, Gandish (2), á su antigua condicion de vasallo, lo que supone desde luego la con tinuacion de los príncipes sacerdotes (patisi). 2.ª Tampoco en tiempo del poderoso rey babilónico Agu-kak-rimi (poco antes de 1600), que se titulaba asimismo rey de los Guti (significando así su supremacía sobre los asirios), parece que la Asiria hubiese «levantado ya la cabeza;» pero la embajada del príncipe asirio á la sazon con presentes al Faraon egipcio Tutmosis III, que habia ya pasado mas allá del Eufrates, puede considerarse como un paso en aquel sentido, siendo probable que el príncipe asirio se propusiese granjearse con tal acto el futuro apoyo del Egipto contra la molesta soberanía babilónica. 3.ª Seguramente á la muerte de Agu-kak-rimi ó poco despues (ó sea por los años 1600 antes de J.C.) seria cuando Bel-bâni, hijo de Adasi, sacudiera la tutela babilónica, haciéndose proclamar rey de la Asiria. Desde este momento se suscitó naturalmente la mútua rivalidad entre esta última y la Babilonia, que muy poco tiempo despues vemos marcada en la tirantez de relaciones que persistió durante siglos, á contar desde el reinado de Ashur-shuma-ushtîshir

rey ha sustituido al de patisi (asirio, issakku), «rey sacerdo- tan vivamente la primera parte de la historia sincrónica. En forma parecida á lo que acabamos de expresar parécenos que hemos de representarnos el curso de los acontecimientos en inscripciones egipcias de los años 1600 antes de J.C. citen la Asiria entre 1800 y 1500 (respective tambien entre 1750 y 1550 antes de J.C. aproximadamente), en vista de los factores históricos de que podemos disponer por lo que hace á

En terreno mas firme, á lo menos en cuanto á la cronología, nos encontramos ya tratándose de los dos reyes que, segun el escrito comentado y analizado anteriormente, aparecen como coetáneos del coseo Kharbi-Shiyu de Babilonia. No hemos de repetir ahora cuanto expusimos en aquellas páginas, y, en general, hasta que lleguemos á la época de Teglatfalasar I nos concretaremos á referirnos á lo ya tratado cambio que apuntamos mas arriba; pero, por otra parte, el en la historia babilónica antigua acerca de las relaciones y -contiendas de los monarcas asirios con Babel, con lo que ganaremos espacio para el resto de nuestra exposicion. Recapitulando, pues, apuntaremos aquí brevemente que el rey asirio Ashur shuma-ushtishir (escrito Ashur-MU-SI-DI) fué derrocado por los suyos, pero repuesto por los babilonios, y que le sucedió en el gobierno Nindar-tuklâti-Ashur (por los años 1500), juntamente con el cual se nos dice que emprendió el rey coseo Kharbi-Shiyu (3) de Babilonia una campaña contra un enemigo cuyo nombre no conocemos, pues por desgracia está mutilada la inscripcion en este punto. Es muy probable que la primera parte de la historia sincrónica, que no ha llegado hasta nosotros, tratara precisamente de estas relaciones directas entre los reyes coseos de Babilonia y el naciente reino asirio (4).

Es posible que el sucesor inmediato (5) de Nindar-tuklâtî-Ashur fuera Ashur-bel-nishî-shu (1470 antes de J.C. aproximadamente), cuyo convenio con el rey babilónico Kara-indash para la amistosa fijacion de las fronteras babilónicoasirias, aparece consignado en el primer trozo que poseemos de la historia sincrónica (véase la traduccion del respectivo pasaje en una página anterior). Relaciones de igual índole tuvo tambien Puzur-Ashur (1440 poco mas ó menos), sucesor (¿é hijo?) de aquel, con el hijo de Kara indash, Burnaburiash II (véase la traduccion del correspondiente trozo de la historia sincrónica).

A Puzur-Ashur sucedió (¿su hijo?) Ashur-uballit (1410 antes\_de J.C. aproximadamente), desde el cual hasta Tuklâtî-Nindar (1310 poco mas ó menos) podemos establecer una no interrumpida genealogía merced á los datos de las inscripciones originales. Durante el reinado de Ashur-uballit fué aun mas íntima la alianza con la Babilonia, pues que dió como esposa su hija Muballitat-Shirûa (6) al rey babilonio

(3) Aunque Kharbi-Shiyu no está designado como rey en la inscripcion, del contexto general de la misma se desprende sobradamente que Burnaburiash II. Las perturbaciones que ocurrieron luego | sometió el territorio de Shubârtu. De todo ello creemos que en la Babilonia quedan ya narradas en las páginas anteriores se puede deducir que, celoso Kurigalzu II de los triunfos segun la historia sincrónica. Pero la intervencion de este | de su abuelo Assur-uballit en la Mesopotamia, se apresuró rey asirio no solo se dejó sentir en los destinos de la Babilonia, sino que alcanzó tambien al exterior la accion de su poderío, siendo esta la primera vez que tenemos noticia de una política que tuviese objetivo tan lejano, dando lugar á una imponente ostentacion de fuerzas mas allá de los reducidos límites de la antigua Asiria. Así vemos que el biznieto de Ashur-uballit, Rammân nirârî I, se titulaba en su inscripcion: « Vástago (1) de Ashur-ubâllît, el poderoso rey, cuyo sacerdocio en los templos fué grandioso y cuya accion soberana dominaba hasta muy l'éjos cual elevada montaña, el que exten dió la fuerza militar del vasto país de los Shubari, el que ensancho las fronteras y el territorio.» Segun toda probabilidad, con el nombre de Shubârtu (2) se solia designar todo el territorio montañoso al Norte de la Mesopotamia, sin extenderse, pues, al otro lado del Eufrates (3) y no refiriéndose en manera alguna á la Siria septentrional, como muchos lo han interpretado (4). Podemos admitir, por lo tanto, que solo entonces comenzaron á ensancharse las fronteras asirias en direccion á la Mesopotamia y mas allá del reducido territorio de la ciudad de Assur. Respecto de las obras llevadas á cabo por Assur-uballit en el templo de Istar en Nínive, nos permitirá el lector que le refiramos á lo expuesto ya anteriormente.

Despues de Assur-uballit, quien por lo que se echa de ver logró avanzadísima edad y muy largo reinado, ocupó el trono su hijo Bel·nirârî (Belo es mi ayuda), por los años 1390 antes de J.C. De su guerra con Kurigalzu II (hijo de su hermana ó hermanastra Muballitat-Shirûa), nombrado rey de Babilonia por su padre, ya tratamos antes refiriéndonos á la historia sincrónica. A esta campaña se alude indudablemente en el pasaje que á él hace referencia de la ya mencionada inscripcion de Rammân-nirârî I: «(Nieto de) Bel-nirâri, sacerdote del dios Assur, el que aniquiló al señor de los coseos y cuya mano logró debilitar á sus enemigos, el que ensanchó las fronteras y el territorio. » Es evidente que aquí al decir «coseos» se alude, aun cuando no á los mismos babilonios, á tropas auxiliares coseas de Kurigalzu. Del pasaje de la historia sincrónica, que sigue á la mencion de la batalla de Sugâgu (en el Eufrates superior, entre Bel-nirârî y Kurigalzu), «desde la calzada hácia el país de Shubârtu hasta mas allá de Karduniash (Babilonia) arrasaron los campos y fijaron las fronteras, » se deduce con suficiente claridad, por mas que sea difícil en este punto una apreciacion geográfica mas

(1) Que esta palabra empleada generalmente en sentido mas lato significa aquí biznieto, nos lo demuestra una inscripcion de Pudî-ilu (padre de Rammân-nirârî I), en la cual se dice hijo de Bel-nirârî, hijo de Assur-uhallit.

(2) Shubarû debe traducirse como nombre de los habitantes; la forma del nombre del país es Shubartu (con terminacion femenina), segun se desprende de la inscripcion de Teglatfalasar.

(3) Véase «Pueblos é idiomas semitas,» tomo I, pág. 184. Cuando lleguemos á los reinados de Teglatfalasar I y Assur-nâzir-pal, volveremos á tratar de este territorio.

(4) Es, pues, errónea nuestra interpretacion «Siria, » debiendo ser «Mesopotamia,» y el nombre de rio que está en blanco en la version que dimos anteriormente, resulta ser (Eufrates) (véase Strassmayer, «Vocabulario.» Sugagi

(5) De confirmarse la hipótesis que expusimos anteriormente, á saber, que esta línea de fronteras alcanzaba desde Rakka hasta Sippar (resultando así que la expresion «calzada ó camino hácia Shubâri,» que puede ser tambien «de Shubâri,» no significa sino el rio Belich), tendríamo un punto de partida muy importante para determinar con mayor exactitud el concepto geográfico de *Shubârtu*, que en tal caso equivaldria á tambien los súmeros, que tan íntima afinidad tenian con las tribus turtoda la Mesopotamia septentrional desde la confluencia del Belîch con cas, llegaron en otro tiempo á la Babilonia atravesando los pasos de los el Eufrates, ó cuando menos la Mesopotamia del Noroeste entre estos

à la muerte de éste à dirigirse al Eufrates superior para disputar á Bel-nirârî una parte del nuevo territorio, resultando en definitiva que los asirios conservaron la tierra de Shubârtu (¿que comenzaba en el Balich?), mientras que la de Suchi (ó sea la faja de terreno á orillas del Eufrates desde Rakka hasta Sippar) quedó en manos de los babilonios, que ya desde antiguo la consideraban como bajo su protectorado, y así continuó hasta la época de Teglatfalasar I.

Del hijo de Bel nirârî, Pudî-ilu («mi salvacion es dios?»). cuyo reinado corresponde aproximadamente á los años 1370 antes de J.C., poseemos una corta inscripcion original, en un ladrillo procedente de Kileh-Shergat (6), publicada por Lenormant y que dice así: «Palacio de Pudi ilu, rey de la tierra de Assur, hijo de Bel nirârî, rey de la tierra de Assur, hijo de Assur-uballit, rey de la tierra de Assur.» Mayor valor tiene la mencion que de él se hace en la genealogía de su hijo Rammân nirârî. Véase cómo se expresa éste en la lápida á que ya hemos aludido dos veces: «(Rammân nirârî.... hijo de) Pudî-ilu, lugarteniente (shakni) del dios Belo, principe-sacerdote (ishshakki, en escritura fonética) del dios Assur, conquistador del país de los Turuki y de Nigimchi en toda su extension, como tambien de todos los príncipes de los montes y cerros (churshâni) del dilatado territorio de los Kuti (el tan tas veces ya citado territorio de Gu al Este de la Asiria), vencedor (gannu) de los Akhlamî y Suti (territorio de Su al Este de la Babilonia), de sus rios y tierras, ensanchador de las fronteras y del territorio.» Vemos, pues, cómo cada vez se van extendiendo mas en el Tígris superior las conquistas del pequeño Estado hijo de la Babilonia, sometiendo Pudîilu á su cetro todas las poblaciones que moraban en las laderas de las montañas, y aun mas allá, al Este del Tígris hasta el territorio de Su en el llano, principalmente las de Gu y Su (Kuti y Suti). La enumeracion se hace evidentemente de Norte á Sur, figurando en primer lugar (¿como los situados al extremo Nordeste?) los Turuki y Nigimchi, que no vemos citados en ninguna otra inscripcion cuneiforme, y dándonos motivo los primeros para suponer que sean acaso una seccion de los nómadas turcos (7) arrojada desde el mar Caspio hácia los montes médicos. Respecto á la situacion de los territorios de Gu y Su ya dijimos lo suficiente en páginas anteriores, así como por lo que hace á la morada de los

En tiempo de Rammân-nirârî I (por los años 1350 antes exacta (5), que fué el predecesor de Bel nirârî el primero que de J.C.), hijo de Pudî-ilu, alcanzaron su punto culminante estas primeras conquistas de los asirios, y el nuevo monarca parece haber consolidado y hasta aumentado (véase la nueva mencion que se hace de los lulumi) casi todo lo que ha-

de la ciudad de Assur.» ¿Acaso seria Bel-bâni el primer rey de Asiria?

lo fué en realidad. (4) De los once fragmentos de renglones, 3. Rawl., 4, n.º 3, que acaso á ello hacen referencia, no es posible desgraciadamente sacar na en limpio, sino solo conjeturar que -NA (-ti?)-Assur sea quizá el final del nombre de Nindar-tuklâti-Ashur.

<sup>(5)</sup> Tenemos las correspondencias: bab. Kharbi-Shiyu (as. Nindartuklâti-Assur; bab. Kara-indash) as. Ashur-bel-nishî-shu. Ahora bien, como Kara-indash fué sucesor inmediato de Kharbi-Shiyu, segun parece deducirse de la reconstitucion de la lista babilónica de reyes que presentamos antes, resulta muy probable tambien igual relacion entre los reyes asirios Ashur-bel-nishî-shu y Nindar-tuklâti-Ashur.

<sup>(6)</sup> Es decir, «la diosa Shirûa da vida,» así como Ashur-uballit significa «el dios Ashur da vida.» Mürdter dice en su Hist. de Bab. (Stuttgart, 1882), pág. 91: «Ateniéndonos á una inscripcion de Nabonedo, sin embargo de estar mutilada, podemos fijar para el reinado de Burnaburiash la fecha de 1430 antes de J.C.; mas esto es una mala interpretacion de 1. Rawl., 69, col. 1 (donde no resta ya vestigio de cifra alguna), y además el aludido allí es Burnaburiash I.

dos rios hasta las montañas. Con esto concuerda tambien la enumeracion que se hace en la llamada principal-inscription de Assurnazirpal: «Los ejércitos de los países de Naïri, del país de Kurchi (ó Kirchi, en la parte perior del Tígris), del país de los Shubari, del país de Nirib («el país de los pasos»), cual si fuera el dios de la tempestad sobre ellos troné yo.»

<sup>(6)</sup> Choix, n.º 72; de ella se desprende que Pudî-ilu llevó á cabo dificaciones (un palacio) en Assur, su residencia. H. Winckler ha publicado recientemente, en la Revista asirióloga, II, pág. 313, otra inscripcion de Pudiel, cuyo lugar de hallazgo no indica, y que dice así: (Pudî ilu, el principe legitimo (ruba kînu), el poderoso rey, rey de la Asiria, edificador del templo del Sol, del templo del dios protector; al que borre mi nombre escrito y destruya mi rúbrica, ¡quiera Samas, el señor, aniquilar su reinado y llevar el hambre á su país!»

<sup>(7)</sup> Turuk es precisamente la forma mas antigua de la palabra «turco» (en árabe Turk, y la correspondiente expresion bizantina Toucou);

<sup>(1)</sup> Tiele: Hist. bab. as., pág. 255 (segun Smith, Asarhaddon llama á Bel-bâni «rey de Assur, el gran conquistador»); véase tambien la nota 3, en la que Tiele observa, al citar la expresion de los respectivos textos de Asarhaddon, «vástago del reino de Bel-bâni:» «designando, pues, como fundador de una dinastía á este rey por lo demás desconocido.» El texto exacto de una de estas inscripciones es, sin embargo, tal como hoy lo sabemos por Winckler, «eterno vástago (liplipi dara) de Bel-ibni (en otras, Bel-bâni), hijo de Adasi, rey de Asiria, vástago (piru)

<sup>(2)</sup> Cuando escribimos las páginas anteriores y al referirnos á Gandish ó Gaddish, no nos habia sido asequible todavía la pág. 54 del Babylonian record, que citábamos entonces, y sí solo la pág. 78 que trataba del mismo punto. Teniendo á la vista ahora esa pág. 54, cúmplenos consignar aquí que la respectiva inscripcion es la reproduccion posterior de una plegaria del mencionado «Gaddish, rey de las cuatro zonas, rey de Sumir y Accad, rey de Ba-ba-lam (nótese esta manera de escribir Babel),» dirigida al dios-toro con motivo de una catástrofe que habia afligido al país, lo que confirma lo expuesto antes con referencia á aque-

uballit, la tierra de Shubartu; Bel-nirârî, el territorio de los coseos, y Pudî-ilu, el de los kuti). Su inscripcion lapidaria (4. Rawl., 44 y 45), el primer texto real de mayor extension que de los asirios hemos obtenido, comienza con la enumeracion de estas sus conquistas, ó sea consolidacion de las hechas por sus predecesores: «Rammân-nirârî, el excelso principe, el distinguido por Dios, el señor, el que gobierna la tierra de los dioses, el que allí fundó ciudades como yugo del dominio protector (dapnûti) sobre los ejércitos de los coseos, Kuti, Lulumi y Shubâri, el que allí pacificó á todos los enemigos arriba y abajo, el que pisó sus tierras desde Lubdi y Rapiki hasta el territorio de Zabid en el país de los Kakshi (?), el que ensanchó las fronteras y el territorio, el que gobierna (?) sobre los príncipes y nobles que los dioses Anu, Assur, Samas, Ramman é Istar han sometido á sus piés, el excelso sacerdote del dios Belo (1), hijo de Pudi ilu,» etc. (la continuacion ya la dimos mas arriba al tratar de Pudî-ilu, Bel-nirârî y Assuruballit). Vemos, pues, cómo Rammân-nirârî pone debido remate á las conquistas de sus predecesores levantando plazas fuertes en todas partes, menos en los territorios de los suti y akhlami que estaban mas al Sudeste, pues que de ellos no se hace mencion; pero, en cambio, sometió á los lulumi (babilónico, lullubi) y ensanchó las fronteras en la Mesopotamia y hácia la Babilonia, en donde venció al rey Nazimaraddash II. En la ya citada inscripcion habla tambien Rammânnirârî de sus obras en el templo del dios Assur en Assur (donde fué hallada aquella): «Como estaba arruinada la techumbre (muslalu) del templo del dios Assur, mi señor..... reparé los desperfectos, hice de modo que la casa estuviese firme otra vez con obra de sillería y sudarri (?) de la ciudad de Ubasi (2), á su lugar la devolví (es decir, la restauré) y en ella coloqué mi lápida. En tiempos venideros, si un principe futuro, estando á la sazon viejos y arruinados estos lugares, restaurare su ruina, y mi lápida con mi nombre escrito volviere á colocar en su sitio, sus plegarias serán escuchadas por el dios Assur. Pero al que mi nombre borre y allí escriba el suyo y guarde mi lápida, la destruya, la arroje al rio, la queme con fuego, la cubra con tierra, la lleve y guarde en una biblioteca (?), en un lugar donde no se vea (no se encuentre), y con objeto de tales actos dignos de maldicion á un enemigo, contrario, malvado, á una lengua enemiga, ó sea quien fuere, enviare un duplicado (de esta lápida) y se la dejare tomar y éste pensare algo por el estilo y lo realizare, á ese miren airados Assur, el.... dios, que mora en el templo del monte de las naciones (charsag-kurkur-ra), Anu, Belo, Ea y Marduk, los grandes dioses, y los Igibu (ángeles) del cielo y los Anunnaki de la tierra (espíritus del abismo), que les son sumisos, coléricos le maldigan con perniciosa maldicion, su nombre, su simiente, su pujanza y su familia destruyan en la tierra, sus excelsas bocas pronuncien la humillacion de su país, la destruccion de sus gentes y fronteras: el dios Ramman lleve á su tierra la inundacion, el huracan, la tempestad, la penuria y la carestía, la maldicion y el hambre, y sobre ella caiga como diluvio y la convierta en (desnudas) colinas y campos (sin labrar); ¡que el dios Ramman mire con malévola mirada su país! (Viene luego la fecha): «Mes de las ofrendas á los dioses, dia 20, Eponimia (limo) de Shalman-karradu.» Hemos creido interesante comunicar al

bian adquirido sucesivamente sus tres predecesores (Assur- | lector toda la segunda parte (la mas extensa) de esta inscripcion (3) á causa de los dioses que en ella se citan (obsérvese que si en la enumeracion de los «grandes dioses» falta Rammân, en cambio aparece luego en la maldicion con su carácter de gran destructor y dios de la tempestad), y para llamar especialmente su atencion sobre la fórmula de la fecha que va al final, pues de ella se desprende que ya en aquella época, relativamente temprana, de la historia asiria, existia la costumbre de dar al año el nombre de un alto funcionario (epónimo), costumbre que, dicho sea de paso, solo vemos practicada en la Asiria. Mas la restauracion del templo de Anu, ó de Assur, como le llama siempre Rammânnirârî, no fué la única obra llevada á cabo por este monarca en su capital, sino que edificó tambien allí un palacio, del cual nos dan noticia las inscripciones en ladrillo halladas en Kileh-Shergat (4).

Digno sucesor de su gran padre fué Shulmânu asharid (respective Sulmân-asarid) ó como se le suele llamar generalmente (5), Salmanasar I, que gobernó por los años 1330-1310 antes de J.C. Significa este nombre «el dios Shulmâ nu (6 Shalmânu) es príncipe,» siendo de advertir que no hemos logrado averiguar todavía á qué dios corresponde el sobrenombre de Shalmânu, es decir, «el salvador» (compárese con el hebreo «Salomon») (6). De este monarca nos ha

(3) Con este motivo debemos hacer mencion del excelente trabajo de Mr. Pognon, Inscription de Mérou-Nérar I, roi d'Assyrie, Journal Asiatique, 1883 (publicado tambien separadamente, Paris, Imprimerie Nationale, 124 páginas en 8.º), si bien discrepamos de dicho autor precisamente en la version de los pasajes mas difíciles. La lectura Mérou del nombre del dios Ramman está basada en un error; los nombres Im-mi-rum y Naram-Rammân en las láminas de contrato de Tell Sifr no son variantes (como si Miru fuese la verdadera pronunciacion del ideograma leido generalmente y con razon Rammân); la variante Jim mí ir (véase Strassmayer, «Los contratos babilónicos antiguos de Warka; Glosario, pág. 342) demuestra, por el contrario, con toda claridad, que se trata aquí de un nombre puramente semítico, Immîru, cordero. Podríase mas bien suponer para Rammân la pronunciacion Vir ó Vur, pero véase lo que sobre este punto decimos en la nota si-

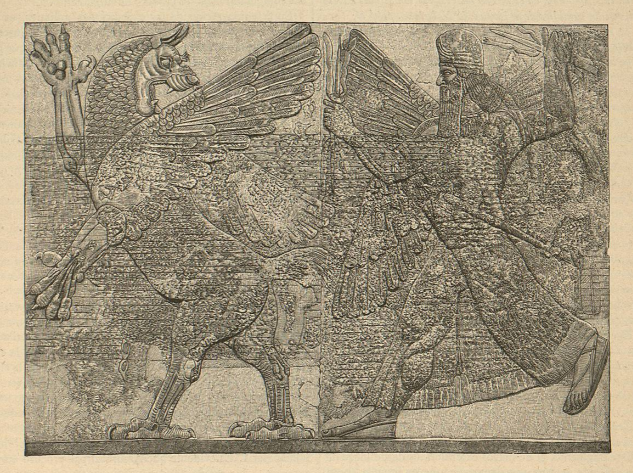
(4) I. Rawlinson, 6, n. 3, A.C; A: «Palacio de Ramman-nirara, rey de..... hijo de Pudî-ilu, rey de..... hijo de Bel-nirârî, rey de...... kissîti alu Channa (? -ki, lo que vendria á significar: «y de los pueblos de Nínive,» ó tal vez=kishidti, «posesion»); B: «Palacio de Ramman ârî, rey de la Tierra (shar kis, es decir, kissati), hijo de Pudî-ilu, rey del país de Assur (siguiendo luego, en lugar de otros datos genealógicos, tres renglones mas de texto, desgraciadamente mutilados en su parte media),» y C: «Palacio de Ramman-nirara, rey del país [Assur].» El título sar-kis (sati), que despues se dan todos los reyes asirios á continuacion del de sar mât Assur (rev de Asiria), lo vemos usado por primera vez por este gran rey, empleándolo tambien algunas veces su hijo Salmanasar I en vez del usual «rey de Asiria.» En la Babilonia encontramos ya este mismo título en una inscripcion (publicada recientemente por H. Winckler) de un antiguo rey de Accad (4.º milenario precristiano), la cual dice así: «(Yo) Ilip-Ishtur-X (signo su), rey de la Tierra, he escogido (es decir, consagrado, dedicado esto, a-mu-ru) á la señora Kunnida (esposa de Samas de Sippar).» Esta inscripcion es un nuevo é portantísimo documento histórico en apoyo de lo expresado antes, y debemos llamar muy particularmente la atencion sobre la escritura Ishtur (ilat Ish tu) en vez de Istar, viniendo á significar el nombre de este rey «él aumenta ó glorifica la nave de Istar.» En las inscripciones cuya version hemos dado mas arriba aparece una vez el nombre del dios Rammân escrito con el determinativo de la divinidad y el ideograma usual para expresar al dios de la tempestad, signo Im (sumérico Imir, Mir, pronunciado Vir), y otra fonéticamente con el signo U (en este caso se ha de leer Bur, pronunciado vur; como analogía por lo que hace á vur de vir, véase vush, «madera,» de gish, vish), de lo cual no se sigue, sin embargo, la pronunciacion semítica bur del nombre de este dios, que por el contrario está atestiguado ser Rammannu, ó sea «el que truena» (sirio, Rimmon).

(5) Segun la pronunciacion bíblica, que siguiendo con bastante xactitud la asiria, llama Shalman-eser á Shulmân-asharid IV (los Setenta, Σαλαμανασσάρ).

(6) Anu se titula asarid ilâni, «príncipe delos dioses;» como tambien Samas y otros dioses (por ejemplo, Sin y Nabu) llevan igualmente el

dado á conocer J. Smith (1) una muy importante inscripcion | uballit, mi antepasado.... (cuando) este templo con el transcurso en tazas votivas, procedente del templo de Istar en Nínive y de los tiempos volvió á arruinarse, entonces lo reedifiqué desde de la cual solo se habian publicado algunos fragmentos hasta ahora. Véase su contenido segun la version inglesa: «Salmanasar, el poderoso rey, rey de la Tierra (2), rey de la Asiria, conquistador (de las tierras)..... Niri (3), Lulumi.... y Musri, el que caminó bajo el amparo de la diosa Istar, su señora, y no de la tierra su nombre y su simiente!» Ya anteriormente exputuvo ningun rival, el que peleó en la batalla y venció á aquellos. Cuando el templo de la diosa Istar, la señora de Nínive, mi señora, edificado por Samsî-Rammân, el principe que fué en Nínive. De la edificacion de un palacio en la ciudad de mi antecesor, y que caido en ruina fué restaurado por Assur- Assur da fe una leyenda de dos renglones en un ladrillo

su basamento hasta su techumbre. ¡Al principe que venga despues de mi y vea mis títulos de fundacion y los vuelva á poner en su lugar, como yo he hecho con los de Assur-uballit, bendiga Istar, y al que destruya mis lápidas maldiga Istar y arranque simos toda la importancia que tiene esta inscripcion para la historia del templo de la diosa Istar (primitivamente Ghanna)



Bel-Merodach y el dragon; relieve hallado en Nimrud (Museo Británico).

(1. Rawl., 6, n.° 4); dice así: (Palacio de Saimanasar, rey de | tes de J.C.), de cuyos datos genealógicos comunicamos, en la Tierra, hijo de Rammân-nirârî, rey de la Tierra.» Ade- una página anterior, el pasaje referente á Bel-kapkapu, sabemás, por la inscripcion de Rammân-nirârî III (811-783 an- mos que «Salmanasar, el poderoso rey, el que ensanchó el tem-

epíteto asaridu; de modo que por este lado no es fácil la averiguacion. Parécenos, sin embargo, lo mas probable en este caso que con el «dios de salvacion» se alude al dios Assur. Cotéjese la escritura Shulmânu-BAR y la Shulmânu-SAG que vemos en 3. Rawl., 5, n.º 4, l. 61. En TBAS., VII, página 99, encontramos tambien Shulman (-SI-DI, es decir) ishir, mas es evidente que SI-DI ha sido transcrito equivocadamente en vez de SAG, cuyos signos son muy parecidos. Que -asârid es la única lectura correcta lo atestigua la Crónica babilónica, segun observó Pinches el primero; véase tambien el escrito de Schrader en la Revista asirióloga, tomo II, págs. 197 y siguientes.

(I) Discoveries, págs. 248-249; en 3. Rawl., 3, n.° 3-5 se encontrarán los fragmentos que hasta el presente se habían publicado. Al dar su traduccion observa Smith: «In parts the record is so mutilated that I have only given the general sense, » es decir, que dada la mutilacion de algunas partes, solo le ha sido posible reproducir el sentido general.

(2) Nótese que Pudi-ilu en la inscripcion que conocemos de él, no se da este título; es, pues, probable que Rammân-nirârî fuera el primero

(3) Véase Nirib en la inscripcion de Assurnazirpal. ¿Deberá ser -ni-ri sfaltando el principio de la palabra) ó acaso contraccion de Naïri?

estaba en ruina y decadencia, esta ciudad he reconstruido yo (5).» Volviendo ahora á las conquistas de Salmanasar á que alude la primera parte de la inscripcion traducida anteriormente, la indicacion que de ellas hace esta inscripcion, en la cual solo se han conservado los nombres Lulumi y Musri, se encuentra valiosamente completada por el trozo del obelisco truncado de Assurnazirpal que hace referencia

plo de Kharsagkurkurra,» fué el restaurador de este santuario

nacional en Assur (4). Mayor importancia aun que estas

construcciones tiene la fundacion de Kalach, la gemela me-

ridional de Nínive (hoy ruinas de Nimrud), de la que nos

da cuenta Assurnazirpal, que la reedificó: «La antigua ciu-

dad de Kalach (Chalé) (véase Gén., 10, 12), que edificó Sal-

manasar, rey de la Asiria, el Grande, mi antepasado, que

<sup>(1)</sup> Con referencia á los territorios que se mencionan en esta inscrip cion, hemos de observar que el á todas luces erróneo Ku-ub-di debe ser seguramente Lu-ub-di y que al dudoso ni (?)-shi nos atreveríamos á sustituir «la tierra de Kak-mí» que cita Sargon (véase Delitzsch, Pa raiso, pág. 394).

<sup>(2)</sup> Pasaje muy difícil, cuya lectura no está comprobada y acaso tenga muy distinta interpretacion; respecto de Ubasi, véase 2. Rawlinson, 53, 33 y 60, 27.

Seguramente el antiguo templo de Anu en la misma ciudad.

Assurnazirpal, 3, 132 y 133.

<sup>(6)</sup> Que el trozo publicado en 3. Rawl., 4, n.º 1, es la tercera colum-