crificio de gracias, podia quedarse con parte de la carne la persona que ofrecia el sacrificio, lo cual hace suponer que esta clase de sacrificios se verificaban con motivo de alguna

Las dos tarifas citadas no mencionan piezas de caza á excepcion de las aves silvestres, porque el que queria mostrarse su propiedad y no de un botin debido á la casualidad. Por esta razon se puede admitir que los animales que se citan en criaban y comian los fenicios cuando comenzaron á ofrecer animales en sacrificio á los dioses. A estos animales se hubieron de limitar desde un principio los sacrificios, y una vez hecha la costumbre religiosa, quedó establecido como ley el



Escarabajo de jaspe hombros un leon y en

Al formarse esta ley de la costumbre influyeron conceptos tanto religiosos como supersticiosos, porque era natural que los hombres no se atreviesen á ofrecer á las divinidades animales cuya carne los hombres no comieran por alguna consideracion supersticiosa, y no admitia la ley religiosa sacrificios de animales que la gente no criaba ni comia. De consiverde, representando guiente ciertas especies de animales queá un dios, segun la daron excluidas de los sacrificios, lo cual forma del egipcio Be- á su vez fué causa de que estos animales sa, que lleva sobre los fuesen considerados como impuros y de una mano un jabalí, que la ley religiosa posterior prohibiera como botin de caza comer sus carnes. Todos ó casi todos (tamaño doble del ori- los pueblos semíticos creyeron en un ginal, que se conserva en el Museo del gendra una especie de relacion análoga al parentesco de sangre y en cierta ma-

no admitir sacrificios de otros animales.

nera de tribu, y con mas razon si las comidas en comun se hacian para celebrar el culto de una divinidad especial de la comunidad. Así la persona que comia algo que estaba prohibido á una comunidad, quedaba de hecho excluida de ella, hasta que se habia reconciliado con la divinidad por medio de la penitencia acostumbrada ó prescrita.

A consecuencia de esto no pudieron ser comprendidos en la lista de animales sacrificables los jabalíes ni luego los cerdos, ya que los países ó territorios donde vivieron los fenicios segun parece antes de establecerse en la Fenicia, no se prestaban, menos que todo otro país, á la cria del cerdo doméstico. En tiempos posteriores se ha explicado la no admision de este animal para sacrificios considerándolo impuro por su voracidad, que no perdona á su propia cria y todo lo traga, lo cual debia naturalmente chocar á un pueblo pastor, que crió durante largo tiempo animales herbívoros. Esto mismo explicará la prohibicion de carne de cerdo en muchos pueblos que pasaron los primeros tiempos de su existencia en países donde no se conocian los cerdos y menos en piaras. Esta prohibicion ó abstencion no era efecto de un principio religioso en Hierápolis de Siria, porque en tiempo de Luciano se discutió allí si tenia ó no por causa una impureza original del cerdo. Los fenicios y los demás cananeos tuvieron motivo en época muy temprana de considerar al cerdo como un animal impuro, porque segun el mito de Biblos un jabalí habia matado á Adonis, y en la isla de Chipre se habia hecho costumbre sacrificar cerdos el dia en que se celebraba el aniversario de su muerte, para vengarse así de la maldad cometida por el jabalí. No se sabe si hacian lo mismo en la Fenicia, ni tampoco si la costumbre de Chipre fué de orígen fenicio (1).

Segun parece, los fenicios repugnaban no solo la carne de cerdo sino tambien la de vaca. Porfirio de Tiro, filósofo neoplatónico, que escribió á mediados del tercer siglo de nuestra fiesta en que se ofrecia á la divinidad una parte del banquete. era, dice que los fenicios, antes de comer carne de vaca, comerian, si necesario fuese, carne humana (2). Si hay algo de verdad en esta asercion, debió de tener su orígen en que desagradable ó agradecido á la divinidad debia ofrecerle algo de de un principio no era admitida la carne de vaca en los sacrificios; y en efecto, la tarifa de Marsella no nombra la vaca entre los animales de sacrificio, probablemente porque sienla inscripcion de Marsella eran de las mismas especies que do la carne de vaca de valor inferior, no era justo que se ofreciera á la divinidad, cuyo favor se solicitaba ó se queria conciliar con una ofrenda. Por la misma razon no formaban parte de los holocaustos las pieles, entrañas y piés de los animales aceptados en los sacrificios. El afan de evitar todo cuanto podia disgustar á la divinidad hizo en la citada lista reglas para conocer si el animal destinado al sacrificio tenia la edad requerida ó si el sacerdote lo debia rechazar.

En atencion á que la divinidad no estaba obligada á morar permanentemente en el santuario donde se le daba culto, y aun estando presente podria no oir los ruegos de sus adoradores, era necesario hacer lo posible, sin omitir nada, para llamar la atencion del sér invisible sobre el acto religioso que se celebraba, para hacerlo así mas agradable á sus ojos (3). Ya hemos dicho que probablemente los ritos se habian formado en parte de usos originados por el culto de los muertos. Al parecer acompañaban ofrendas de incienso aun á las simples invocaciones; para dar mayor solemnidad á los actos rituales se tañian instrumentos, en especial flautas, y para llamar mas la atencion se ejecutaban danzas con posiciones extrañas alrededor del altar ó dando vueltas los danzantes con la mayor velocidad. Por esto se dice en la relacion del sacrificio en el monte Carmelo que los sacerdotes fenicios al invocar á su dios Baal saltaban alrededor del altar, cojeando en señal de sumision. Heliodoro dice en un episodio de Aitiopica, novela griega, que navegantes fenicios de Tiro en una fiesta de gracias que celebraron en un puerto en honor de su Hércules, bailaron al són de las flautas, al compás acelerado sirio, saltando unas veces con ligereza al aire y otras deslizándose rápidamente sobre el suelo, ó dando vueltas como locos con velocidad vertiginosa (4). La conviccion de que la religion no prescribiria semejantes danzas extravagantes si no fuesen agradables á la divinidad, dió lugar á la opinion de que las divinidades cuyo culto exigia tales danzas se recreaban tambien ejecutando las mismas ú otras semejantes, y en efecto, á un Baal se llamó Baal Markod ó sea el Baal bailador (5).

Entre los fenicios, como en otros pueblos, debió de corresponder al jefe de la familia y al de la tribu el hacer los sacrificios, y entre los fenicios el jefe de la comunidad representaba á ésta, segun se vé en muchos casos, ante las divinidades y el general al ejército. Se dice que en Tiro los miembros de la familia real presidian el culto de Hércules, y el sumo sacerdote del Baal de Tarso llevaba una diadema como signo

con higos y á los cuales se habia impedido que comieran inmundicias. En una escena de sacrificios esculpida en una peña al Este de Biblos Mission de Phénicie, lamina 31) se ve representada una cerda y no un jabalí; mas esta escena no parece tener relacion con el culto de Adonis.

Porfirio: «Sobre la abstinencia de lo que ha tenido vida.»

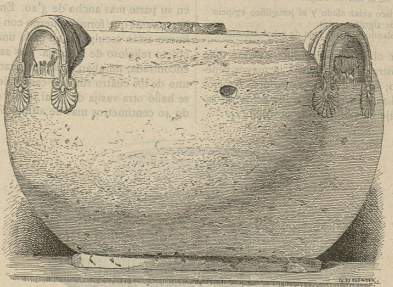
Véase J. Wellhausen, tomo III, págs. 106 y 109. (4) Tambien en el imperio romano bandas ambulantes de sacerdo-tes de la diosa siria y de la Cibeles del Asia Menor, ejecutaban sus danzas dando vueltas y dejando arrastrar su larga cabellera por el suelo. Esto recuerda que aun hoy los mahometanos consideran el oscilamiento de la parte superior del cuerpo a compas, como un medio de entrar en éxtasis devoto, y así varias órdenes de derviches tienen prescritas entre los ejercicios devotos semejantes danzas.

(5) Véase la obra citada de Renan y la de Ledrain: Notice sommaire.

de su autoridad real. Tambien debió de ser costumbre anti- pasar de la vida nómada á la sedentaria, se fué haciendo quísima el acudir en casos graves en busca de consejo ó mediacion á personas que se juzgaban particularmente peritas multiplicaron los preceptos, se instituyeron imperceptibleen materia de culto y de las cuales se suponia que tenian mente actos y ceremonias de culto, que se repetian en dias, mas contacto con las divinidades que otros mortales. A tales horas y meses determinados, al paso que la custodia del sanpersonas prácticas se debió de acudir al principio principal- tuario se fué haciendo un cargo cada vez mas importante y mente para escudriñar la voluntad de la divinidad y predecir lo venidero, á lo cual pronto se agregó la mision de celebrar los sacrificios, como operacion que requeria práctica y conocimiento de las exigencias de la divinidad, y naturalmente se de familias, cuyos miembros llegaron con el tiempo á consi-

mas necesario.

En muchos lugares este cargo con sus deberes anexos se confió á estas mismas personas la custodia del santuario. Al derarse descendientes del inventor mítico del culto, como



Vasija de piedra calcárea porosa, encontrada en Amato (Chipre) y existente en el Museo del Louvre (1'85 m. de altura por 3'20 de diámetro).

por ejemplo de Ciniras. Estos custodios y sacerdotes á veces | cado, y de los holocaustos aun mas que de otros sacrificios; narios de Cilicia (1). El nombre de cohen por sacerdote era la divinidad temporalmente ó para siempre, segun el voto el mismo en fenicio que en hebreo, y los árabes paganos le pronunciaban cahin. Indispensablemente hubo de aumentarse en cada santuario el número de los sacerdotes á medida que el culto adquirió mayor desarrollo. Fué menester distribuir los diferentes cargos entre varias personas, lo cual dió lugar á la formacion de categorías desde el sacerdote principal hasta los mas inferiores. Una cuenta de la cual se han conservado casualmente fragmentos, cita entre las personas ocupadas en el santuario de la Astarté de Citio las que estaban encargadas de las cortinas, los porteros, matarifes, cantores y danzantes. El sacerdocio no fué ejercido en todas partes como cargo exclusivo; en Sidon y en Tiro hubo sumos sacerdotes que adquirieron la dignidad real (2), y de una relacion de Justino (3) se desprende al parecer que los embajadores de Cartago que, segun requeria el uso, debian llevar al templo de Melkarte de Tiro la décima parte del botin de guerra, se pusieron, despues de cumplir su encargo, los distintivos de la dignidad sacerdotal.

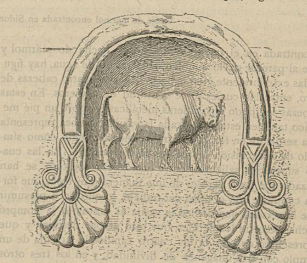
Los sacerdotes recibian por cada sacrificio no solamente un derecho en dinero, sino tambien parte del animal sacrifi-

(1) Véase la obra de J. Wellhausen, tomo III, págs. 129 á 134.

(2) Tabnit se tituló «sacerdote de Astarté y rey de los sidonios, » como se habia titulado su padre Eshmunazar I. El hijo de Tabnit. Eshmunazar II, llama á su madre, la hija de Eshmunazar I, sacerdotisa de Astarté y reina, mientras el hijo no se titula ya sacerdote, título que hacia preceder su padre al de rey.

(3) La relacion de Justino parece verídica, como observa O. Meltzer en su Historia de los cartagineses, tomo I, pág. 162.

pretendieron pertenecer en su orígen á un pueblo extranjero, y lo que recibia el sacerdote era como si lo hubiese aceptado como sucedió con los Tamiros de Pafos, que se decian origila la divinidad. Tambien habia personas que se entregaban á



Asa de la vasija de Amato.

que habian hecho, ó quizás á consecuencia de un voto hecho por sus padres. Eran personas consagradas al dios. La idea de entregarse á la divinidad por completo, engendró la creencia monstruosa de que esta entrega comprendia tambien la prostitucion del cuerpo; de modo que se creyó que una mujer no podia presentar ofrenda mas agradable á la divinidad que lo que habia ganado prostituyendo su cuer-

<sup>(1)</sup> Se sacrificaban en Chipre cerdos que habian sido alimentados

po. En igual concepto se entregaron tambien varones á divinidades femeninas, titulándose kelabim, que quiere decir «perros de la diosa,» y para dar á conocer tambien exteriormente esta servidumbre, vestian traje de mujer (1).





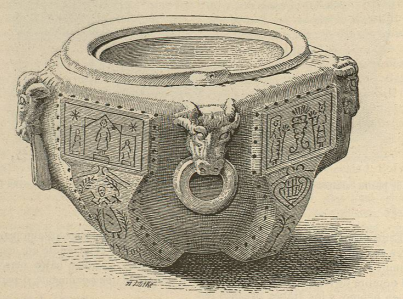
Moneda de la isla de Chipre.

Anverso: Un toro con el disco solar alado y el jeroglífico egipcio que significa *vida*.

Reverso: Una paloma volando, con una hoja de árbol delante.

El cargo de mediador obligó al sacerdote á evitar todo contacto impuro, y á mostrar á la divinidad la mayor venecrificio se ponian otro traje mas lujoso que el usual (2).

El agua era considerada como elemento purificador en sentido religioso y de consiguiente con virtud de consagrar, por cuya razon los santuarios debian tener vasijas de agua. y algunas de estas vasijas de piedra se han conservado v descubierto en antiguos santuarios fenicios. Una de ellas, de forma circular, fué encontrada cerca de Hannusch, al Norte de Batum (3). Otra vasija (4) encontrada en un cerro de Chipre, en el sitio de la antigua Amato, y que se conserva hoy desde 1866 en el Museo del Louvre, en Paris, tiene la forma de copa y está hecha de una piedra calcárea porosa de una sola pieza. Su altura es de 1,85 metro y el diámetro en su parte mas ancha de 3'20. En su parte superior tiene cuatro asas que forman cuerpo con la vasija y dentro de cuyo hueco están esculpidos en cada una un toro, para indicar el objeto religioso de la vasija. Las asas, en el sitio en que fué encontrada, miraban cada una exactamente en direccion de racion y el mayor respeto; así es que los sacerdotes fenicios uno de los cuatro rumbos cardinales, y junto al mismo sitio entraban descalzos en el santuario, y para los actos de sa- se halló otra vasija de igual forma que debia de haber tenido 40 centímetros mas de altura. En otra de menor tamaño



Vasija de mármol encontrada en Sidon, que se conserva en el Museo de Berlin.

encontrada en el territorio de Sidon, hecha de mármol y extendidas, es decir, en actitud de adoracion, la misma protoro, entre las cuales se vé multitud de agujeros. En estas cripcion fenicia, por la forma de las letras (5). cabezas se fijaron abrazaderas metálicas, y sobre un pié metálico tambien estaba colocada la vasija. Su boca representa una serpiente en forma de anillo, evidentemente como símbolo de la exclusion de todo contacto profano. En las cuatro superficies salientes, entre las cabezas de toro, se han trazado con buril perfiles de una manera muy tosca que forma contraste con el resto del trabajo, lo que hace presumir que la persona que dedicó la vasija al santuario la compró hecha, pero sin los perfiles, que hizo grabar despues y que representan en uno de los cuatro campos la fachada de un templo con tres imágenes de divinidad, y en los tres otros campos superiores objetos del interior del santuario. Debajo de estos cuatro campos se ven figuras que imitan palmas, una palmera, una persona entre dos palmas con las manos

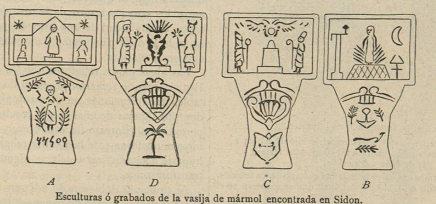
que al parecer sirvió tambien de depósito de agua, hay figu- bablemente que hace la ofrenda de la vasija. Todo junto radas exteriormente y en la parte superior cuatro cabezas de parece obra relativamente moderna, como lo indica la ins-

Mucho cuidado tuvieron los sacerdotes fenicios en con- cando con la boca la cola, como remedio mágico para aparservar perfectamente pura la llama del sacrificio, que se tomaba del fuego sagrado, el cual se conservaba siempre ardien- las artes (3). El mismo objeto tenia, segun dice Macrobio do en algunos santuarios. Además se tenia apartado todo en las Saturnales, 1, 9, 12 (4), la imágen de una serpiente cuanto podia profanar con su presencia los templos, y así se dice que los fenicios tenian alejados de su santuario de Mel- ligiosas de los fenicios, porque significaba la separacion ó karte en Cádiz los perros, los cerdos y hasta las mujeres (1).

Los fenicios, como al principio casi todos los pueblos semitas, consideraron la serpiente como animal sagrado, quizás porque creyeron que los espíritus y las almas de los difuntos adoptaban con preferencia la forma de serpientes, por cuya razon seguramente los primeros semitas se guardaron de matar estos animales; y de ahí tambien la creencia de que ni las enfermedades ni la vejez tenian poder sobre ellos. La serpiente que en las monedas de Tiro, acuñadas en tiempo de Heliogábalo, rodea la piedra sagrada en forma elíptica, significa tambien el espíritu que anima á esta piedra (2). to de cariño; antes bien, habiendo el excesivo número de El arte religioso de los fenicios empleó la figura de serpiente

mordiéndose la cola, muy frecuente en las obras de arte reaislamiento mágico del espacio rodeado por la serpiente, á manera de espacio sagrado de un santuario.

Los fenicios primitivos y las tribus vecinas debian mirar seguramente al raton con gran supersticion. En inscripciones votivas cartaginesas es bastante comun el nombre propio de Akbor y de sus derivados (5). Akbor significa raton, y en una piedra tallada encontrada en Jerusalen se encuentra el mismo nombre (6), y tambien en el Antiguo Testamento, como nombre de un israelita y de un edomita. No es probable que tal nombre haya tenido su orígen en un sentimienratones tomado en los distritos agrícolas de la Palestina el como animal inviolable ó invulnerable, formando círculo, to- carácter de una calamidad, debió de parecer esta plaga un



castigo de divinidades enfadadas. Así en el transcurso del | de ratones, aunque no se tratase de una plaga de esta espetiempo los cananeos adoptaron la figura de raton como imágen del castigo de la divinidad. Esta debió de ser la causa principal de que aquellos pueblos presentaran á las divinidades cuya benevolencia querian captarse ofrendas en forma

C. En el cuadro de arriba está representado el disco solar en señal de que la piedra sagrada que está debajo se encuentra al aire libre, como las que se ven en las piedras sepulcrales de algunas tumbas de Tarros (Atti della Accademia dei Lincei, tercera série: Memorie della classe di science morali, tomo VII, lámina 6, n.º6; Perrot y Chipiez: Histoire de l'art, tomo III, pág. 234). Al mismo tiempo el sol significa el poder divino que vela sobre el santuario. A derecha é izquierda de la piedra sagrada hay un sacerdote con la alta gorra cónica que segun Silio Itálico llevaban los sacerdotes de Melkarte en Cádiz, cuya gorra llevan tambien las figuras de dos sacerdotes representadas encima de una puerta en Umm el-Awamid (véase la obra de Renan, lámina 52). Los dos sacerdotes llevan cada uno un báculo en la mano

D. En el cuadro de arriba están representadas en medio dos serpientes ureus con un adorno en la cabeza que debe figurar una corona. Encima de las serpientes hay como una aureola radiada y á la derecha un sacerdote con una diadema á manera de dos cuernos. De la cabeza del sacerdote del otro lado baja algo como un manto. Ambos sacerdotes llevan en la mano un palo del cual sale en el extremo superior una llama, y probablemente significan los encargados de encender el fuego del

(I) Pablo Scholz ha demostrado en su obra: La idolatría y la magia de los antiguos hebreos y pueblos vecinos, Regensburgo, 1777, que los cartagineses no sacrificaban perros. Al error de que habia sacerdotisas de Melkarte ha dado lugar una inscripcion griega encontrada en Corbridge, en Inglaterra, y que se halla en el Corpus Inscriptionum Græcarum. n.º 6.806.

(2) En una tira de bronce encontrada en las cercanías de Batna (Gazette archéologique, tomo V, lámina 21, se ve á la derecha y á la izquierda del busto de dos divinidades una estaca alrededor de la cual se enrosca una serpiente, lo que significa el espíritu que anima á los árboles sagrados.

cie. Así se explica que los príncipes de los filisteos pusieran dentro del Arca de la Alianza de Jehova cinco ratones de oro, á pesar de no haber entonces ninguna enfermedad contagiosa; y por lo mismo deben de representar tambien una ofrenda de penitencia los ratones figurados en una piedra votiva de Cartago (7). Es poco probable que los cananeos tuviesen la costumbre de sacrificar en ciertos casos ratones y de comer su carne, como suele suponerse fundándose en el pasaje de Isaías, 66, 17 (8).

(3) Con este objeto formó un artífice platero, en una taza de plata de trabajo fenicio encontrada en Palestina, el borde del plato por la parte interior en figura de una serpiente (Monumenti del l'Instituto, tomo décimo, lámina 32; Ch. Clermont-Ganneau: L'imagerie phenicienne, to mo I, lámina 1; Perrot y Chipiez: Histoire de l'art, tomo III, pág. 759.

(4) Hasta ahora no se ha encontrado en ningun objeto de arte fenicio la imágen de la serpiente que se muerde la cola; pero no por esto dejó de usarse esta imágen, porque Filon dice que representaba la renovacion de su propio cuerpo que efectuaban las serpientes viejas, empezando por la cola el acto de devorarse á sí mismas, lo que ha dado lugar á la explicacion que da Macrobio de la contínua renovacion del mundo

Corp. Inscr. Semit., tomo I, 1, números 178, 239, 344 y 395. (6) Véase: Journal asiatique, octava série, tomo I, pág. 128.

(7) El Apolo Smínteo toma su nombre de los ratones del campo, cuyo aumento impide, y, sin embargo, este dios es precisamente el que en la Ilíada envia la peste al campamento de los aqueos. Herodoto re fiere que los ratones fueron los instrumentos del castigo que alcanzó á Senaquerib cuando dirigió su ataque contra el Egipto, noticia que no es probable que tuviera Herodoto de ningun egipcio. Véase Paulo Antonio Paoli: Della religione de gentili per riguardo ad alcuni animalie e specialmente a'topi, Napoles, 1771; E. de Sainte-Marie: Mission à Carthage, pág. 78; Corp. Inscr. Semit., tomo I, I, n.º 341.

(8) Tambien es dudoso que los cuatro ratones representados en una piedra tallada encontrada en la necrópolis de Tarros, tengan un significado religioso; Gazette archéologique, tomo III, pág. 74.

<sup>(1)</sup> Corp. Inscr. Semit., tomo I, n.º 86, y Revue d'assyriologie et d'archéologie orientale, tomo I, pág. 87, nota 2.

<sup>(2)</sup> Véase Silio Itálico: De secundo bello Punico, tomo III, 27. Véase tambien el Exodo, 3, 5. Segun Herodiano, los sacerdotes fenicios llevaban calcetines de hilo. Véase tambien II Reyes, 10, 22 y 25. J. Wellhausen, tomo III, págs. 117 y 167. Los sacerdotes del templo de Melkarte de Cádiz estaban obligados, segun se dice, al celibato.

<sup>(3)</sup> Mide 1,41 metro de diámetro y tiene algo mas de un metro de profundidad. Segun la inscripcion griega que contiene la vasija, la costeó y dedicó á Zeus (por decir Baal) Naaras, hijo de Annelos. Ernesto Renan: Mission de Phénicie, pág. 146.

<sup>(4)</sup> A. de Longpérier: Musée Napoléon III, texto de la lámina 33, núm. 1; J. Badía: Voyages d'Ali Bey El-Abbassi en Afrique et en Asie, tomo II, Paris, 1814, pags. 146 y 147 y lamina 37; Luis Palma di Cesnola: Chipre; Perrot y Chipiez: Histoire de l'art, tomo III, pág. 279. (5) Véase la explicacion de las figuras.

A. Las estrellas significación

Las estrellas significan el firmamento y el orígen celeste de las divinidades.

B. Sobre una elevacion formando talud se ve una figura rodeada de líneas imitando rayos de luz, que tiene alguna semejanza con una fi gura de divinidad representada en monedas acuñadas en la ciudad de Mallos en Cilicia en los reinados de Demetrio II Nicator y de Antonino Pio. Véanse: Annuaire de la Société française de numismatique, tomo séptimo, lámina VI, 33, 34 y 37; Percy Gardener: Catalogue of Greek Coins, The Seleucid Kings of Syria, lámina 18, 1 y 21, 5; F. Layard: Recherches sur le culte de Venus, lámina 1, 14 y 15). Además se ve una pilastra con un objeto que figura quizás una serpiente. Pilastras con un dibujo análogo se encuentran tambien grabadas en piedras votivas cartaginesas. A la derecha está representada una media luna y debajo el ieroglífico egipcio, rudamente modificado, que significa vida