homenaje, pero solo por pura formalidad. Husein tomó una actitud muy ambigua entre su soberano y el rey de Khwarism, que en 602 (1206) se apoderó de Balh, sin que esta conducta le librara de una muerte violenta en 604 (1207) cuando los de Khwarism tomaron á Herat. Yildis trató de conquistar para sí desde Gazna un pedazo de la India, pero fué derrotado por Koth-ed-din, que en 603 (1206) se proclamó sultan soberano de Delhi, haciendo orar por sí en su nueva mezquita, y hasta arrojó de Gazna temporalmente á Yildis; pero no se pudo sostener allí, y á su muerte, que ocurrió en 607 (1210), estalló la guerra entre los dos príncipes que habian empezado su carrera siendo esclavos.

La muerte de Koth-ed-din, el restaurador enérgico del poderío mahometano en la India, originó tambien en aquella region durante algun tiempo grandes desórdenes; los gobernadores de Adschmir, Lahore y otros distritos se disputaron el poder central superior, hasta que un tal Altytmysch, antiguo esclavo turco (1), logró someter á uno tras otro, y con la incorporacion de Bengala en el año 624 (1227) tuvo reunido bajo su cetro el imperio indio, gobernándole desde el año 607 hasta 633 (1210 hasta 1236). A Altytmysch sucedieron primero descendientes suyos, y á éstos otros individuos de orígen análogo hasta el año 689 (1290). Los historiadores los llaman los reyes esclavos, y dan el mismo nombre, aunque sin razon, á la primera dinastía de los reyes afganes, ó de raza pathan, del Indostan, porque eran de estirpe turca pura, y solo las huestes que mandaban y con las que realizaron la conquista del país se componian en parte de elementos afganes.

Mientras la India mahometana, sin grandes conmociones, se hacia independiente de los sultanes de Gor, fué extinguiéndose rápidamente esta potencia. Guiyaz ed-din II se habia encerrado en su capital y ciudadela de Ferós-Koh, contra la cual las tropas de Khwarism fueron impotentes ó poco menos; pero se introdujo la traicion en la plaza, y en 609 (1213), segun otros en 607 (1211), fué asesinado Guiyaz-ed-din II y proclamado por algunos emires en su lugar su hijo Behá ed-din Sam, de 14 años de edad. Este no tardó en ser reemplazado por Atsis, hijo de Alá eddin I, el incendiador del mundo, que excluido de la sucesion por sus primos, se habia refugiado en la corte de Khwarism, donde habia adoptado el nombre del primer rey de aquel país, Atsis I. Al llegar á Ferós-Koh fué reconocido soberano, como miembro de la familia reinante, pero murió en el año 611 (1214 15) en la guerra contra Yildis de Gazna. Entonces el destronado Ala-ed-din II trató de ocupar el trono vacante con el apoyo del mismo Yildis, pero en 612 (1215), este último, ante las tropas de Khwarism, tuvo que retirarse á la India, donde murió el mismo año 612 (1216) cerca de Thaneswara luchando contra Altytmysch. Atsis, último gorida, privado del apoyo de Yildis, no tuvo mas remedio que abdicar, pues las guarniciones de sus plazas fuertes habian sido enviadas hacia mucho tiempo ya á la India, ya á Khwarism. Ciertamente que su tio no habria creido en tan triste fin de su poder si se lo hubiesen predicho cuando trece años antes hizo sentar al jóven príncipe en el trono de Gor.

(1) El nombre de este monarca célebre se escribe de muchas maneras, sin que pueda decirse cuál ortografía es la verdadera; la que adoptamos en el texto es la que mas crédito merece. Se escribe tambien Altamsch o Altmysch, los ingleses escriben Altumsh, (Thomas: The Cronicles of the Pathan Kings of Dehli, Londres, 1871, pág. 44). La explicacion que del nombre citado se da en esta obra sobre una noticia de Bada'onis, me parece ser una mera etimología del pueblo. De todos modos, conviene tener presente que en el texto árabe, mas autorizado, como en el texto sanscrito precede una l'á cada una de las dos t.

El rev de Khwarism, Mohammed Ibn Takasch, pareció ha ber llegado á la meta de sus deseos, y en efecto, habia ganado la partida que con tanta maestría habia jugado. En pago del servicio que en 601 (1204) le habian prestado contra Mois de Gor los chitayos, que empezaban á sentir por la parte del Norte la presion de otras tribus tártaras, les quitó la Transoxania en los años 604 á 606 (1207 á 1209); pero pagó cara esta ingratitud quince años despues. Tenia asegurada la posesion del Corasan; el Kirman, que le pertenecia nominalmente desde 594 (1198), estaba desde el año 602 (1206) incorporado definitivamente á su imperio despues de haber reducido á los gusos á la obediencia; los terribles goridas estaban vencidos y sus dominios conquistados hasta la frontera de la India; la Media oriental le obedecia, y en fin, bajo su cetro estaban reunidos mas territorios que habia comprendido el imperio de Sindyar. Era monarca poderosísimo Mohammed, el hijo de Takasch; y sin embargo, no le faltó un enemigo que le molestaba á cada paso y de mil maneras. Este enemigo implacable era el califa Nasir, hombre ambiciosísimo pero ruin y maligno que odiaba al rey de Khwarism mirándole como terrible estorbo para la realizacion de sus planes en la Media. Nasir instigó contínuamente á los de Gor contra el Corasan, lo cual se comprende dada su política; pero cometió la falta de provocar al rey de Khwarism á la guerra cabalmente cuando el poder de los Gor caminaba rápidamente á su ocaso, y todo por no hacer al rey el favor insignificante de incluir su nombre despues del nombre del califa en la oracion pública en las mezquitas de Bagdad, cuando en los dominios del rey, tanto en el Corasan como en la Transoxania, se oraba en todas las mezquitas por el califa. Todavía fué mayor su torpeza al trabajar para promover turbulencias en el pequeño Estado de Hamadan, de los pehlewanes. Cuando Takasch acabó con el dominio seldyucida en el Irak habia concedido al califa el Chusistan, con lo cual Nasir quedó abundantemente recompensado; pero no se dió por satisfecho, y no paró hasta que Hamadan cayó, en el año 612 (1216), en poder de Ogulmisch, esclavo del pehlewánida Uesbeg y del cual creía poder disponer á su voluntad. En esto se engañó; Ogulmisch prefirió la proteccion del poderoso rey de Khwa rism á la del califa, señor de Bagdad y del Chusistan; se reconoció vasallo del primero é hizo orar por él á título de soberano en las mezquitas.

Esto puso fuera de sí al califa, el cual, movido de ira ciega, entró en negociaciones con el Viejo de la montaña y en 614 (1217) espiró Ogulmisch de una puñalada de un ismaelita asesino. Semejante iniquidad en un califa no debe sorprendernos cuando el profeta de Dios se habia permitido otras en varios casos, y lo que no fué criminal en el Profeta debia ser permitido á su representante; lo malo era que siendo obra de pasion, resultó ser pésima política. El rey de Khwarism no podia dejar de vengar el asesinato de un vasallo suyo, ni permitir la destruccion de un pequeño Estado que servia de escudo á sus territorios al rededor de Rei contra las asechanzas del ambicioso califa. El asesinato de Ogulmisch amenazaba además introducir la confusion en la Media, porque ni el pehlewánida Uesbeg, del Aderbidyan, ni el salgarida Sa'ad, de Fars, estaban dispuestos á permitir que la provincia vecina de ambos cayera en poder del califa. Uno y otro estaban á punto de hacer pasar á sus ejércitos la frontera, cuando se presentó con el suyo el soberano de Khwarism y destrozó las fuerzas de Sa'ad, el cual se dió por muy contento con no perder su trono de Chiraz. Uesbeg, mas cobarde, se reconoció vasallo de Mohammed é hizo orar por él en las mezquitas. Nasir se vió solo con sus fuerzas, que no pasaban de las de un soberano de segundo ó tercer

órden, en frente del poderoso rey de Khwarism, que acaba- do allí fuerzas inmensas, se han causado desgracias horroroba de dar un golpe maestro de indudable eficacia; golpe que sas á aquellos pueblos infortunados, y todo por nada, absoera una prueba de la voluntad enérgica del sultan turco y de su decision de continuar la guerra con el califa hasta dejar á éste aniquilado para siempre. La idea era grande y su realizacion el digno coronamiento del reinado de Mohammed. Lo que jamás se habrian atrevido á hacer ni los sultanes seldyucidas ni los buweihidas, lo que jamás se habian atrevido á pensar siquiera los ismaelitas asesinos, lo pensó y se propuso ejecutarlo el monarca de Khwarism, á saber: despojar á toda la raza abasida de su dignidad eclesiástica, el califato, y hacer pasar éste á la familia de Alí, el compañero del Proseta. Por órden del rey turco se reunió una asamblea de teólogos venerables que declararon á Nasir y á toda su raza destituidos de la dignidad de imanes y proclamaron califa á Alá El-Mulk, descendiente de Alí y natural de Tirmidh. No hay que decir que la poblacion siita de Persia toda saludó con júbilo la traslacion de la dignidad eclesiástica suprema á un descendiente de su santo idolatrado, y que las esperanzas de Nasir de ganar terreno en Persia menguaron en la misma proporcion. Habia tambien motivo para esperar que las poblaciones sunnitas de Transoxania y de Khwarism se conformarian con la innovacion radical tan pronto como fuese introducida en Bagdad por la fuerza de las armas, suceso que al parecer no podia tardar en ocurrir, porque las fuerzas de Khwarism emprendieron desde Hamadan la marcha en direccion de Bagdad. Pero entonces se adelantó el invierno con frios extraordinarios: la nieve cerró los desfiladeros de las montañas de la Media y del Curdistan; todos los esfuerzos que se hicieron para vencer este obstáculo fueron inútiles; personas y ganados perecieron en masa, y al fin el rey de Khwarism, á fines del año 1217 (614), tuvo que retroceder, aplazando su empresa para el año siguiente, á cuyo fin hizo en el Este preparativos formidables. El califa por su parte tampoco estuvo ocioso y reunió todas sus fuerzas para mantener su posicion como jefe del Islam y hasta sus derechos temporales sobre la Media.

Con el pretexto de defender la causa de Dios vemos tambien aquí califa y sultan corriendo en pos del poderío terrenal, pero ya se oían las pisadas de aquellos á quienes el destino enviaba para enterrar á ambos.

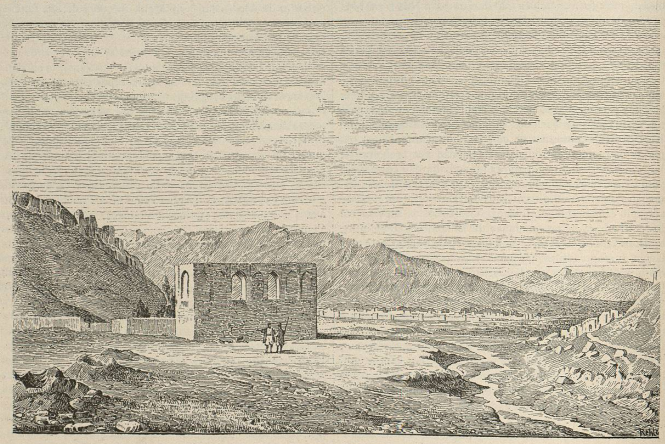
Los que han seguido en su conjunto la historia de la deslos buweihidas, no habrán podido eximirse del cansancio, por no decir de la repugnancia invencible, ante este especde los samanidas y de algunos episodios de las cruzadas, saliera ni el mas insignificante destello de una idea religio entonces en su mayoría no eran mas que hordas nómadas ávidas de botin; pero supieron crear un gran Estado y encontrar ó apropiarse ideas religiosas y políticas por las cuales valia la pena de pelear y de trabajar; mas nada de esto se vé en los turcos. Nadie niega á esta raza grandes dotes militahasta la aparicion de los Osmanes ni la mas pequeña dosis de aptitud para formar ni tan solamente conservar colectivida des políticas. Si se pregunta lo que en los doscientos años que separan la aparicion de los gaznavidas del fin de los reyes de Khwarism han hecho los turcos en bien de la humanidad,

lutamente por nada. El mundo mahometano nada debe á los turcos, ni una sola creacion política ó legislativa de algun valor, ni giro nuevo alguno en la vida religiosa, ni un solo trabajo científico, porque Alfarabi existió mucho antes, ni esfuerzo alguno en el terreno de la ciencia. Los turcos al parecer, fuera de circunstancias especialísimas, como aquellas en que debieron de encontrarse en la India y en el territorio asiático-europeo, no sirven mas que para montar á caballo y cortar cabezas. La mayor altura á que ha sabido elevarse esta gente horrible ha sido dejar trabajar á otra gente de mas talento; así la corta prosperidad de la Persia en los reinados de Alp Arslan y de Melik fué obra de sus funcionarios persas, sobre todo de Nizam El-Mulk, pues ya se sabe que los persas tienen para estas cosas grandísima aptitud si se les obliga con mano fuerte á enfrenar sus caprichos versátiles. Por esto marcharon las cosas tolerablemente en algunos Estados menores, donde, como especialmente en Fars, los turcos reinantes se portaron un poco racionalmente; pero mirada en globo la historia de los dos siglos de que habla mos, acaba como empezó con el reinado del sultan Mahmud, es decir, con matanzas é incendio de ciudades y aldeas; solo que al fin del período habia aumentado el número de los pueblos reducidos á cenizas y disminuido el de los habitantes. Si este cuadro nos da tedio y nos causa repugnancia, ¿cuál no habrá sido la desesperacion de los pueblos infortunados que fueron las víctimas de tamañas atrocidades? A los alemanes se nos crispan las manos cuando nuestros abuelos nos refieren los padecimientos que pasaron en tiempo de Napoleon, pero ¿qué comparacion hay entre aquella docena de años y dos siglos? La bondad natural que podemos admitir en los turcos les ha impedido siempre conducirse tan bestialmente como se condujo, por ejemplo, la soldadesca europea en la segunda mitad de la guerra de Treinta años; pero es tristísimo lo que sabemos del aspecto que presentaba el Asia occidental á principios del siglo XIII, VII de la égira. El desgraciado tiene tres medios para no sucumbir bajo el peso de sus infortunios: la confianza en Dios; si es mahometano, la fe en la ley del destino, y el misticismo, que olvida todo lo terrenal y se abisma voluptuosamente en lo infinito, y el genio frívolo, voluble y vividor que estando al borde del precipicio sabe coger todavía la última flor y vaciar la últicomposicion del imperio mahometano desde el tiempo de ma copa á la vista de la muerte. Solo teniendo esto presente se comprende en mi opinion la vida intelectual de los pueblos de Oriente en el período histórico que hemos expuesto, táculo tétrico, sin horizonte, de contínuas guerras y luchas, sin | la cual presenta la mezcla mas singular de los tres recursos que de este torbellino tenebroso, fuera de la breve aparicion | indicados, predominando sobre los demás ya el uno, ya el otro, segun la índole de cada nacion ó individuo pero siempre notándose los tres sentimientos en todas las manifestaciones sa ó nacional, ni ninguna creacion política tolerable. Los | intelectuales, y principalmente en el terreno religioso y el árabes al derramarse mas allá de los límites de su península | científico. Apenas despuntan pensamientos ni ideales nueno se condujeron como ángeles, sino muy al revés, pues vos; las conquistas de otros tiempos se trasmiten, como lo permite la mala disposicion de los tiempos, en compendios manuales, que hábilmente redactados se fundan en el sistema jurídico teológico que no admite modificacion, á fin de tener à qué atenerse en cualquier caso. Los dos comentarios clásicos del Corán, el de Samahschari y el de Beires que todavía hoy conserva, pero á estas dotes no acompaña dawi, el primero escrito en espíritu motasilita liberal y el segundo rigurosamente ortodoxo hasta la nimiedad micros cópica, son de la época de los seldyucidas y del principio de la época mogola. En los reinados de Melik y de sus hijos vivió el último gran filósofo del Oriente, Gasali (Ghazzali ó Ghazali), que durante largo tiempo fué jeque en la escuela ó solamente, para no ser exigentes, en bien de los países del Nisamiya de Bagdad. Convirtióse este sabio á la fe ortodoxa Asia occidental, hay que contestar: Nada. Se han derrocha- y desde entonces empleó toda su ciencia para probar que la rales apenas recibieron cultivo alguno despues de Avicena, á ciado, ya por haberlos inquirido de sus contemporáneos. excepcion de la astronomía, que fué muy protegida, tanto por su utilidad práctica como por ser necesaria á la astrolorica tanto persa como árabe se mantuvo á una altura respecon lenguaje elegante y la tendencia manifiesta de hermosear con la retórica la rudeza de la realidad; la segunda, ó sea la literatura histórica árabe, fué mas cultivada en Siria y Abulfeda era descendiente de Eyub. Egipto, y consiste en compilaciones de obras antiguas con

filosofía era cosa vana, cuya opinion desde entonces ha pre- la adicion de los sucesos posteriores, narrados con fidelidad, valecido en todo el mundo mahometano. Las ciencias natu- tales como constaban á los autores, ya por haberlos presen-

La era clásica de la literatura histórica persa cae en el período siguiente. De los autores de memorias citaremos aquí gía. En las demás ciencias se utilizaba lo que los antiguos | á Beihaki, cuya obra representa el diario, por cierto interesanhabian descubierto, entendiéndolo mal. La literatura histó- tísimo, de un funcionario gaznavida. De las obras árabes son fuentes principales para la historia del Islam y sobre todo para table, la primera escrita en parte en forma de memorias y el período que acabamos de narrar, las crónicas, continuadas hasta su tiempo, de Ibn El-Athir y de Abulfeda, que escribieron respectivamente en el siglo VII (XIII) y el VIII (XIV).

Entonces tambien se propagó en todas las clases del pue-



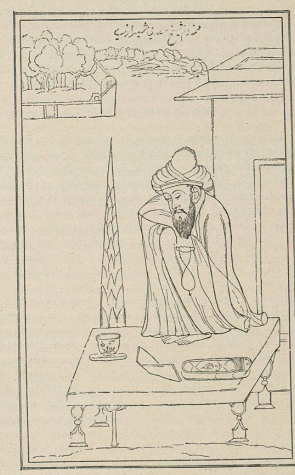
Sepulcro de Sa'adi, en el valle de Chiraz

blo, y principalmente en Persia, el misticismo, con su fatalis- | der que en las órdenes de los sofíes como en las mendicaninteriormente á ella por su misma esencia. La simple negacion de algunos puntos del dogma sunnita, que constituye el casirve á los dos de pantalla, detrás de la cual pueden vivir á gradualmente por el camino de la meditacion y del ascetismo final del misticismo, hijo del sofiismo. Sabida es la facilidad con que las almas entusiastas se engañan á sí mismas y en órdenes minuciosamente organizadas. Estas órdenes, cuyos | wis (1), que tuvieron á Schelal-ed-din Rumi, y la de los rifais rudimentos existian ya desde muchísimo tiempo, nacieron en gran número y se aumentaron rápidamente en el período de que se trata, y por lo que hemos dicho no puede sorpren sofistas á sus grandes maestros.

mo inflexible á veces unido á la fe ortodoxa, si bien opuesto | tes, cuyos individuos se llaman derviches (nombre que fué mas adelante aplicado tambien á los sofíes que viven segun una regla determinada), se encuentren personas de todas rácter principal del siismo, es menos propia que aquel dogma | condiciones y categorías. De todo hay en el sofiismo: almas para satisfacer ni al espíritu ni al corazon; pero el misticismo | las mas nobles y las mas ruines; la elevada ciencia panteista de Schelal-ed-din Rumi y los vicios mas asquerosos ocultos su manera, siendo por su carácter panteista, medio teórico, bajo la abstinencia devota; y entre ambos extremos, los exmedio práctico, un guia que pretende conducir al hombre táticos, los penitentes, los milagreros, los vagabundos, los verdaderamente virtuosos y los que viven absortos en medihasta ser absorbido en la divinidad. Esta transfiguracion y taciones. Estas órdenes eran el asilo de los afligidos, de los difusion del alma en la llama del amor divino es el objeto cansados por luchas interiores, de los perseguidos por infortunios y de los que querian vivir de la caridad del prójimo. Cabalmente en los siglos vi (XII) y vii (XIII) fueron fundadas gañan luego á sabiendas á otras, rodeándose de misterios la mayor parte y las mas notables de las órdenes de derviches y prácticas, hasta llegar á formar asociaciones y finalmente que hoy existen, de las cuales citaremos la de los mewlese vuelven extáticos á fuerza de girar sobre sí mismos ó á la remota comarca del Cáucaso: Nisami, el poeta épico mas el de Hú (él, es decir, Dios).

la literatura de la época, la cual ofrece tambien representan- Iskender-Nameh ó libro de Alejandro, es decir, la historia de tes de la tercera tendencia que predica el disfrute de la vida. Alejandro Magno, y las historias de Leila y Medschnun y de La tendencia ortodoxa se encuentra, como es natural, con Khosran y Schirin, dos parejas de amantes célebres entre los preferencia en obras de ciencia y las dos otras en las poesías. | árabes y persas. Estas dos obras y el libro de Alejandro, que No faltan poetas que cantaron materias serias, como por ejemplo las guerras de Saladino con los infieles, pero éstos son en corto número. La poesía religiosa suele tener carácter sófico, pues que hay tambien sofles y derviches que siguen principios ortodoxos. Casi constituyen los mejores productos de la poesía persa aquellos que quieren hacer comprender lo incomprensible por medio de parábolas é imágenes en que figuran la rosa, el ruiseñor, la mariposa, la llama y tantas otras cosas. Por la imitacion que ha hecho Rückert de los dísticos (mesnewis) del profundo maestro Schelal-ed-din Rumi, que como dice su sobrenombre pasó la mayor parte de su vida en el Asia Menor (Rum), á saber, en Iconio, pero que habia nacido en Balh y compuso sus poesías en persa, podemos formarnos una idea muy exacta de este arte tan especial como elevado. Análoga tendencia tienen las poesías instructivas (didácticas), morales y sóficas de Nasiri Khosran y de Ferided-din Atar (1). En Omar Jaiyam (2) se agrega à esta tendencia la de libre pensador polemista. El sofismo tranquilo, bajo la forma de la ciencia práctica, bondadosa y pura, de la vida, está representado por Sa'adi de Chiraz, el mas popular de los poetas persas. Háfiz, en su «Jardin de Rosas» ó Gulistan, verdadero tesoro de riquísimas perlas en prosa y verso, nos ofrece la ciencia de la vida dictada por un alma piadosa, á la par que varonil, que ha renunciado á las vanidades del mundo sin odiar á éste. Desde que Adan Olearius de Aschersleben trajo en el siglo xvII esta obra á Europa al regresar de su viaje á Persia, ha llamado la atencion, conforme merece (3). Menos admiradores, sin razon suficiente, tiene el «Jardin de Recreo,» (Bostan) (4). El último de los poetas árabes célebres, Omar Ibn el-Farid, es místico desenfrenado; el amor divino es para él un vino que embriaga al sofí y le hace olvidar todo; así para llegar á este grado de éxtasis se acudió mas adelante al vino verdadero y al hachich ú opio que usaban los ismaelitas asesinos. El extremo opuesto de la religiosidad verdadera ó ficticia, tanto de la escuela ortodoxa como de la mística, está representado por los poetas que predican el disfrute de la vida ya cantando el amor y el vino | no es mas que un tejido de fábulas, son los representantes en composiciones líricas, ya rindiéndoles culto en cuentos y novelas. Estos poetas tienen va contacto con una cuarta clase, la de los panegiristas de príncipes amantes del arte, panegiristas de los cuales hubo gran número hasta bajo el cetro de los soberanos turcos desde Mahmud, porque el hombre mas rudo aspira el incienso con placer. Tambien hubo algun de él Sindyar, que se rodeó de toda una corte de poetas. Aquel á quien este soberano tuvo en mas estima fué Enweri, célebre tanto por sus panegíricos como por sus sátiras. Emulo suyo fué el erudito y artístico Jacani, el poeta de cámara del pequeño rey persa del Chirvan, en cuya corte no estuvo siem-

ó derviches danzantes, como muchos los llaman hoy porque | pre sobre rosas. Muy fecunda en grandes poetas era entonces fuerza de llamar á Dios, ya con el nombre de Allah, ya con | grande despues de Firdusi, era natural de Gendscha; en su Jamse se encuentran, además de un poema didáctico y de una Las dos tendencias, la ortodoxa y la mística, se reflejan en coleccion de novelas poéticas, tres grandes poemas épicos, el



Retrato de Sa'adi

mas notables de la poesía épica romántica, que fué cultivada desde muy temprano buscando sus motivos en las leyendas nacionales como el Schah nameh y sus muchas imitaciones. Falta nombrar aquí á Hariri, el último gran escritor de la literatura árabe y al propio tiempo el que manejó con mas arte este idioma. Su Abu Seid, que es un individuo por el estilo príncipe que sabia apreciar la poesía, como Melik y despues de los estudiantes que corrian la tuna, que aparece en lugares los mas diferentes y siempre bajo distinto disfraz haciendo sus tretas y sus discursos picarescos, es la figura mas propia para representar aquel tiempo, en que ya no se diferenciaban los príncipes, los héroes y los aventureros, y en que la desorganizacion y la vagancia iban en aumento en todas las clases. Las macames (5), ó «sesiones» de personas instruidas y de conversacion, son características del siglo vi (XII). En el fondo de esta obra, bajo una forma delicadísima y encantadora, late la desesperacion. El tiempo se acercaba en que los hombres ni aun á esto debian tener aficion.

(1) El Pendnameh, traducido al aleman por Nesselmann, Koenigs-

<sup>(1)</sup> Palabra derivada de Mewlana, «nuestro amo,» como llaman los

berg, 1871. (2) Las canciones y sentencias de Omar Jaiyam, traducidas al ale-

man por Bodenstedt; Breslau, 1882, tercera edicion. (3) Traducciones modernas al aleman son la de Graf, Leipzig, 1846,

y la de Nesselmann, Berlin, 1864. (4) Traducido al aleman por Graf, Jena, 1850, y en extracto por Schlechta-Wssehrd, Viena, 1852.

<sup>(5)</sup> Así llama Hariri los discreteos de su héroe, á manera de capítulos de la historia ó cuento