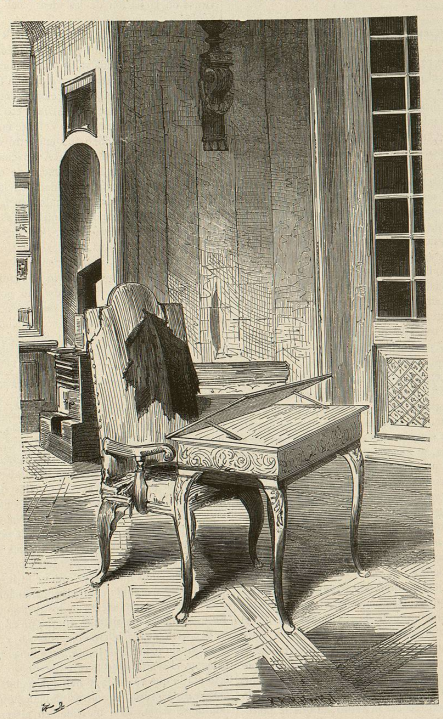
habido otro hombre alguno que le haya igualado en su talento de disposicion y preparacion de detalles, que si fué con el objeto de hacer perfecto el conjunto. Suprimió

para siempre en el memorable epitafio: «Restableció el órden | descendió hasta las cosas mas minuciosas, fué por la convicen la hacienda, en la polícia, en la justicia y en el ramo militar, completamente descuidados por los gobiernos anteriores. Era un alma laboriosa en un cuerpo robusto. Jamás ha zacion de su plan político fundamental; y si trabajó para dar



Estudio de Federico II en el palacio de Rheinsberg. Copiado del natural por H. Lueders

y redujo sus gastos personales y propios á la última expresion, porque decia que un soberano ha de economizar el sudor y la sangre de sus súbditos. Bajo este punto de vista fué un filósofo en el trono. Dió el ejemplo de la severidad de cos los abusos é introduce mejoras en la administracion, al genio tumbres y de la sobriedad, dignas de los primeros tiempos fogoso que desafia los mayores peligros sin miedo, es verdad, de la república romana. Era enemigo de todo fausto y de la pero tambien á menudo sin conocimiento de su magnitud. exterioridad ostentosa de la dignidad régia, tanto que se privaba con su virtud estoica hasta de las comodidades mientras la Prusia exista como nacion. Las virtudes de seme

todos los gastos inútiles; cegó todas las vias de despilfarro, ordinarias de la vida. No buscaba la fama deslumbradora del

su padre.

## III. EL PRÍNCIPE FEDERICO COMO ESCRITOR

su esposa y corte en el palacio de Rheinsberg que su padre habia hecho restaurar y adornar con gusto. Allí se arregló una vida idílica, y dirigió su primera carta á Voltaire en 8 de agosto. El 19 del mismo mes escribió al conde de Manteuffel en Berlin: «¡Qué dicha poder escribir á V. desde Rheinsberg! Me parece que mi pluma corre mas libremente, lo mismo que mis pensamientos; me expreso con mas soltura que antes. Aquí hacemos una vida de campo que me embelesa y me gusta mas que la de la corte mas brillante; y ¡qué delicia cuando uno puede dar rienda suelta á su imaginacion á despecho de todos los obstáculos!»

La dicha que Federico encontró en su nuevo hogar consistia pues en ocuparse en las cosas que mas le atraian; porque solo disfrutaba cuando habia trabajado y cuando los deleites animan á nueva actividad. En tan deliciosa posicion, como no la habia gozado jamás en su vida, libre de cuidados y de trabas molestas, al lado de una esposa amante, en medio de una naturaleza hermosa, rodeado de amigos de talento como Jordan, Beausobre, Keyserlingk, etc., volvió el príncipe con seriedad, plan y método á emprender un estudio que habia empezado en marzo en Ruppin, y continuado con perseverancia á pesar de muchas interrupciones. Era el estudio de la metafísica de Cristiano Wolff, que le habia traducido al francés su amigo Suhm, ex embajador de Sajonia en Berlin.

Hoy dia nos parece singular que el príncipe de mas talento de toda la Alemania se hiciera traducir al francés para entenderla, la obra de un filósofo aleman, que la habia pensado y escrito en su idioma patrio. Suhm conoció lo irracional de este trabajo, porque escribió en el mes de abril del mismo año: «El idioma aleman es mucho mas propio para argumentaciones metafísicas y abstractas que el francés; es mas rico en vocablos, menos expuesto á ambigüedades, y de consiguiente capaz de expresar todo pensamiento con mas precision, limpieza y vigor.»

Esta filosofía, bien que en traje francés, interesó vivamente al principe real, segun vemos en una de sus cartas fechada en 27 de marzo en Ruppin, donde dice: «Empiezo á ver el alba de un nuevo dia aun envuelto en neblina. Veo la posibilidad de que tenga un alma, y aun la de su inmortalidad.» Goza el príncipe, segun dice en otra carta del 3 de julio, «de la libertad de poder confesar la filosofía con la cabeza erguida, sin temor del dómine ni de su férula, ni del espectro de la incredulidad. La razon recobra la autoridad que le pertenece, y el error se oculta en los cerebros limitados de los tontos y en el seno de la supersticion.»

En su viaje á la Prusia Oriental fué su compañero el libro de Wolff, y en 18 de julio escribió desde el campamento de Wehlau: «A pesar de las fatigas del viaje y de las ocupaciones del servicio militar que me incumben, no pierdo á mi Wolff ni un momento de vista. Él es el foco á donde se dirige toda mi atencion; cuanto mas leo su obra, tanto mas crece mi satisfaccion. Admiro la profundidad de este filósofo, que ha analizado la naturaleza como ninguno antes de él, y

jante padre han de hacer olvidar muchos yerros de sus que ha tenido la suerte de explicar cosas que antes no solahijos. Como se debe la benéfica sombra del roble á la noble mente eran oscuras y confusas, sino completamente incombellota de la cual nació, así deben verse los cimientos de la prensibles. Me parece que cada dia veo mas claro y que con prosperidad que ha alcanzado la casa real despues, en la cada frase suya que estudio se me aparece una nueva luz. Es vida laboriosa y en el régimen sabio de este príncipe (1). » un libro que todo el mundo deberia leer para aprender cómo No honró así la hermana de Federico II la memoria de hemos de usar de nuestra inteligencia y cómo hemos de servirnos de la ilacion de las ideas cuando investigamos la

Dos dias despues de su entrada en Rheinsberg escribió, todo lleno de la doctrina y de los padecimientos de Wolff, En 6 de agosto de 1736 establecióse el príncipe real con la primera carta, citada ya, y tan memorable, á Voltaire, en la cual vemos á Federico convertido en filósofo, pensador y literato. En esta carta prodiga elogios entusiastas al autor de la Henriada, de César y de Alcira; pero lo que le mueve á entablar correspondencia con Voltaire no es la poesía en sí, sino el espíritu filosófico que encontró en todas las obras de aquel escritor. Así decia: «A las cualidades eminentes del poeta añade V. un sin número de conocimientos, que si tienen cierta relacion y afinidad con la poesía, lo deben á su pluma que ha sabido descubrir su lado poético. Jamás ha tratado poeta alguno ideas metafísicas en verso; este honor ha quedado reservado á V. Pues bien, este gusto por la filosofía que reflejan sus escritos, me impulsa á remitir á V. una traduccion de la acusacion y justificacion del señor Wolff, el filósofo mas célebre de nuestros dias, cruelmente acusado de ateismo y de incredulidad, porque ha llevado la luz al rincon mas oscuro de la metafísica, cuyas cuestiones ha tratado clara y noblemente convirtiéndolas de opacas en trasparentes. Este es el destino de los grandes hombres: su genio superior los expone siempre á las flechas envenenadas de la calumnia (2).»

A Voltaire conmovió mucho esta carta. Su satisfaccion fué grande; el homenaje que le presentaba un admirador tan distinguido le causó un placer indecible; la conquista que acababa de hacer, sin sospecharlo, en el extranjero, mientras se mortificaba en su patria en el suplicio de Sísifo, le causó una alegría tanto mayor cuanto que debia este triunfo á su calidad y á su arduo trabajo de pensador y maestro del público. Léjos, muy léjos de Francia, habia germinado la semilla que por lo pronto habia de encontrar en su patria solo perseguidores y á lo mas alguna que otra aprobacion oculta; y á la sazon se le presentaba un príncipe jóven sadmirador entusiasta de una sabiduría que parecia á los monarcas y sacerdotes una rebelion punible. Los sentimientos nobles de Voltaire le impulsaban á luchar impertérrito y erguido contra la supersticion y la opresion del pensamiento, y en defensa de los perseguidos y oprimidos. En estas luchas era siempre, lo que no era en otros asuntos, es decir, noble, caballeresco, generoso y desprendido, un Bayardo sin mancha ni temor. Este era el mejor rasgo de su carácter, el sentimiento mas noble y puro de su corazon; y esto era lo que ya en 1736 habia descubierto en él el príncipe real de Prusia, porque así debia comprenderse el sentido de su carta. Este fué tambien el sentido de la carta entusiasta del 26 de agosto escrita por Voltaire al príncipe, que dice entre otras cosas: «Habeis halagado mi vanidad; pero el amor que profeso á la humanidad, y que bien puedo decirlo, constituye mi carácter, me ha causado una alegría tanto mas pura cuanto que he visto que existe en este mundo un príncipe que piensa como un hombre, un filósofo régio que será la felicidad de su pueblo. No ha habido nunca rey alguno verdaderamente bueno, que no haya empezado como vos á instruirse, á conocer á los hombres, á amar la verdad y á puede haber príncipe, que lleno de estos sentimientos, no sea capaz de restablecer en sus Estados la edad de oro.»

Alimentar este mismo sentimiento en el pecho del príncipe Federico fué el propósito fundamental que se trasluce en todas las cartas que Voltaire le escribió. En una de ellas del año siguiente le dice: «Uno de los mayores beneficios que hareis á la humanidad consistirá en derribar la supersticion y el fanatismo, y en no permitir que personas que visten talar ó sotana persigan á otras porque no piensen como ellas.» En la imaginación de Voltaire flotaba una idea de alianza de reyes y filósofos con el fin de libertar á la humanidad venciendo y confundiendo á los potentados de las tinieblas. Los sofismas clericales habian engendrado y divulgado la idea errónea de que los hombres pensadores eran enemigos del órden y perturbadores de la obediencia y de la paz entre los ciudadanos. La verdad, dice Voltaire, es todo lo contrario: los filósofos solo piden que se les deje tranquilos; quieren vivir en paz bajo el gobierno existente allí donde se hallan, mientras no hay un solo teólogo que no trabaje ó quisiera hacerse dueño del gobierno del país donde vive.» Este es el estribillo de todas las cartas de Voltaire á Federico, lo mismo cuando discurre con calor que cuando habla con frialdad. Todo lo demás no son sino medios que emplea para llegar al punto principal para él, que es no dejar salir al genio maravilloso del príncipe de esta senda favorable al bien de la ilustracion. No faltaban defensores de esta causa entre los hombres pensadores y escritores; pero no habia un hombre influyente, poderoso y enérgico que hiciera con su ejemplo y su fuerza soberana lo que los hombres de pluma se esforzaban en vano por hacer.

No sospechó sin embargo Voltaire hasta qué grado el futuro rev de Prusia era hombre de energía; porque aun en abril de 1740 soñaba en una corte de musas que el «vencedor de Maquiavelo abriria en cuanto llegara á ser rey; rey de paz que desenvainaria su espada cuando Marte y la política le señalasen la ocupacion de Julish y Berg, pero que estaba pronto tambien á envainarla cuando lo exigiera el bien de sus súbditos y del mundo; un rey al cual prestarian homenaje todas las bellas artes, bajo cuyo gobierno se desarrollarian exuberantes la pintura, la música, la elocuencia, la historia y la física; que levantaria un teatro y fundaria una academia. Todos contribuirian á la gloria de un príncipe na-

cido para gobernar y ser amado.» Voltaire se figuró al príncipe Federico como un genio meditabundo, un carácter que preferia los trabajos y deleites intelectuales á todos los demás; y le confirmaron en este concepto el calor y sentimiento con que el príncipe confesaba su fe en Dios en medio de sus discursos metafísicos. Las odas tan fervorosas que compuso entre enero de 1737 y abril de 1738 sobre la bondad de Dios y el amor que se le debe profesar, y mas todavía el reconocimiento conmovedor que en una carta del 26 de diciembre de 1737 hizo de la omnisciencia de Dios y de la sujecion del hombre á la sabiduría divina y á la materia, dieron á conocer á Voltaire el contraste fundamental que existia entre su modo de considerar el mundo y el del idealista aleman de las escuelas de Woff y de Leibnitz, no obstante el alto grado de ilustracion de ambos y la mucha aversion á dogmas, supersticiones y clero. Mas de tales antecedentes le pareció que para la vida práctica en este mundo solo podian resultar como consecuencia la renuncia á la actividad individual, independiente, y la vida quieta y pacífica del filósofo y amante de las bellas letras. Sin embargo cabalmente en aquellos meses cuando el príncipe Federico al parecer se dedicaba exclusivamente á meditaciones reli-

tener horror á la persecucion y á la supersticion; ni tampoco, yectos de carácter muy diferente, cuidados como prusiano, y proyectos como futuro rey y hombre de estado.

Habia seguido atentamente en la correspondencia diplomática que le comunicaba el ministro general Grumbkow las señales precursoras de la tempestad política que debia descargar sobre la Prusia á consecuencia de la conspiracion del Austria con Francia, Inglaterra y Holanda en el asunto de la herencia de Julish y Berg. Lo que decia esta correspondencia, y lo que pudo leer entre líneas, le hizo meditar profundamente. En 20 de enero de 1737 escribió con extraordinaria penetracion: «Nuestro proyecto respecto de Julish y Berg ha naufragado. Con el mayor dolor y con el sentimiento natural en quien tanto como yo desea la gloria del rev mi padre, veo que no se hace todo lo que es menester para llevar este proyecto á buen término. Hasta me parece que se ha formado contra nosotros una liga secreta y que se van aglomerando nubes que anuncian una gran tempestad. Ouizás fuera aun tiempo de evitarla disponiendo los ánimos mas en favor nuestro con medidas acertadas; pero lo que en esto justamente me llama sobre todo la atención es la especie de letargo que observo en nuestro campo, ahora que no inspiran nuestras armas el terror acostumbrado, porque hasta se llega á despreciarnos.»

En medio de estas intrigas secretas que descubre se felicita sin embargo de no hacer ningun papel activo y responsable, porque le queda el consuelo de que á él de nada se e puede culpar y de que quizás su cuidado y su celo por el honor del rev le presenten la situación de las cosas bajo un aspecto peor del que tiene en realidad. Al propio tiempo rechaza toda idea de imitar la conducta del príncipe de Gales, el cual por el interés miserable pecuniario se habia puesto á la cabeza del partido contrario al ministro de su padre. Respecto de este particular escribió en 7 de octubre de 1737: «Dejemos arreglar á esa desgraciada familia sus disensiones. y gocemos doblemente de nuestra concordia benéfica. ¡Oué feliz es el hombre que sabe dominar su ambicion, y sofocar sus pasiones al principio, tanto mas peligrosas cuanto son insaciables y tiránicas para el individuo que las siente!» Sin embargo no se conformaba tanto como decia con la corriente política contraria á su casa, y sintiendo en su corazon la voz tua res agitur, aconsejó á su padre que tomara ambos ducados, el de Julish y el de Berg, á viva fuerza para que finalmente le quedase á lo menos uno; y en 9 de noviembre escribió afligidísimo estas palabras proféticas: «Sabe Dios que deseo á mi padre larga vida; pero si el caso de la sucesion de aquellos ducados no se presenta hasta despues de su muerte, no me expondré á la censura de que sacrifico mi interés propio al de las otras potencias, antes me habrán de censurar por el demasiado ímpetu y osadía. Parece que el cielo ha destinado el rey para hacer todos los preparativos ordenados por la prudencia y el acierto, antes de comprometerse en una guerra; y quién sabe si la Providencia me ha destinado á mí para aprovechar estos preparativos en la realización gloriosa de los proyectos á los cuales la prevision del rey los destina!»

La tempestad que habia previsto el príncipe real llegó en efecto, pero menos terrible que él habia temido, porque encontró al rey, su padre, en su puesto. En 10 de febrero de 1738 entregáronle los embajadores de Francia, Austria, Inglaterra y Holanda notas idénticas, en las cuales le comunicaron su resolucion de proceder al arreglo de la cuestion de los ducados de Julish y Berg, pidiendo que la Prusia se comprometiese á no oponerse á que se dieran interinamente por dos años á la casa de Pfalz Sulzbach, á contar desde la muerte del principe palatino reinante. En 19 del mismo mes contestó el rey negándose á toda negociacion en este sentido, giosas y metafísicas, tenia fija la atencion en cuidados y pro- y reservándose terminantemente todos los derechos de heren-

<sup>(2)</sup> Esta carta se encuentra en las obras de Voltaire, Paris 1828; y en las de Federico el Grande.

<sup>(1)</sup> Véanse: Mémoires de Brandebourg