tener el suyo; pero este poder no hubiera sido una causa de división, si la necesidad de concertarse y entenderse no les hubiera hecho tomar otra vez una institución de la sociedad romana. Como los representantes de las ciudades se reunían en la capital de la provincia, los representantes de las comunidades cristianas se reunieron en la silla más importante de la región, y estos sínodos ó asambleas, de fortuna de la Iglesia. Si sobrevenía alguna dificultad se reunían los obispos y después de detenida discusión, decidían por mayoría de votos, lo que se debía creer y lo que debía hacerse. Escrito estaba en los Evangelios: «Siempre que os reunáis tres en mi nombre, estaré en medio de vos otros.» Lo que quería decir que las decisiones de los con. cilios estaban inspiradas por el Espíritu Santo. Los sacerdotes y los diáconos admitidos al lado de los obispos daban á estas congregaciones el carácter democrático, que es una gran fuerza para los que deliberan sobre los intereses de una sociedad naciente.

Esta institución destinada á ejercer una función inmensa aparece á fines del siglo segundo. No se conserva memoria más que de dos asambleas de esta clase antes de Severo y de otras dos durante su reinado, á no contar las del año 196 que se celebraron en Roma, en Palestina, en el Ponto, en Corinto, en Mesopotamia, etc. (2), para fijar el día de Pas cua, cuya fecha determinaba la época de muchas fiestas cristianas y de ciertas obligaciones religiosas. En la generación siguiente convocó San Cipriano sesenta obispos africanos para decidir las medidas que debían tomarse contra los lapsos y ochenta y siete para resolver la cuestión del bautismo de los herejes (3).

Esta jurisdicción nueva y superior disminuyó la libertad de las iglesias particulares; pero era el único medio de hacer una iglesia general. En el cuarto siglo, irá la Iglesia más lejos en esta vía que llevaba á la unidad de la fe y de la disciplina; instituirá los concilios ecuménicos, que suprimirán las diferencias entre los concilios provinciales, como éstos habían suprimido las diferencias entre las cristiandades particulares (4).

condiciones de su desarrollo histórico, á darse una constitución superior á la que tenía la sociedad pagana, y había encontrado sus principales elementos en la libertad que el imperio había dejado en el seno de las ciudades y de las provincias. Era una democracia representativa que tenía

(1) San Cipriano decía al papa Esteban, á propósito de los obispos

de la Narbonense: coepiscopi nostri (Ep. 67); y en su carta 72 se lee:

non legem damus, quando habeat in Ecclesia administratione volun-

tatis sua arbitrium liberum unusquisque prapositus rationem actus sui

Domino redditurus. Véanse también las palabras de que se sirve San

Cipriano invitando á los Padres del tercer concilio de Cartago á votar

con absoluta libertad, porque ninguno de ellos piensa ser un episcopus

episcoporum, ni está dispuesto á imponer su voluntad á sus colegas;

palabras que ciertamente eran una alusión á las pretensiones de Es-

Roma, y esta división duró siglos (Fleury, Hist. eccl. t. I, p. 518).

dia y á la Mauritania. El concilio parece ser del año 256.

Todos los obispos tenían entonces un derecho igual (1) | mucha vitalidad, por la participación del pueblo en los ney eran muy numerosos, porque cada comunidad quería gocios comunes, y por los concilios gran fuerza de cohesión, y la autoridad del episcopado, que crecía, á pesar de las resistencias locales (5), aumentará muy luego esta unión.

Ciertas sillas, las de Alejandría, Antioquía y Roma, tenían una consideración especial, debida á la importancia de las ciudades en que estaban establecidas y á la creencia de que fundadas por los apóstoles, conservaban más pura la tradición. Eusebio, en su Historia eclesiástica, les da que el imperio no había sabido sacar ventajas, hicieron la todavía, en el cuarto siglo, una dignidad particular que consagrará el concilio de Nicea. Aunque de la Iglesia omana no hubieran salido aun ningún doctor ilustre ni ninguna de esas palabras que terminan las polémicas ardientes (6), debía haber naturalmente cierta inclinación á reconocer una primacía de honor en el obispo de la capital del mundo, en la silla, única en todo el Occidente, que pasaba por ser de origen apostólico, que se decía consagrada por la sangre de San Pedro y San Pablo, y donde se enseñaban sus sepulcros. San Ignacio de Antioquía, en tiempo de Trajano, no hace en su carta á los cristianos de Roma, ninguna alusión al poder particular de su obispo, y si desde el fondo de su prisión le escriben los confesores de Lyon recomendándole la unión de las iglesias, la misma recomendación dirigen á sus hermanos de Asia; palabras de paz que antes de su heroica muerte solían enviar los mártires á sus demás hermanos.

A fines del siglo segundo comenzó la inevitable evolución. Las iglesias transalpinas fueron las primeras en estrecharse al rededor de la silla apostólica. San Ireneo le reconoció cierta superioridad moral (7), sin dejar de combatir por eso la opinión del obispo de Roma en la cuestión que sostuvo contra las iglesias de Oriente.

Sin embargo, la historia eclesiástica de la primera mitad del siglo tercero, especialmente las cartas de Firmiliano á San Cipriano, contra el papa Esteban (8), del obispo de Cartago á los prelados de Numidia y las de los obispos que vituperaron enérgicamente al papa Víctor sobre el asunto de la Pascua, prueba que no se le había concedido aún ninguna preeminencia doctrinal. Entre las grandes sillas hay jerarquías, pero no subordinación. La necesidad de unirse para defenderse establecerá más tarde una je-Así pues la Iglesia había llegado naturalmente, por las rarquía disciplinaria; la primacía de honor se trocará en primacía de jurisdicción, y el papa (9) tendrá un imperio

> (5) Esta resistencia á la absorción de la Iglesia por el obispo estaoa sin duda en el fondo de las luchas de Felicísimo contra Cipriano y de Hipólito contra Calixto.

(6) La Epistola de San Clemente à los Corintios y el Pastor, dice Hermas, no tienen nada de dogmáticas.

(7) ..... propter potiorem principalitatem (Adv. hær. III, 3). San ipriano (Ep. 55) llama también á la silla de Roma Ecclesia principalis. A pesar del famoso pasaje: ἐπὶ ταὺτη τἤ πέτρα οἰχοδομήσω ηου την έχχλημσίαν, S. Pedro no había tenido sobre los apóstoles ningún privilegio especial (Mat. XVI, 18; Juan, XXI, 15-17).

privilegio especial (Mat. XVI, 18; Juan, XXI, 15-17).

(8) Cipriano, *Epist.* 27, 55, 71. Firmiliano era obispo de Cesarea en Capadocia: su vehemente epístola contra Esteban sobre la nulidad del bautismo administrado por los herejes ó los relapsos, se encuentra ap. Cypr. Epist. n.º 75. Era un personaje de cuenta en la iglesia de riente. Orígenes fué á refugiarse á su lado, cuando el obispo Deme-

(2) V. Arte de verificar las fechas, y Hefele, Conciliengeschichte, trio lo obligó á salir de Alejandría. (9) Los obispos y aun los clérigos tenían este título. El nombre de papa, que es sinónimo de padre, no se dió exclusivamente al obispo t. I, p. 69 y sig. A estos sínodos alude sin duda Tertuliano (de Jeju niis, 13). No hablo, por supuesto, de lo que se llama concilio de Jede Roma hasta siglos posteriores. En cuanto á la jurisdicción univerrusalén entre los años 50 y 52. El de la provincia de Asia, que contó sal, ó como decían antes los autores eclesiásticos, la primacía de vigigran número de obispos, se separó sobre este punto de la opinión de lancia é inspección, la historia de la Iglesia en el siglo tercero no permite reconocérsela al obispo de Roma y pasará mucho tiempo aun (3) Estos 87 obispos pertenecían al Africa proconsular, á la Numiantes de encontrarla. Los emperadores Graciano, Valentiniano y Teodosio, que quisieron fijar por la constitución de 380 (Cod. Teod. XVI, (4) Concilio ecuménico significa la congregación de todos los obis-1, 2) la religión de sus pueblos: cunctos populos... in tali volumu pos de la tierra habitada; pero durante mucho tiempo, los límites de la Iglesia organizada fueron las fronteras del imperio. religione versari, les dan por regla de fe la de los obispos de Roma y

más vasto que el de los emperadores. El centro del catoli-, cuerpo exclusivamente consagrado al servicio religioso, se no hizo la fortuna pontifical de Roma.

Esperando esta suprema terminación de la jerarquía, se las que las enviaban.

cedía sobre puntos secundarios para evitar divisiones, que habrían expuesto á peligros mayores que la persecución; de modo que los cambios que se operaban, impuestos por las circunstancias, eran además el desenvolvimiento lógico de la doctrina y de la disciplina primitivas.

Así, la Iglesia católica se formaba por sí misma poco á. poco por la reunión de las iglesias particulares. A mediados del siglo tercero, un hombre de autoridad y de gobierno, San Cipriano, dará la fórmula de esta unión en un tratado sobre la unidad de la Iglesia, en que establecerá que las | á mayor número había ido perdiendo aquella potestad, que cristiandades deben permanecer en comunión entre sí y con la cátedra, que es el centro del catolicismo.

«La primacía, dice, se dió á Pedro para demostrar que no hay más que una Iglesia, pero los apóstoles eran lo que era Pedro. El episcopado es uno, y todos los obispos son pastores, que no tienen más que un rebaño. Así, la Iglesia es una y se extiende por su fecundidad en muchas personas.»

La cátedra de Roma es pues á sus ojos, el signo y no la regla de la unidad, que resultaba para él del común concurso de todos sus miembros. Las necesidades y las ideas que estas necesidades hacían nacer no reclamaban entonces mayor concentración de la autoridad espiritual.

De todas estas novedades la más importante por sus consecuencias históricas fué la formación de una clase de hombres que no había existido aún, á no ser en el fondo de la península indostánica. Por el celibato, que se le impondrá, el sacerdote cristiano será un ser nuevo en la creación, como por la consagración espiritual que ni la autoridad civil ni la elección popular podían dar, será un hombre aparte en la sociedad. Pero la renuncia y desprendimiento de las condiciones de la naturaleza humana le valdrá una fuerza particular, que añadida á la fuerza religiosa, le asegurará el derecho de remitir los pecados y hacer descender á Dios sobre la tierra en el sacrificio del altar.

Generalmente estos sacerdotes serán sabios de pureza angélica y de abnegación capaz de todos los sacrificios. pero á veces también hombres de orgullo y alientos para poner el pie sobre la cabeza de los reyes. Así, pues, vendrán á ser temibles á la sociedad civil, porque colocados fuera de ella, constituirán un gran cuerpo sacerdotal, que querrá, y en virtud de sus doctrinas, deberá buscar todos los medios de dominarla.

Iba pues á producirse en el mundo occidental una cosa que era todo lo contrario de lo que Roma había conocido y practicado por espacio de diez siglos: la separación del clérigo y del laico, de la Iglesia y del Estado. En el mundo greco-romano, la unión del fiel con la divinidad se realizaba directamente: el padre de familia era el sacerdote de sus dioses. El cristiano necesitará un intermediario para entrar en comunión con los suyos. Será una disminución de la dignidad individual del creyente, pero la autoridad del

Alejandría que así quedan puestos en la misma categoría. La constitución de 421 (ibid. XVI, 2, 45) dice que si en el Ilírico surge alguna duda sobre los antiguos cánones, se consultará al obispo de Constanti-nopla, que veteris Rome prarogativa latatur.

cismo no podía estar sino en el sepulcro de Cristo ó en la aumentará considerablemente. Ligados al sacerdocio por capital del mundo. La ruina de Jerusalén por Tito y Adria- toda su existencia, por su fe y sus intereses, pues vivirán del altar, estos hombres consagraron su actividad, su genio, su santidad, su sangre á veces, al engrandecimiento y establecía la unidad, gracias á las continuas relaciones de esplendor de la Iglesia; y como está en la índole de toda las cristiandades entre sí. Se cambiaban las cartas de los | corporación trabajar sin descanso en extender su influencia obispos, los cánones de los concilios, y las iglesias que los y sus privilegios, el establecimiento del clero en tales conrecibían se reconocían por esto solo «en comunión» con diciones aseguró á la Iglesia un ejército formidable, que al principio impidió que sucumbiera, y más tarde le dió la La unión aparecía como una necesidad de salud y se victoria. Jamás recibió un príncipe mejores servicios de su guardia pretoriana, en el mejor sentido de la palabra, que la Iglesia del cuerpo sacerdotal. Depositario de la doctrina religiosa y de la verdad moral, ha defendido la una, según los tiempos y los lugares, con espíritu de mansedumbre, de sacrificio ó de dureza implacable; pero ha conservado la otra en los días más nublados de la historia y la enseña todavía.

Así desarrollaba la Iglesia armoniosamente su doble vida doctrinal y disciplinaria. Una sola cosa disminuía en ella, la virtud del milagro. A proporción que se había extendido para ser admitida ha menester alejamiento de tiempo ó de espacio. La fe de los sencillos había llenado de hechos maravillosos la historia de los primeros tiempos. San Ireneo creía aún «que los verdaderos discípulos de Cristo podían librar á los endemoniados, predecir las cosas futuras, curar las enfermedades y resucitar á los muertos (1).»

Los doctores de la edad presente no veían ya tales prodigios, creyendo sin embargo que podían verlos, y Orígenes atestigua la atenuación del don divino, no atreviéndose á hablar «sino de los vestigios que subsistían entre los cristianos.»

Enfrente de la fuerte organización de la Iglesia hay que poner la flaqueza del cuerpo sacerdotal del imperio. Los jefes de las comunidades cristianas, los obispos eran jueces para el cielo, jueces también para la tierra, porque los hermanos se habían habituado á someterles las diferencias que surgían entre ellos. Los sacerdotes paganos, simples maestros de ceremonias en las solemnidades religiosas, no tenían vastos dominios ni rentas propias, como tendrá la Iglesia, cuando tenga que combatir á su vez á los innovadores, ni jurisdiccion que les diera súbditos, ni enseñanza pública que les asegurara fieles. Luego cerrándoles el interior de las familias la autoridad paterna, quedaban fuera de su influencia la mujer y el niño. El antiguo sacerdocio era incapaz de luchar con el nuevo clero. El ataque fué admirablemente conducido, mientras la defensa lo fué muy mal. Gritos del populacho y decretos de muerte, es decir las violencias, no bastaban para impedir la expansión de una religión que nacida en el espíritu, sólo por el espíritu hubiera podido ser contenida.

## V. - LAS HEREJÍAS

Armada con sus libros canónicos y su ardiente fe, sostenida por su jerarquía y fortalecida por su disciplina, la

<sup>(</sup>I) Tertuliano (de Spec. 29) reconoce también en los cristianos el poder de lanzar á los demonios, obrar curaciones milagrosas y recibir velaciones divinas, pero cuando el interlocutor de Teófilo de Antioquía le pide, para convertirse, que le muestre el obispo un muerto resucitado, le contesta el santo (ad Autolycum, I, 8): «Haz lo que el labrador que siembra antes de segar, lo que el viajero y el enfermo que creen, el uno en el piloto antes de llegar al puerto, y el otro en el médico antes de recobrar la salud. Decía bien; creer en los milagros exige una disposición de ánimo particular. Se cree, no porque se vea, sino porque se quiere ver. Son las mismas palabras del obispo:

del mundo. A la anarquía de las doctrinas oponía la sencillez de su dogma; á la libertad filosófica la unidad de su espíritu, y rechazaba de su seno á los que en el Credo común procuraban su propio interés.

Las narraciones evangélicas y las exhortaciones doctrinales habían bastado á los hombres sencillos que la Iglesia reclutaba en el siglo primero; pero cuando, ya en el segundo, poseyó la fe los entendimientos cultivados, quisieron éstos coordinar sus creencias y resolver por los procedimientos de la escuela las cuestiones que envolvían. Entonces se produjo, para las soluciones religiosas, la misma diversidad que en otro tiempo se había visto para las soluciones filosóficas. Muchos decían, como el Clemente de la novela cristiana de los Reconocimientos: «Me duele el alma.» Y buscaban por las vías más diversas el remedio de estos sufrimientos morales, que son los más dolorosos.

Las sectas cristianas se inspiraban ciertamente en un mismo libro; pero este libro se prestaba á mil interpretacio nes diferentes, y se cumplía la profecía de Simeón: «Habrá en el mundo un signo de contradicción.» Aun después del concilió de Nicea, dirá San Juan Crisóstomo: «Los misterios de las Escrituras son como las perlas que los pescado res bajan á buscar al fondo de la mar: es difícil penetrar su sentido, y más difícil aún que todos lo entiendan de la misma manera.» Infinito era pues el número de las soluciones propuestas, y para aceptarlas cada cual encontraba algunos de esos hombres que Tertuliano representa flotando á todos los vientos de doctrina. Había pocas grandes comunidades cristianas, cuyo obispo no se viera obligado á negar el ósculo de paz á hombres que pretendían discu-

El autor de los Philosophumena enumera treinta y dos herejías (1). «Bajo el fuego de la persecución, dice Tertuliano, pululaban como los escorpiones de las orillas del Nilo bajo los ardientes rayos del sol del estío.» Debemos dejar á los autores de la historia religiosa el estudio de esas sutiles discusiones y de esas temerarias audacias que han hecho gastar á la humanidad tanta inteligencia y tanto tiempo en sondear inútilmente lo que de suyo es insondable. Nos bastará decir que se han hecho de esos indiscipli nados dos categorías principales, de donde se pasa por matices insensibles de la ortodoxia casi completa á la con tradicción absoluta de un dogma fundamental: los herejes de interpretación, que cambiaban el sentido ó el texto de las Escrituras, y los herejes de inspiración que predicaban otra ley. Hasta en tiempo de los apóstoles, Cerinto había mirado á Jesús como un hombre; y un poco más tarde, Ebión, ó á lo menos los ebionitas, lo hacían nacer de José y de María, concediendo que, por su virtud, había mereci do que el Espíritu Santo descendiese sobre él.

Estas tenaces doctrinas que se encuentran en el segundo siglo en el libro singular de las Recognitiones y en el Pastor de Hermas acababan de ser renovadas por Artemón y Teo doto de Bizancio. Un obispo de Antioquía, Paulo de Sa mosata, las recogerá muy pronto, y terminarán en la grande

Ahora bien, negar la divinidad de Cristo, ó como los docetas, rechazar su humanidad, era socavar por su base el nuevo edificio religioso. También se conmovía, si con Praxeas y Sabelio se confundía al Hijo y al Padre; pero tomar, como Montano, el papel de profeta, era cambiar su orden

Iglesia marchaba lenta, pero seguramente á la conquista y abrirlo á todas las tempestades sublevadas por los místicos fervores. Con los unos, no más religión, pues el gran misterio del Dios hecho hombre desaparecía; con los otros no más organización, es decir no más fuerza obrando siempre en el mismo sentido, porque «el espíritu inspira donde quiere;» por consiguiente no más unidad doctrinal, no más Iglesia universal.

Este último género de herejía era temible, sobre todo. oorque entre los cristianos era cosa constante que el don de profecía, bien que debilitado, no había cesado en la

Se había dicho á los apóstoles: «Oraré á mi Padre y mi Padre os enviará un consolador. El Paráclito os enseñará verdades que ahora no podéis comprender. Los iluminados se autorizaban con estas palabras y muchos creían con Tertuliano, que Montano recibía las inspiraciones prometidas por Jesús. Pero esta creencia en revelaciones particulares, que destruían la revelación evangélica, pretendiendo continuarla, dió y da todavía origen á las sectas más peligrosas. Oponiendo uno á otro el Antiguo y el Nuevo Testamento, había echado ya Marción las bases del mani-

En medio de tantas doctrinas, la Iglesia hizo su elección con el maravilloso espíritu de orden y gobierno que parece haber heredado de sus mismos perseguidores. Bien que todavía no hubiera hecho más que trazar las grandes líneas del templo que debía levantar, ya en el siglo tercero tenía su inmóvil roca del Capitolio, Capitolii immobile saxum, que en vano batían de continuo las olas de la herejía. Ireneo acababa de escribir contra los gnósticos; Tertuliano luchaba contra los valentinianos y los marcionitas, contra Hermógenes que sostenía la eternidad de la materia, contra Praxeas que arruinaba el dogma de la Trinidad. El obispo de Antioquía condenó á Montano; el de Roma, Teodoto de Bizancio, y Minucio discutían con los paganos (2). La Iglesia sabía pues lo que quería, y sus hijos, escuchándola, creían «salir de la profunda oscuridad del error á la gran luz de la sabiduría y de la verdad,» mientras los otros, los filósofos «ó los que procuraban su interés,» iban á la ventura. En fin, poseía ya, lo que el paganismo no había tenido jamás, una gran fuerza de disciplina. Por todas estas cosas se explica su victoria.

Al lado de sus grandezas, esta Iglesia tenía también sus miserias: en algunos de sus doctores, el espíritu de orgullo y de indisciplina que provocaba caídas dolorosas (3); entre los fieles, vicios que están muy arraigados en nuestra naturaleza para que la fe pueda siempre sofocarlos (4), ó la hifin, en el seno mismo del clero, competencias y contiendas, que conducían al cisma y á la herejía. Nacidas el mismo siempre nueva. día, la fe y la herejía, eran dos hermanas enemigas, pero inseparables: la una seguía á la otra y la seguirá eterna-

Había otra, esta impura, la teurgia, que se deslizaba entre los cristianos de todas las sectas, como entre los paganos de todos los cultos y hasta entre los filósofos. Por donde quiera se pedían milagros y no faltaban hombres que pretendían hacerlos. En el estado en que se encontraban los ánimos, las enfermedades nerviosas debían ser frecuentes, los posesos numerosos y los curanderos no pocos. Charlatanes convencidos ó habilidosos cuyos encantamienotra secta la acusación de obrar con avuda del demonio.

Ya vimos en otro lugar los milagros de los paganos; los los de los gnósticos les hacían competencia: al terminar la narración de las prácticas de estos taumaturgos, añade el píritu. Según esto, todos ellos, paganos y cristianos, merecían el duro epíteto, porque la fe en lo sobrenatural esta- de patología sicológica: ba en todas partes y en la Iglesia muy especialmente. Así las menos numerosas.

El cristianismo ha tenido siempre un amor particular á las mujeres; y es justo, porque las mujeres fueron siempre y continúan siendo sus más poderosos auxiliares. Su viva día que yo discurría sobre el alma, nos dijo entre otras coimaginación, su delicada naturaleza, tan virginal aun en la sas: - He visto un alma corpórea, que tenía cierta forma y esposa y en la madre, estaban seducidas por aquella creen- consistencia bastante para poderla asir: era brillante, de cia que recomendaba la caridad y el amor; que aun por la color aéreo y con semblante humano.» leyenda de María Magdalena, la pecadora arrepentida, llegaba hasta la indulgencia y el perdón para las que habían amado mucho.

A ellas se dirigían aquellos hombres que se deslizaban

cia 300), las medidas tomadas contra los desórdenes de las veladas

(1) ..... de ultima face collectis imperitioribus. Es el pagano del Octavio el que así habla (§ 8) y Celso (I, 27 y III, 44) había dicho ya: «No saben atraer más que á los necios, á las almas viles y sin inteligencia, á los esclavos, á las pobres mujeres y á los niños. Más leios, en el § 12, repite Cecilio: Ecce pars vestrum et major et melior ut dicitis, egetis, algetis, ope, re, fame laboratis, y en su respuesta (§ 31) se limita Octavio à decir: «No somos la hez del pueblo, porque rehusamos vuestros honores y vuestra púrpura. Después añade (§ 36) quod plerique pauperes dicimur, non est infamia nostra, sed gloria. En efecto, la Iglesia tenía á mucha gloria ir á los pequeños: entre los mártires que más honraba, se contaban Blandino y dos mujeres condenadas bajo el poder de Severo, Felicitas y Potamiana, esclavos los tres. El primer mártir de Africa, Nanfonio, ó mejor Nanfamo, y Evelpisto que fué martirizado con San Justino, eran esclavos también. El papa Calixto había sido esclavo de un liberto (Philosoph. IX, 12). Y ante mucho tiempo debió ser así; porque en las altas clases, la educación enteramente pagana alejaba del cristianismo, y la profesión de fe cristiana obligaba á romper con la sociedad y sus honores. Er fin, era preciso, no sólo despojar de sus creencias al hombre viejo, sino también de sus placeres y riquezas, y muchos, como el rico del Evangelio, se alejaban tristemente, cuando se les recordaba el precepto de Jesús sobre el abandono de los bienes á los pobres. Pero hemos visto que desde mediados del siglo segundo, la Iglesia atraía también grandes espíritus: Arístides, Justino, Ireneo, Clemente de Alejandría, Tertuliano, Orígenes, etc., y la paz relativa de que gozó durante la primera mitad del siglo III le valió conversiones en grandes casas (Ci- sin el auxilio de su ciencia. Y es triste decirlo, pero es oportuno depriano, Epist. 80).

pocresía de la santidad, á fin de obtener limosnas fraterna- | en las casas «silenciosos ante el esposo, facundísimos con les; en los días de prueba que vendrán, numerosas apostasías la matrona.» Celso y el pagano del Octavio muestran la efiexplicadas por un reclutamiento que se hacía en las clases | caz intervención que tenían las mujeres en la propaganda ínfimas (1), en que se encontraban tantos hombres «leones | cristiana. Convertida la madre, atraía al hijo, luego al espoen la paz, tímidos ciervos en el momento del combate;» en so, después á toda la familia. La historia de Santa Mónica convirtiendo á su esposo y á su hijo, es muy vieja, pero

También la Iglesia les aseguraba un puesto honroso. Las Epistolas hablan de santas mujeres que ejercían ciertas funciones en las comunidades, testimonio que confirma Plinio (2), y Luciano las representa llevando á las prisiones la comida á los cautivos cristianos. Si la enseñanza y los ritos les estaban prohibidos, Jesús les había dado la buena parte. Cuando Marta se aflige por ser excluída del sacerdocio, María le contesta sonriendo: «A dicha ¿no nos dijo el Maestro que con su fuerza asistiría nuestra debilidad?» Esta fuerza divina que tanto las eleva es el amor.

Pero el amor es cosa de sentimiento mucho más que de tos hacían siempre víctimas, y que se enviaban de una á razón. Cuando entra en un corazón dueño de sí mismo, provoca una abnegación que se refleja en obras meritorias; de otro modo, sería el desorden. Por su complexión ner-Philosophumena prueban que parecían continuar, pero que viosa, las mujeres están predispuestas á la exaltación: algunas cedían á ella y tenían visiones ó profetizaban. En el éxtasis en que caían á consecuencia de largos ayunos y autor: «He aquí la manera de seducir á los débiles de es- maceraciones, veían el cielo abierto y conversaban con los ángeles. Tertuliano nos ha conservado uno de estos casos

«Una de nuestras hermanas, dice, en el éxtasis que el pues, sin quererlo, abrigaba en su seno «fautores de obras Espíritu Santo le envía aun en medio de nuestras congremaravillosas,» y entre estos inspirados, no eran las mujeres gaciones, tiene la gracia de la revelación: ve y oye las cosas santas, lee en los corazones é indica los remedios de salud á los enfermos. En cuanto se leen las Escrituras, un salmo, una homilía, luego al punto tiene una visión. Un

Tertuliano debió quedar muy bien pagado de una visión que venía á corroborar su doctrina sobre la materialidad del alma. Acababa de exponerla, y el eco de las palabras del sacerdote, en vez de ser otra palabra, era una imagen: la visionaria veía lo que acababa de oir, y no pasa día sin que ese milagro se reproduzca en alguno de nuestros hos-

Cuanta más intensidad tomaba la vida religiosa, tanto más se multiplicaban las sectas. De vez en cuando penetraba la confusión en el seno mismo de las mayores iglesias, porque el esfuerzo para introducir en todo la disciplina en provecho de la autoridad episcopal, chocaba con almas religiosas é independientes á la vez. Se sabe por las cartas de San Cipriano qué desórdenes existían en la cris tiandad de Cartago. Todos aquellos rebeldes no eran sino miserables; es la suerte de los vencidos. Pero si conociéramos otra cosa que las acusaciones «contra los sacerdotes conjurados,» si aquellos á quienes el prelado imputa tan vergonzosos hechos, nos hubieran dicho los motivos de su conducta, acaso viéramos en los excomulgados, en lugar

<sup>(2)</sup> Minucio Felix era un abogado de Roma. En su Octavio intenta mitar á Cicerón y á Platón; pero salvo un agradable preámbulo, su upuesto diálogo no es más que una sucesión de dos discursos. En el uno expone las acusaciones hechas á los cristianos; en el otro las refuta, sin exponer el dogma en ninguna parte. Es una defensa, á veces iolenta, siempre superficial, pero escrita con cierto esmero de estilo, hecha sólo para los hombres de letras.

<sup>(3)</sup> Las de Tertuliano, Orígenes, Taciano, etc. San Justino y San Ireneo habían adoptado la doctrina de los milenarios, y Clemente de Alejandría se rozaba á veces con la herejía.

<sup>(4)</sup> Orígenes llega á decir: «Ciertas iglesias se han convertido en cuevas de ladrones» (In Matth. XVI, 8, 22; XI, 9, 15). S. Cipriano acusa al sacerdote Novat de haber dejado morirse de hambre á su padre, hecho abortar á su mujer con sus brutalidades y cometido, después de su ordenación, muchos fraudes y rapiñas (Ep. 49), acusaciones acaso infundadas, pero que prueban que la iglesia de Cartago estaba tan turbada como la de Roma (Cf. Tertuliano, ad Nat. I, 5). En el tratado de Jejun. 17, admite también que había muchos peligros en las agapas, cuyos abusos había señalado ya S. Pablo (I Cor. XI, 21-2) y que recuerdan aun S. Juan Crisóstomo (Hom. 27 in I Cor. XI) y S. Agustín (Ep. 64). V. en el cánon 35 del concilio de Elvira (ha-

<sup>(2)</sup> En el Pastor de Hermas se trata de diaconisas encargadas de las relaciones de la comunidad cristiana con las viudas v los huérfa nos. Respecto de Plinio ya hablamos en el lugar oportuno.

<sup>(3)</sup> No son únicamente los filósofos los que deben estudiar hoy las iencias de la vida; los historiadores vienen más obligados á ello, porque la fisiología hizo un gran oficio en el mundo antes de que hubiera siólogos, y ella explica muchos fenómenos que serían inexplicables cir que un hospital de enajenados es también un libro de historia.

<sup>(1)</sup> En el siglo IV, S. Epifanio contará 60, y Temistio dirá que los griegos tienen trescientas opiniones distintas sobre la divinidad (Socrat. Hist. eccles. IV, 32).

de quisquillosos y culpables, simples defensores de la libertad de su iglesia.

Esta lucha entre dos principios, uno de los cuales debía sofocar muy luego al otro, existía en Roma, sin que lo supieran los mismos que la sostenían. Un libro recién enconirritantes debates en esta Iglesia.

El esclavo Calixto fué encargado por su amo de fundar



El papa Calixto (tomado de un vaso dorado)

una palabra más fuerte), y en su consecuencia enviado al molino, es decir á los trabajos más duros. Intervinieron los hermanos, y recobró su libertad; y un día hubo de ultrajar á los judíos en plena sinagoga, por lo cual lo condenó el prefecto de Roma á las varas y á las minas de Cerdeña como perturbador del orden público. Cuando Marcia, la concubina de Cómodo, pidió al obispo de Roma los nombres de los cristianos desterrados en la isla, para libertarlos, el obispo Víctor no puso en lista á Calixto; pero el hábil desterrado sedujo al mensajero de la emperatriz, el cual tomó á su cargo llevarlo con los otros.

Ya en Roma, logró Calixto entrar en gracia del papa Ceferino, «hombre pobre de espíritu, dice el autor, muy avaro y un tanto venal,» que le confirió la guarda del cementerio común de los cristianos, y luego la distribución de las limosnas y la administración de la Iglesia.

En estos cargos, que lo ponían en relaciones diarias con todos los fieles, llegó á granjearse la confianza de todos. La comunidad estaba muy dividida, y persuadiendo á cada facción de que él estaba de corazón con ellas, á la muerte de Ceferino, fué elegido en su lugar, á pesar de sus desfavorables antecedentes (218 ó 19).

Luego al punto crecieron los desórdenes en la disciplina y la confusión en la creencia. Calixto acusó de herejes á muchos obispos ortodoxos, mientras él mismo enseñaba que el Padre y el Hijo no eran sino una misma persona. Para multiplicar el número de sus adeptos, admitió en el sacerdocio á los casados; en la iglesia á pecadores no reconciliados; en la comunión á hombres de malas costumbres, á mujeres concubinarias, á madres que habían expuesto á sus hijos. «Dejad, decía, dejad que crezca la cizaña con el trigo; la Iglesia tiene por símbolo el arca de Noé, que encerraba animales puros é impuros (2).»

(1) Este manuscrito, descubierto en 1840 y publicado por la primera vez en 1851, por M. Miller. se ha atribuído á Orígenes, á Cayo sacerdote romano, á Tertuliano, á Hipólito, en fin, obispo de Puerto del Tiber. Esta última opinión tiende á prevalecer. El autor es un adversario del papa Calixto, lo que obliga, sin rechazar su narración, á descontar mucho de lo que ha exagerado la pasión.

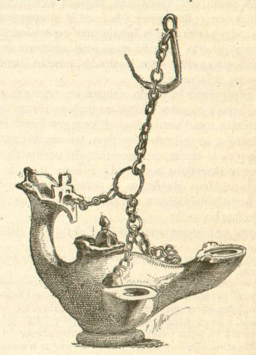
(2) Philosoph. IX, 12. Las inculpaciones del autor son evidentemente exageradas; pero sobre la cuestión de las turbaciones de Roma, su testimonio está confirmado por el Pastor de Hermas: vos infirmati ciforme,

¿Qué hay de verdad en estas acusaciones? No lo sabemos. El autor de Philosophumena se inclina con toda evidencia á los montanistas y un obispo indulgente desagrada á su austeridad. Pero si el cuadro está recargado, si como se ha supuesto para desembarazarse de una revelación trado, los Philosophumena (1), escrito por un obispo, revela enojosa, el Calixto de Philosophumena no es el de la Iglesia, no deja de resultar siempre que en aquella época hubo en Roma rebeliones contra el jefe de la Iglesia: muy pronuna banca; fué en esta gestión desgraciado (el autor usa to levantarán un anti-papa, Novaciano. El papa Estéban y el obispo de Cartago cambiarán cartas de enojo (3) y el obispo de Cesarea dirá del de Roma: «Su alma es ligera, voluble, incierta (4).»

Y en Alejandría, celoso de Orígenes Demetrio, lo obligará á salir de esta ciudad, y más tarde de su comunión: más tarde aún, Paulo de Samosata tendrá que descender de la silla episcopal de Antioquía bajo el peso de la inculpación de avaricia, de malas costumbres y de herejía.

Las cristiandades no eran pues siempre la seráfica Iglesia de la tradición; eran comunidades compuestas de hombres, que tenían, unos grandes virtudes, otros nuestras pasiones, nuestros vicios y todos los arrebatos con que se aviene muy bien el espíritu religioso en ciertos tempera-

Desde el tiempo de Marco Aurelio, había ya podido Celso afirmar que las divisiones eran ya tales entre los



Lámpara cristiana de bronce (fines del siglo IV) (5)

cristianos, que no tenían ya nada común sino el nombre; y Am. Marcelino, pagano sin pasión religiosa, que presta

a secularibus negotiis tradidistis vos in socordiam (Visio, III, 2), y por lo que dice San Jerónimo de la conducta del clero romano respecto de Tertuliano. A. Marcelino refiere (XXVII, 3), en una época en que la sciplina estaba mucho mejor establecida, que disputándose la silla de Roma dos obispos hubo de estallar un tumulto, de cuyas resultas se encontraron hasta 137 cadáveres en la basílica Siciniana.

(3) Cipriano, Epist. 75, 25 y 26:... Non pudet Stephanum, Cyprianum pseudo christum et pseudo apostolum dicere. Los novacianos, secta rígida, que no admitía la reconciliación con los lapsos, eran aun muy umerosos en el siglo v (Socrat. Hist. eccl. IV, 28).

(4) Id. ibid. 78, 25 .... anima lubrica, mobilis et incerta. Los obispos de Tarso y de Alejandría tomaron también partido en esta con-

(5) Boller, p. XC, fig. 12. Esta lámpara lleva el monograma cru-

entre sí.»

divina, porque una obra humana no hubiera podido sobre- instituciones á que se ha amoldado la vida.

homenaje á la pureza de la fe cristiana, dirá en el siglo si- | vivir á semejantes contiendas, perturbaciones y violencias. guiente: «Los animales fieros no son más crueles para el Digamos, empero, que eran inevitables. El hombre se en hombre que la mayor parte de los cristianos enemistados | cuentra con sus mismas pasiones, así en el teólogo, como en el filósofo, porque ni las creencias ni las ideas son las Las almas piadosas sacaron, al contrario, de tales desór- que hacen los hombres violentos ni los pacíficos, sino el denes la prueba de que la nueva religión era de institución carácter, los hábitos que la educación ha impuesto y las

## CAPITULO XCI

## LA PERSECUCION BAJO EL PODER DE SEVERO

I.—LA IDEA DEL ESTADO ENTRE LOS ANTIGUOS.— SENTIMIENTO CONTRARIO DE LOS CRISTIANOS

El gobierno imperial conocía bien la organización de la Iglesia (1); sus comunidades correspondiéndose entre sí de uno á otro cabo del imperio; sus hombres, que, sin dinero, cruzaban tierras y mares, que veían en todas partes abrirse á su llegada puertas y corazones; en fin, que aun hablando lenguas diferentes, se entendían á una seña, sin necesidad de comprenderse. El gobierno imperial tan suspizaz y te- y los cristianos fueron sin duda comprendidos en la gracia meroso respecto de sociedades secretas, encontraba una inmensa derramada por todas partes con evidente peligro para él, como quier que era en el seno del Estado otro Es. tado, al cual no faltaban ingún órgano de acción; pero la tolerancia era una consecuencia necesaria de la organización religiosa de los romanos, que no tuvieron nunca teocracia, de él tan buena memoria, que cuando llegó al imperio, lo porque en sus pontífices, el carácter civil superaba el carácter sacerdotal. Los sacerdotes de Júpiter y de Marte eran también allí, si el célebre grafito del crucificado con cajueces, soldados, administradores, y habían aprendido en beza de asno, encontrado en el Palatino, es como parece el gobierno de los hombres que la ley alcanza sólo á los actos y nunca al pensamiento humano.

Por eso nunca pensaron en imponer sus creencias, y to. leraban las de los demás, mientras no se manifestaban por actos ofensivos al emperador ó peligrosos para el imperio. En medio de la profunda paz que Severo garantizaba al mundo romano, cuando ningún temor de peligro público asaltaba los ánimos, los sabios que regían el Estado no pensaban en proscribir la nueva religión, bien que deján. dola bajo el amago del rescripto de Trajano, Era imposible también revocar este rescripto, mientras los Césares el título de soberano pontífice, equivalía al juramento heservar la religión ortodoxa y no tolerar herejes en el Es-

Pero estos reyes y emperadores ¿no podían sustraerse á este peligroso juramento? La prudencia dice que sí; la fatalidad histórica dice que no, y ésta es la que de ordinario tiene más fuerza por desgracia.

Esta semitolerancia sólo daba á la Iglesia una paz incierta, porque los mejores paganos se parecían al historiador Dion Casio, espíritu apocado, enemigo de toda violencia, que sin embargo quería que se castigara á los cristianos, porque en su sentir los novadores en religión lo eran necesariamente también en política, é impelían á los ciudadanos á la rebelión. De vez en cuando, un tumulto popular hacía

algunas víctimas, ó un gobernador demasiado celoso aplicaba las antiguas leyes del imperio.

Al principio, había mirado Severo á los cristianos con la mayor indiferencia, porque no veía entre ellos más que «cardadores, bataneros y zapateros,» y no le parecía que un emperador tuviera nada que temer de aquel dios de la ínfima gente. No hay certeza de que enviara á ninguno de ellos, antes del año 202, á los lugares de destierro ó á las canteras, de donde Marcia los sacara en tiempo de Cómodo, que concedió «á los sectarios de la superstición judía» de poder llegar á los honores municipales, con dispensación de las obligaciones contrarias á sus creencias (2). Veianse judíos hasta en su séquito. Antes de su elevación, uno de ellos lo había curado de no sabemos qué mal, y conservó mandó buscar y lo estableció en su palacio. Otros había de aquel tiempo.

No sabemos, por otra parte, que Caracalla tuviera una nodriza cristiana; ni que un día hubo de enojarse tanto, porque se había azotado á uno de sus compañeros de juego que era de religión judía ó cristiana, que se negó á ver en mucho tiempo á los que le habían dado el castigo.

Cuando se lee en el Digesto que Severo ordenó enviar ante el prefecto de la ciudad á los individuos acusados de asistir á reuniones ilícitas, puede deducirse que, creciendo las garantías de justicia á proporción que se toma el juez de más alto, este rescripto debió ser favorable á los cristiaconservaran la religión de sus mayores; porque para ellos nos: la antigua y dura ley contra las asociaciones iba á templarse en la prudencia política. El mismo príncipe autocho por nuestros reyes, el día de su consagración, de con- rizó en todo el imperio á los pobres para formar asociaciones con cuota mensual. En efecto, este rescripto era favorable á los cristianos, y no hay el derecho de decir que Severo no pensó en ellos al escribirlo (3).

<sup>(1)</sup> Ulpiano, uno de los consejeros de Severo, había reunido en el lo VII de su tratado de Off. proc. todos los edictos relativos á los cristianos (Lactancio, Ins. div. V, 11, 19).

<sup>(2)</sup> Dig. L, 2, 3, § 3. Esta interpretación puede autorizarse con el tratado de la *Idolatria*, donde Tertuliano expone lo que debe rehusar el magistrado cristiano. Se ve también por el *Acta martyrum* que algunos jueces procuraban sustituir con una acusación política una acusación religiosa, preguntando á los cristianos conducidos ante su tribunal, no si eran cristianos, sino si iban á reuniones ilícitas. En cuanto á los judíos, su enseñanza era pública... Judai palam lectitant, vectigalis libertas vulgo aditur sabbatis omnibus (Tertuliano, Apol. 18) y el gobierno se cuidaba de que nadie turbara su servicio religioso (Philosoph. IX, 12). Debían este derecho á Augusto (Josefo, Ant. Jud. XVI,

<sup>(3)</sup> Tertuliano atestigua (Apol. 39) que esta costumbre de suministrar la menstruam stipem existía entre los cristianos: habían obtenido beneficio de la ley de Severo. Sin embargo, afirma que el pretexto de la persecución fué la asistencia á reuniones ilícitas (de Jej. 13). Se-