

### FEDE E SCIENZA



53 A 60

ER BT1095 E

006185



EX LIBRIS

EMETHERII VALVERDE TELLE

Episcopi Legnensis

WANT

UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DE NUEVO LEÓN DIRECCIÓN GENERAL DE BIBLIOTECAS



N. 53-54

LA QUESTIONE

PAPA LIBERIO

FEDELE SAVIO S. I.

UNIVERSIDAD AUTÓN MA DE NUEVO LEÓN

DIRECCIÓN GENERAL DE BIBLI

1907.



### Biblioteca Fede e Scienza.

La biblioteca FEDE E SCIENZA, incoraggiata dal plan universale, segue la strada tracciatasi or sono quattro anni e chiula quinta serie per incominciare subito la sesta.

I suoi volumetti vanno già per le mani di tutti e da ogni pan sono giunti elogi per la sincerità della dottrina e per la santi dello scopo prefissosi.

Questa quinta serie contiene volumi importanti, tutti di gran attoalità, Importantissimi sono p. es. i due volumi del Selvado quello del P. Savio su Papa Zosimo, quello del Grabinski s B Tommaso More, quello del Mari sul Canone biblico e del Ma nuoci sul sistema sacramentario.

La sesta serie si annuncia con un altro lavoro del Puccia dello Zampini, del P., Savio, del compianto Prof. Fabani, o Salvadori e del Donati e quindi non può mancare di destare, generale interesse.

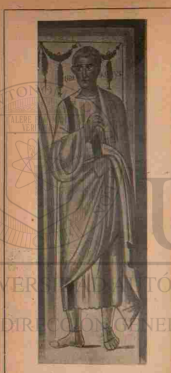
Per coloro che volessero collaborare alla biblioteca FEDE SCIENZA e per chi vuole interessarsi al suoi volumetti, ripa tiamo qui sotto il suo

### Programma.

- 1. La biblioteca im per titolo: Parie e Scienza Simii apolicia per l'ora presente.
- 2. Essa è firetta a tatti, ma specialmente ai giovani e a quanti desi rano litruiral nel diversi argomenti e non hanno tempo o possibilità approfessibile le più importanti questioni moderne attinenti alla scienza alla fede.
- 8. Scope della Fede e Scienza è di combattere gli errori moden che si accampano contro la Religione e i anci dogmi, e mostrare come i pi gressi della Scienza cera e la ragione son contradicano in alcun modo e verità della notra Fede.
- 4. GU argomenti trattati possono quindi essere i più vart e interessa. S. Orni argomento deve essere trattato possibilmente in un solo volte egai volture perciò fa da se. Quando però la mutura e l'importanta del co richiadono maggiora svilupio, vi al desicheranno due o più voltuni.
- 6 Ogal volume comprenderà dalle 80 alle 100 pagine circa: stampate o santemente e, se occorre, anche con incisioni.
- Il presso di ogni volume è di centesimi 60 per l'Italia e centesimi per l'estero, franco di porto.
- Ogni 10 votumi formano una serie e l'abbonamento ad ogni serie cos
   6,60 per l'Italia e L. 8 per l'estero, fraux di porto.
- Gli argomenti dei singoli volumi saranno trattati dai migliori ser tori itatiani ed esteri più competenti in materia.
- Ogui volume sarà pubblicato previa revisione e approvazione dell'a torità ecclesiastica di Roma.

# ANL

MA DE NUEVO LEÓN



Effigie di Papa Liberio de una pittura nella catacomba di Pretestato.

### FEDE E SCIENZA

(SERIE SERIE)

### LA QUESTIONE

DI

## PAPA LIBERIO

PHE

FEDELE SAVIO S. I.





## DE BIBLIOTE CHARGA VANCE VANCE VINCE VINCE

ROMA.

FEDERICO PUSTET

1907

44854

BT 1045

V. 7

.

IMPRIMATUR:

Fr. Alemetrs Lapini, O. P., S. P. Ap. Magister.

IMPRIMATUR: LOBERRUS CERPETELLE, PAIR. CONSTRUCT, VINCERGENES. AL MOLTO REVERENDO E VENERATISSIMO PADRE

### FRANCESCO SAVERIO WERNZ S. I.

NEL CINQUANTESINO ANNO

DAL SUO INGRESSO NELLA COMPAGNIA DI CESTI "

DA LUI ORA SAPIENTEMENTE E PATERNAMENTE GOVERNATA

IN TABUE OMAGGIO

DI FIGLIALE DEVOZIONE E RICONOSCENZA

L'AUTORE

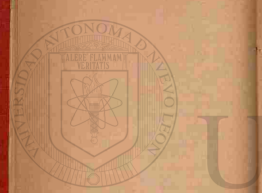
HUMNIE



AD AUTÓNOMA DE NUEVO LEÓN
IÓN GENERAL DE BIBLIOTECAS

FONDO EMETERIO VALVERDE Y TELLEZ

008185



## UNIVERSIDAD AUTÓNO DIRECCIÓN GENERAI

## HEREBER COMMENSES

#### CAPO 1.

In che consiste la questione di papa Liberio.

- Chi fu Liberio. 2, Accuse contro di lui. Loro origino. — 3. Esse non sono credute dai contemporanei di Liberio che lo conchèro. Loro culto per lui. — 4. Più tardi le calumie prevalgono anche a Roma.
- Liberio fu un papa zelantissimo, mite e forte insieme, forte nei principi e nel sostenere ogni sorta di mali per la verità, e mite nel trattare coi prossimi. Egli governò la Chiesa in tempi assai tristi e burrascosi dal 352 al 366.

Liberio nacque in Roma. Suo padre, secondo la testimonianza del Liber pontificalis, si chiamava Augusto. Della sua vita prima che fosse eletto pontefice ci dà preziose notizie la sua iscrizione sepolerale, scritta poco dopo la sua morte, in versi latini, non privi di una certa eleganza. Eccole qui riassunte:

A I genitori di Liberio furono molto pii, sicchè la memoria della loro viriti e religione fu la prima che occorse alla mente dell'ignoto compositore del carme sepolerale, che così comincia:

- 1. Quen Domino pierant devota mente parentes,
- 2 qui confessoran talem genisere potentem,
- 3. atque sacordatem sanctum, sine felle columbam, 4. divinas legis sincero carde magistrum!

Noto che confessor nel linguaggio del secolo IV significava una persona che avesse sof-

ferto per la fede, sebbene senza perdervi la vita. Sacerdos senz'altra aggiunta dicevasi generalmente per vescovo. Quindi l'iscrizione viene a dire che Liberio fu un confessore della fede generoso ed invitto, un Papa santo, mitissimo come colomba senza fiele, e che con animo retto e puro insegnò sempre la vera dottrina cattolica.

Essendo nato da genitori tanto pii, questi lo fecero battezzare appena nato, non seguendo l'uso, pur troppo generale allora, che si aspettava a domandare il battesimo in età già adulta. Di più, mentre ancora trovavasi nell'età infantile, lo consacrarono a Dio nel servizio della Chiesa mentre appena quasi cominciava a saper esprimere colle parole i suoi pensieri. Questa consacrazione a Dio dei fanciulli facevasi talora in quei secoli in età assai teneca. Di S. Epifanio il suo biografo Ennodio dice che fu fatto chierico lettore mentre contava appena 8 anni; e il De Rossi, nel suo magnifico commento al presente carme di Liberio cita l'esempio di un fanciullo lettore a 5 anni. Più tardi, cioè nel secolo VI, fu proibito di ammettare dei giovani al letterato prima dei 18 anni. Noi possiam credere perciò che l'ascrizione del fanciulletto Liberio al clero di Roma avvenisse nell'età sua di sette od otto anni; e fin d'allora cominciò la Chiesa a nutrirlo col latte della fede infondendogli quei germi di virtù e di fortezza, che dovevano indurlo più tardi a soffrire volentieri per la Chiesa stessa ogni sorta di mali:

5. Huec te unscentem suscepit Eccleria mater, 6. uberibus fides nutriens devota beatum

7. qui pro se passarus eras mala cuncta libenter.

Conferitogli l'ufficio di lettore, egli l'esercitò in tal guisa che la sua lingua si avvezzò alle pa-

role della S. Scrittura, più che alle parole degli amani discorsi:

- 8. Parvulus utque loqui caepisti dulcia verba, 9. mon Scripturarum lector pius indole factus.
- 10 ut tua lingua magis legem quam verbs sonaret, 11. dilecta a Domino tua dicta infantia simplex.
- 12. Nullis arte dalis sceda fucata malignis.
- 13, officio tali iusto puroque legendi.

Così passò nella semplicità e nel candore dei costumi la sua infanzia, bella e cara al cospetto di Dio, non offuscata da malizia alcuna.

Nè si smenti la semplicità del suo animo nell'adolescenza, poichè nell'età fervida delle passioni apparve maturo di giudizio, modesto, alieno dalle cattive compagnie, prudente, mite, grave nel portamento, integro e giusto. Così trascorse per lui, quasi un'età dell'oro, il periodo del lettorato.

14. Aroue item simplex adolescens mente fuisti, 15. maturuque animo ferventi actale modestus.

16. remotus, prudens, mitis, gravis, integer, aeguus 17. haes tibi lectori innocuo fuit aures vita.

Di poi venne promosso all'ordine del diaconato!

Molti allora nel diaconato passavano lunghissimi anni ed alcuni anche l'intera vita; ed era cosa melto ordinaria che i vescovi ed i Papi venissero scelti tra i diaconi, che nell'esercizio del loro ministero avessero dato miglior saggio di virtù e dottrina. Così accadde a Liberio, il quale meritò dal diaconato di salire alla più alta dignità

1 Secondo i Gesta Liberti, composizione tardiva, forse del secolo VI, e di poco valore storico, Liberio avrebbe ricavuto il diaconato da Marco, che fu papa dal gennaio all'ottobre dell'anno 336.

10 Capo I. - In che comiate la questiona di pape Liberio, del mondo, alla sede illustrata dallo splendore del vicariato di Cristo e di apparire in essa pontefice di animo immacolato, pieno di fede, e capace d'insegnare santamente la vera dottrina di Gesù e degli apostoli, e d'essere maestro della legge di Dio al popolo cristiano:

18. Diaconus hine factus iuvenis meritoque fideli fl. qui sit sincere, onste, interreque pulice 20, serveins sine fraude Deg, qui pectore puro 21, atque avais aliquat favris devita everue 22, ac sall susta pomerestione besta 23, dignus qui merito militatus ure perennis 24, hiu; tantae sedi Cloristi splendore serena 25, electus fidei pleuse summusque accretos 26, qui vicera mente immeculatus pros sederes 27, qui bene apostalicam destruami sancie doceras 28, muscum plobem carlesti lege mogister.

In particolare, tra le doti chegli mostrò essendo Pontefice, l'ignoto poeta nota la grazia di persuadere e di commovero l'coori, di guisa che nel sentirlo discorrere dei benefizi di Dio e dai divini giudizi, niuno poteva astenersi dal piangere e detestare i propri peccati:

29: Quis, le tractante, sua non percuta refleret?

Dalla descrizione del suo anonimo encomiatore quest'anima eletta, mite, pura, di mient'altro sollecita che di piacere a lui, di procurare il vantaggio dei suoi fratelli, questa colomba senza fiela, apparisce similiasima ad un suo ioniano successore, cioè a Pio VII. Ma come i due Papi si rassomigliarono nella doloczza avuta dalla natura, e nella fortezza attinta dalla virtò, così Iddio dispose che incontrassero quaggiù una sorte somigliantissima, poichè entrambi furono esuli per la causa della religione e vittime di sorrani prepotenti.

2. Ebbe di più Liberio il tormento, non sofferto da Pio, d'esser vittima della calunnia. Che se egli vivendo non lo senti, esse fu pur sempre un vero tormento, dato che nell'onore l'uomo sopravviva anche quaggiù alla morte.

Di lui si giunse a dire, che mentre prima dell'esiglio aveva sempre con forza combattuti gli ariani e difeso Atanasio, di poi vinto dalla tristezza dell'esiglio, taedio victus exilii, ricorse bassamente ai vescovi ariani, si dichiarò d'accordo con loro, sottoscrisse una loro formola e li pregò di ottenergli il ritorno a Roma. Nè solo, ma alcuni aggiunsero ch'egli fu un mostro d'ipocrisia e di perfidia, poichè quando tanto mostrava d'accalorarsi per Atanasio, già nel suo cuore l'avevacondannato ed anche esternamente aveva in qualche maniera manifestata la sua ostilità contro di lui inviandogli dei legati, per citarlo a venire a Roma sotto pena di scomunica, e che poi, avendo Atanasio ricusato di venire, egli in effetto lo scomunicò.

Quanto ai dubbi sparsi sulla costanza e sincerità di Liberio prima dell'esiglio, noi ben li possiamo disprezzare perché affatto irragionevoli. Basterà quindi mostrare la falsità dei documenti, da cui essi ebbero origine.

Più seri al contrario, perchè essendo ammantati di una qualche verosimiglianza riuseirono a radicarsi negli animi, sono i dubbi circa la condotta di Liberio, quando fu liberato dall'esiglio. Il complesso di questi dubbi e dolle testimonianze che si adducono o in loro sostegno o per combatterii, forma la così detta questione di Liberio, o la questione della cadula di Liberio.

La questione di Liberio, cioè se egli sottoscrivesse una formola di fede ariana o seminriana oppure la condanna di S. Atanasio per ottenere la liberazione dall'esiglio, è antica quanto Liberio stesso. Già Rufino nel 401, cioè 35 anni appena dopo la morte di Liberio, scriveva essergli stato impossibile conoscere se questo Papa ritornasse a Roma dall'esiglio per aver ceduto ai desideri di Costanzo (che voleva si approvasse l'arianesimo e si condannasse Atanasio) oppure perchè Costanzo cedette alle richieste dei Romani in suo favore 4

Tal modo di esprimersi di Rufino, prete e storico ecclesiastico quasi contemporaneo di Liberio, può a primo aspetto sembrare sfavorevole al medesimo Liberio; ma in realtà non è; poichè in sostanza Rufino ci assicura che non esistevano documenti o testimonianze tanto autorevoli che l'obbligassero a credere quel Papa coipevole di debolezza; ma che tutt' al più esistevano sul conto di qualche sua colpevole condiscendenza delle dicerie vaghe e delle testimonianze incerte e mal sieure.

Di tali dicerie non solo vaghe ma contraddittorie noi possiamo con precisione assegnare le erigini al mal animo di alcuni nemici di Liberio, o per dir meglio al mal animo di alcuni nemici della fede e della dottrina cattolica, di cui Liberio fu uno dei più strenui difensori. Onde abbiamo

Liberius urbis romanae episcopus, Constantio nivente regressus est; sed has utrum quad adquieverit voluntati suas ad subscribendum, on ad populi romani gration, a que proficiscens fuerat exeratus, indulserit, procerto compertum non habeo » Hist. eccl. lib. 1, c. 27. in Migne, P. L., XXI, col. 498,

diritto di concludere che Liberio fu un Papa degnissimo e santo, che appunto perche forte nel sostenere Atanasio e nel conservare la fede cristiana contro l'arianesimo fu perseguitato dagli ariani. Costoro prima si servirono del braccio di Costanzo per farlo condannare all'esiglio e per creare un antipapa in suo luogo, e poi lo perseguitarono con calunnie, non esclusa quella più atroce di tutte non dirò per un papa, ma per qualsivoglia persona di fede e di cuore, ch'egli in realtà professava l'arianesimo e condannava Atanasio, sebbene esternamente mostrasse di condannare il primo e approvare il secondo. Così di assicura Sezomeno, cioè quello storico del secolo V (verso il 440) il cui racconto, sebbene piuttosto sfavorevole a Liberio, riceve tuttora l'adesione di molti eruditi anche cattolici: « Sparsis rumoribus, dice egli e noi vedremo che furono non solo voci ma anche scritti falsificati, che giunsero fino a not, dirulgaverunt Liberium quoque consubstantialis cocabulum condemnasse et Filium Patri dissimilem confileri ».

Nè gli ariani furono i soli nemici di Liberio. Egli che sapeva ad una fortezza incrollabile nel sostenere la fede cattolica, catholica praecinclus fide, come dice la sua iscrizione sepolcrale, unire quella moderazione e dolcezza che Gesu ha insegnato ad usave verso i peccatori pentiti, egli pocodopo il concilio di Rimini del 359, credette non doversi dure altra pena ni vescovi, che quivi, parte per ignoranza, parte spinti dagli artifizi degli ariani e dalle minacce dell'imperatore, avevano sottoscritta una formola ariana o quasi ariana, altra pena dico che un atto di ritrattazione e la professione solenne della fede Nicena.

Tal decreto, approvato da S. Atanasio, da S. Eusebió, da S. Ilario e dui più illuminati vescovi cattolici, non piacque a Lucifero vescovo di Cagliari, uomo irreprensibile si per costumi, ma fiero di carattere, che, trasportato da zelo indiscreto e da rigore eccessivo, avrebbe voluto che ai vescovi caduti a Rimini, sebbene pentiti, non si usasse remissione di sorta, ma perdessero per sempre la loro dignità e passassero al sempite grado di preti, e così i preti e i chierici al grado di laici.

Lucifero fu seguito da altri fanatici rigoristi suoi pari, che si separarono dal Papa e dai cattolici e formarono la setta dei luciferiani. Gli adeventi a questa setta, formatasi direttamente contro il papa Liberio, non furono meno accaniti degli ariani nel lacerarne la fama.

3. Le calunnie, messe fuori da ariani e luciferiani, furono bend cradute da alcuni pochissimi scriitori antichi, tra cui, come sembra, S. Atanasio e S. Gerolamo, ma non poterono far breccia presso il maggior numero degli scrittori contemporanei o quasi contemporanei, nè moito meno presso coloro, che più da vicino avevano conosciuto Liberio e ammirata la sua fede e la sua virtu, cioè il clero ed il popelo di Roma, e glil stessi Ponteffei, che vennero subito dietro a lui e che certamente l'avevano conosciuto di persona.

Quindi è che il popolo di Roma che già in molte maniere aveva manifestato il suo disgustio per le tribolazioni del Papa, l'accolse festante al suo ritorno dall'esiglio, e in molti modi manifestò la sua opposizione all'antipapa Felice, intruso dagli ariani nella sede di Pietro, nè ebbe pace finche non lo vide scacciato dalla città. Uno dei

2.-Eurenon sono credute das contemporanei di Liberia. 15 più insigni personaggi di Roma, Sant'Ambrogio, 11 anni appena dopo la morte di Liberio, lo chiamava santo, e riferiva per disteso nel suo liberio, allorchè nel Natale del 352 o 353 aveva dato solennemente il velo di vergine a Marcellina, sorella di Ambrogio: « Tempus est, seriveva Ambrogio alla sorella, soror sancta, ea quae mecum conferre soles, beatae memoriae Liberii praeceptarevolvere, ul quo vir sanctior, eo sermo accedat oratior » 1.

E qual santo lo veneró subito il popolo ricorrendo al suo sepolcro, posto nel cimitero di Priscilla, ed ottenendone prodigiose guarigioni, come attesta la sua iscrizione sepolcrale, che dopo aver narrato dei suoi patimenti, dopo aver detto che egli martiro per l'esiglio se ne passo al cielo.

42. Insuper emilio decedie martyr od astra soggiunge che là si trova

43. atque inter patriarchas praesegosque prophetas, 44. inter apostolicam turban martyriumque potentium, e poi seguita così:

45. Cum hie turba dignus mediusque tocatus (honeste) 46. mitter (is in) Domini conspectu(m) iuste sacerdos.

41. Sie inde tils merito tanta est concessa patestas, 48. ut manum imponas patientilus, incola Christi.

49. Doemonia expellas, purges mundesque repletos, 50. ac salvos homines reddas animasque vigentes

51. per Patris ar Filli nomen, cui credinus omnes. 52. Cumque tu(um) hoc obitum praecellens tale videnus,

53. spem gerimus cuneti proprie nos esse bentos, 54. qui sumus hocque tuma meritum fidemque secuti.

Per ciò Siricio, succedutogli dopo Damaso nel pontificato, lo disse venerandae memoriae prae-

1 Lib. de Virginibus, in, 1; Miane, P. L., xvi, 219.

16 Capall. In the consists to questione di pupa Liberio. decessore meo '. Egli inoltre si recava ad onore d'aver accompagnato Liberio nell'esiglio, e siffatto titolo di gioria non fu dimenticato da colui che compose la sua iscrizione sepolerale:

Liberium lector mon et levim secutus?

Anzi questa prova di affetto e di venerazione data da Siricio, allora diacono, al suo pontefice Liberio, mi fa congetturare che l'iscrizione septicrale di Liberio, la quale il De Rossi prova essere composizione del sacolo 1v<sup>3</sup>, e che d'altronde non si può ascrivere a Damaso per la troppa differenza dello stile, si debba forse attribuire a Siricio.

Anastasio poi, successore di Siricio, scrivendo nel 400 o 401, a Venerio vescovo di Milano e nominando alcuni vescovi di provata santita (qui sancti tune episcopi suni probati) che al tempo della persecuzione ariana avevano di buon grado sofferto l'esiglio (libenter) e che si sarebbero piuttosto lasciati crocifiggere anziche bestemmiare Cristo, come volevano gli ariani, mette tra esi Liberio, sanctae recordationis ecclesiae romanae Liberius episcopus l.

J MIGNE, P. L., xin, 1133.

Inst. Dames: Egigramusata, p. 96.
 Bullettino d'Arch. cristiana del 1883, fasc. Il.

3. - Esse non sono credute dai contemporanei di Liberio. 17

La parola libenter, adoperata qui dal papa Anastasio trovasi pure nell'iscrizione sepolcrale di Liherio (al verso 7), dove non è impossibile che il poeta volessa forsa alludere al nome del pontefice, che in tutto il carme non esprime mai Così congetturò il p. Tongiorgi ¹: qui pro se (cioè per la Chiesa) passurus eras cuncia libenter.

Il culto prestato a Liberio, come a santo, attestato dalla sna iscrizione sepolerale, è attestato altresi dal martirologio gerolimiano, composto verso l'anno 450, il quale segna non solo il giorno della sua morte il di 24 settembre è, ma anche il di 17 maggio, giorno della sua consecrazione episcopale. Ne il suo culto rimase ristretto a Roma ed all'Occidente, ma la Chiesa greca altresi l'onorò e l'onora come santo al 27 agosto, e così pure al di 9 ottobre i Copti d'Egitto e di Abissinia.

Non potendosi pensare che la Chiesa graca abbia adottato questo culto dopo il secolo v, quando già cominciavano le prime sue discorde con la Chiesa romana, bisogna dire che essa l'adottò quasi subito dopo la morte di Liberio, nel tempo stesso in cui era accettato e stabilito dalla Chiesa

<sup>\*</sup> Projucy fiele estitum themes tulerant qui succit tone episcopi sunt probati; hor est Bionyriu inde bei sertus; diouae instructione compasius; vel eius secuti ecomplum santesa vecordationis eccleside romance Liborust epiteopus, Eusebius quoque a Vercellis, Hiloraus de Gallis, ut de plerique toceam, quorum potuerit in arbitrio residere cruci poisus adfoi, quom bean Christian, quod Ariana cogebat haeresis, blasphemarent v: Petra, Spicilegii Soleomensis alters continuatio, tonio 1, 1885, pag. 462.

De Rossi, Bullett. d'arch. cristiana, 1883, p. 48.

<sup>\*</sup> Secondo il codice Epternacense più antico e più autorevole, Gli altri dan codici antichi B e W la segnano al 23. Essi futono segniti dallo Stilting bollandista.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Se se vedano le testimonianze premo lo Stilting, negli Acta Sonctorum, tomo vi di settembre giorno 23, pag. 572 e seg., ed i Nu.as, Kalendar, memorle striusgue ecclesiae, Ocniponto, 1896-07, vol. 1, pag. 200; vol. 11, pag. 708. Si veda anche il Syncasorium eccl. Constantinop, edito dal p. Dolebaye (1902) nel Propulacion od Acto SS. Novembris. L'archetipo del Sinassario, in cui si fa montione di Liberio, da alcuni si riporta al secolo 123, vi. pag. 202.

romana. Il medesimo dicasi dei Copti, che appunto nel secolo v, per cagione dell'eresia eutichiana, si separarono dalla Chiesa occidentale. Dai Greci presero la festa di Liberio anche gli Slavi 1.

Il culto di Liberio a Roma è attestato pure da una pittura del cimitero di Pretestato sulla via Appia, nella quale è rappresentata l'anima di una defunta con sopra di essa alcuni Santi intercessori, tre dei quali sono gli Apostoli SS. Pietro e Paolo, e Sisto II papa; altri due per guasti della pittura non si poterono identificare; il sesto è Liberio. I nomi dei Santi erano scritti in alto sopra la loro efficie, e la maggior parte più non è visibile. Al contrario molto chiaro è il nome di Liberio. Mons. Wilpert, ne ha pubblicato due disegni, uno con colori, l'altro in nero nella sua grand'opera Le Pitture delle Catacombe di Roma.

Alla gentilezza dell'illustre scrittore e prelato debbo la facoltà d'aver potuto riprodurre l'effigie di Liberio in testa al presente opuscolo, ed ora dalla suddetta sua opera, pag. 380-382, tolgo alcune nofizie sull'effigie medesima; « Liberio è rappresentato vestito a guisa dei personaggi sacri, come i principi degli Apostoli ed il grande martire della catacomba Sisto II; è assai svanito il rotolo, che tiene nelle mani, il quale perciò manca nelle copie... 1. Lo spazio tra il Santo barbato 3 e Liberio è occupato dalla scena simbolica di Susanna fra i lupi, cioè i due vecchioni, che qui raffigurano Satana, che insidia l'anima ».

« Il senso di tutte queste rappresentazioni è

3. Esse non sono credute dal contemporanei di Liberio. 19 ovvio. Il gruppo di Susanna rappresenta figuratamente quanto dice la preghiera : « libera, o Signore, l'anima della defunta, come liberasti Susanna dal delitto falsamente imputatole ». Cristo, al quale è rivolta la preghiera, è dipinto nel centro della volta. I sei Santi che compariscono insieme a Lui, sostengono con la loro intercessione la preghiera. e la defunta viene accolta tra i beati. Noi la vediamo, nel campo inferiore della lunetta, in forma di pecora fra due pecore, simbolo degli ELECTI. come in due scene del giudizio abbiamo visto degli oranti fra pecore. All'esaudimento della preghiera si riferisce anche il gruppo delle colombe riunite col monogramma di Cristo P, che occupano il campo superiore della lunetta e che hanno lo stesso significato della formola di augurio ri-

«Le pitture dell'arcosolio furono eseguite pochi decenni dopo la morte di Liberio († 366), forse da persona che aveva conosciuto il Papa. Ciò non ostante non possiamo ritenere per un ritratto la figura che rappresenta Liberio, poichè la testa giovanile con gli occhi grandi convenzionali, nulla ha in sè d'individuale. Per ragione dello straordinario interesse che si collega al nome di Liberio, ne diamo a tav. 230, 2, una copia, nella quale sono ricostruite le parti danneggiate > 1.

volta negli epitafi al defunto; « Spiritus tous in

Christo la

« Nel lungo epitafio, che il De Rossi con grande probabilità \* riferisce a papa Liberio, questi è presentato come « valente confessore » e lodato quale « santo vescovo e maestro della legge divina »,

<sup>4</sup> Acta Sanctorum, tomo xi octobris, pag. 201. 2 Cioè nelle copie che ne diedero il PERMET, Catecomber, 1, tavv. 76-79; Garaticci, Storia, 11, tav. 39. 3 Un santo irriconoscibile.

<sup>4</sup> É quella che sta riprodotta in testa dell'opuscolo.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A pag. 336 la dice della fine del secolo iv.

anzi gli viene attribuita la virtù dei miracoli. Non deve quindi farci meraviglia se Liberio in un sepolero delle catacombe è messo alla pari dei principi degli Apostoli e di illustri martiri, e con essi viene invocato, perche interceda presso Dio a favore dei defunti deposti nell'arcosolio. Pertanto le pitture di questo sepolero s'accordano benissimo con gli elogi rivolti al Papa nell'iscrizione, e forse furono ispirate dalla stessa cerchia di suoi ammiratori, ai quali dobbiamo l'epitafio. E perché ci danno testimonianza monumentale del calto onda fu onorato Liberio dai suoi in Roma pochi decenni dopo la morte, essi ci avvertono nello stesso tempo ad accogliere con le debite riserve le calunnie messe in giro dagli Ariani. La loro testimonianza è tanto più importante, in quanto la catacomba di Pretestato non si trovò come altre ' in alcuna speciale relazione con quel papa ≥.

Cosi dottamente il Wilpert.

Se non al culto, almeno alla venerazione grandissima, che il popolo portava al' suo santo Pastore, si devono attribuire certi ricordi, notati dal De Rossi nelle iscrizioni contemporanee di papa Liberio. Uno è quello che si trova nell'iscrizione posta a Spoleto da un certo Ospiziano a sua moglie Picenzia, dove si legge che costei fu confermata dal papa Liberio:

## OIRE CA LIBERIO PAPA ENE

<sup>4</sup> Per es, il cosmeterium Novellus o la catacomba di Priscilla.

\* Rifarita dal Baronio, ad an. 367, n. 5, ed illustrata dal De Rossi, Bullett. d'Arch. crist., 1871, pag. 109.  Più tardi le columnie prevalgeno anche a Roma. 21 forse, dice il De Rossi, quando il Papa, nel suo ritorno dall'esiglio, passò a Spoleto.<sup>4</sup>.

A Roma poi nell'iscrizione sepolerale di due fedeli si volle indicare la data della morte non dai consoli (com'era uso generale) ma dal pontificato di Liberio. Dove osserva il De Rossi, rassimo essere il caso che il Papa sia ricordato sulle tombe dei fedeli. Quest'uso si trova per Liberio e per Damaso, che ebbero entrambi un emulo che loro si oppose col suo partito. Onde l'indicazione del pontificato di Liberio (e così di Damaso) devesi credere voluta per significare l'adesione a lui del defunto e dei suoi?

Queste due iscrizioni sono anche le prime, in cui al vescovo di Roma si dà in modo assoluto il nome di papa, e dimostrano (essando iscrizioni di gente del popolo) che già vigeva l'uso d'indicare con questo nome il Sommo Pontefice, per rispetto al quale cessó poi l'uso che v'era di dare quel medesimo nome ai vescovi.

4. Con tutto ciò anche a Roma le voci calunniose e maligne spurse dagli Ariani e dagli altri nemici di Liberio a poco a poco si fecero strada. Un primo indizio lo troviamo nel 383 nella supplica che i due preti luciferiani Faustino e Marcellino presentarono all'imperatore Toodosio per tetenere il riconoscimento ufficiale della loro setta per parte del governo. Ivi essi dicono che Costanzo imperatore in una certa occasione avva parlato del consenso con cui Liberio manus perfidiae dederat.

1 Bullettino d'Arch. crist., 1871, pag. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dr Rossi, Bulletino d'arch, crisi del 1876, pag. 17-21; Inscriptiones christ, urbis Romae, vol. 1, pag. 79, n. 139.

Not vedremo che questa frase, nel senso inteso dai loro autori, non ha quel carattere ostile che si direbbe a primo aspetto, ed è quasi onorifica per Liberio, ma presa così come suona e unita alle voci che correvano, fu interpretata stavorevolmente a Liberio, quasi avesse acconsentito all'eresta ariana.

Più tardi, forse alla fine del secolo V o al principio del VI un ignoto, ascritto forse ai minori gradi chiericali e prohabilmente nella setta luciferiana, o per lo meno attingendo alle dicerie vaghe e calunniose che si ripetevano tra i luciferiani, in una breve vita di un S. Eusebio (fitolare della chiesa omonima) rappresentò Liberio come amicissimo di Costanzo e persecutore sanguinario dei cattolici. Secondo costui, Liberio indusse Costanzo a far rinchiudere vivo in una celletta di sua casa il prete Eusebio, che ivi mori dopo 7 mesi. Due suci parenti, i preti Gregorio e Orosio, lo trassero di la e lo seppellirono nel cimitero di Callisto sulla via Appia presso S. Sisto papa e martire. Il che saputosi da Costanzo, fece rinchiudere nella medesima celletta il prete Gregorio, che a sua volta ne fu estratto ancor vivo da Orosio. ma tosto mori, ed Orosio lo seppelli accanto ad Eusebio, Orosio, lasciato libero, potè scrivere il racconto di quei fatti.

Poco appresso un altro anch'egli ignoto scrittore, e della stessa specie del precodente, scrisse una corta biografia di Felice, tramutandelo da amico che era stato in un nemico dichiarato di Costanzo e facendone un martire, decapitato presso le mura della città, vicino al Gianicolo e sepolto nella via Aurelia

Altre non minori confusioni fece l'autore del

4. Più tardi le calumie prevalgono onche a Romo. 23
Liber pontificatis nella vita di Liberio, poichè
prima lo rappresentò come nemico degli ariani
poi nell'esiglio divenuto connivente con loro e
causa di persecuzione contro i cattolici. Quanto
a Felice, stando a quest'altra fonte, egli è posto in suo luogo dallo stesso Liberio quando va
in esiglio, è quegli che scomunica Ursacio e
Valente, i quali più tardi lo fanno cacciare dall'episcopato. Egli, ritiratosi a vita privata muore
in pace, cioè non martire, in una sua piccola
possessione della via Portuense ed ivi è seppel-

lito.

Questi racconti leggendari, usciti alla luce un secolo e più dopo Liberio, ebbero forza assai maggiora delle voci e degli scritti ariani, o dipendenti dagli ariani, del tempo di Liberio, e ottennero finalmente a Roma quella credenza che a questi era stata negata.

Perciò come già Felice vivo aveva usurpato il posto di Liberio, così ora l'usurpò defunto, e il suo nome s'incominciò a scrivere nel martuologio romano piecolo (verso il 700), donde era sbandito il nome di Liberio, il culto del quale in pari tempo andava spegneadosi, mentre è continuata fino al puesente la confusione di un S. Felice vero martire con Felice antipapa.

È vero che quasi in segno di protesta a favore della verità conculcata, il nome di Liberio mantenevasi in qualche martirologio, o privato di qualche chiesa o monastero, o meno diffuso, come per esempio nel martirologio del Rabano Mauro del secolo IX, in un martirologio del monastero di S. Ciriaca in Roma, ed in un calendario dell'abazia di S. Maria in Aventino del Ma tutte queste furono voci isolate, che rimascro agevolmente soffocate dalla grande maggioranza degli storici, rinasti per tutto il Medio Evo ed una parte altresi dell'Evo Moderno troppo ligi all'autorità del Liber Pontificalis, che si credette erroneamente una raccolta quasi ufficiale delle vite dei Papi.

Onde avvenne, che sebbene qua e là gli scrittori stessi moderni che ripetevano le accuse solite contro Liberio, rigettassero come insussistente or questa or quella diceria, tuttavia niuno vi fu sino al secolo XVIII, che studiata spassionatamente e profondamente la questione, riconoscesse la piena innocenza di Liberio e lo proclamasse vittima di indegne calunnie.

Il primo che compie tale studio e venne alla suddetta conclusione fu il canonico Pietro Corgne di Soissons, in un lavoro stampato a Parigi nel 1726 ° col titoio Dissertation critique et historique sur le pape Libère, dans laquelle on fuit voir qu'il n'est jamais tombé. La dissertazione, ristampata a Parigi nel 1736, fu tradotta in italiano e pubblicata nel 1794 dal p. Zaccaria nella sua Raccolta di dissertazioni di Storia Ecclesiastica (parte 2, dissert. 324).

4. - Più tardi le calumnie prevalgano anche a Roma. 25

Dopo il Corgne scrisse in difesa di papa Liberio il bollandista P. Stilting nel tomo vi di settembre degli Acta Sanctorum, vennto alla luce nel 1757, adducendo spesso gli stessi argomenti del Corgne, ed anch'egli proclamando insussistente qualsiasi notizia di sottoscrizione.

Questi furono, per quanto a me consta, i più antichi e principali difensori della tesi della piena innocenza di Liberio, tesi la quale nel secolo XVIII ebbe certamente delle adesioni, ma senza tuttavia prevalere contro quella sostenuta nel secolo XIX dall'Hefele che Liberio, secondo il racconto di Sozomeno, sottoscrivesse una formela somiariana, la quale era bensi cattolica quanto alla sostanza, ma tralasciava la parola homousios, ch'era il termine classico nella lotta tra cattolici ed ariani.

All'opinione dell'Hefele aderirono, per quanto a me consta, i più degli scrittori moderni, ed anche dei viventi; ed è perciò che parandomi essa ingiusta alla memoria di Liberio ed erronea, ho creduto di comporre il presente opuscolo, suggeritomi non dalla voglia di difendere un Papa ad ogni costo, come potrebbe fare un avvocato a furia di rettorica, na solo dal desiderio di far trionfare la verità, siccome è dovere d'uno storico, che esamina spassionatamente le memorie antiche.

DE BIBLIOTECAS

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> De Rossi, Bullettino d'archeol. crist. del 1883, pagin. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cosi dice il Curvattun, Bio-Bibliographie; ma l'Huarun, Nomenclator litter,, dice che fu stampato nel 1732 e che il Corgue mori nel 1777.



### Capo II. Liberio è perseguitato ed esigliato.

I precedenti. — 2. I concili di Arles e di Milano. —
 S. Liberto è portato via da Rema e condotto a Milano. — 4 Suo colloquio coll'imperatora e suo esiglio a Berna.

 Quando nel 352 Liberio in eletto papa, gli ariani si agitavano per ottenero dai vescovi, e se fosse stato possibile, dal papa, due condanne; la condanna delle parola homousios, e la condanna di S. Atanasio patriarea di Alessandria.

Per comprendere l'importanza di queste due condanne, devo premettere alcune notizie;

La dottrina cattolica della Trinità, prima ancora che sorgosse Ario, era già stata assalita in due diverse maniere.

Alcuni, come Prassea, Noeto e Sabellio, sul principiare del secolo III, negavano l'esistenza in Dio di tre persone distinte, non aumettendo altro che una sola persona, la quale secondo i modi con cui a'era manifestata agli uomini prendeva tre nomi diversi, di Padre nella creazione, di Figlio nella redenzione, e di Spirito Santo nella santificazione degli uomini. Costoro vengono distinti col nome di modalisti.

Altri al contrario ammettevano l'esistenza di tre persone, ma in modo da distruggere in Dio l'unità di natura, non concedendo la divinità che alla prima di esse. Il Figlio o Verbo (così dicasi dello Spirito Santo) era, secondo essi, una creatura elettissima, specialissima, cui persino poteva competere in certo senso il nome di Dio, ma non era Dio uguale al Padre e della stessa sostaura del Padre, bensì un essere a lui subordinato ed inferiore. Perciò questi furono detti subordinaziani.

Nel secolo IV si trovarono unite bensi nel combattere la fede cattolica, ma nemiche tra loro queste due tendenze, quella subordinaziana di Ario e quella modalista di Fotino. Costui che prima era stato diacono del vescovo Marcello d'Ancira e poi divenne vescovo di Sirmio, cominciò a spargere i suoi errori tra il 341 ed il 344.

Per combattere la dottrina di Ario il concilio niceno del 325 aveva adottata come caratteristica la paroja homousios o consubstantialis per indicare che il Verbo ha la stessa sostanza o natura del Padre. La parola non era nuova, poiche già l'aveva adoperata S. Dionisio d'Alessandria verso il 250 4

È chiaro che gli ariani dovevano odiare la parola homousios; ma quanto essi l'odiavano e la combattevano, altrettanto essa era utile a Fotino per nascondere la sua eresia, secondo la quale il Verbo non solamente era consustanziale col Padre, ma identico. Onde Fotino non solo diceva

<sup>1</sup> Sulla pretea condanca dell'homousies fatta in un concilio d'Auticohia del 299, si veda Da Sanor, Dissertationes selectae, Gand, 1876, pag 276 e sec. Quanto alla parola consubstantialis, che si cita da alconi come adoperata da Tertulliano, osserva giustamente il ch. Adustana va Ariks, La théologie de T., Paris, 1905, pag. 82, che Tertulliano non l'adopera parlando della 88. Trinità, per la quale ha la frase equivalente unius substantiae.

identico 1.

Intanto l'uso cattivo che Fotino faceva del vocabolo homousios serviva per gli ariani a giustificare l'aborrimento che nutrivano contro questa parola, e dava loro ansa di rappresentare i cattolici come seguaci dell'eresia di Sabellio, ora rinnovata da Fotino.

Quanto alla condanna di S. Atanasio, la volevano gli ariani, perchè sapevano essere egli il più dotto ed invitto sostenitore della divinità del Verbo e dell'homousios, e quello che con scritti, discorsi, concili, e con le relazioni che manteneva con tutti i cattolici più insigni del suo tempo li combatteva senza pesa e con somma efficacia. Già erano rinsciti a farlo esigliare da Costantino nel 335. Poi quando Costanzo nel 340 era divenuto signore d'Oriente, l'avevano obbligato a fuggire da Alessandria e ritirarsi a Roma, ed in Occidente, finché, avendolo il concilio di Sardica (343-4) dichiarato innocente da tutto le accuse mossegli, e condannati i suol avversari, era ritornato ad Alessandria (ottobre 346), dove per alcuni anni potè attendere in pace all'esercizio de' suoi ministeri.

2. Ma dopoché Costanzo, per la morte di Costante suo fratello (350), divenne unico imperatore d'Oriente e d'Occidente, gli ariani insimustisi nel suo animo l'avevano volto interamente contro S. Atanasio, persuadendolo che Atanasio aveva eccitato il defunto Costante a fargli guerra, e poi a era collegato a suo danno coll'usurpatore Magnenzio; sicché Costanzo riguardava Atanasio come suo personale nemico.

Nell'intento di ottenere la condanna di Atanasio da Liberio, appena questi fu eletto papa nel 352, alcuni vescovi ariani di Oriente gli arevano scritta una lettera ripiena di accuse contro di lui. Ma nello stesso tempo scrivevano pure in favore di Atanasio 80 vescovi egiziani; onde Liberio lette le lettere degli uni e degli altri in un concilio, e considerando che oltre ad altre ragioni, stava per Atanasio il numero maggiore dei vescovi, decise che non lo si poteva condannare <sup>1</sup>.

Intanto Costanzo aveva vinto Magnenzio, scaeciatolo dall'Italia e sforzatolo a ritirarsi nelle Gallie (352), dove l'anno dopo potà tricofare interamente di lui (agosto 353). In Gallia, ad Arles Costanzo passò l'inverno del 353-354 e fu appunto mentre egli stava ad Arles<sup>2</sup>, che il papa Liberio per consiglio, come dice egli stesso<sup>2</sup>, dii milii vescovi italiani (forse venuti a Roma per

<sup>1</sup> Tatto ciò consta dalla lettera Obsero tranquillicimo, mandata da Liberio a Costanzo, riferita nel Fragm. V di S. Hario, Quivi Liberio i giastifica dell'accusa datagli d'ayer soppresso le lettere serittagli dagli Orientalis « tal omnibus clorum est, nec quisquam nayat, nos Orientalium litterus intimazze, legisse Ecclesiae, legisse concilio, sique hace citum Orientalibus respondisse, qui fidem te sententam non commodaminus nostrum, quod codom tempore octogiata episcoporum Aegyptiorum de Abanasio enterita rejuginado, quan similitor reclativum, chipu manacimus esticalis repusonosis, quan similitor reclativum, chipu manacimus est citum, cum episcoporum momerus pro Athanasio maior esisteris, in porte aliqua concordare consensum ». Micros. P. La. x, 882; Banorio, Amales, ud an. 354, n. u.

<sup>3</sup> Ad Acles stave gis R 3 averabre, R di 8 novembre vi celebrò la fine del 30º anno del suo regno. R 6 settembre era ancora a Lione; Trillemont, Histoire des emperaurs, tomo 1v, pag. 386-387.

Nella lettera ad Osio di Cordova; Baronio, ad an. 353, n. xrx.

<sup>1</sup> Kepphanius, Ade. Haer., in Migne, P. G., xen, 528.

un concilio e forse per quel concilio in cui si discusse la causa di Alanasio) gli mandò due legati, Vincenzo, allora vescovo di Capua, che da semplice prete era siato legato di papa Silvestro al concilio di Nicea, e Marcello vescovo di Campania, per impetrare che lasciasse radunare un concilio ad Aquileia, come Costanzo stesso già aveva stabilito.

Ad Arles trovavansi presso Costanzo alcuni vescovi orientali (ariani), i quali solleciarono i legati ad adorire alla condanna di Atanasio (cioè che fosse rimesso dalla sua sede, come si vede dal colloquio di Costanzo con Liberio). I legati acconsentirono in vista della pace della Chiesa a condizione però che prima si sottoscrivesse uni esplicita condanna di Ario. Di ciò gli ariani fecero promessa per scritto; ma, radunatosi appena il concilio, più non vollero stare ai patti, ma esigettero senz'altro la condanna di Atanasio!. I legati, pressati da minaccie e persino da violenze (come afferma S. Atanasio) finirono per consentire.

Appena Liberio apprese questi fatti da lettere dei legati stessi, ne ebbe un grande dolore, come si vede dalle lettere, che allora scrisse ad Osio, ad Eusebio di Vercelli e a Ceciliano vescovo di Spoleto Intanto, siccome Costanzo aveva prescritto ai vescovi italiani di aderire al concilio di Arles ", Liberio pensò di scrivere una lettera a Costanzo per domandargli che si adunasse un nuovo concilio. È la lettera Obsecco, nella quale Liberio si

4 Communione esse prisondum; Banonio, 353, n. xvii e Reliqui per l'aliam episcopi publica conveniine coacii futirent sententis Grientalium obedire ». Così dice Liberto sella lettura Oberero. scusa di non aver potuto, secondo le leggi divine ed ecclesiastiche, pronunziare la condanna di Atanasio. Mandò pure a Costanzo una nuova legaziane, composta di Lucifero vescovo di Cagliari. Pancrazio prete e Hario diacono. Scrisse altresi ad Eusebio vescovo di Vercelli, che sapeva essere molto stimato da Costanzo, affinchè si unisse ai suoi legati e appoggiasse la lero domanda presso l'imperatore. Il che fece Eusebio; onde il Papa gli scrisse poi di muovo per ringraziarlo. Tutto ciò accadeva nel 354, in cui Costanzo dalla Gallia venuto in Italia, dimorò per lo più a Milano, doverimase ancora per tutto l'anno seguente 355.

Fu appunto sul principiare del 355 che si tenne a Milano il nuovo concilio. Ad esso fu pure invitato S. Eusebio di Vercelli, e poichè egli si mostrava titubante nell'accettare l'invito, Costanzo, i legati, e gli stessi vescovi orientali (in numero di 30 incirca) gli scrissero lettere per sollecitarlo. Infine egli venne; ma fu fatto aspettare dieci giorni prima di essere accolto dall'imperatore. Dopo dieci giorni si tenne il concilio nella chiesa (nella chiesa maggiore, dice S. Ambrogio nell'epistola si Vercellesi) e qui gli ariani proposero tosto la condanna d'Atanasio. Da un'espressione di Lucifero di Cagliari pare che Dionisio, il santo vescovo di Milano, ingannato da Costanzo si fosso già dimostrato disposto ad accettare la condanna di Atanasio '. Il fatto fu che S. Eusebio di Vercelli, radunato appena il concilio, disse doversi appurare

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>S. Ambrogio nella lettera alla chiesa Vorceliesa (Ep. xviii, n. 68) dice espressamente che S. Dionisio gedava dell'amicias di Costano, amiciaia che agli pospose ad un volontario esiglio: « qui posthabiati imperatoria amicitiam exilio voluntario ».

se retta era la fede dei presenti e quindi doversi cominciare dal sottoscrivere la fede nicena. Gia Dionisio avera cominciato a sottoscrivere, quando Valente gli tolse di mano la penna e la carta protestando che in quel modo non si conchiuderabbe mai nulla. Essendosi accese vive contestazioni, la cosa venne a notizia del popolo, che ne provò grande dolore. Gli ariani, temendo il giudizio popolare, dalla chiesa passarono al palazzo, e là si vide che cosa essi avessero preparato contro Eusebio; lo dimostrarono i fatti.

Così S. Ilario nel libro I a Costanzo n. 8; e nel libro Contra Constant. n. 11, aggiunge che i tribuni militari penetrati nella chiesa, con modi crudeli si fecero largo attraverso il popolo radunato, e strapparono i vescovi dall'altare.

S. Atanasio poi racconta, che avendo detto i vescovi cattolici all'imperatore che, secondo le leggi ecclesiastiche, essi non potevano condannare Atanasio, nè comunicare cogli eretici, Costanzo rispose: « dovete avere come canone la mia volontà; così fanno altri vescovi, in particolare i Siri. O obbedite, o anche voi sarete esigliati. Io sono l'accusatore di Atanasio; voi dovete credere alle mie parole». Essi allora gli rappresentarono che da Dio teneva l'impero, che dovrebbe render conto a Dio dei suoi atti, e che non mescolasse le cose civili con le ecclesiastiche. nà introducesse l'eresia ariana nella Chiesa. Delle quali rappresentazioni fu così sdeguato che li interruppo e posta mano alla spada li minacciò. ordinando persino che alcuni di loro fossero condotti al supplizio; ma poi revocò il decreto e tutti li condannò all'esiglio.

Così S. Atanasio <sup>4</sup>, il quale inoltre narra come Ursacio, Valente e gli eunuchi di corte facessero denudare in loro presenza il diacono Ilario, uno dei legati del Papa, e flagellarlo, ridendo e scherzando del suo dolore, e rimproverandolo di aver accettato l'incarico di portare le lettere di Liberio.

Questo racconto ho voluto riportare integralmente, a costo di dilungarmi alquanto dal mio soggetto principale, affinche si veda da un lato come Costanzo in questa questione agisse da tiranno, e dall'altro si ammiri tanto più la fortezza di Liberio nell'aver affrontata la sua collera, negando di accondiscendere ai suoi ingiusti voleri.

Appena Liberio seppe, che Eusebio di Vercelli, Dienisio di Milano e Lucifero erano statimandati in esiglio, scrisse loro una lettera affettuosissima, in cui protesta ch'egli avrebbe voluto essere il primo a soffrire per loro, si congratula con loro della gloria di martiri, che già hanno ottenuta soffrendo per la fede. Si duole di non essere insieme con loro e li esorta a pregare per lui, affinche egli possa sostenere i mali sempre più gravi che sono minacciati alla Chiesa, e che, se è possibile, salvo il benessere della Chiesa. il Signore lo renda uguale ad essi !.

Conchiude infine la lettera, pregandoli a man-

SAY10.

Miane, P. G., xxv, 731. Nell' Historia Arian, admonach., n. 53.

<sup>2 \*</sup> Et quia proximiores estis Deo éffecti, vestris crationibus me vestrim consocratolem famulium Dei ad Dominum utblevate, ut super-emientes impetus, qui de die in diem ann amunicantus graciora volkera infliquat, tolerabilitar force possimus, ut inviolato fide, salvo statu Ecclesiae vatholicae, parem volis me dignetur Dominus efficere » Acto Oxactorem, tomo VI, sept., pag. 460, n. 75.

Il voto del santo pontefice di soffrire anche egli l'esiglio, come i suoi generosi colleghi nell'episcopato, non tardò ad essere esaudito.

3. Costanzo, come dice Amminno Marcellino, sebbene sapesse che già era eseguito il decreto di espuisione di Atanasio dalla sua sede, pure portato dall'odio contro costui voleva che il decreto stesso fosse confermato coll'autorità di cui godono i vescovi dell'eterna città '. Quindi cominciò dal mandare a Roma il suo prefetto di palazzo, l'aunoco Eusebio, con ricchi regali, ed una lettera, quelli per trarlo dolcemente, questa per far sentire delle minacoe.

L'ennuco seppe adempière con molta arte il suo incarico, poiché mentre intimava a Liberio di sottoscrivere la condanna di Atanasio e di comunicare coi vescovi, dicendogli che quanto al primo punto l'imperatore lo desiderava, quanto al secondo lo voleva, stringendogli con confidenza le mani lo esortava ad obbedire e ricevere i re-

gali inviatigli 1.

Ma tutto fu vano; poichè Liberio con molta calma e fortezza così prese ad istruire quell'uomo:

1-« In onim III.», Athanasio semper infestic, Rost seired impletum, tamen auctoritate quoque, que potimitar actermae Urbis opiscopi, femari desiderio nutebatur artenti. (Lib. XV, capo 7; Acta 88.), c. pag. 592, n. 83). Non so-el le parole di Ammiano Marcellino, licet seired impletum, si dabbano prendere in senso rigoroso. In caso difermativo l'esiglio di Liberio che si suoi mettere sulla fina del 355, bisoguerebbe collocarlo dopo il febbraio del 336.

ATHAMASIUS, Hist. arian. ad monachos, n. 35; Acta SS., L. c., pag. 591, n. 77. 3. Liberio è portato via da Roma e condotto o Milano. 35

Com'e possibile che ciò si faccia contro Atanasio, e che io condanni chi da due concili, raccolti da tutte le parti dell'impero ', fu dichiarato innocente e poi ancora dal sinodo romano fu dimesso in pace? Chi potrebbe approvare la nostra condotta, se noi condannassimo nella sua assenza colui, che presente qui in Roma abbiamo amiche volmente accolto ed ammesso alla comunione? Ciò non è certo conforme alle regole ecclesiastiche; nè un siffatto modo di procedere ci fu insegnato dalle tradizioni dei Padri, da quelle tradizioni ch'essi ricevettero dal grande e beato aposicio Pietro ».

<sup>1</sup> Di questi due concili calebrati prima del 355, e a cui intervenissero vescovi orientali ed occidentali, uno è certamente il concilio di Sardica del 343-344 L'altro credo sia il concilio di Milano del 345 o 347, nel quale Ursacio e Valente ritrattarono le loro accuse contro Atanasio, e a cui assistettero i legati del Papa. S. Atanacio. De Synodis, P. G., xxvi, 698 dice dei due suddetti che merucrunt veniam... a Concilio Medialmensi assistentiins etiam legatis Romanos acclesios s. Di questa ritrattarione parla Laberio nel suo discorso coll'imperatora « Qui pastes in synodo libellos obtulerunt veniam pascentes. Nella lettera Obsscro, scritta nel 354, Liberio parla di un senodo di Milano, tenuto ente annos octo, a cui furono presenti Macedonia, Eudossio, Demofilo e Murtirio, che non vollero condannare Ario. Non si sa so sis il medeemo concilio di cui sopra.

A Quid, queeto, aderrus Athanession id agatur!
Non quem non una solum ted et aliena synodus en toto
orbe coacia purum innoziumque inne declaracit, quan
Romana synodus cius pace dimisti, quo uncto damare
porsumus? Dus nos probuturus est, si quem praesentem
amanter excepimus, ad communionemque admisimus,
aventem mersemus? Non ecclesiastici cononis illud est
nec talem nunquam a Patribus accepimus traditionem;
quas videlicet traditiones jusi a beato et magno Apostolo
l'etro accepere ». Athanastic, loco ett.

S - Liberio è portato via da Romo e condutto a Milano, 37

Che se l'imperatore vuole la pace, e vuole che si abroghi tutto ciò che presso di noi venne scritto in favore di Atanasio, si faccia pure ma prima si cancelli tutto ciò che contro di lui venne scritto dai suoi avversari; si tenga un sinodo lontano dal palazzo imperiale, dove nè comparisca l'imperatore, nè stin presente a far intendere minacce alcun conte o giudice, ma solo presiedano il timor di Dio e le leggi della Chiesa. Quindi si faccia ricerca se tutti i vescovi presenti professano la fede di Nicea e trovato che tutti condannano Ario, allora si faccia il processo di Atanasio; poichè così fece lo stesso Signor Nostro, il quale prima di curare i malati esigeva che dichiarassero la fede ch'essi avevano in lui. Questo è il modo che abbiamo imparato dai Padri; ciò notifica all'imperatore; se egli seguirà questa procedura, provvederà all'edificazione sua e della Chiesa, Non dia retta ad Ursacio e Valente, i quali avendo ritrattato ciò che prima avevano fatto, già più non son degni di fede » '.

L'emmo Eusebio fu altamente ferito da queste parole e si stogó in terribili minacce; undi uscendo si recò a S. Pietro e depose sulla tomba dell'Apostolo i doni, che aveva portato. Il che appena fu saputo da Liberio rimproverò gravemente il custode della chiesa, che do aveva permesso e fece riportare all'eunuco i suoi doni, con grande sdegno di costui.

<sup>4</sup> ATHAN, lob. cit., in 78-79. Ursanio e Vaiente si regolavano secondo il vento che spirava. Dopo il concilio di Sardica, in cui Attansio cre stato dichiarato innocente, vedendo Costante loro sovrano favorevole ad Atanasio ed ai catolici, avevano scritte lettere di ritrattanione ad Atanasio e al Papa; im anon furno costanti, perché non canno sinceri.

Ritornato a Milano, Eusebio eccitò l'imperatore contro il Papa, dipingendolo come nemico apertissimo degli ariani, e pronto a ferirli di anatema. Tutti gli altri eunuchi si unirono a lui nel far pressione sorra Costanzo.

Questi pertanto mandò ordini a Roma. Di nuovo si misero in moto palatini, notai e conti, con lettere al Prefetto di Roma 1, « che gli comandavano o di far uscire Liberio dalla città con qualche astuzia, o se ciò non si poteva, di perseguitarlo apertamente con la violenza, Per le quali lettere e ambasciate nacque in Roma gran timore, e si apparecchiarono insidie in tutta la città ».

Segue poscia S. Atanasio a descrivere l'agitazione, che ne sorse, « Molte case vennero prese di mira e sorvegliate; a molte persone vennero fatte grandi promesse per trarle contro Liberio. Alcuni vescovi che stavano nella città si nascosero; molte donne libere perseguitate con calunnie dai nemici di Cristo partirono e si ritirarono in campagna; a molti monaci vennero tese insidie; non poche persone, che avevano in Roma il loro stabile domicilio, ne furono espulse. Gli accessi verso il mare e le uscite delle porte erano vigilate con sommo impegno affinchè nessuno dei cattolici potesse recarsi dal Papa. Allora finalmente anche Roma esperimento l'inumanità dei nemici di Cristo, e conobbe per prova ciò che prima non credeva, cioè quanta desolazione avessero portata gli ariani alle altre chiese e città ». Cosi S. Atanasio.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Prefetto di Roma, come dice Ammiano Marcellino, era Leonzio, succeduto in quella carica a Vitrasio Orfito, che la teneva ancora il 6 luglio 355. La prigionia di Liberto fe adanque dopo il 6 luglio 355.

Finalmente dopo aver tenuta qualche tempo Roma come in uno stato d'assedio, di notte tempo e non senza fatica Liberio fu tratto fuori della città e conduito a Milano.<sup>4</sup>

4. A Milano condotto davanti all'imperatore gli parlò con molta libertà, come afferma S. Atanasio, il quale dà un sunto dei suoi discorsi interamente simile nella sostanza a quello conservatoci da Teodoreto. Questi però ci dà anche le domande e risposte dell'imperatore, con le interruzioni del vescovo ariano Enitteto e dell'eunuco Eusebio, protestando di aver desunto quel colloquio da relazioni di coloro che furono presenti. Il De Rossi ingegnosamente suppone che uno dei presenti fosse il diacono Siricio, che poi fu pontefice e che si sa dalla sua iscrizione sepolerale aver accompagnato Liberio nel suo esiglio. Noi avremmo quindi il colloquio stenografato, come si dice, da un diacono di Liberio. Eccolo integralmente:

Costanzo: Essendo tu cattolico e vescovo della nostra città, ho ereduto bene di farti venire per esortarti ad abbandonare la comunione della nefaria demenza dell'empio Attanssio. Ciò fu giudicato conveniente da tatto il mondo, il quale con seutenza sinodale l'ha pronunziato alleno dalla comunione ecclesiastica.

Liberio: I giudizi ecclesiastici, o Imperatore, si devono fare con somma equità. Per ciò, se piace alla tua Pietà, ordina che si costruisca un giudizio, e se da questo risulterà che Atanasio sia degno di condanna, allora si proferirà sen-

4 - Suo colloquio call'imperatore s'uo englio a Berea. 39 tenza contro di lui secondo le norme dell'ordine ecclesiastico. Poichè io non posso condannare un uomo, che non ho giudicato.

Costanzo: Tutto l'orbe della terra ha data sentenza sulla sua empietà, ma egli, come fece fin dal principio si prende giuoco di tutti.

Liberio: Coloro i quali sottoscrissero la sua condanna non averano veduti i fatti incriminati; essi sottoscrissero o per vana gloria, o per paura, affin di non essere trattati da te con ignominia.

Costanzo: Che cosa è questa gloria, e timore ed ignominia?

Liberio: Tutti celoro che non amano la gloria di Dio, costoro, antoponendole i tuci benefizi condanarono uno, che essi non avevano nè visto nè giudicato: il che è alieno dalla condotta di un cristiano.

Costanzo: Egli era presente quando fu giudicato nel concilio di Tiro; e la sua condanna fu pronunciata nel concilio da vescovi di tutte le parti della terra.

Liberio: Atanasio non fu mai giudicato presente. Tutti quelli che essendo allora adunati a Tiro lo condannarono, lo condannarono dopo la sua partenza, e senza ragione.

A questo punto l'eunuco Ensebio s'intromise dicendo: Nel concilio di Nicea fu dimostrato alieno dalla fede cattolica.

Liberio non pose neppur mente a questa sciocca i interruzione, ma continuò il suo discorso con Costanzo in questa maniera: Cinque soli, di quelli che insieme con Ischira andarono per mare

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> « Liberius aogre populi metu, qui eius amore flagrabat, cum magna difficultate noctis medio potuit aspertari » Ammisno Marcellino, op. cit.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Evidentemente l'euneco confuse il celebre S. Ataassio con un suo omonimo.

alla Marcotide, presero parte al giudizio. Dei cinque, due già son morti, Teognide e Teodoro, e tre sono superstiti Mari, Valente ed Ursacio. Contro tutti costoro, mandati nella Marcotide, fu a Sardica pronunziata sentenza per questo stesso affare, i quali dipoi in un sinodo presentarono una ritratuzione scritta, domandando perdono, per le scritture calumnose che a vevano steso nella Marcotide contro Atanasio, escendo cola presenti solo i suei avversari. Le lovo ritrattazioni stamo in mia mano. Ora a chi dovio io conformarmi e con chi comunicare? A coloro che prima condananyono Atanasio, e poi domandarono perdono di tal condanna, oppure a quelli che condannarono questa gente?

Il vescovo (ariano) Epitteto s'intromise anch'egli e disse a Cosanzo: Nou credere, o imperatore, che Liberio parii per cagione della fede, o perchè gli stiano a cuore i giudizi ecclesiastici. Egli paria così per potersi poi gloriare presso i senatori di Roma d'aver trionfato dell'impera-

tore.

Costanzo: Quanta parte ti credi tu di tutta la terra, che tu solo pretendi dar il tuo appoggio ad un uomo empio, perturbando così la pace di

tutto l'impero romano?

Liberio: Quand' anche io fossi solo, non perciò la causa della fede ne verrebbe a soffrire. Anche nell'Antico Testamento si trovarono tre soli (i tre fanciulli) che resistettero al comando di Nabucodonosor.

L'eunuco Eusebio: Dunque tu fai il nostro imperatore un altro Nabucodonosor?

Liberio: Nient'affatto. Ma tu commetti una temerità, condannando un vescovo, di cui noi non 4-Sac colloquic call'imperatore e suo esiglio a Berea. 11 abbiamo istituito giudizio. Quanto a me, io domando, che prima si sottoscriva da tutti una formola, che confermi la dottrina sancita a Nicea. Poi, richiamati dall'esiglio i miei confratelli e ripostili nelle loro sedi, si esamini se coloro i quali ora eccitano tumulto nelle chiese consentono alla fede antica degli apostoli. In caso che sì, gli uni e gli altri vadano ad Alessandria, e là dove sta l'accusato, si presentino gli accusatori e chi li difende, ed esaminata tutta la causa, si pronunzi concorde sentenza.

Epitteto disse: Il corso pubblico non basterà certamente pel trasporto di tanti vescovi '.

Liberio: Gli affari della Chiesa non richiedono il corso pubblico; poichè tutte le diocesi possono facilmente provvedere a loro spese al trasporto dei propri vescovi sino al mare.

Costanzo: Ciò che fa decretato regolarmente in giudizio, non deve più essere discusso. La sentenza della maggioranza dei vescovi deve prevalere. Tu sei solo a voler mantenere l'amicizia di quell'empio.

Liberio: Non ho mai udito, o imperatore, che in assenza del reo, il giudice gli apponga nota di empietà, sfogando la sua privata inimicizia,

Costanzo: Veramente colui ha offeso tutti in generale, ma nessuno quanto me. Non contento della perdita di mio fratello primogenito, mai non lasciò di incitare Costante di buona meme sa farmi la guerra; che sarebbe certamente scoppiata, se io non avessi con la mia mitezza fatti

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vuol dire il servizio di vetture o diligenze, organizzato allora in mode mirabile per tutte le atrade principali dell'impero, servizio di cui potevano carre solo le persona del governo, o i privati con licenza del governo.

cadere gli sforzi e di colui che incitava e di chi era incitato. Non vi può essere pertanto vittoria alcuna, neppur quella che riportai sopra Magnenzio e sopra Silvano <sup>1</sup>, che mi possa tanto rallegrare, quanto se io riesco a togliere costui dal governo della Chiesa.

Liberio: Non volere, o imperatore, servirti dei vescovi per vendicare le tue inimicizie. Le mani delle persone ecclesiastiche devono essere occupate solo nel benedire e nel santificare. Ti piaccia pintrosto ordinare che i vescovi ritornino alle loro sedi, e tutti quelli i quali saranno trovati conformi alla fede nicena si adunino insieme e provvedano alla pace del mondo, e così non accada che resti infamato un nomo, che nulla ha fatto di male.

Costanzo: Una cosa sola ora si vuola. Se tu accetti la comunione di tutte le chiese (e condanni Atanasio come esse) io ti voglio lasciar illero di ritornare a Roma. Provvedi dunque alle pace universale, sottoscrivi la condanna d'Atanasio, e ritorna a Roma.

Liberio: Mi sono già accomiatato dai fratelli di Roma; poinhè le leggi ecclesiastiche si devono tenere in pregio assai più che la residenza in Roma.

Costanzo: Orsu, ti concedo tre giorni per deciderti a sottoscrivere e ritornare a Roma, oppure a scegliere una città per esservi relegato. Liberio: Ne tre giorni ne tre mesi non mi 4. Suo colloquio coll'imperatore e suo esiglio a Berco. 43 faranno mutare proposito; perciò mandami dove vuoi.

Due giorni dopo l'imperatore fece di nuovo chiamare Liberio, ed avendolo trovato costante nel suo rifiuto comandò che fosse relegato a Berea di Tracia. Essendo uscito Liberio da questa seconda udienza, l'imperatore gli mandò 500 soldi d'oro per le sue spese. Liberio a chi li portava disse: Va, rendili all'imperatore; egli ne ha certo bisogno pei suoi soldati.

Così pure l'imperatrice gli mandò la stessa somma, e di nuovo Liberio: Portali all'imperatore, che gli serviranno per la paga dei soldati. Che se l'imperatore non ne ha bisogno, li dia ad Anssenzio e ad Epitteto; poiche costoro ne abbisognano.

Saputo che nen aveva voluto ricevere i denari mandatigli dall'imperatore e dall'imperatrice, l'eunneo Eusebio gliene portò altri. Cui Liberio disse: Tu hai rese vuote e deserte le chiese di tutto il mondo, ed ora mi porti la limosina, come se io fossi reo. Va e prima pensa a farti davvero cristiano.

Per tal modo nulla volle accettare, e dopo i tre giorni assegnatigli, parti per il luogo della sua velegazione.

Fin qui il racconto di Teodoreto.

Il luogo della relegazione di Liberio fu la città di Berea nella Tracia, dove era vescavo l'ariano ed ambizioso Demofilo, cui venne confidato l'ignobile compito di carceriere dell'illustre Pontefice.

Silvano fu un asurpatore dell'impero, che fece il suo tentativo verso il mese di esticinhe del 355. Fa ucolao 25 giorni appresso; TILLEMONT, Historie des empereurs, 17, pag. 718. Il colloquio avvenne quindi dopo il settembre 35.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aussantio ariano, consacrato vescovo in luogo dell'esule S. Dionisio di Milano.



### CAPO III. Suppliche dei Romani in favore di Liberio.

1/ Cestanco e gli ariani creano a Roma l'antipapa Fellea: Ostilità del popolo romano contro di lui. - 2. La pervecuzione nel 350 diventa generale. - 3. Venuta a Roma di Costanzo nel 357 e suppliche dei Romani in favoro di Liberio.

1. Lo stesso giorno che Liberio fu portato via da Roma tutto il clero, cioè i preti e l'arcidiacono Felice. Damaso allora diacono (che pare per un tratto avesse accompagnato Liberio) \* e tutti gli officiali della Chiesa, alla presenza del popolo, si obbligarono con giuramento di non ricevere mai altro pontefice finchè Liberio viveva. Essi ben prevedevano che gli ariani tenterebbero di fare per Roma altresì ciò che facevano in tutte le altre chiese, da cui scacciavano i legittimi vescovi cattolici, e come appunto avevano fatto poco prima a Milano, intrudere un vescovo del loro partito.

1 Cosi si può dedurre dal teste del Libellus precuos, tenendo conto ch'esso è infensissimo a Damsso, e che rispetto a lui si contraddice, ce si prendono a rigore le sue espectationi, poiché prima dice Cum Esberio Demanes diaconus eius se simulat proficisci; mule fugienz de itinere, Roman redit ambitione corrupus. E subito nel periodo seguente cappresenta Damaso presente a Roma con tatto il cloro al giuramento di non accettare nassun altro Papa, La simulazione di partire, e poi la foga del viaggio mipaiono avidenti mulignità del libellista.

Nè mal s'apposero, perchè poco dopo la partenza di Liberio da Milano per l'esiglio di Berea giunse a Roma Epitteto, vescovo ariano di Civitavecchia, allo scopo appunto di creare un vescovo in hiogo di Liberio. S. Atanasio chiama costui « giovane prouto ad ogni delitto », di cui Costanzo si serviva per tendere insidie ai vescovi cattolici, dei quali voleva disfarsi. Epitteto pose gli occhi su Felice arcidiacono, ossia, come ora diremmo, vicario generale di Liberio; il quale sebbene, come attestano vari storici, fosse di principi cattolici, tuttavia, o per ambizione o per paura o per altro motivo, accettò il triste compito di farla da antinana e di ricevere la consacrazione episcopale, con aperta violazione di tutti i suoi doveri e del giuramento poc'anzi dato.

Ma quando si tratto di trovare una chiesa per celebraryi la ceremonia della consacrazione, il popolo si mostrò tanto contrario a Felice e agli ariani suoi protettori, che costoro dovettero rinunziarvi e contentarsi di compiere il sacrilego rito in una cappella del palazzo imperiale; e poichè, secondo la disciplina di allora, era pure necessaria la presenza del popolo, questo fu rappresentato da tre eunuchi di corte. Così narra S. Atanasio, secondo il quale alla consacrazione intervennero Epitteto e tre altri vescovi i uno dei quali, stando

4 Ecco il racconto di S. Atanasio: « Deinde repertum quemdam Epictetum neophytum, audacemque adolescentem, guod ad omnia scelera paratum corneret in amicis habuit: mius opera quibus optat episcopis inzidiatur; promptus quippe est ille ad omnia quie placent imperatori peragenda. Hoc itaque usus ministro, rem plane stupendam Romae perpetravit, quae revera Antichristi malignitatem prae se ferot. Adornato namque in ecclesiae locum palatio, cum, populorum vice, tres sibi contratos

a S. Girolamo, fu Acacio vescovo di Cesarea in Palestina, personaggio principale del partito ariano, e influentissimo presso Costanzo i, il quale forse la fece da vescovo consacratore, perchè come metropolitano della Palestina era costituito in un grado gerarchico più alto.

Siccome Socrate attribuisce l'elezione di Felice agli Ursaciani , si puè credere che un altro dei vescovi consacranti fosse Ursacio. Quanto al terzo non è improbabile che fosse Valente, il compagno indivisibile di Ursacio nel sostenere l'arianesimo e combattere i cattolici.

Il popolo romano, che già s'era mostrato ostile a Felice sin dal principio, continuò a tenerlo come un intruso, nà mai prese parte alle sue funzioni, anzi neppure entrava nelle chiese, dov'egli celebrasse i sacri riti 3

adesse instisset, demum improbos tres catacopos, id en exploritoris, hand emim opiscopi mucupandi, adepi ut Pelicani quamidan, tiparam moribus dipum hominem, episcopim ordinarent in palatia. Populi enim, immadierant hacerateriori praemaricatiose, non concesserant ut ecclesiis elli imprederentur, sed proced illis advantarentur, il Hist. Arianor. ad manach, m. 75; Minne, P. G., 1887, 783.

<sup>1</sup> S. Atanasio e S. Gerolamo si possono conciliare assai bene, ammettendo che Acedo fu il consecutore di Falice. Non carabbe quand, nel vero il P. De Fois credendo che S. Atanasio e S. Gerolamo si contraddicano: Storia di Liberio pupo e dello scimur dei semirioni in Studi e Documenti di Storia e Diritto, vol. xiv. 226, 227, santo 1883. <sup>2</sup> Sociate, lib. in, capo 37, thee's Pelice in cinc locusi.

ab Ursacianti suffecto ».

3 Così attestano il Libellus precum e le matrone tomane nel testo cho reco infra. Nel Libellus si dice; « Qued faciam universo populo displicuit, et se ab cius processione suspendit ». La persecuzione nel 356 diventa generale. 47
Con Felice non stava che una piccola parte

del clero 1

2. Dopo l'esiglio dei vescovi cattolici presenti al concilio di Milano e dopo la cacciata di Liberio da Roma e l'intrusione in suo luogo dell'antipapa Felice, gli ariani non ebbero più ritegno alcuno. Mentre nelle Gallie l'ariano Saturnino di Arles condannava in un falso concilio S. Ilario di Poitiers e lo faceva esigliare nella Frigia (sul principio del 356), i capi del partito ch'erano presso. Costanzo gli facevano spedir ordini in Egitto affin di espellere Atanasio e perseguitare i vescovi fedeli a lui ed alla causa cattolica.

Essi avrebbero desiderato che Atanasio da sè stesso si allontanasse; poichè in tal modo avrebbero potuto dire poi e far credere ch'egli pure aveva riconosciuto la giustizia delle condanne inflittegli. Ma poichè tutti i loro artifizi andarono a vnoto, ed Atanasio riflutò di uscire volontariamente da Alessandria, sonza un ordine espresso dell'imparatore, ricorsero alla violenza, ad essa aggiungendo altresì il tradimento.

Il duca Siriano, il di 17 gennaio del 356, aveva solennemente promesso agli Alessandrini di non fare nessuna novità e di non turbare in nessun modo l'esercizio del culto cattolico, ma di aspettare gli ordini dell'imperatore, cui prometteva di riferire il desiderio ch'essi avevano di veder libero il loro vescovo da ogni molestia.

Evidentemente esagerano gli autori inolferiani del Libelluz precum allorche parlano in guance del clero, che a differenza del popolo, avrobbe aderito a Falico: « Sed clerus, contra faz, quod minone decabat, cum numno periurii scolere, Felicem archidiacomum ordinatum or locum Liberia surcepere ;

3. - Venuta a Roma di Contanzo nel 375. 49 per le vittorie riportate sopra Magnenzio e Sil-

Ventitre giorni appresso, cioè nella notte precedente il venerdi 9 febbraio, irrompeva subitamente alla testa di cinquemila soldati nella chiesa
di San Teona, dove stava adunato con S. Atanasio tutto il popolo. Rotte le porte, i soldati con
le spade sguainate, con frecce, mazze ed altri
strumenti di guerra, gridando come in un campo
di battaglia, si gettarono sulla folla atterrita ad
in preda ad orribile confusione, ferendo, uccidendo e commettendo ogni sorta di oltraggi ed
danni. Ma non poterono afferrare ed uccidere
S. Atanasio, cui essi più che ad altri miravano.
Poichè un certo numero di monaci e chierici a

In quest'occasione le patrizie romane pensarono di ottenere dall'imperatore il richiamo del papa. Esse avrebbero voiuto che i loro mariti presentassero a Costanzo quella domanda; ma i mariti temendo l'ira dell'imperatore, si rifiutarono, suggerendo però alle mogli che esse si presentassero, poichè, a peggio andare, l'imperatore non farebbe loro altro male, che di respingere la loro domanda.

riuscirono a metterlo in salvo.

Allora Atanasio usci da Alessandria e si rifugiò in luogo a tutti ignoto, donde non cessi
con gli seritti di difendere la fede cattolica e
assalire i suoi avversari fino alla morte di Co-

lui devoti, trattolo a forza dal trono episcopale.

in oui s'era assiso aspettando la morte, e circon-

datolo, lo fecero passare in mezzo ai soldati e

Il racconto di questo fatto, quale si trova presso Teodoreto, merita d'essere qui riferito per intero.

stanzo nel 361.

\*Trascorsi due anni (dall'esiglio di Liberio) Costanzo parte per Roma e le mogli dei magistrati e dei patrizi pregano i loro mariti perchè dimandino all'imperatore il ritorno di Liberio, e se non lo fauno, minacciano di abbandona li e tutte insieme volare in cerca del loro Pontefice. I mariti rispondono di temer molto l'ira dell'imperatore, e d'altra parte essendo uomini, di non poter nulla impetrare. « Che se voi stesse, soggiungono, volete pregar l'imperatore per Liberio, fatelo pure volentieri, chè con maggior facilità concederà a voi donne quanto domandate, e quando pur ciò non avvenisse, certamente non v'incorrerà alcun danno ». Udita quest'ottimo consiglio quelle nobilimatrone, vestitesi splendidamente e con magnificenza, si presentarono a Costanzo, anche perchè dalla ricchezza e nobiltà del vestito argomentando egli della loro alta dignità si movesse a riverenza insieme ed a clemenza ».

Intanto nella quaresima che venne dopo (tra il 21 febbraio ed il 6 aprile del 356) faceva il suo ingresso in Alessandria il vescovo usurpatore Giorgio di Cappadocia, ordinato dagli ariani in luogo di Atanasio, facendola poi da tiranno persecutore e persin sanguinario contro i cattolici !

> « Presentatosi adunque in tal guisa all'imperatore, lo supplicano ad aver pietà di loro, perchè essendo priva del proprio pastore, erano continuamente esposte alle insidie dei lupi. Alle quali

 Sulla fine d'aprile del 357 mentre Roma, si trovava nella condizione che ho detto poco fă. Costanzo, forse per la prima volta dacché era imperatore, volle visitaria, e celebrarvi il trionfo

 $<sup>^4</sup>$  Thankows, Mémoires pour servir etc., vol. viii, capo  $60\,$  e seg.

di pastore, avendone già uno prudente e buono, al quale ben possono affidarsi ».

 Si, ne abbiamo uno, esse ripigliano, che quando si trova in chiesa, nessan romano vi mette più piede ».

« Dalla quali parole l'animo di Cestanzo fu si plegato che comandò che quell'ottimo pastore ritornasse a governare la chiesa insieme con Felice. Lette adunquo le lettere dell'imperatore nelice. Lette adunquo le lettere dell'imperatore nelerro, il popolo si pose a gridare ironicamente: La sentenza dell'imperatore è giusta, poichè come gli spetiatori sano divisi in due partiti, che prendono il nome dalla diversità dei colori, così conviene che ognuno abbia il suo proprio capo ».

« Ed avendo in tal modo deriso l'imperiale reseritto, tutti ad una voce gridarono: Un solo Die, un solo Cristo, un solo vescovo!»

« In seguito alle quali parole, cesì pie e giuste, ritorno Liberio, e l'elice cedendo spontaneamente si ritirò in un'altra città ».

Questa secunda parte del racconto di Teodoreto, cominciando dal punto, dove dice che Costanzo diè ordine pel ritorno di Laberio, non è esatta nei particolari, e specialmente non è esatta riguardo al tempo. Non fu allora che Costanzo manifestò ed anche scrissa la sua intenzione di rimandar Liberio, a condizione ch'egli governassa la chiesa di Roma d'accordo con Felice, ma nel seguente anno 358, quando in effetto Costanzo rimando Liberio a Roma, come racconta Sozomeno. Erroneo è pure che l'elice spontaneamente si ritirasse dal male usurpato ufficio.

Il fatto che Costanzo aspettò un anno a lasciar libero il Papa, rende molto più probabile un'altra 3. - Venuta a Roma di Costanzo nel 357. 51 risposta, che, secondo Sozomeno, l'imperatore avrebbe dato alle matrone romane, che cioè lascerebbe ritornare Liberio, se egli consentisse coi vescovi, che stavano alla Corta .

1 « Respondit revocaturum se illum, et petentibus redditurum esse, si sacerdotibus, qui in ipsius erant comitatu, consentire eellet s; libro iv, capo 11; Miane, P. G., EXII, pag. 1140.

ANI

MA DE NUEVO LEÓN
DE BIBLIOTECAS

### Capo IV. Lotte tra gli ariani puri i semiariani.

La seconda formola di Signio e caduta momentanea
 I di Osio - 2. Basilio e semiariam insorgono contro
 wit ariami pori.

1. Ma tutto ciò non bastava ancora al pieno trionfo degli ariani. Bramavano essi intensamento che piegasse davanti alla lora empia bandiera l'autore stesso della parola homousios, l'antico preside del concilio di Nicea, il venerando Osio vescovo di Cordova, oramai centenario, che con S. Atanasio, S. Ilario, S. Eusobio, e i papi Giulio e Liberio era apparso fino allora come una colonna della cattolicità.

Quindi nel tempo stesso che Costanzo cominciava a molestare Liberio (nella seconda metà del 355) indussero l'imperatore a far venire presso di sè Osio, affin di ottenere da lui che condannasse Atanasio. Ma appene il santo vecchio, giunto alla presenza di Costanzo (a Milano), senti farsi quella proposta, la respinse con tale espressione di orrore, che Costanzo ne fu scosso e lo lasciò ritornare in Ispagna. Ma poi, accitato dai vescovi ariani e dai cortigiani che costoro avevano guadagnato alla loro causa, gli scrisse ripetute lettere, nelle quali ora gli parlava con termini di venerazione come ad un padre, ora lo minacciava, e passandogli in rassegna i vescovi esigliati, gli facera

 la seconde formole di Sirmio e cuduta di Onio.
 scrupolo d'essera ormai il solo che sostenesse Atanasio e non volesse comunicar con gli ariani.

A tali pressioni dell'imperatore rispose Osio con una lettera, che è un monumento imperituro della sua fede e della sua virtu episcopale. Ia essa faceva vedere tutta la mala fede manifestata dagli ariani al concilio di Sardica, ed apertamente rimproverava a Costanzo la persecuzione ch'egli moveva contro i cattelloi, ricordandogli i divini giudizi.

Non potendo qui riportare tutta la lettera, ne riferisco il brano, dove Osio altamente proclama il principio cattolico dell'indipendenza della Chiesa dal potere dei principi temporali:

« Non t'immischiare, o imperatore, nelle cose ecclesiastiche, nè pretendere di dare a noi vescovi dei comandi intorno ad esse, ma si piuttosto nensa tu stesso a ricevere i nostri ammaestramenti. A Te Dio diede l'impero, a noi il governo della Chiesa, e come colui che Ti usurpasse l'impero resisterebbe all'ordinazione di Dio, così temi che nel voler trarre a Te le cose ecclesiastiche, Tu venga a commettere un grave delitto. Sta scritto: rendete a Cesare ciò che è di Cesare, e a Dio ció che è di Die. Quindi come a noi non è lecite comandare alla terra, così Tu/non hai podestà di abbruciare l'incenso. Quanto poi a ciò che forma l'oggetto delle tue lettere, sappi che io non intendo affatto di unirmi agli ariani; anzi io condanno la loro eresia; ne scrivero qualsiasi cosa contro Atanasio, che io stesso, la chiesa romana, e tutto il concilio ha dichiarato innocente >.

<sup>+</sup> Di Sardica.

Non si diedero per vinti gli ariani, ma visto che con le lettere nulla ottenevano, suggerirono all'imperatore che facesse venire Osio a Sirmio una delle città dove l'imperatore soleva risiedera più a lungo. Così fece Costanzo, e a Sirmio Osia fu ritenuto come prigioniero per un anno incirca cioè dal 356 sino al seguente anno 357.

Colà Ursacio e Valente, promotori sfacciati scaltri e instancabili dell'arianesimo, congiunti a sà nell'infernale congiuna il vescovo di Sirmio Germinio, e guadagnato alla loro causa Potamio vescovo di Lisbona, composoro una formola di fede prettamente ariana (la seconda formola di Sirmio) nella quale si condannavano e proibivano le parole homousios ed homoiusios, siccome non contenute nella S. Scrittura ed eccitatrici di discordia in mezzo ai cristiani. Indi, postisi attorno ad Osio con mille artifizi, tra cui S. Atanasio ricorda le persecuzioni cui furono asseggettati i suoi parenti, e adoperando contro la sua persona minacce e mali trattamenti, fors'anco valendosi dell'opera di Potamio, che come connazionale di Osio, poteva avere su di lui qualche maggiore influenza. ottennero che quel santo vecchio cadente di quasi cent'anni communicasse finalmente con Ursacio e Valente.

Considerando che S. Atanasio, il quale di tutti questi fatti relativi ad Osio si mostra assai bene informato, ne qui nell'Historia Arianorum, la cui narrazione ho quasi tradotta letteralmente, nè in altre sue opere ', parla punto di formola ariana;

1.- La seconda formola di Sirmio e cuduta di Osia. 55 e data la malizia sopraffina dei due scellerati caporioni dell'arianesimo, Ursacio e Valente, si potrebbe credere perfino che tutta la colpa di Osio sia stata solo in qualche atto di communicazione non religiosa ma civile con Ursacio e Valente, ch'egli fino allora aveva sempre aborriti come eretici. Come espressamente ci assicura S. Atanasio, fu un momento solo di debolezza, che il buon vecchio ritrattò subito, poichè ottenuta tosto la facoltà di ritornare in patria, giunto appena a Cordova, stando quell'anno stesso vicino a morire 1, manifestò come in una specie di testamento tutta la violenza che gli avevano fatta, condannò solennemente con anatema l'eresia ariana ed ammont tutti i suoi che ne stessero sempre lontani 1.

Nell'Apologia contra Arianos (pag. 410) and breve tempus Constantii minis perterrans, iis non obsistere videretur, attamen ingens illa vis ... nec non plurimae illae contumelias et plagee palam focient eine, non quod reas nos existimaret, sed quad propter senectatis infirmitatem plagas non jerret, ad tempus illis cersiere. Nell'Apologia de fuga. (ong. 650); « Insidiovis corum adoersum nos rescriptis subscribere colnit. Quamvis enim tandem ob vim planarum. quibus cum immonissime et ultra modum lancmarunt, et ob conspirationes adsersum cognatos cius conflotas, utpute Tenes de corpore imbecillus, ed qualdom temporis spathen (llis cosserit a.

Egli, sacondo il Gams, sarebbe morte il 27 agosto di quello stesso anno 357 a Sirmio, non a Cordovac Kirchengeschichte von Spanien, Ratisbena, 1864, vol. in pag. 269. Le ragioni addotte dal Gams per quel che riguarda il luogo della morte, sono troppo deboli, nè valgono contro l'autorità del Libellus precum contemporaneo. sebnene qui la circostanze della morte di Osio abbiano un carattere leggendario.

24 Sed sam com minime neglecit tenescinstante quippe morte, vim sibi illatam quasi testamento declaravit, Arianamque haeresim ferili annihemate, vetuitque ne quis illam reciperet a: Hist. arian. loc. cit. n. 45.

<sup>1</sup> Nell'Hist. orian. (Mione, P. G. xxv, pag. 750) dies: « Tantam enim seni vim intulit, tumdingus illum decimeit, ut maliz oppressus via tandon cum Ursacio et Valente communicaret, neque tamen subscriberet contra Athanasium ».

Ma quell'atto di debolezza di Osio, qualunque esso sia stato, basto ad Ursacio ed ai suoi colleghi per considerare Osio come loro correligionario a quel modo che i persecutori antichi consideravano come idolatri quei cristian, che consentivano ad abbruciare davanti agl'idoli anche un solo granello d'incenso, e vi costruirono sopra tutto un edifizio di finzioni e di perfidie. Poiche tosto sparsero dovunque la formola da essi composta. dandola come formola composta da Potamio e da Osio, e poiché essa era stesa in forma di lettera. la presentarono come lettera di Osio 1, e seppero così bene colorire la cosa, che tra gli altri, S. Hario, esule allora nella Frigia, ne rimase ingannato, a nel libro De Synodis composto sulla fine del seguente 358, o sul principio del 359, non chiama altrimenti la seconda formola di Sirmio, che cul nome di bestemmia di Potamio e di Osio . A con-

\* Sozoweko molto incompleto sal conto di Osio nel capo 15 del libro sy parla d'una lettera di Osio giunta ad Antiochia ad Eudossio vescovo ariano: « Nam cum Eudozius et qui cum illo opinioni Actii favelont, Antiochia Hosii epistolam occepissent ». Sopra nel capo 12 avevadetto che Endossio scrisso lettere di ringraziamento a Valente, Ursacio e Germinio, utpote qui Hesis super en re (ossia sulla soppressione del consostanziale) Litteras expressissent a. Era duaque la formola ariana di Sirmio espressi in forms di lettera sotto il nome di Osio.

<sup>2</sup> Lo storico ariano Filostorgio, verso il 425, attisgendo, com'è naturale, a fonte ariana, credette, che la stean riunione o concilio di Sirmio che trasse Osio al suo parere, traceso pure Liberio; quindi da al papa la prima parte e ad Osio la seconda nella formazione di quella formola, aggiungendo di più la condanna d'Atanasio, di cui Sozomeno non parla, e che S. Atanasio apertamente escluda-« Tunc ctiam eumdem Liberium et una cum illo Orium episcopum contra consubstantialis vocabulum et contra Athanasium subscriptisse ait Philostorgius, cum sunodut

L.- La seconda formola di Sirmio e caduta di Osio. 57 roborare quell'opinione dovette concorrere altrest il fatto, che appena commesso quell'atto di debolezza l'imperatore lo lasciò subito ritornare in Ispagna 1.

Non appena fu nota la detta formola seconda di Sirmio, molti vescovi la condannarono. Così fecero i vescovi di Gallia, che della loro condanna diedero notizia all'esule S. Ilario, il quale a sua volta nel seguente 358 indirizzò ad essi il libro De Synodis. Lo stesso pare che facessero i ve-

quaedam illic callecta esset, ut supra memoratos in sententiam cham pertrawisset >.

\* \* Postquam vero subscripsissent, Osium quidem ad tedem ruam, Cordubam sollicit Hispaniae reversum, ecclesiem cius loci gubernasse, Liberium vero Rommae. ecclesiae praefuisse >.

Cost continua a dire Filostorgio. Il sacerdote M. Autonio Maceda nel libro Hosius cere Hosius dissertationes De Commentitio Horii lapsu, Bottoniae, 1790, pag. 100, crede che S. Ilurio, nel libro de Simodis al n. 3, in hogo di blasphonna Potamii et Onii, avesso scritto Ursacii et Valentis, che egli ben sapeva essero autori principali della seconda formola di Sirmio, e che come tali indica al n. 78. e nomina al m. 79.

Il farto d'una sostituzione a questo punto ed auche nel titolo del Fragm. XI Exemplum blasphemiae opud-Sirmium per Hosium et Potamium qte, mi sembra possibile. Ma e difficile venire alla conclusione del Maceda, poiche vi sono altri passi del libro De Sysadiz dove S. Hario parla della caduta di Osio i quali non è possibile credere interpolati, per es. al n. 63 dove lo dice immemorem dictorum subrum gestorumque Osium, e ni n. 87 dove si fa l'obbiezione, tratta dalla condetta di quelli che essendo intervenuti al concilio di Nicea dove si era proclamato Phomousios, ora giudicarono doversi tucero: Aliqui hodia ex his, qui synodo interfuerant, tacendum de homousio esse decreverunt. Di più nel libro Contra Const., al n. 23 paria dei deliramento Osii et incremento Ursocii et Va-Lenter.

2. Chi diede occasione a Basilio di dichiararsi così caldo sostenitore dell'homoiusios fu l'ariano Eudossio, Costai era vescovo di Germanicia in Siria e stava nel seguito dell'imperatore Costanzo nelle parti d'Occidente, come dice Sozomeno !. e a Roma, come afferma Socrate e quindi nol maggio del 357, quando giunse colà la notizia della morte di Leonzio, vescovo ariano di Antiochia. Tosto egli, pretessendo le necessità della sua chiesa di Germanicia, chiese all'imperatore di ritornare in Oriente, dove, recatosi ad Antiochia, quivi col favore degli ufficiali dell'impero; s'impadroni della sede vescovile, abbandonando la sua di Germanicia.

Una volta che si vide sicuro nell'usurpata dignità si diede palesemente a professare la dottrina di Aezio, che diceva il Figlio essere affatto dissimile dal Padre, e perciò i suoi partigiani firono detti anomei.

Questa dottrina egli professò in un concilio di zelanti ariani suci pari, tra cui Acacio di Casarea ed Granio di Tiro, che condannarono non solo l'homousios, ma anche l'homo usios facendos forti del fatto che anche gli Occidentali con Osio

2 - Eastlio e i semiariani contri uli ariani puri. 59 avevano poc'anzi condannati a Sirmio quei due vocaboli. Indi scacció dalla chiesa di Antiochia quegli ecclesiastici che si opponevano alle sue dottrine.

Costoro ricorsero a Giorgio vescovo di Laodicea, il quale li mandò a Basilio vescovo d'Ancira in Galazia, riconosciuto oramai come il più influente prelato del partito semiariano e il suo capo morale, scrivendogli nello stesso tempo una lettera, in cui lo avvertiva di quanto succedeva ad Antiochia.

Come già acconnai, pare che Basilio eccitasse i vescovi occidentali, particolarmente quelli d'Illivia e di Africa a protestare contro l'opinione, che in seguito alla seconda formola composta a Sirmio (allora appartenente all'Occidente) veniva attribuita dagli ariani a tutti gli Occidentali e quindi anche a loro.

Di poi avendo convocate ad Ancira parecehi vescovi di quella provincia per la dedicazione di una chiesa poco prima della Pasqua', che fu quell'anno ai 12 aprile, tenne con essi un concilio, che, letta e approvata la lettera di Giorgio di Laodicea, sostenne a spada tratta l'ortodossia e la necessità dell'homonisios, scrivendo in questo senso una lettera ai vescovi delle altre pre-

Deliberarono pure di spedire una deputazione all'imperatore Costanzo pregandolo di far rispet-

<sup>1 €</sup> In Occidentis partibus », lib. 1v, capo 12. 2 Euctowies episcoons, out tune Romae crate lib. 04 cano 37.

<sup>!</sup> Così si dica nella lettera del concilio ancirano, riferita da S. Epifanio, Hazver LXXIII; Migne, P. G., XLIII. coi. 463.

<sup>\*</sup> La lettera conservataci da Epifacio è rivolta ai vescovi della Fonicia, ma è possibile e probabile che una copia fossa mandata altresi ai vescovi di altre province.

tare le decisioni dei concili di Sardica e ili Sirmio (del 351), nel qual ultimo si era ammesso che il Figlio fosse simile al Padre quanto alla sostanza.

La deputazione fu composta di quattro delegati, che furono i tre vescovi Basilio d'Ancira, Bustazio di Sebaste ed Elcusio di Cizico, ed il prote Leonzio, stato già cameriere dell'imperatore.

A Sirmio, dove giuosero forse sulla fino di aprile, i quattro delegati si trovarono prevenuti dal prete Asfazio, legato di Endossio. Costin, già avendo ottenuto da Costanzo lettere favorevoli al suo vescovo, stava preparandosi per rifornare. Ma Costanzo, informato degli errori di Eudossio, o piuttosto guadagnato dalle parole di Basilio che era eloquentissimo e pratico degli intrighi di corta si fece restituire le sue lettere dal prete Asfasio, e ne serisse altre tutte in senso contrario.

Intanto i rescovi occidentali, mentre Costanzo stava a Sirmio, gii mandarono un' ambasciata, e trovandosi colà presenti esi ed i tre vescovi della Galazia, Costanzo ordinò che Liberio venisse a Sirmio: « Haud multo post imperator, ab urbe Roma Sirmium reversus, cum occidentales episcopi legationem ad ipsum misissent, Liberium Beroea ad se accersivit. Cumque adessent tegati episcoporum Orieniis etc. ».

Così narra Sozomeno; il quale essendo quello tra gli storici antichi, che ci narra più minutamente quel che avvenne allora in Sirmio a Liberio, conviene che con la maggiore attenzione possibile asaminiamo il suo racconto.



### CAPO V.

### Le falsificazioni degli Ariani.

 Quattro letters attribuits a Liberio sono falsificazioni degli Ariani. — 2. Modo cenuto dal falsario nella compositone delle false lettere. — 3. Nota sopra un passo della lettera Quio acio cos. — 4. Altre provo della falsificazione e circostaure della medessimi.

I. Prima di esaminare la narrazione di Sozomeno, il quale afferma che Liberio accettò una formela semiariana (cicè cattolica in tutto eccetto nel tacore la parola homousios), devo esaminare un alfro racconto, secondo il quale Liberio avrebbe anche condannato Atanasio e comunicato con gli Ariani, dichiarando di mantenersi con loro, ed in particolare coi due nofissimi capi setta Ursacio e Valente, nella pace e communione ecclesiastica.

Questi sentimenti di Liberio, non sarebbero già da mettersi tra quelle voci menzognere sparse dagli Ariani, che Sozoneno riconobbe come false e calunniose <sup>1</sup>, sebbene fossero state ricevute prima di lui come autentiche da Filostorgio, storico ariano <sup>2</sup>.

I suddetti sentimenti li avrebbe espressi lo stesso Liberio in quattro lettere, le quali portano

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sezomeno, libro IV, cap. 13 e 14.

<sup>1</sup> Vedi il testo sopra, pag. 13.

<sup>\*</sup> Vedi il testo lafra, pag. 56.

il suo nome è giunsero fino a noi. La 1º Studenz paci, è rivolta ai vescovi orientali, e s' intende a quoi vescovi orientali, che gli avevano scritto domandandogli che condannasse Atanasio, e perciò vescovi ariani. La 2º, Pro deifico, è rivolta essa pure ai vescovi orientali ariani. La 3º, Quia scio cos, è destinata ad Ursacio, Valenta è Germinio ariani; la 4º, Non docco, a Vincenzo vescovo nella Campania (à Capua) <sup>1</sup>.

Queste quattro lettere vennero tratte dalla polvera degli archivi alla lace della stampa poco dopo il 1500, quando l'umanista francese Pietro Pithou le rinvenne in un codice contenente i così detti Fragmenta ew Opera historico di S. Ila-

rio di Poitiers.

Il Baronio, che intanto aveva trovate le tre ultime lettere in due codici di Roma, uno vaticano, l'attro vallicelliano, le stampò pel primo nel tomo in dei suoi Annali (nel 1592). Nella 2º edizione poi del medesimo tomo in, essendosi già stampati a Parigi (nel 1598) i Fragmenta, riportò pure la prima. Studens paci.

Quanto a questa il Baronio la rigettò apertamente come apocrifa; ma le altre tre, egli indotto non meno dall'autorità di Sozomeno, che da alcuni testi di S. Atanasio e di S. Gerolano, che parlano d'una sottoscrizione di Liberio tale da non potersi approvare dai cattolici, egli le credette sincere. In questo giudizio il Baronio fa seguito dal benedettino Constant, editore nel 1693 delle opere di S. Ilario.

Al contrario il Tillemont, quantunque in ge-

<sup>1</sup> Le lette e stanno negli Annali del Baronio adan. 352, n. 330, n. 357, nn. Mait-Maly, sono citate dal Jappi, Regeria, 5º ediz., nn. 207, 217-219. nerale così giudiziose, ammise l'autenticità anche della prima lettera, però non senza mostrarsi sommamente impacciato nello spiegare il fatto che Liberio, nello stesso tempo in cui esprimera in quella lettera sentimenti tanto ostili ad Atanasio, pure continuasse a mantenere buone relazioni con S. Atanasio, lo difendesse così strenuamento e per lettera e a voce davanti all'imperatore, e preferisse soffrire l'esiglio anzichè sottoscrivere alla sua condanna.

Perciò nel secolo XVIII., dopo le difese del Corgne e dello Stilting, si può dire che diventò generale presso gli scrittori cattolici la persuasione della falsità nou solamente della prima, ma anche delle tre altre lettere; la qual persuasione fu ribadita nel secolo XIX dalla confutazione che ne fece l'Hefele nella sua Storia dei Concili, (pubblicata la prima volta nel 1855), di guisa che gli stessi editori protestanti dei Regesta dei Ial'è (2º ediz.) segnarono come apocrife le quattro lettere liberiane.

Tuttavia non sono mancati di quando in quando socittori, eziandio cattolici, i quali ne vollero sostenere l'autenticità, e tra essi recentemente si è posto il suc dott. Massimiliano Schiktanz, nella sua tesi di laurea stampata nel 1905 a Breshu, col titolo Die Hilarius Fragmenta.

Sono perciò costretto ad entrare in una trattazione, che prima di conoscere l'opuscolo dello Schiktanz e qualche altro scritto, dove si fa buon viso alla tesi dell'autenticità delle lettere liberiane!, aveva deliberato di omettere, parendomi

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> I. Tunner, Le Pape Libère, nella Revue catholique des églises, fascic, del dicembre 1906 pag. 393 e seg.

che dopo le ragioni addotte dallo Stilting e dall'Hefele, non fosse più il caso di ritornare su

quell'argomento.

Per buona sorte lo Schiktanz nel suo opuscolo (il quale, prescindendo dalla tesi che qui combatto, è prezioso pel contributo che reca di notizie archivistiche e bibliografiche sull'opera di S. tlarie) mi dà il mezzo di finir presto questa controversia, poichè egli non solamente accetta, ma propugna la tesi fin da duecentocinquant'anni fa propugnata dallo Stilling contro il Baronio, che tanto la lettera Studens paci come le tre altre lettere sono tutte opera di un solo e medesimo autore ', ch' egli dice essere Liberio, e noi con lo Stilling vedromo essere un fulsario.

Cosicchè ci bastera dimostrare la falsità della prima lettera per dedurne la falsità delle altre.

La falsità della prima lettera Studens pari risulta specialmente: 1º dal confronto di essa con alcuni atti autentici di Liberio; 2º dal confronto del testo della medesima con la nota che la segue, la quale, fino a preva contraria, si deve ritenere scritta da S. Ilario, cui si attribuisce quella raccolta di documenti, che va sotto il titolo di Fragmenta ex opere historico S. Hilarii.

Nella lettera, che suppoulamo per un momento essere di Liberio, questi parla di due lettere dei vescovi orientali nemici di S. Atanasio, cui rivolge il discorso, una mandata da essi al

PASSUL Egil però, a pag. 108, fa una risoren quanto al forma, poiché dice di non aver poteto constatava quella tauta somiglianza nella forma silistica e granamaticale tra la lettera Studens e le altre, che fu vista dai difensori di Liberto. Se la lettera Studens nia in einer ganz korreluce Lutinita dalegiassi vedermon infra.

1. - Quattro lettere sano falsificazioni degli Arlani. 65 suo predecessore Giulio di buona memoria e ricevuta da lui Liberio, e l'altra mandata direttamente a lui, e spiega quel che egli ha fatto si dopo la prima che dopo la seconda lettera. Per noi ora importa sovratutto quel che fece dopo la prima. Sentiamo le sue parole : « Desideroso della pace e della concordia delle chiese, dopochè ricevetti le vostre lettere intorno ad Atanasio (de nomine Athanasii) che mandaste al papa Giulio (ad nomen Julii) di buona memoria, seguendo la tradizione dei maggiori, mandai ad Alessandria i preti della città di Roma Lucio. Paolo ed Eliano quali legati a latere (a latere meo... direxi) per invitare Atanasio a venire nella città di Roma, affin di stabilire contro di lui ciò che esige la disciplina della Chiesa. Ai medesimi preti diedi pure una lettera per Atanasio, intimandogli che. se non fosse venuto, sapesse che egli era separato dalla comunione della Chiesa romana, Ritornati i miei preti, annunziarono ch'egli non voleva venire. Ora poi, seguendo le lettere che avete indirizzate a me intorno al medesimo Atanasio (de nomine supradicti Athanasii ad nos dedistis), sappiate che per mezzo di questa lettera che io rivolgo alla vostra unanimità (ad unanimitatem vestram dedi)! dichiaro d'aver pace con voi a con tutti i vescovi della Chiesa cattolica. e che il sopradetto Atanasio è alieno dalla comunione mia e della Chiesa Romana, e dal consorzio delle lettere ecclesiastiche ».

Lo Schiktanz ammette senza esitare che se la lettera fosse stata scritta al principio del ponti-

Nel testo del Pithou e dell'Arsenale si legge nostram, ma siccome non ha senso, quindi crederei, come già pensarono i Maurini, che si debba leggere vestram.

ficato di Liberio (come, giudicando dal suo contenuto, credettero il Baronio, lo Stilling, il Tillemont ed altri) essa contradirebbe a tutto ciò che ci testimoniano di questo papa e gli atti suoi e la affermazioni di S. Atanasio, almeno fino al termine del 355, quando fu mandato in esiglio, e perciò la lettera dovrebbe dirsi falsa. Ma siccome egli non vede la necessità di collocare questa lettera al principio del pontificato di Liberio, anzi crede che so la lettera si colloca al tempo dell'esiglio, essa si troverà in piena armonia con tutti gli avvenimenti d'allora, perciò egli la dice scritta al tempo dell'esiglio e la crede genuina. Liberio, dice egli, (pag. 82) nell'esiglio nego veramente la comunione ad Atanasio; ora di questa negazione egli parla appunto nell'ultima parte della lettera Studens paci, dicendo che dopo la seconda lettera degli orientali, considera Atanasio come separato dalla sua comunione, lasciando intendere nello stesso tempo, che tra il ricevimento della prima e della

Non mi voglio certamente pigliar la briga di contendere collo Schiktanz sullo spazio più o meno lungo di tempo corso tra l'invio e il ricevimento della prima e della seconda lettera degli Orientali. Trovo anzi molto naturale che tra la prima lettera, che essendo stata scritta mentre ancorvivera papa Giulio (morto nell'aprile del 352) dovette esser ricevuta da Liberio nei primi giorni del suo pontificato e quindi nel maggia o giugno del 352, e la seconda lettera, lo Schiktanz metta cinque anni di tempo, nè più nè meno, cioè tanto spazio di tempo quanto fa d'nopo per supporre la lettera Studens paci scritta nel 358, al tempo del-l'esiglio.

seconda lettera vi corse un grande spazio di tempo.

Ma se trovo naturale, sebbene anche arbitraria e fantastica questa misura così precisa dell'intervallo corso tra le due lettere, trovo altresì che lo Schiktanz ha preso un enorme abbagito nello stabilire il punto fondamentale di tutto il suo sistema sulla genuinità delle lettere liberiane.

Finora, dice egli (pag. 79), osservandone il contenuto, si credette generalmente che la lettera fosse scritta sul principio del pontificato di Liberio. Quindi, siccome non si potrebbe ammettere, che Liberio al principio del suo pontificato, nutrisse sentimenti ostili ad Atanasio, quali egli aveva scrivendo la lettera, perciò la lettera fu giudicata faisa.

Ma se la lettera viene attribuita non più al principio del pontificato di Liberto, ma al tempo del suo esiglio, essa si vedrà pienamente concordare con le altre lettere e con tutte quelle testimonfanze storiche, le quali ci parlano della caduta di Liberio durante il suo esiglio.

Ragionando così, bisogna dire che o lo Schiktanz si è illuso, o carca (ciò che non voglio credere) d'illudere gli attri. Poichè nella lettera Studens tutti coloro che la giudicarcon falsa videre, ciò che del resto è visibile a tutti, che il vero o falso Liberio nen salo afferma d'aver sentimenti ostili ad Atanasio quando scrieeva la lettera, ma dà chiaramente a conoscere d'aver avuto simili sentimenti ostili fin dal principio del suo ponificato. Or questo fatto certamente faiso dimostra falsa la lettera Studens.

In effetto, secondo l'affermazione di quella lettera Liberio, ricevuta la lettera, indirizzata dagli Orientali a Giulio suo predecessore, e quindi al principio del suo pontificato, mandò tre preti Lucio, Paolo ed Eliano per intimare ad Atanasja. che venisse a Roma. L'intimazione aveva evidente carattere di estilità, perché accompagnata da una lettera del Papa, che minacciava ad Atanasio la scomunica, se egli non venisse. Di più vi si dica che Atanasio doveva venir a Roma non già solo per allegare le sue difese contro le accuse mossegli, come se si trattasse di una causa ancora pendente, ma per sentirsi applicare, come a reo convinto, le pene che la disciplina della Chiesa esige: « In urbem Romam venisset ut in pruesenti id quod occlesiae disciplina exigit in sum statueretur ». Queste parole dimostrano che Liberio, supposto autore della lettera, considerava già Atanasio come reo fin dal principio del suo pontificato. Del resto anche la sola intimazione di venire a Roma sotto pena di scomunica, fatta allora da Liberio ad Atanasio sarebbe già stata un atto ostile, e quindi non si può ragionevolmente ammettere. Un tal modo di parlare e di trattare si capirebbe quando il Papa avesse dovuto scrivere ad un vescovo, il quale già altra volta si fosse mostrato riluttante ai suoi inviti. che avesse dato già prima un qualche saggio di estinazione e di disobbedienza, ma nessuno, che abbia il minimo senso di critica storica, ammettera mai che Liberio potesse trattare in tal modo con S. Atanasio nel periodo 352-355, in cui, secondo che lo stesso Schiktanz riconosce «tutto quanto noi conosciamo sopra la condotta di Liberio verso Atanasio dice tutto il contrario di quanto si suppone nella lettera Studens > 1.

4 Was vir über die Haltung des Liberius gegenüber Athanasius vom Beginn seiner Amtstätigheit bis zu seiner Abführung ins Kiell nach Berön wissen, bezagt das Ge-

Dopo una tal confessione non so davvero capire come lo Schiktanz possa ancora credere alla genuinità della lettera. Io voglio per un momento concedere che la lettera sia stata scritta nell'esiglio. Questo punto, di cui unicamente si preoccupa lo Schiktanz ha, nella causa presente, un'importanza melto secondaria. La questione principale riguarda la verità dei fatti affermati nella lettera. Dato pure che Liberio scrivesse la lettera nel 357 o nel 358 durante l'esiglio, i fatti di cui egli parla nei primi periodi di essa appartengono non al tempo dell'esiglio, non al 357 o 358, ma al principio del suo pontificato iniziato nel maggio del 352. Se questi fatti sono falsi, è falsa anche la lettera, eccettochè si volesse dare a Liberio l'accusa altresi, non mai datagli finora da alcuno, ch'ogli, oltre ad essere colpevole di deholezza, si rendesse colpevole di menzogna.

Che quei fatti siano falsi risulta dalle lettere genume di Liberio, che ci manifestano quali fossero le relazioni passate tra lui e Atanasio nei primordi del suo pontificato, come del resto ammette lo Schiktanz. Nella sua lettera genuina Obsecco scritta a Costanzo nel 254, Liberio afferma di aver ricevuto lettere dai vescovi orientali di accusa contro S. Atanasio e lettere di difesa dai vescovi dell'Egitto, che egli lesse le due lettere in un concilio di vescovi d'Italia, e che avendo visto come il numero maggiore dei vescovi stava in favora di Atanasio que volle in nessuna muniera (in parte aliqua) accordare il suo assenso alle richieste dei vescovi orientali, perchè

genteil von dem, was unser Brief über das Verhalthen des Liberius berichtet »; pag. 80. Nel seguito poi della sua lettera, dopo una nobile dichiarazione, degna veramente di un santo pontefice, sui suoi sentimenti si nell'accettare che nel sostenere la dignità pontificia, viene ancora a parlare d'Atanasio, ma per far capire all'imperatore che sotto pretesto del nome di Atanasio i suoi nemici estoggiavano la causa cattolica: « Non est nocum quod nuene subliliter et sub nomine Athanasia attentatur », e cita le lettere di S. Alessandro patriarca di Alessandria al papa S. Silvestro per prova che alcuni di quei che ora osteggiano Atanasio, erano nel numero di quegli undici preti o diaconi, che Alessandro avava cacciato dalla Chiesa, perchè fautori di eresia, e tutto ciò assai prima dell'episcopato di Atanasio.

Aggiunge in fine ché i suoi legati avevano portato al Arles le suddette lettere contradit-

torie degli orientali e degli egiziani.

Ora, sicoeme il concilio di Arles si tenne sulla fine del 353 e prima di esso laberio tenne un concilio a Roma, è evidente ch'egli dovette ricevere le citato lettere degli orientali e degli egiziani nei primi giorni, o almeno nel primo anno del suo pontificato (maggio 352-maggio 353). La lettera degli orientali ricevuta dal vero e genuino Liberio, sarebbe quindi la stessa di cui parla l'autore dell'epistola Studens paci, ma con questa differenza, che mentre costui afferma, che dopo quella lettera Liberio mandò dei legati ad Alessandria con lettere minacciose ad Atanasio, il quale prese allora atteggiamento di ribelle, il

vero Liberio, nella lettera Obsecro, afferma che avendo contemporaneamente alle lettere degli orientali ricevute lettere in favore di Atanasio dai vescovi egiziani, in numero assai maggiore degli orientali, non credette di poter dar ascolto alla lettera degli orientali, poichò gli sarebbe parso andare contro la legge divina. Come poi lo Schiktanz abbia potuto leggere la lettera Obsecro e darne il contenuto (a pag. 53), senza che gli venissero in mente le osservazioni e i confronti molto semplici, che furono qui da me presentati, mi riesce difficile a comprendere. Evidentemente ne fu rattenuto da una ragione psicologica, analoga a quella, che egli a pag. 126 gratuitamente suppone nel bollandista Stilting, allorchè impugnava la genuinità delle lettere pseudo liberiane, cioè da un preconcetto sulla genuinità di queste lettere, che gli fece velo al giudizio ed al retto criterio.

Alla medesima conclusione della falsità della lettera si viene ponendola a confronto con la nota che la segue (ibid. n. 2). La nota dice: Quid in his litteris non sanctitatis, quid non ex Dei melu eveniens est? Siccome sarebbe assurdo il pensare che S. Hario potesse dir santa e dettata dal timor di Dio una lettera del Papa, dove si dichiara S. Atanasio scomunicato, quindi ne segue che o la nota è opera di un ariano, siccome pensò il Baronio, oppure, se essa è di S. Ilario, la lettera Studens non solo è falsa, ma fu qui sostituita ad una vera e genuina di Liberio, che diceva tutto il contrario di quel che dice ora la lettera Studens. Quest'ipotesi, della sostituzione d'una lettera falsa ad una vera di Liberio fu messa fuori recentemente dal ch. prof. ab. Luigi Saltet dell'Istituto cattolico di Tolosa 1. Essa è tanto semplice e naturale che fa meraviglia come non fosse mai venuta in mente ad altri prima del Saltet. ed appunto per la sua semplicità essa apparisce la più ragionevole e giusta che si possa recare per sciogliere le varie difficoltà, che venivano fuori dal contrasto evidente della nota col testo della lettera Studens. Essa inoltre ha il vantaggio che mentre ci obbliga a rigettare la lettera Studens evidentemente falsa, ci lascia ancora attribuire la nota a S. Harie, il quale parecchie altre note compose sui documenti (Fragmenta) da lui raccolti. Così si osserva un canone importantissimo di critica storica, che è di rispettare, quanto più è possibile e sino ad evidenti ragioni contrarie, l'autenticità e l'integrità dei testi.

In vero, nella nota, letta senza preoccupazione alcuna, nulla si trova che non sia degno di S. llario, supposto sempre che essa si riferisca ad una lettera di Liberio, la quale stava al luogo della presente lettera Studens, e diceva tutto l'epposto di questa. « Avvi cosa, dice egli, in questa lettera: che non sia santa, che non sia proveniente dai timor di Dio? Ma Potamio ed Epitteto, mentre godono di condannare il Papa, siccome si vele dagli atti del concilio di Rimini, non vollero attendere a quanto la lettera contiene. Che anzi

La formation de la légende des pages Libère et Félla noi Bulletin de Littérature ecclésiastique publié par l'Institut Catholique de Toulouse, n. 78 juillet-petolet 1905, piez 230.

LO STRITING, op. cit., n. 23, sospettô fosse d'an luciferiano tutta l'opera dei Fragmente, che si attribuisce communemente a S. Ilario. Ipotesi evidentemente esagerata e che non ha relazione coll'ipotesi del Saltet, il quale ricunosco S. Ilario come autore dell'opera.

1. - Quattro lottere sona falsifichzioni degli Ariani, 73 avendo il vescovo Fortunaziano di puovo mandata la lettera stessa a diversi vescovi, non ne ottenne alcun utile risultato. Ed affinchè la responsabilità di negare la comunione ad Atanasio pesasse tutta sopra costoro ed essi soli ne corressero il pericolo , vennero lettere da tutto l'Egitto e da Alessandria, le quali ammonivano che nulla si facesse di contrario al concilio di Sardica, dove Atanasio era stato assolto e gli ariani erano stati condannati. Quindi come già al papa Giulio si mandarono lettere affinche desse la sua comunione ad Atanasio , così ora furono mandate lettere a Liberio affinchè gliela continuasse, come si vedrà dai documenti che seguono ».

Qui sulla fine della nota S. Hario si appella ai documenti che vengono dopo. Ora è a sapersi che la collocazione dei documenti, quale sta nei codici antichi è confusissima e non segue punto l'ordine cronologico, poi seguito dal Coustant nella sua edizione di S. Hario, Stando a questo, che è

dusato inciso è molto oscuro: « Ut autem in negata Athanatio communione sibi potius essent onerosi, remque ommen sibi periculi focerent, dumonodo nibil Sardicensi synodo... decarperent, filteras ex Agypto... admonérout », Sapponpo che il soggetto doi verbi facerent e decerperent siono o Potamio ed Epitteto, oppure in genero i nemici di Atanasio.

\*La frase che qui a incontra parlando della preghiera fatta a fiulio de reddenda Athenasio communione in lucgo di de denda etc. è propria di S. llario, come ui vede dal commento, ch'egli fa ai decreti del concilio di Sardica (Frammento II, n. 18) dove così parla agli avversari di S. Atanesio: « Sed ignorasse vos negotits Athenasio, cuitus damnationem a vobis Valens, Urzacius, Satturnisus caigunt, ab Otsio, Maximino, Iulio redditam communionem? ».

logico pensare fosse l'ordine primitivo, subila dopo la nota suddetta viene la lettera Obsecro di Liberio a Costanzo, dove realmente egli paria dalle lettere ricevute dagli orientali e da 80 vescovi egiziani, quelle contro S. Atanasio, queste in favore l. Con ciò la nostra discussione con lo Schiktanz potrebbe dirsi chiusa, poichè ammettendo egli chè uno stesso sia l'autore della lettera Studens e l'autore delle lettere Pro deifico, Scio tos, Non doceo, ne segue, ch'essendo quella opera d'un falsario, siano opera d'un falsario anche queste.

Tuttavia a maggior conferma di quanto son venuto dicendo gioveranno ancora alcune osservazioni.

2. La prima riguarda il modo tenuto dal falsario nel comporre le quattro lettere pseudolibe riane. Il Saltet ha notato che mentre l'autore della lettera (ch'egli prova falsa) di S. Eusebio di Vercelli a Gregorio d'Elvira prese concetti e frasi da lettere genuine di S. Eusebio, il nostro Pseudoliberio avrebbe puramente e semplicemente inventate le 4 lettere, traendele tutte soltante dalla sua immaginazione. A questa osservazione del Saltet farei primieramente una riserva per l'indirizzo della lettera Studens, che mi ha tutta l'aria di essere quel medesimo, che stava nella genuina lettera di Liberio, soppressa, secondo il Saltet, da un luciferiano per sostituirvi la lettera Studens. L'indirizzo che dice: a Dilectissimis fratribus et coepiscopis nostris universis per Orientem constitutis Liberius urbis Romae epi2. Modo creuto nella compusizione delle false lettere. 15 scopus aelermana saludem » è in perfetta armonia col frasario usato dai papi di quel tempo. Lo stesso nou si può dire dell'indirizzo dell'epistola Fro Deifico: « Dilectissimis fratritus presbyteris el coepiscopis orientalibus Liberius » dove, contro tutte le coavenienze e consuetudini, sono messi i preti prima dei vescovi.

Inoltre, se è vero, come crede il Saltet, che lo Pseudoliberio non si diede tauta pena nello spogliare le lettere genuine di Liberio, quanta se n'era data lo Pseudoensebio nello spogliare il genuino Eusebio, non trascurò tuttavia lo Pseudoliberio gli scritti di Liberio, nè le circostanze delle persone e delle cose, che potevano aver relazione con lui. Egli anzi tutto cercò di compromettere insieme con Liberio due personaggi, che avevano goduta la sua fiducia, e per vario tempo s'erano. segnalati per fortezza e zelo nel combattere l'eresia ariana, cioè Vincenzo di Capua e Fortunaziano d'Aquileia. Di questo abbiamo uno splendido elogio fattogli da Liberio, nella lettera Sciebam Domine, scritta a S. Eusebio di Vercelli nel 354. · Eliam ad fratrem nostrum Fortunatianum, quem sciebam neque personas hominum vereri, et futura magis praemia cogitare, litteras erogavi; ut el ipse pro sinceritate pectoris, el pro fide, quam se svit etiam cum discrimine vitae custodisse, etiam nunc vobiscum dignaretur excubare; quem quidem scio pro sanctitate pectoris sui indubitanter et consilio suo prudentiam vestram firmare; et si ita vobis placuerit. praesentiam suam in nullo dilectioni vestrae negare >1. È vero ch'egli poi l'anno seguente a Milano mac-

<sup>4</sup> Nalla disposizione dei codici la lettera Observo sta prima della lettera Studena Questa ha ivi il a. 56. 6 quella il a. 21.

Banesto, ad an. 354, m. vim.

chiò la fama che s'era procurata, e se altre volte aveva rischiata la vita per la fede, ora per paura di perderla acconsenti a promettere insieme con tutti i vescovi occidentali di non più communicare con Atanasio. Così dice Atanasio 1, il onale con lui cita anche Vincenzo di Capua per aver commesso un atto simile mentre stava al concilio di Arles del 353, dove aveva defraudata la fiducia posta in ini da Liberio, quando l'aveva spedito colà come suo legato. Ma di Vincenzo sappiamo che si rilevò presto, come apparisce dalla sua non participazione al concilio di Rimini, per la quale gli die lode in una lettera il papa Damaso, Nulla di certo sappiamo riguardo a Fortunaziano, ma il fatto che S. Atanasio nella stessa Apologia succitata, composta nel 356, nominava lui e Vincenzo tra quei vescovi, che potevano testimoniare in suo favore sulle relazioni ch'egli aveva avute col defunto Costante, parrebbe indicare ch'eglipure assai presto riparasse l'atto di debolezza commesso a Milano nel 355. Certo il vederli accomunati, lui e Vincenzo, a Liberio in queste lettere, che io credo frutto dell'odio settario degli ariani, è per me argomento assai forte e convincente ch'egli si rimettesse tosto sul retto sentiero e non partecipasse per nulla alle mene degli ariani

Sembrani inoltre che il falsario per riuscir meglio nell'intento propostosi di far dire a Liberio tutto il contrario dei suoi veri sentimenti, si penesso dinnauzi la suddetta lettera genuina Obsecro di Liberio a Costanzo e ne imitasse alcuni concetti. Dapprima Liberio nella lettera Obsecro parla 2 - Modo consto nella composizione delle fales lettere. 77 delle lettere ricevute dagli orientali e dagli egiziani, quelle contro, queste in favore di Atanasio, e siccome Liberio scriveva nel 354 e da tutto il complesso si vede che la lettera degli orientali dovette giungare al Papa nel principio del suo pontificato, il falsario si valse di questa notizia aggiungendo la particolarità che la lettera degli orientali era stata scritta vivente ancora Giulio, e solo per la morte di lui era giunta a Liberio.

Il concetto che egli, Liberio, ha pace coi vescovi ariani si ripete in tutte le 4 lettere. Nella lettera Studens agli orientali; me cum omnibus vobis pacem habere; nella lett. Pro deifica agli stessi; me cum omnibus vobis et cum universis episcopis Orient, pacem habere. Nella lettera ad Ursacio e socii: Me autem cum omnibus vobis pacem habere: e nella lettera a Vincenzo in un supposto poseritto che si dice: manu ipsius leggesi: cum omnibus episcopis Orientalibus pacem habemus et vobiscum. Or questo pensiero è la precisa antitesi del concetto che il vero Liberio svolge in tutto il n. 4 della lettera Obsecro, dove, dopo aver detto che significant Orientales paci nostrae velle coniungi, dimostra non potervi essere pace tra lui e quelli che non accettano la dottrina cattolica.

Così pure Liberio nella lettera Obsecto protestava che di fronte alle lettere di un numero assai maggiore di vescovi egiziani in favore di Atanasio gli era parso un delitto acconsentire (cominodare consensum) ai vescovi orientali. Or bene nella lettera Studens Liberio avverte i vescovi orientali ch'egli tiene Atanasio come alieno dalla sua comunione, volendo seguire ciò che

<sup>&</sup>lt;sup>‡</sup> Apologis contra Constantium, p. 27; Minne, P. G., xv., 630.

essi gli avevano espresso nelle loro lettere: « Seculus denique litteras Caritalis restrae ». Lo stesso concetto ripete pure nella lettera Quia scio cos scrivendo che Atuassio fu separato dalla comunione della Chiesa romana secundum litleras Orientalium episcoporum.

3. Riguardo a questo passo della lettera Quia scio rivolta ni tre vescovi ariani Ursacio, Valente e Germinio, esso nel codice Pithou e nel codice dell'Arsenale, riferito dallo Schiktanz, viene così esposto: « Coonoscat itaque prudentia vestra Athanasium, ora Alexandrine episcomus fuit priusquam ad comitatum sancti imperatoris secundum litteras Orientalium episcoporum et ab ecclesiae romanae communione separatus est. sicuti teste est omne presbyterium ecclesiae romanae ». Qui esiste evidentemente una lacuna. Il Constant, seguendo certe varianti che il Sirmondo aveva tratte da un codice di Raima, detto da lui percetus, omise la parola secundum prima di litteras e mise destinarem dopo Orientalium ed esse separatum in luogo di separatus est.

Il-Barenir al contrario nella sua lezione ritenne il secundum litteras e dopo imperatoris pose pervenissem. Onde presso di lui il passo si legge in questa maniera: « priusquam ad comitalum saneti imperatoris pervenissem, secundum litteras Orientalium episcoporum, ab Ecclesiae romanae communione esse separatum.

Il Baronio dice che per la sun lezione si servi di due codici uno vaticano e l'altro vallicelliano. Parlando delle tre lettere di Liberio scrivo: « Extant ipsae, quas hic descripturi sumas, episiolae in Collectione Cresconiana; easque, habita diligenti collatione cum codice Vaticano

et eo guem habemus in nostra bibliothera hie describemus ». Qui non sono indicati tre codici. uno contenente la Collectio Cresconiana, poi uno vaticano e l'altro vallicelliano. No, quello che il-Baronio cita altrove come Collectio Cresconiana è il medesimo che qui cita come il codice vaticano. Esso ancora esiste col n. 1353 e contiene la Collectio Cresconiana, con le tre lettere di Liberio 1. Il vescovo di Bergamo Giovanni Barozzi volendo presentarlo in dono al cardinale Pietro Barbo, poi Paolo II, lo fece copiare nel 1461 da un codice di molto più antico. Nella lettera di dedica, che leggesi nel verso del primo foglio bianco dopo la copertina, il vescovo insiste molto sull'antichità del codice, ch'egli aveva fatto copiare e sulla fedeltà della copia: « Inveni in archivo Ecclesiae Pergamensis, mihi licet indigno commissae, quoddam volumen velustate pene consumptum in quo Concordia Canonum ad Liberi (n) um pontificem per Crescanium... Nampropter eius veluslatem ila a lineis corrosus erat, quod non absque difficultate poterat legi... Et quia in ipso deficient aliqua, prout circa principium iudicare poteris, alque etiam multa aliquantulum minus correcte sunt scripta, Te

fil Baronio tegliendo da caso la lettera di Liberio ad Onio, ad ann. 353, n. 19, cita questo tesso codice conse ci inceripita Comercia Canonsus col maneo 2672. È una svista. L'unico codice vaticano contenente la Concordia Canonsum à il saddetto 1353, sul qualte non vi à traccia che siavi una stato attro unniero. Il codice 2972 nell'Inventario è designato così. Summa de Secruménia concordendo excipta Theologorum cum scriptis Iuris comordendo excipta Theologorum cum scriptis Iuris cumo nici. Avendolo percorno, vidi che il contenuto corrisponde al titolo suddetto, e non ha relacione alcuna col fatti di Liberio. Mi pure scritto nel secolo XIV.

rogo ut non mihi aut transcriptori imputes, sed eidem vetusto volumini, quod, ut divi, legi non potuit ». Ed il copista anch' egli per sua parte volle fare nell'ultima pagina questa dichiarazione:

> ANNO DEL MOCCOUNT XXIIIL MENS. NOVEBR LECTOR IN HOC OPERE ERROREM SI FORTE VIDEBIR EXEMPLAR. NON QUI TRANSURIPSIT CARPERE DEBES

Accettando come sincere queste dichiarazioni. noi possiamo ritenere che il codice 1353 ci rappresenta un codice assai più antico, certo di alcuni secoli. Si può anche stabilire con quasi certezza che il codice antico qui rappresentato fu scritto nel secolo IX e sotto Giovanni VIII, che fu pana dall'872 all'882, poiche la lista dei Papi, che esiste sul principio del codice termina con Giovanni VIII e mentre a tutti gli altri Papi sono assegnati gli anni, i mest e i giorni di pontificato, tanto Giovanni VIII, come Adriano II suo antecessore (867-872), ne sono privi. Onde è ovvia la deduzione che il codice primitivo fu scritto nel primi anni del pontificato di Giovanni VIII.

Il codice vallicelliano (ora A. 5), che ha lo stesso contenuto del codice 1353 vaticano, è alquanto più antico del venusium volumen di Bergamo, copiato nel 1461. Esso fu scritto sotto Niccolò I (858-867), poichè la lista dei Papi s'arresta al suo nome: a cui, dopo la sua morte, un'altra mano con inchiostro più nero aggiunse la durata del pontificato in anni vitit, mesi vi, giorni xx.

I due codici suddetti portano del passo che stiamo esaminando una lezione quasi perfettamente identica a quella del codice Pithou, che servi all'edizione dei Frammenti di S. Ilario nel 1598 e fu copiato verso il 1400 da altro più antico, e del codice 483 dell'Arsenale di Parigi. esaminato dallo Schiktanz. La lezione del quattro codici è la seguente:

Cood. Pittion v Arsen, 489 7 Vationer

Vallicellians

namon, pul Alexantermin colonias Ros Romanias,

Cornescut itaque Cornescut proden Cornescut proden prodentia vestra Athai, tia vestra Athai, alla vestra athainasium qui Aiexandriae enidrine spincopus fuit scopus fest prinspiam spins fait, prinspiano prompuon ad consta- de constato a constituit ad constitue cancil ium eseculimperatos imperatoris accundum imperatoris accundum ris ascundum interas (interas Orientalismas Interas orientalismas (trientalium spincope- pascopurum et ab ec- episcopurum et ab ec-rum et ab societae edesiae remanne com- cieriae commun cui-Remarks communicae minnimentos rutus est, familion imparatus est. separation out; signit Signit test, sout orange accept tentils out orange teste est anne presby- parabiteritia eccleriac presbiterium e cla pa-

qui alexandricae cori.

Alla lezione di questi quattro codici sono lieto di poter aggiungere, mercè la cortesia dei miei buoni amici, i canonici Sincero e Paste, quest'altra del codice LXXVI della biblioteca del capitolo vercellese, anch'esso del sec. ix a Cognoscat prudentia vestra Athanasium qui Alexandrinae episcopus fuit, priusquam ad comitatum sancti imperatoris secundum litteras orientalium episcoporum, el ab ecclesiae romanae communione separatus est, sicuti testes est omne presbiterium. ecelesiae romanae .

Da questa trascrizione e confronto dei testisi vede giustificata la congettura del Coustant,

<sup>4</sup> SCHIKTANZ, pag. 161.

<sup>2</sup> Manen itaque. 3 in luogo di ad comitation.

che la parola pervenissem dopo ad comitatum sancti imperatoris fosse un'aggiunta del Baronio. Ma un sospetto analogo desta in me la lezione adottata dal Coustant in seguito a note o varianti lasciate dal Sirmondo († 1651) e che al Coustant furono verso il 1693 trasmesse dal Baluze, poiche tutti e cinque i codici antichi, che conosciamo, presentano una lezione lacunosa allo stesso punto, cioè dopo l'inciso ad comitation sancti imperatoris. Evidentemente ivi manca un verbo che regga tutta la proposizione. Il Baronio ha posto il verbo percenissem, esprimendo il concetto che Liberio aveva scomunicato Atanasio prima ancora del suo esiglio, ed è un concetto che si presenta molto naturale, specialmente se collegato con quanto dicono le lettere dei sentimenti di Liberio ostili ad Atanasio prima ancora del suo esiglio. Il Sirmondo al contrario ci presenta la lezione ad comitatum sancti imperatoris litteras Orientalium destinarem, lezione che (ove pure stesse nel codice di Reims e non sia un aggiustamento del Sirmondol non si potrebbe accettare, per due ragioni. Primieramente perchè di nessuna importanza sarebbe stato che il Papa spedisse a Costanzo le lettere dei vescovi orientali. A Costanzo era notissimo che i vescovi orientali domandavano la condanna di Atanasio; nè aveva bisogno di conoscere le loro lettere al Papa su questo argomento, e Liberio hen lo sapeva egli pure. Così ancora di nessuna importanza era che il Papa informasse di tale inutile (e diciamo pure ridicolo) invio i vescovi ariani Ursacio, Valente e Germinio.

Nè si dica che nella lettera genuina Obsecro riberio afferma d'aver spedito le lettere degli

orientali all'imperatore al concilio di Aries del 353. Qui si capisce la ragione di tale invio, poiché le lettere degli orientali contraddicevano quelle degli Egiziani. Quelle contenevano accuse contro Atanasio, queste le ribattevano. Era necessario che Costanzo vedesse le une e le altre.

In secondo luogo, qualunque parola si voglia supporre nel punto lacunoso, non si dovrà mai togliere (come ha fatto il Sirmondo) la parola secondum; anzitutto perche questa parola si trova in cinque codici antichi, e poi perchè il concetto che qui il Papa esprime, cioè d'aver condannato Atanasio secondo le lettere dei vescovi orientali. secundum litteras Orientalium episcoporum, è un concetto proprio dello pseudoliberio, come già he esservate sepra esaminando la lettera Studens, dove egli notifica agli orientali d'aver condannato Atanasio seguendo le loro lettere: Seculus litteras Caritatis vestrae.

Ho detto sopra che per provare la falsità della lettera Studens basta riflettere che ivi si attribuiscono a Liberio sentimenti ostili ad Atanasio fin dal principio del suo pontificato, mentre è certo che egli dal maggio del 352, in cui fu eletto, fino al momento del suo esiglio sulla fine del 355, gli fu sempre favorevole. La stessa prova di falsità si può quindi anche applicare alla lettera Pro deifico, da cui più chiaramente ancora risulterabbe che Liberio aveva sentimenti contrarii ad Atanasio fin dal principio del suo pontificate, sebbene non li manifestasse con atti esterni per paura di essere detto prevaricatore: « Ego Athanasium non defendi, sed quia susceperat illum bonae memoriae Iulius episcopus decessor meus, verebar ne forte in aliquo praecaricator indicarer ». Ed aggiunge che tenne questa infinta condotta sino a quando conobbe che gli orientali avevano giustamente condannato Atanasio. E poichè gli orientali gli davano accusa d'aver difeso Atanasio è chiaro ch'egli allude non alla prima lettera degli orientali rivolta a Giulio e ricevuta da lui, ma alla seconda rivolta a lui stesso In questa sola vi potevano essere quelle accuse, Quindi il Baronio nell'introdurre la parola pervenissem dopo imperatoris, in modo che lo Psandoliberio venisse a dire che egli prima di andare a Milano ossia prima del suo esiglio aveva condannato Atanasio, fu molto ragionevole, e fece una supposizione che pienamente si accorda col concetti che si esprimono nelle altre lettero, mentre non-così ragionevole mi pare il Sirmondo nel far dire a Liberio ch'egli aveva scomunicato Atanasio prima ancora di mandare a Costanzo le lettere dei vescovi orientali.

4. Molto ancora dovrei dire se mi fossi proposto di esaminare per singolo tutte le asserzioni a le ipotesi arbitrarie ed inverosimili a cui è costretto ricorrere lo Schiktanz per difendere la genuinità delle quattro lettere. Mi limiterò a due-

o tre punti. Mentre (a pag. 108) egli accetta che le quattro lettere si debbano attribuire ad un solo autore per la somiglianza che v'è tra esse, come vide lo Stilting, non crede che dal lato della forma esse siano tanto simili. Eppure la somiglianza è tanto visibile che sino i ciechi la vedrebbero.

La frase veramente straordinaria de nomine Athanasii per indicare o Atanasio o la sua causa. che nella lettera Studens si trova due volte, s'incontra in tutte le altre tre lettere, una nella Pro deifico (litterasque super nomine, id est de condemnatione ipsius), una nella lett. Quia scio (de nomine ipsius litteras) e due volte nella Non doceo (de contentione illa a nomine Athanasii; desuper nomine eius).

La frase me cum omnibus cobis et cum universis episcopis ecclesiae catholicae pacem hahere della lettera Studens si ripete tal quale nella lettera Pro deifico colla sola variante Orientalibus seu per universas provincias in luogo di Ecclesiae catholicae e coll'aggiunta di unanimitatem dopo pacem. La parola unanimitas che ricorre eziandio nella lettera Non doceo (epistula cestra de unanimitate nostra) si trova già nella lettera Studens (ad unanimitatem nostram). Quanto poi al latino della lettera Studens, che lo Schiktanz dice pienamente corretto 1 a differenza delle altre tre lettere, che egli con lo Stilting crede scritte da un greco poco pratico della lingua di Cicerone, basta osservare le frasi seguenti: litteras factas ad nomen Julii, per lettera spedita a Giulio: ad Athanasium direxi ut ad urbem Romam venisset; in his litteris conlinebatur quod ; la frase sospesa seculus denique litteras caritatis vestrae seguita da sciatis etc., e l'altra frase litteris quas ad unanimitatem nostram dedi-Se lo Schiktanz giudica molto corrette simili frasi, bisognerà dire che in fatto di latino egli è di assai facile contentatura.

Ma se pel latino si può concedere ch'egli abbia un gusto meno raffinato, non si può assolutamente essere d'accordo con lui là dove egli tanto si sforza di ribattere le censure mosse contro quelle lettere,

<sup>1 &</sup>amp; leder ist in einer ganz harrekten Latinitat abgefactt w: pag. 108.

che a lui non paiono per niente in opposizione col carattere di Liberio, nè coi suoi atti precedenti di fortezza, nè indegne del suo grado, o contenenti qualsiasi sconvenienza,

Chi da un lato consideri i generosi sentimenti mostrati da Liberio nelle sue lettere del 354 a Costanzo, e ad Osio, e poi ancora nella lettera scritta ai vescovi esuli nel 355, e nei suoi discorsi all'eunuco Eusebio ed all'imperatore, e la pena dell'esiglio a cui volentieri si sottomise, e dall'altro ricordi chi erano quei personaggi a cui egli scrive, quei due ardenti capi della setta ariana Ursacio e Valente autori di tutta la persecuzione contro la Chiesa cattolica, veri scellerati che non ebbero ribrezzo di cacciar dalle loro sedi i vescovi più virtuosi e santi per sostituirli con persone abbiettissime, un Epitteto che S. Atanasio diceva capace e pronto ad ogni delitto e che a Roma aveva creato l'antipapa Felice, un Aussenzio usurpatore della sede vescovile di Milano, un Demofilo, che sobben vescovo acconsentiva ad essere carceriere del Papa, chi potrà mai persuadersi che un Liberio scrivesse a costoro quelle lettere, così abbiette e vili? Chi potrà supporre che Liberio, se non forse voglia dirsi che il dolore dell'esiglio gli togliesse il senno, potesse scrivere a quei due carnefici dei cattolici e suoi. Ursacio e Valente: Quia scio cos filios pacis ssse, diligere etiam concordiam et unanimitatem ecclesiae catholicae? E raccomandarsi a loro affinchè diano la pace alla Chiesa Romana? Chi non sente la sconvenienza di un simile linguaggio nella bocca di un Liberio, nella bocca di un Papa che fino allora si era dichiarato campione della causa catiolica e difensore di Atanasio in una

4 - Alire proce della falsificazione e circastanze. 87 maniera al tutto eroica, non merita che si perda il tempo a discutere con lui. Tanto più che Liberio aveva un mezzo molto più facile di ottenere dall'imperatore e la liberazione dall'esiglio e quant'altro volesse, senza troppo compromettere la sua dignità, ed era di scrivere all'imperatore e di intendecsela direttamente con lui.

In ultimo lo Schiktanz, essendosi come circondata, corazzata la mente di tutto ciò che soltanto poteva in qualche modo provare la genuinità delle lettere, tenendo da sè lontane le prove che la combattono, si illude al punto di credere o di far credere che le persone, cui il papa scrisse le tre prime sue lettere (Studens, Pro deifico. e Quia scio) siano quei medesimi semiariani, che nel 358 a Sirmio composero la così detta terza formola, che Sozomeno dice sottoscritta da Liberlo. È questa una vera allucinazione, lontanissima, come ognun vede, dalla verità. Le persone a cui scrisse Liberio furono quei vescovi orientali che perseguitarono Atanasio, e che lo volevano condannato e scomunicato, cioè i vescovi ariani, e di più Ursacio, Valente e Germinio, ariani anch'essi e i primi due capi in Occidente e promotori della setta. Quindi se potrebbe Liberio scusarsi da una colpa contro la fede, qualora si accettasse tutto il racconto di Sozomeno, non potrebbe assolutamente più scusarsi da tal colpa, se si accettano come genuine le false lettere, poichè era certamente colpa contro la fede communicare con notoril eretici e dichiararsi solidale con loro di sentimenti e di comunione.

Non v'è pertanto ragione alcuna di allontanarci dalla comune opinione degli scrittori cattolici, che dopo l'Hefele concordemente rigettano

Quanto al tempo della falsificazione non potendo essere d'accordo con lo Schiktanz che le lettere siano di Liberio, mi accesto a lui almeno in questo, che le credo contemporanee di questo Papa. Esse hanno lo scopo evidente di far credere che Liberio aveva condannato Atanasio ed accettato di comunicare con gli ariani. Ora tale scopo fu proprio degli sriani appunto nel tempo in cui Liberio fu da Costanzo chiamato a Sirmio e poi rimandato a Roma. Volevano gli ariani far credere che la liberazione del Papa era un effetto della sua adesione ai desideri dell'imperatore, come l'anno innanzi, 357, avevano fatto coincidere la liberazione di Osio con quel qualsiasi atto di debolezza ch'egli commise. E come di Osio sparsoro lettere e formole, che certo egli non scrisse mai, così fecero rispetto a Liberio, componendo le quattro lettere false, che giunsero fino a not.

Già sopra accennai come il falsario facesse dire a Liberio tutto il contrario dei veri sentimenti da lui manifestati nelle sue lettere genuine-Non vi è dubbio adunque che il falsario era del partito più opposto a Liberio, di quello che l'i nveva fatto esigliare, cioè degli ariani. I Andare più in

<sup>1</sup> Ibid., png. 34-39. Quanto alla capacità di fingere questa lattera gli ariani l'ebbero coriamente, come si prova da altre lorci indubitato falsificazioni. Nel concilio di Sardica (343-344) i PP., nel loro decreto in forma di Encicica a totte la chiese, asserirono che e lectus son litterne a Theogenito faline adversus athomasium et Marcina si Micsex, P. L., X, in Op. Hist. S. Hinami p. 634, n. 3. Sulla fine poi del detto decreto ricordano tutte le catitive opere degli Ariani, e tra esse anche le lettre fabilitatis:

là nelle ricerche sarebbe forse temerario. Tuttavia non voglio tacere un raffronte, che potrebbe forse metteroi sulle orme per scoprire la persona del falsario.

Ho notato sopra la ripetizione nelle quattro lettere della frase strana de nomine Athanasii per indicare o la causa di Atanasio o la sua persona. Ora la stessa frase si trova due volte nella lettera, d'altronde assai breve, che Ursacio e Valente scrissero al papa Giulio per ritrattare quanto avevano fatto e detto contro S. Atanasio: « Quoniam constal nos antehac multa gravia de nomine Athanasii episcopi litteris nostris instinuasse », e più sotto: « omnia quae ad nostras aures percenerunt de nomine antedicti ». In fine della lettera, stando al testo di S. Hario si legge: El manu Ursacii: Ego Ursacius huic professioni nostrae subscripsi. Onde parrebbe

 Quia ergo non oportuit conticescere nec inulta retineres fatigiates, vincula, homicidia, pugans, fatans epictolas, verperationes, unadatones virginium, aculta, eserviones ecclestarum, incendia, translationes de ecclesia ad maiores etc.;

S. Atamasio poi racconta che per comprometterlo presso l'imperatore finsero una lettera sua a Costanzo, in uni egli gli domandava di venire in Italia presso di lui, per espergli le suo ragioni. Costanzo, credendo autontica la lettera, gli mandò ordine di venire. Egli non venos, punché si secorse che l'ordine dell'imperatore fondavasi sopra una falsa domanda; e di cio gli ariani gli fecero una colpa, quasi ogli non volesse obbadre all'imperatore; Apolor, et Coestoni, in 191 Mioszi, P. G., Xiv, 619. Tutta la storia degli ariani sta a provare com essi non rifuggiusero da ogni sorta di fallacie per ingannace i cattolici. Così si sa che, per rappresentare i loro decreti come emanati nel concilio cattolico di Nicea (in Axia), h composero in un concilio radunato e bella posta a Nice (in Europa).

che la lettera fosse scritta dalla mano di Valente e da lui composta e solo sottoscritta da Ursacio. L'espressione adunque de nomine sarobbe stata propria di Valente.

Un altro indizio lo vedrei nell'insistenza con cui per due volte il falsario rappresenta Fortunaziano d'Aquileia come complice con Liberio nell'adesione all'arianesimo. Ora è a sapersi che Fortunaziano era considerato da Valente come suo emulo personale, potchè essendosi resa vacante verso il 343 la sede d'Aquileia. Valente desidereso il 343 la sede d'Aquileia. Valente desidereso il passare dal suo vescovato di Mursa aquilla sede più illustre, si recò colà, dove trovando che già era stato eletto Fortunaziano, vi eccitò una tale sollevazione, che nel disordine un vescovo, di nome Viatore, ne rimase tanto malconcio da morirne tre giorni dopo. Così attestano i PP, del concilio di Sardica nella lettera che scrissero al papa Giulio!

Quanto all'introduzione nell'opera di Ilario delle quattro lettere pseudoliberiane , è possibile

\* « Quod autem de impir et de imperità adolescentions Uracio et Valente statutum sit, accipe, beatissima frater. Quia manifestim arat hos non cessare odulterinze doctrimae lethacia semina sparyare, et quod Valens rellette occlesia accelesion cliam invendere collissel, et es tempore, qui estitimente commonte, unus ex fratibus nostris, qui fugere non potiait, Viator obrutus et conculcatus in collem Aquilejousium civilite die territa defecticusa utique mortis fuit Valens, qui retrubrival, qui aslicitarit > S. Hilanuus, Fragment II. n. 12. Pol tompo di quisto tentativo, vedi Tillemont, Monoices, vi, 304 Les Ariens, art., v.

2 Chi riconosce come false le lettere deve crederi aduna interpolazione. Essa si dimostra pure, come già avvea cosservato lo Stilting, dal proposito che ebbe S. Hario nel suo Opus historicum di combattere Ursacio e Valenta. che con essa abbia relazione un racconto che trovasi presso Rufino. Narra questi che S. Ilario aveva
scritto un libro per istrazione di quei vescori, i
quali a Rimini avevano celuto alla perfidia ariana,
e che essendo il libro caduto in mano dei suoi
nemici per un'occasione qualsiasi non ben nota
a Rufino, costoro lo corruppero e guastarono.
Avvenne poi che trovandosi llario in un concilio
di vescovi, i suoi nemici cominciarono ad accusarlo, fondandosi sopra ciò che essi avevano guastato nel suo libro. Egli che nulla sapeva del
guasto, fece appello per lo appunto al libro e lo
mandò a pigliare, ma aperto che l'ebbe, si trovò
che il libro stava contro di lui; onde il concilio
dei vescovi lo scomunicò e lo obbligò a partire.

Qui osserva primieramente lo Schiktauz che il libro d'Ilario, fatto, come dice Rufino, ad emendationem corum qui Ariminensi perfidiae subscripserant non può essere che il così detto Opushistoricum, perchè S. Gerolamo che contradice il suddetto raccouto di Rufino non oppone nulla a quanto egii dice del libro di S. Ilario. Esso è pure il medesimo che S. Gerolamo descrisse col titolo diber adversus Valentem et Ursacium historiam Ariminensis et Seleuciae sunodi continens » 1.

Pescia esaminando le censure fatte da S. Gerolanio alla narrazione di Rufino ed in particolare quella che non si aveva contezza d'un concilio in cui llario fosse stato scomunicato, osservail medesimo Schikhanz che, sebbene il racconto

Se S. Hario avesso craduto vere le 4 lettere e le avessa riferite nel suo libro, auxiché combattere Ursacio e Valente, veniva piuttosto a dare ragione ad essi, dimostrando che avevano il Papa dalla loro.

1 SCHIETANE, op. cit., pag. 123, 124.

rufiniano con tutte le sue circostauze sia certamente romanzesco, può avere un fondo di vero. Il fatto analogo può essere succeduto in occasione della disputa avuta da S. Ilario nel 364 con l'ariano Aussenzio, vescovo usurpatore di Milano, alla quale furono presenti dieci vescovi, disputa in cui si sa che Aussenzio seppe così ben destreggiarsi che Ilario ricevetto ordine dall'imperatore di abbandonare Milano.

L'attribuzione dei Fragmento a S. Ilario, e la loro identificazione col liber adversis Valentem et Ursacium sono provate con argementi, che, a mio credere, tolgono ogn) dubbio dal chiarissimo benedittino Dom Andrea Wilmart in un erudito articolo della Revue Bénédictine, col titolo L'Ad Constantium liber primus de S. Hilaire de Poitiers et les Evagments historiques, (fanc. di laglio 1907) di cui, grazie alla generosità e benevolenza dei chiarissimi autore dell'articolo e direttore della Rivista, patei vedere le bozze. Sono lieto di trovarmi pienamente d'accordo col Wilmart sulla falsità delle quattro lettere pseudoliberiane; ibid., pag. 268. Nel mondo degli eruditi carà certo accolta con planso la geniale scoperta di Dom Wilmart, che trovò nell'Ad Constantium liber primus ment'altre che uno dei Freementa dell'onus historicum di S. Harlo, vale a dire la lettera scritta dal concilio di Sardica all'imperatore Costanzo (Benignifica natura tua) per dargli notizia delle suo deliberazioni, seguita da una della solite giosse di S. Hario (fasc. di aprile 1907, p. 149 e seg.

Noterò ascora che il P. Feder S. I., aveudo confrontato il codice 483 dell'Arsenale col codice parigino 1700 (apografo del Piteano), il trovò ambedos perfettamente cantomi. Vedi Historisches labrituch del 1906, fasca IV, pagi 251. Ivi il Feder prometto una nuova edizione diri tica dei Frammenti. Essa giungerà certo gratissima agli stationi, apecialmento so egli colle sue riproduca altresi le note di Dom Coustaut.

## CAPO VI. I testi di S. Atanasio e S. Girolamo.

Ragioni contro la genuinità di un testo di S. Atanasio.
 — 2. Le ragioni, che si adducono in favore, sono congetturali. — 3. Il testo fore è genuino nella sostanza, ma guasto per soppressione o mutamento di qualche parola. — 4. Ragioni contro la genuinità di due testi di S. Gerolamo. — 5. Confronto del passo della oronaca col Libellus promese e con la cronana di S. Prospero. — 6. Porso S. Garolamo seriese il passo, poi lo soppresses.

1. Due testi di S. Atanasio e due di S. Gerolamo si soglitono addurre contro Liberio per provare la sua debolezza e la sua caduta; ma, per ciò che spetta a S. Atanasio, dei due testi, un solo veramente avrebbe qualche forza. Nell' Apotogia contra Arianos S. Atanasio dice semplicemente che se Liberio non rimase nell'esiglio sino alla fine, ciò non toglie che l'averlo sofferto per due anni non sia una prova ch'egli credava lui innocente: « nam etsi excilii aerumnas ad finem usque non toleraneri, attamen quod confatam in nos conspirationem probe nosset, biennio in exilii lago est commonates».

Da queste parole nulla si può ricavare contro Liberio, essendo un fatto certo ch'egli non morì in esiglio, ma vi rimase due anni e mezzo soltanto.

Più importante e decisivo sarebbe l'altro passo, nell'Historia Arianorum, dove si dice che Liberio rufiniano con tutte le sue circostauze sia certamente romanzesco, può avere un fondo di vero. Il fatto analogo può essere succeduto in occasione della disputa avuta da S. Ilario nel 364 con l'ariano Aussenzio, vescovo usurpatore di Milano, alla quale furono presenti dieci vescovi, disputa in cui si sa che Aussenzio seppe così ben destreggiarsi che Ilario ricevetto ordine dall'imperatore di abbandonare Milano.

L'attribuzione dei Fragmento a S. Ilario, e la loro identificazione col liber adversis Valentem et Ursacium sono provate con argementi, che, a mio credere, tolgono ogn) dubbio dal chiarissimo benedittino Dom Andrea Wilmart in un erudito articolo della Revue Bénédictine, col titolo L'Ad Constantium liber primus de S. Hilaire de Poitiers et les Evagments historiques, (fanc. di laglio 1907) di cui, grazie alla generosità e benevolenza dei chiarissimi autore dell'articolo e direttore della Rivista, patei vedere le bozze. Sono lieto di trovarmi pienamente d'accordo col Wilmart sulla falsità delle quattro lettere pseudoliberiane; ibid., pag. 268. Nel mondo degli eruditi carà certo accolta con planso la geniale scoperta di Dom Wilmart, che trovò nell'Ad Constantium liber primus ment'altre che uno dei Freementa dell'onus historicum di S. Harlo, vale a dire la lettera scritta dal concilio di Sardica all'imperatore Costanzo (Benignifica natura tua) per dargli notizia delle suo deliberazioni, seguita da una della solite giosse di S. Hario (fasc. di aprile 1907, p. 149 e seg.

Noterò ascora che il P. Feder S. I., aveudo confrontato il codice 483 dell'Arsenale col codice parigino 1700 (apografo del Piteano), il trovò ambedos perfettamente cantomi. Vedi Historisches labrituch del 1906, fasca IV, pagi 251. Ivi il Feder prometto una nuova edizione diri tica dei Frammenti. Essa giungerà certo gratissima agli stationi, apecialmento so egli colle sue riproduca altresi le note di Dom Coustaut.

## CAPO VI. I testi di S. Atanasio e S. Girolamo.

Ragioni contro la genuinità di un testo di S. Atanasio.
 — 2. Le ragioni, che si adducono in favore, sono congetturali. — 3. Il testo fore è genuino nella sostanza, ma guasto per soppressione o mutamento di qualche parola. — 4. Ragioni contro la genuinità di due testi di S. Gerolamo. — 5. Confronto del passo della oronaca col Libellus promese e con la cronana di S. Prospero. — 6. Porso S. Garolamo seriese il passo, poi lo soppresses.

1. Due testi di S. Atanasio e due di S. Gerolamo si soglitono addurre contro Liberio per provare la sua debolezza e la sua caduta; ma, per ciò che spetta a S. Atanasio, dei due testi, un solo veramente avrebbe qualche forza. Nell' Apotogia contra Arianos S. Atanasio dice semplicemente che se Liberio non rimase nell'esiglio sino alla fine, ciò non toglie che l'averlo sofferto per due anni non sia una prova ch'egli credava lui innocente: « nam etsi excilii aerumnas ad finem usque non toleraneri, attamen quod confatam in nos conspirationem probe nosset, biennio in exilii lago est commonates».

Da queste parole nulla si può ricavare contro Liberio, essendo un fatto certo ch'egli non morì in esiglio, ma vi rimase due anni e mezzo soltanto.

Più importante e decisivo sarebbe l'altro passo, nell'Historia Arianorum, dove si dice che Liberio Ma si deve osservare: 1.º che l' Apologia contra Arianos su scritta nel 350 o 351, e l'Historia Arianorum prima del maggio 357. mentre la pretesa caduta di Liberio accadde nel 358. Essendo certo pertanto che i due testi si trovano in opere scritte prima del fatto ch'esse narrano, bisognerà dire per sorza ch'essi siano due testi aggiunti. Solo cimane a vedere da chi siano stati aggiunti.

Alcuni, tra cui l'Hefele, pensano che siano aggiunte fatte dallo stesso S. Atanasio; ma le ragioni da lui addotte non son tali da convincere che non poterono essere introdotte da altri.

Esaminiamole brevemente. Egli parla prima dell'Historia Arianorum ad monachos e dice: «Atanasio scrisse questa storia prima della caduta di Liberio, e la mandò ai monaci per cui l'aveva scritta. Ma in segulto domandò ed ottenne che i monaci gliela restituissero », (e qui cita la lettera di dedica che precede la Historia). Poi si sa che avendola ricuperata dai monaci. La mandò a Serapione vescovo di Tmui, unendola insieme ad una relazione sulla morte di Ario. Ora dice l'Hefele, «tra la composizione dell'Historia Arianorum e il suo invio a Serapione, vi fu un lasso di tempo, nel quale avvenne l'incidente di Liberio, che determinò Atanasio a fare quell' aggiunta ».

Ma chi ci assicura che il lasso di tempo tra l'invio ai monaci dell'*Historia Arianorum* prima del maggio o giugno del 357 sia stato maggiore di un anno e che S. Atanasio scrivessa sua lettera a Seranione dopo la pretesa caduta 1.-Rogioni contre la genuinità di un testo di S. Aton. 95 di Liberio, avvenuta nel maggio o giugno del 358 e non prima è Dentro un anno y era tutto

358 e non prima? Dentro un anno v'era tutto il tempo perchè S. Atanasio mandasse ai monaci la sua *Historia*, i monaci gliela restituissero, ed egli potesse mandarla di nuovo a Serapione.

La lettera a Serapione non porta data, e quella che si può ricavare dal tempo in cui Serapione fu rescovo, tra il 343 ed il 369, secondo il Tillemont <sup>1</sup>, o da qualche passo della lettera, non ci obbliga affatto a metterne la composizione dopo il maggio del 358.

L'unico passe della lettera, che possa fornire un indizio cronologico, è dove l'autore parla della persecuzione, che in quel tempo Costanzo moveva contro i vescovi cattolici. Ora, siccome la persecuzione contro i vescovi cominciata nel 353 col concilio d'Arles, infierà non meno prima che dopo il 358, e fino al 361, quindi è chiaro che la lettera a Sarapione può essere stata scritta auche nel 357, o al principio del 358, ossis prima del maggio di quest'anno, in cui si suppone avvenuta la caduta di Liberio.

2. Quauto all'Apologia, l'Hefele si riferisce del tutto alla dissertazione del Papebrochio su S. Atanasio nel vol. I di maggio degli Acta Sanctorum. Quivi il Papebrochio pretende, à vero, che i passi dell'Apologia e dell'Historia siano stati aggiunti dallo stesso S. Anastasio, poco prima delle sue

Mémoires etc. viii, jug. 144-145.
Dops aver dette che il Signore con la morte di Ario provè che condamava la son eresia, S. Atanasio chei prosegue: « Propolamque fecil, licet etimumon imperator Contantius illus pratta Episcopi vim inferat, esse

nthilominus cam et a communione Ecclesiae segrégatum, et a caelo alienam ». Miare, P. G., xxv, 690.

lettere a Serapione (anteriori certamente alla morie di Costanzo nel 361), ma le ragioni che adduce non vanno più in là delle congetture.

Anzi, siccome egli sostiene che la presente Historia Arian. e l'Apologia non sono che dus delle tre parti, in cui S. Atanasio divise la sua opera storica i ci fornisce con ciò un argomenta nuovo per dedurne che o il passo dell'Apologia o il passo dell'Historia non siano di S. Atanasio, non sembrando verosimile che questi desse due volte la stessa notizia nella stessa opera, una rolta cicè nella 2ª parte, l'Historia, e una nella 3º. l'Apologia.

Riguardo all'argomento che il Papebrochio volle trarre dall'analogia di aggiunte simili, che si riscontrano nel libro de Synodia, il quale sebene composto nel 359 tra il settembre e il dicembre, pure contiene (nei numeri 30 e 31) notizie di fatti avvenuti nel 360 e 361, siffatto argomento si potrebbe facilmente eludere, negando che anche queste aggiunte siano di mano di S. Atanasio.

Certo il fatto che volendo aggiungere alla fina del libro suddetto de Synodis, (al. n. 55) una lettera di Costanzo, scrittà bensì in qual medesimo anno 359, ma di cui egli ebbe cognizione depe composto il libro, S. Atamasio avverti i lettori

Delle tre parti, la la dogmatica, sarebbero le IV Orationes contro Arionos. In 24 l'Historic e la 32 l'Ajacloga-Questa fu detts da S. Atanasio Syllage, perché racolta di documenti spettanti alla cansa ariana, e così la devrammo dire anche noi. Mi pare che le ragioni date dal Papetrochio per la sua opinione non siano state conveniontemente apprezzate dai Maurini, editori della opere atanasino. dell'aggiunta i, darebbe quasi diritto a pensare, che dove S. Atanasio non avverte delle aggiunte, queste non siano sue.

Inoltre sembra più naturale che S. Atanasio, se voleva aggiungere qualche cosa ai suoi scritti precedenti, ponesse queste aggiunte, come fece qui nell'opera de Synodis, alla fine dei suoi scritti, annichè nel corso dell'onera.

Sotto questo riguardo, se volessi anch'io abbandonarmi alle congetture, crederei più naturale essere di S. Atanasio le aggiunte riguardanti Liberio ed Osio, che stanno nell'Apologia, perchè sono alla fine di esse, anzichè le aggiunte all'Historia Arianorum, dove i passi relativi a Liberio e ad Osio, sono nel mezzo dell'opera, al n. 41.

Altri indizi furono portati da vari scrittori per dedurno che i passi, di cui parliamo, sono interpolati. Li riferisco, senza darvi troppa importanza, ne pro ne contro, poiche, per quanto si dica, allo stato presente delle mostre cognizioni, noi non potremo mai su questo punto uscire dai limiti di congetture più o meno probabili.

Qualcuno ha voluto vedere un'aperta contraddizione tra il passo relativo a Liberio del n. 80 dell'Apologia (qualora questo passo s'intenda nel senso più sfavorevole a Liberio, cioè che non durò in esiglio per sua colpa) e il passo relativo al medesimo Papa e ad Osio, che sta nel numero seguente dove Atanasio adduce a testimoni tella propria innocenza Liberio, Osio, e loro colle-

<sup>1 «</sup> Postquam de Synodis scriptissem, comperi impliasimon Constantium ad opticopos Arimini versantes optistalum scriptisse, operanque dedi ut exempla a germanis fratribus acciperem, ad ouque mitterem, etc.

ghi, i quali soffrirono piuttosto ogni estremită, anziche condannare lui, Atanasio: « extrema pali voluerunt, quam aut veritatem, aut iudicium nostri gratia datum prodere; idque ex bono et sancto consilio egerunt; mala enim quae isti perpessi sunt, quam vim alii quoque episcopi pertulerint, indicant ..

Al Corgne parve pure di vedere una contraddizione tra quanto S. Atanasio afferma di Osio nell'Apologia (al n. 89) e quanto dice di lui nell' Historia (al n. 45). Nell'Apologia l'autore, che nei n. 89 e 90 paria sempre della condanna di Atanasio, affermando che Osio cedette, sebbene per breve tempo, sembra dire ch'egli cedette acconsentendo alla condanna di Atanasio t. Questo senso apparisce più evidente ancora da quanto ivi si soggiunge scusando Osio, che egli non fece quel suo atto (di condanna) quod reos nos existimarel, ma unicamente perchè costretto dalla forza. Al contrario nell' Historia esclude con termini espressi, che Osio condannasse Atanasio; « Tantam entim seni vim intulit, tamdiuque illum detinuit, ut malis oppressus, vix tandem cum Valente et Ursacio communicarel, neque tamen subscriberet contra Athanasium > 1

Qui la contraddizione parve al Corgue evidente. Ma non potendosi supporre che S. Atanasio si contraddicesse in tal modo sopra un punto di storia, nel quale egli aveva tanto interesse. bisogna per forza conchiudere, che o nell'Apologia o nell'Historia entrasse la mano di un interpolatore estraneo. Che se si ammette la mano tenuta nel periodo dell'Historia Ariana: Porro Liberius exterris, ed il modo energico e ingegnoso con cui il vero o supposto Atanasio ne trae partito per la sua causa. Questo ragionamento porta veramente l'impronta della mente di S. Atanasio, e della sua valentia dialettica, nè si può pensare ad un interpolatore, il quale, nel caso presente, dovrebbe essere stato un nemico di Liberio, e quindi un ariano; ma un ariano di genere particolare, poiché avrebbe rigorosamente ragionato a

proprio/danno.

D'altra parte, oltre la convinzione che hodella piena innocenza di Liberio, qualche altro motivo mi ritiene dal credere che il periodo suddetto esprima un'affermazione genuina di S. Atanasio. Per es. non mi pare che dopo la cacciata o fuga di S. Atanasio da Alessandria nel febbraio del 356 e la sostituzione in suo luogo dell'ariano Giorgio, che avvenne poco dopo, gli ariani e Costanzo si preoccupassero ancora grandemente della condanna di Atanasio. Dopo che lo videro scomparso da Alessandria ed un altro sostituito in suo luogo, la condanna di Atanasio passò in seconda linea; essi mirarono allora ad ottonere l'adesione ad una formola di fede ariana. Quindi se Liberio nel 358 a Sirmio fece qualche atto di debolezza, fu quello tutt'al più, che apparirebbe dal racconto di Sozomeno, d'aver sottoscritta una formola semiariana, ma non già la condanna di Atanasio, della quale si parla in tutto il numero 41 dell'Historia arianorum, e quindi anche nel periodo suddetto.

Perciò io penserei: 1.º che S. Atanasio originariamente possa aver scritto di Liberio qualche cosa di simile al periodo Porro Liberius extorris

Migne P. G., xxv. pag. 410. Vedi il testo infra

<sup>2</sup> Ibid., pag. 750.

3. Il sacerdote romano prof. Alessandro Cinti. nel compendio di storia ecclesiastica, che la morte gl'impedi di proseguire, pure mostrandosi convinto che Liberio nulla di men decoroso per la sua dignità abbia scritto e fatto, pensa tuttavia che niun argomento finora si sia addotto, capace di dimostrare che i detti passi non sono di Ata-

Egli grede che essendo giunta a S. Atanasio verso la metà dell'anno 358 la notizia che Osio a Liberio avevano ceduto, sotto la pressione delle minacce e dei mali trattamenti, cercasse di volgere a suo vantaggio queste cadute, poichè (così afferma S. Atanasio) il giudizio dato da chi sta sotto la pressione della paura e dei tormenti, contrario al giudizio dato da costui quando era libero di sè, anzichè giudizio di chi soffre i tormenti, deve dirsi giudizio dei tormentatori, « Nam quae tormentorum vi praeter priorem sententiam eliciuntur, ea non reformidantium, sed vexantium sunt placita ». Quanto poi al silenzio, che Socrate, Sozomeno e Teodoreto serbarono sopra l'affermazione di Atanasio riguardo a Liberio, sebbene essi conoscessero le due opere di S. Atanasio e sa ne servissero nelle loro storie, il Cinti lo spiega col fatto che Socrate e Teodoreto non credettero ad alcuna caduta di Liberio, e Sozomeno credette solo all'accettazione per parte di Liberio della formola semiariana, propostagli a Sirmio da Basilio di Ancira.

Confesso che a me pure fa grande impressione il ragionamento che segue la notizia con-

tenuta nel periodo dell'Historia Ariana: Porro Liberius extervis, ed il modo energico e ingegnoso con cui il vero o supposto Atanasio ne trae partito per la sua causa. Questo ragionamento porta veramente l'impronta della mente di S. Atanasio, e della sua valentia dialettica, nè si può pensare ad un interpolatore, il quale, nel caso presente, dovrebbe essere stato un nemico di Liberio, e quindi un ariano; ma un ariano di genere particolare, poichè avrebbe rigorosamente ragionato a

proprio danno.

D'altra parte, oltre la convinzione che hodella piena innocenza di Liberio, qualche altro motivo mi ritiene dal credere che il periodo suddetto esprima un'affermazione genuina di S. Atanasio. Per es. non mi pare che dopo la cacciata o fuga di S. Atanasio da Alessandria nel febbraio del 356 e la sostituzione in suo luogo dell'ariano Giorgio, che avvenne poco dopo, gli ariani e Costanzo si preoccupassero ancora grandemente della condanna di Atanasio. Dopo che lo videro scomparso da Alessandria ed un altro sostituito in suo luogo, la condanna di Atanasio passò in seconda linea; essi mirarono allora ad ottenere l'adesione ad una formola di fede ariana, Quindi se Liberio nel 358 a Sirmio fece qualche atto di debolezza, fu quello tutt'al più, che apparirebbe dal racconto di Sozomeno, d'aver sottoscritta una formola semiariana, ma non giá la condanna di Atanasio, della quale si parla in tutto il numero 41 dell'Historia arianorum, e quindi anche nel periodo suddetto.

Perciò io penserei; I. che S. Atanasio originariamente possa aver scritto di Liberio qualche cosa di simile al periodo Porro Liberius extorris

<sup>1</sup> Canta, Historia Critica Ecclesiae outholicae, Roma, Typ. Tiberina, 1890, vol. n. fasc. 2, pag. 167-168.

4. - Ragioni contro la genumita di due testi... 103 exilium ob fidem truso, omnes clerici iuraverunt, ut nullum alium susciperent. Verum cum Felix fuissel ab Arianis in sacerdolium substitutus, plurimi peieraverunt, et post annum cum Felice eiecti sunt: quia Liberius, taedio victus exilii. et in haereticam pravilalem subscribens, Romam quasi victor intraverat.

L'altro passo si trova nel libro de Viris illustribus scritto da S. Gerolamo circa l'anno 392. Ivi il santo Dottore, nella biografia di Fortunaziano vescovo di Aquileia, afferma che questi fece cadere Liberio nell'eresia, mentre Liberio andava. in esiglio. Ecco l'intera biografia, quale si trova al capo 97: « Fortunalianus, natione Afer, Aquileiensis eniscopus, imperante Constantio, in Evangelia, titulis ordinatis, brevi et rustico sermone scripsil commentarios: et in hoc habetur detestabilis, quod Liberium Romanae urbis episcopum pro fide ad exilium pergentem primus solicitavit ac fregit et ad subscriptionem haereseos compulit ».

Ma i testi di S. Gerolamo sono sinceri? Le ragioni di dubitarne sono tanto forti che si ha ogni diritto di attenerci alla negativa, almeno sino a prova contraria.

In effetto: dapprima S. Cirolamo si contraddirebbe, poiche mentre nella cronaca afferma che Liberio sottoscrisse dopo l'esiglio, taedio victus exilii, nel De viris afferma che sottoscrisse mentre andava all'esiglio, pro fide ad saulium pergentem.

2.º S. Girolamo avrebbe detto una prima falsità, cioè che Liberio sottoscrisse una formola eretica, ad subscriptionem haereseos, in haereticam pravilatem subscribens, mentre, dato pure

e averlo scritto, come pensò il Cinti, nel 358. conformemente alle voci sparse dagli ariani dono il colloquio di Liberio con Costanzo a Sirmio nel maggio o giugno di quell'anno 358 1: 2," che nel periodo stesso non solo S. Atanasio esprimessa un'obbiezione altrui (come si può credere del resto anche col testo, quale ora l'abbiamo) ma indicasse altresi con qualche parola, ora scomparsa, per es. aiunt, dicunt e simili, che quella non era affermazione sua, ma di altri

Laonde penserei che il periodo Porro Liberius extorris, anzichè interpolato, debba forse considerarsi come guasto, o colla soppressione o col cambiamento di qualche parola.

Intanto però non essendo certo che il periodo suddetto sia di S. Atanasio, niun argomento sicuro può trarsene contro Liberio.

4. Oltre S. Atanasio, si adduce contro Liberio S. Girolamo, il quale in due sue opere attesterebbe che Liberio sottoscrisse non già soltanto la condanna di S. Atanasio, il che sarebbe stato minor male, ma l'eresia ariana; in haereticam pravitatem subscribens; ad subscriptionem hagresens.

Riporto qui i due passi. Il primo si trova nella Cronaca scritta da S. Gerolamo verso l'anno 380, mentre stava a Costantinopoli, pocoprima di venire a Roma pel concilio che vi si tenne nel 382. Esso sta all'anno 352 di Cristo, nell'olimpiade 282, n. 12 e dice: « Liberius XXXIV Romanae Ecclesiae ordinatur episcopus, quo in

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Non credo però che S. Atanasio dipenda dalle false letture liberiane. Da esse non avrebbe certo ricavato che Liberia sottoscrivesse minis mortis perterritus. Poi, forne osse furono coniate qualche tempo dopo il 358.

che a Sirmio nel 358 abbia sottoscritta la formula presentatagli da Basilio. Eustazio ed Eleusio, questa non era punto eretica, ma solo vi si

taceva la parola homousios.

3.º Una seconda falsità avrebbe detto S. Garolamo, affermando nel De Viris che Liberio sotto-scrisse l'eresa. altorche andava in esiglio, essendo certo che egli sofferse l'esiglio da cattolico e senza codere in nulla a Costanzo almeno per due anni, come ho, narrato sopra.

4º Una terza falsità come ivi pure ho detto, sta nell'attribuire a Fortunaziano d'Aquileia la colpa d'aver incitato Liberio a sottoscrivere

l'eresia.

5. Erroneo sarebbe pure che Felice fosse cacciato dopo un anno dall'esilio di Liberio, se il post annum cum Felice eiecti sunt si lega (come grammaticalmente parrebbe doversi legare) con le parole précedenti; « Verum cum Felix fusset ab Arianis in sacerdotium substitutus, plurimi perioraverunt ». Al contrario può esser vero se il post annum si lega con le parole seguenti dove si parla del ritorno dall'esiglio. Siccome Liberio ritorno dall'esiglio verso l'agosto del 358, può esser vero che Felice sia stato scacciato da Roma verso l'agosto del 359. Questo secondo senso apparisce meglio nella cronaca di S. Prospero: \* plurimi periuraverunt, el post annum, reverso in Urbem Liberio. cum Felice eiecli sunt ».

Di fronte a tanti e così manifesti errori si resta per lo meno molto dubbiosi nel credere che i due passi riguardanti Liberio siano opera di

S. Gerolamo.

Si dice, è vero, che S. Gerolamo scrisse la

5. Confronte col Libellus precum e con S. Prospero. 165 cronaca in fretta 1, e mentre stava a Costantinopoli, e così pure nel 393 scrisse il De virisi illustribus mentre dimorava in Oriente, ossia in psesi dove avevano predominato gli ariani, e dove per conseguenza egli potè facilmente essere ingannato da voci e scritti sparsi dagli ariani contro Liberio. Si aggiunge aucora ch'egli non fu sempre accurato nel vagilare le notizie che a lui pervenivano.

In tutto ciò può esservi del vero, ma non pare assolutamente credibile che un nomo così erudito e così affezionato ai Papi ed alla causa cattolica, del quale pure si sa che visse molto a Roma, anche vivente ancora Liberio, da cui si crede ricevesse il battesimo nell'età sua di 24 o 25 anni, e che poi fu confidente e quasi segretario di Damaso, che inoltre aveva fatto una dimora d'alcuni anni ad Aquileia, si sbagliasse così grossamente intorno al papa Liberio ed al vescovo Fortunsiano.

Parmi pertanto che chi volesse accettare come genuino il passo della cronaca, dovrebbe almeno considerare come aggiunto da mano estranea il passo del De obris riguardante Liberio, dove stanno gli errori più massicci e la contraddizione evidente con quanto S. Gerolamo stesso aveva scritto 12 anni prima nella cronaca.

 Quanto alla cronaca non mancano altre ragioni per supporre interpolato tutto l'inciso relativo alla sottoscrizione di Liberio ed al suo in-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Egli stesso nella dedica a due suoi amici la dice opera tumultuaria, e dettata velocemente: « ut quidquid hoc tumultuarii operis est nun indicum animo relegatis, praeseriim cum et notario, ut scitis, celocizzime dictaerrim ».

gresso in Roma come vincitore, ossia tutte le parole dopo eiecti sunt, oltre all'inverisimiglianza, di cui ho parlato finora.

Una è tratta dal raffronto, che altri ed in particolare lo Schneemann già fecero della cronaca col Libellus precum dei due preti luciferiani Faustino e Marcellino, e con la cronaca di S. Prospero.

Nella prefazione al Libellus precum che i due preti luciferiani Faustino e Marcellino presentarono all'imperatore Teodosio nel 383, si trovano non solo lo stesso racconto della cronaca, ma le stesse frasi. Nella cronaca si legge: « quo in exilium po fidem truso », e nel Libellus: « Liberius romanus episcopus et Eusebius... milluntur in exilium pro fide servanda ». La cronaca dice: « omnes clerici inracerunt ut millum alium susciperent », e il Libellus: « Clerus omnes, id est presbyteri, et archidiaconus Felia... omnes pariter... sub iureiurando formaverunt, se, vicente Liberio, pontificem alterum nullatenus habituros ».

La cronaca: « Verum cum Felia: fuisset ab Arianis in sacerdotium substitutus plurimi periuraverumi ». Il Libellus: « Sed clerus... cum summo periuril scelere. Felicem archidiacmum ordinatum in locum Liberii susceperunt ».

La cronaca: « Et post annum cum Felice ciecti sunt ». Il Libellus: « Tertio anno rediit Liberius... Felix de urbe propellitur at post parum temporis, impulsu clericorum qui periuraverani irrumpit in Urbem... quem omnis multitudo fidelium 5. Confronte cel Libellus pracume con S. Praspero. 107 et proceres de Urbe ilevum cum magno dedecire proieceruni ».

Infine la cronaca porta: « in haereticam pravitatem subscribens, Romam quasi victor intraverat». Il Libellus: « Hoc autem de consensu eius (Liberii) quo manus perfidiae dederal, indicabat. Tertto anno redit Liberius, cui obviam cum gaudio populus Romanus exivit) ».

Siccome sarebbe difficile ammettere che tanta rassomiglianza sia puramente casuale, quindi ne nascono due congetture. O si ammette la genuinità della cronaca e si dice che il Libellus comnosto nel 383 abbia preso dalla cronaca comrosta tre anni prima, cioè nel 380, ed in tal caso resta assolutamente inesplicabile, come i due pretiautori del Libellus, che si sa essere stati ardenti ed osfinati luciferiani, e per conseguenza nemici di Liberio, copiassero bensi altre frasi della cronaca, ma lasciassero quella più importante per loro del taedio victus exilii et in haereticam pravitatem subscribens, contentandosi dell'altra consensu cius, qua manus perfidiae dederat. Questa nel gergo del loro partito si potrebbe intendere anche solo nel senso che Liberio aveva accettato di comunicare con vescovi caduti nell'arianesimo e poi pentiti e di nuovo ritornati al cattolicismo; il che fece veramente Liberio coi vescovi del concilio di Rimini, come dirò più avanti, con grande disapprovazione da parte dei luciferiani.

Resta l'altra ipotesi molto più naturale, la quale spiegherebbe perfettamente le rassomiglianze sopra notate, cioè che gli autori del Libellus avessero davanti a sè la cronaca di S. Gerolamo e ne pigliassero qualche frase, ma non vi tro-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Prüfung des angeblichen Falles des Liberius in Katholik, 84 Jahrgang, 1808, Mains, pag. 533.

vassero ancora l'inciso quia Liberius taedio riche exilii et in haereticam pravitatem subscribens. Perciò volendo pure infamare Liberio, adoperarono la frase, consensu eius quo manus nerfidiae dederat, frase che, spiegata secondo il senso della setta, voleva indicare soltanto la comunicazione con persone eretiche ancorché convertite. Più tardi qualche luciferiano, volendo interpolare nella cronaca di S. Gerolamo la notizia della caduta di Liberio, quale risultava dalle voci e dagli scritti messi in giro dagli ariani, aggiunse l'inciso; quia Liberius taedio victus excilii et in haereticam pravitatem subscribens.

L'ipotesi, che qui presento già messa avanti almeno quanto alla sostanza dal Corgne, è confermata dal confronto della cronaca gerolimiana con la cronaca di S. Prospero.

Com'è note, S. Prospero scrisse un compendio delle cronache anteriori a lui, Epitoma Chronicon, da Adamo sino al 433, che poi condusse fino al 445 e in ultimo fino al 455. Ma per la parte a cui si estende la cronaca di S. Gerolamo, cioè fino al 379, egli, come dice il Mommsen. suo migliore editore, non fece altro che copiare S. Girolamo: « Inter auctores, quibus ad libellum conscribendum Prosper usus est, Hieronymus non lam primarius est quam quodammodo unicus: nam eius chronica qualenus perceniunt. Prosperiana ex iis fere excerpta sunt eamque ipsam ob causam recte litulantur epitoma .

Or bene, S. Prospero venute all'anno di Roma 1036, riporta testualmente turto il passo di S. Girolamo, lasciando solo le ultime parole, dove si narra la caduta di Liberio. Ecco i due testi messi in confronto:

S. Gerolamo S. Prospero MIGNE, P. L., XXVII, 683, Mon Germ. Hist. Auet. Autiq. tom. rr. pag. 454

et in haereticam pravitatem cam Pelice electi sunt. subscribens, Romam quasi victor intraverat

Liberius XXXIV Romanae Romanae Reclesius XXXIIII Ecclesiae ordinatur episco- episcopus ordinatur Liberius, pas, quo in exilium ob fidem quo in exilium nono episcotruso, omnes clerici iurave- patus sui anno 4 ob fidem cunt ut nullum alium susci- truco, omnes clerici iuraveperent Verum cum Felix ab runt quod nullum alium au-Arianis funsat in sacordo- sciperent, Verum cum Felix tium substitutus, plurimi pe- ab Arianis fuisset in sacerisraverent, et post annum dotio substitutus, plurimi pecom Police electi sunt: quia riuraverunt et post annum Liberius taedio victus evilii, reverso in Urbem Liberio

Potrà forse pensare alcuno che Prospero le lasció perchè disonorevoli pel papa; al che io rispondo che se Prospero aveva tanto a cuore l'onore del Papa, avrebbe almeno dovuto conservare le parole Romam quasi victor intraverat, che sono così gloriose per Liberio. Se non riferi nè le une nè le altre, si ha ragion di credere che egli non le trovasse nell'esemplare di S. Girolamo, che gli stava dinnanzi agli occhi. Perciò possiam ritenere che nel 433, quando S. Prospero terminò per la prima volta la sua Epitome, esistessero ancora degli esemplari di S. Gerolamo, senza l'aggiunta

1 S. Gerolamo si sbagliò nella cronologia mettendo l'elezione di Liberio nel 354; e il suo esiglio nel 361. Prospero si shagiiò egli pure nell'anno dell'elezione 348, e conseguentemente a quest'errore mise l'esiglio di Liberio tre anni dopo, cioè all'anno 356. Ma più probabilmente si deve credere che fu esigliato alla fine del 355.

dell'ultimo inciso, così onorifico in parte e così

in parte ingiurioso per Liberio !.

6. Fin qui ho parlato sempre nell'ipotesi d'un'interpolazione. Ma sebbene essa abbia in suo favore degli argomenti molto gravi, tuttavia non si può escludere del tutto l'ipotesi eziandio della genui. nità. Ciò potrebbe avvenire solo nel caso che si trovasse un codice della cronaca o del De viris. che non contenesse i passi controversi. Questo caso finora non è accaduto. Tutti i codici noti delle due opere gerolimiane contengono i passi, di cui trattiamo. L'affermazione del Mamachi, del Mansi 2 e dello Zaccaria, che nella biblioteca vaticana esiste un codice della cronaca senza il passo della sottoscrizione di Liberio, manca di fondamento. I codici esistenti nella Vaticana, che contengono la cronaca di S. Gerolamo, sono 21, più alcuni fogli residui d'un codice che fu già del Petavio (cod. 1709 A). Venti di essi furono esaminati dal Mommisen per conto dello Schone, quando questi preparava la sua edizione della cronaca

d.-Force S Girol, scrisse il passe, poi lo soppresse. 111 di Eusebio e di S. Girolamo <sup>4</sup>; ed io li ho di nuovo riveduti, e di più ne ho esaminato anche uno (il cod. palat. 826), sebbene di poca importanza, sfuggito all'occhio indugatore del Mommsen. Tutti contengono il passo di Liberio. Essi non sono molto antichi; il più vecchio essendo del secolo XIII. Forse la diceria, che ingannò il Manachi e gli altri, provenne dal fatto che al Vaticano esiste un piccolo frammento della cronaca (il suddetto frammento petaviano, cod. 1709 A), il quale contenendo solo un tratto della storia dell'antico Testamento non può certo parlare di Liberio. Ma sarrebbe un errora dirlo senz'altro codice della cronaca di S. Girolamo <sup>2</sup>:

Quindi l'ipotesi della genuinità dei due passi di S. Girolamo ha sempre per sè un probabile fondamento, il quale obbliga chi discute la questione nostra a tenerne conto, ed a spiegare come potesse accadere che S. Girolamo abbia potuto scrivere quei passi.

A me sembra che il S. Dottore abbia potuto essere ingannato o dal passo di S. Atanasio nell'Historia Arianorum ad monachos, oppure dalle

Cosi neppare non vide il tratto suddetto Cassiodoro aella copia di S. Gerolamo, che gli stava davanti quando scriveva la Storia tripartita.

<sup>4</sup> Essi sono registrati nella sur odizione della Crousca di S. Rosebio e di S. Girolamo dallo Schöne, vol. u, pag. xi.

<sup>&</sup>quot;Il Maori celle ante a Natale Alessandro allege extundio un codice dell'archivio capitolare di Lurca, nel quale si vede una lacuna al posto in cui dovrebbero enervi le parole cettil a Liberio. Ma in una dissertazione stampiata posteriorimente, cioè negli Opatacoli scelessifici del Calogerd, tenno 45, edito nel 1751, non da più importanza alcuna a tale vuoto, perchè integri sapp versas, et scepe plures smittantur cuco, illis forte destre supplicadis, relicto spatio. Secondo le notizie fornitami gentilimente dal chie monsig, Pietro Gindi, che vivamento ringrazio, caso è il codice 490, il quale, come attesta il Monmera, Gesto Pontif, Rom., 1, 12317, per la parte contenente in cronaca, fu scritto nel 786.

Altri fogli residui del medesimo codice stance a Parigi, altri a Leida; ma tra tutti non danno che una parte piccola della cronaca. I frammenti leidenas giungono fino alla battaglia di Singara, satte od otto righe prima della notizisa di Liberio: vedi Missus, P. L., xxvii, 683. Tutti i frammenti furono aditi fotograficamente nella collatione Codices Gracci et Istini photographice editi dues Sourous ne Unusa bibl. Universit. Leidena. praesecto, con prefazione del Traube, nel 1902, e col autotititolo Hieromoni. Cromic. codicis forriacenzis fragmenta.

lettere pseudo-liberiane, composte e sparse dagli ariani o da altri nemici di papa Liberio. Col passo dell' Historia Avian. il passo della cronaca ha certamente qualche rassomiglianza, come si vede dal raffronto:

S. Girolamo.

S. Atanasio.

Liberius tacdio viotus conlii et in haereticam pravitatem subteribens, Romam quasi victor intraces at.

Ma assai maggiore analogia i due testi gerolimiani presentano con le false lettere di Liberio. Il taedio victus exilii è l'eco della querula preghiera che fa (il falso) Liberio nella lettera Non doceo a Vincenzo di Capua, in cui vuole che i vescovi della Campania scrivano all'imperatore quo possim et ego de tristitia magna liberari, cioè dall'esiglio, preghiera che in altri termini fa pure ai vescovi ariani Ursacio e Valente nella lettera Quia scio cos. Con la frase in haereticam pravitatem subscribens si afferma quanto dice l'autore della lettera Pro deifico di aver accolta volentieri (hanc ego libenti animo suscepi) la formola (ariana) di fede scritta a Sirmio e presentatagli da Demofilo vescovo ariano di Berea.

Anche le notizie del *De viris* che Liberio sottoscrivesse all'eresia fin dal principio del suo episcopato e che l'ortunaziano d'Aquileia partecipasse a tal sua liberazione ha fondamento nelle false lettere, come ho già dichiarato sopra <sup>1</sup>.

Ammettendo che realmente S. Girelamo abbia

6.-Forse S. Girol. scrisse il passo, poi lo soppressa. 113 scritto il passo della cronaca, resta a spiegare come S. Prospero non l'abbia riferito, e i due luciferiani del Libellus precum non se ne siano approfittati.

Forse la spiegazione può darcela il fatto recentemente messo in rilievo dallo Schone 1, che S. Girolamo in vari tempi ritoccò (sebbene ogni volta leggermente) la sua cronaca, sopprimendo o mutando alcuni passi e facendone, per così dire, una nuova edizione. Così, per citare qualcuno degli esempi addotti dallo Schöne, all'anno ottavo di Valentiniano e Valente, olimpiade 287, da principio S. Girolamo aveva scritto così: Probus praefectus Illyrici iniquissimis bributorum exactionibus ante provincias quas regebat, quam a barbaris vastarentur, erasit », e così leggesi ancora nel codice di Oxford del secolo VI o VII. Ma poi in una delle seguenti edizioni, e lo Schöne congettura che fosse quella fatta da S. Girolamo appena giunse a Roma nel 382 e cominció ad entrare in relazione con alcune famiglie patrizie, parenti di Probe, tolse il nome di Probus praefectus Illyrici e vi sostitui Equitius comes, che appunto si trova in alcuni codici antichi, tra cui il bernese del secolo vin t.

All'anno 373 vi è un passo relativo a Melania, nel quale S. Girolamo esalta grandemente la sua virtù, e la chiama un'altra Tecla.

Però Rufino ci assicura che S. Girolamo, dive-

<sup>1</sup> Vedi capo v, Le falsificazioni negli ariani.

Die Weltchronik des Rusebius in ihrer Beurbeitung durch Hieronymus, Berlin, Weidmann, 1900.

Uno, il vaticano regin. del secolo xim o xiv (il cui archotipo però giunge fino al secolo v), porta i due nomi: Probus praefectus Higrici, Equitius comes etc.; Schokov, pag. 96 e sec.

nuto nemico di Melania, tolse dai codici tutto quel passo. Ecco le sue parole: « Etiam nec illud eius (Hieronymi) admirabile fuctum silendum est, ne pudorem incutiamus audientibus; quod Marcellini Consulis neptem (Melaniam), quam Romanae nobilitatis primam, paraulo filio Romae dereticto. Hierosolymam petiisse et ibi ob insigne meritum virtutis Theclam nominatam in ipsis Chronicis eius scripseral, posi id de exemptaribus suis erasil eum actus suos vidisset districtioris disciplinae foeminae displicare » i

Ora è un fatto che in tutti i codici giunti fino a noi il passo relativo a Melania non è punto scomparso, come lo vide scomparso Rufino, ma i trova nella sua interezza. Ora quel che succedette pel passo di Melania, è possibile che sia succeduto pel passo di Liberio, cioè che S. Girolamo l'abbia cancellato, e S. Prospero abbia avuto avanti a sè un colice col passo soppresso, quantunque in tutti i codici, che abbiamo ora, anche i più antichi, esso esista.

Apologia H, num, 26; Migne, P. L., xxi, 605.

2 Easo dice così: « Melania nobilissima mulieram Romanorum et Marcellin quondam comitis filsa micro praetare inne urbano filis derelicta, Herosolyman narigaesi, ubi tanto virutum praecipueque humilitatis miraculo fuit, ut Thechee nomen acceperit » Lo Subiue oserva che ani codice petunino legdonse, del secolo 11 o i. Il passo di Melania sta face di laggo alla ine della jugitia, preceduto da un segno di rimando al luogo, dave arrebbe dovute essere collocato; e crede che ciò inficia l'esistenza di un codice dove il passo non esisteva; pagin. 106. Ma a me sembra che tal collocamento sia efetto d'una dimenticanza del copista.



## CAPO VII.

### Il raccento di Sozomeno.

 Qual colpa avrebbe commesso Liberio eccondo il racconto di Soromeno. - 2 lu che senso si debbano inteodere carte parole di S. Ilario. - 3. Ragioni per escludere questo racconto di Soromenos primieramenta perchè attinse da Filostorgio.

1. Veniamo finalmente al racconto di Sozo-

meno. Eccolo qui per intero.

« Non molto dopo (cioè non molto dopo l'arrivo a Sirmio di Basilio, Eustazio ed Eleusio e quel che ivi essi fecero e che Sozomeno narra nei capi precedenti) l'imperatore (che da Roma era ritornato a Sirmio), avendo i vescovi occidentali mandato a hii un'ambasciata, fece venire a sè Liberio da Berea. Essendo pure colà presenti i legati dei vescovi d'Oriente (cioè Basilio, Eustazio ed Eleusio), radunati i vescovi che stavano in corte, cominciò ad eccitare Liberio affinchè dicesse il Figlio non essere consustanziale al Padre. A ció l'imperatore era spinto da Basilio, Eustazio ed Eleusio, che allora avevano il sopravvento su di lui. Costoro avendo radunato in un libello o formola i decreti fatti già contro Paolo di Samosata, e contro Fotino vescovo di Sirmio, come pure la formola di fede, stesa in occasione della dedicazione della basilica di Antiochia, prendendo a pretesto che alcuni servendosi della parola consubstantialis miravano a stabilire la propria eresia, fecero in modo s che Liberio insieme con Atanasio, Alessandro, Severiano e Crescente vescovi d'Africa, consentissero alla detta formola Ad essa consentirono pure Ursacio, e Germinio vescovo di Sirmio, e Valente di Mursa e quanti vescovi erientali si trovavano cola presenti. Alla loro volta costoro ricevettero dalle mani di Liberio una professione di fede con cui si dichiarava scomunicato chi asserisse il Figlio non essere simile al Padre secondo la sostanza e in tutte le cose. Imperocchè, avendo Eudossio e quelli che con lui favorivano la dottrina di Aezio ricevuta ad Antiochia la lettera di Osio, avevano sparsa la voce che anche Liberio aveva condannata la parola consestanziale e diceva il Figlio essere dissimile dal Padre. Dopo che i legati di Occidente ebbero ciò terminato, l'imperatore concedette a Liberio la facoltà di ritornare » 3.

Quest' à il racconto testuale di Sezomeno, il quale segue a dire come i vescovi ch' erano venuti a Sirmio scrissero a Felice ed al clero romano affinché ricevessero Liberio, e questi e l'elica

<sup>4</sup> Qui lo Schneemann (Die Prifung des ongeblokes Pelles des Laberius, net periodico Der Katolik del 1868, Zweite Hälfes, nez 1933; fal a segente conservation sulla parola regessessione adoparata da Sozomeno per indisessor: c la principilo crodetti che questa parola potente significare persuasione um senza effetto; ma uno statio più accurato sulla frascologia di Sozomeno mi convinence la la parola regestrato esgotta dall'Infinito hampire presso questo scrittore il significato di ottenere l'effetto voluto. Quando Sozomeno vuol significare lo sforza menza l'offetto adopera il medio del medesimo verbo ».

\* Cioè la formola ariana di Sirmio del 357 composta da Ursacio e Valente, e da essi posta sotto il nome di  Qual colpa covebbe Liberio secondo Sozomeno. 117 governassero insieme quella chiesa. Ma Felice essendo sopravvissuto poco, Liberio ebbe solo il enverno.

Lascio per ora quest'ultima notizia, riguardante il governo simultaneo a Roma di Liberio e Felice, e mi fermo al racconto principale degli atti

di Liberio a Sirmio.

Se noi accettassimo tal quale il racconto di Sozomeno, ne verrebbe che Liberio avrebbe approvata la formola di fede messa insieme dai tre vescovi galati Basilio, Eustazio ed Eleusio. Ora, da quanto ho narrato sopra, risulta che questi tre vescovi vennero a posta a Sirmio per far condannare gli ariani puri od anomei, che pretendevano il Figlio non essere nè consestanziale ne simile al Padre. Essi al contrario professavano di credere il Figlio simile al Padre e nella sostanza e in tutto; cosicchè in realtà non si discostavano dai cattolici quanto alla dottrina, ma solo quanto all'espressione. Poichè mentre i cattolici si servivano della parola consubstantialis, essi la rigettavano, dicendola pericolosa e capace di nascondere l'eresia di Fotino, perinde quasi, fa dir loro Sozomeno, quidam (cioè Fotino), sub obtentu vocabuli consubstantialis, propriam hacresim stabilire concrentur. Nè si può negare che una qualche apparenza di ragione nel rigettare la parola homousios essi l'avevano, essendo certo che Potino se ne serviva per distruggere l'esistenza in Dio di tre persone distinte. Inoltre, essendo Fotino nato e dimorato a lungo in Galazia, ben potevano i vescovi di quella regione aver seriamente paura di quella parola.

Laonde i cattolici più zelanti e più dotti, quelli che stavano in prima fila nella lotta contro gli

<sup>2</sup> Libro IV, capo 15.

ariani, quando videro Basilio ed i suoi discostarsi tanto da costoro, e avvicinarsi tanto ai cattolici, che oramai convenivano in tutto con la dottrina cattolica, eccetto nel modo di esprimersi, cominciarono a considerare Basilio ed i semiariani quasi come cattolici.

Cosi certamente fece S. Atanasio, il più grande campione e quasi la personificazione della fede ortodossa nella lotta contro l'arianesimo. Egli parlando di Basilio e dei suoi aderenti così si esprime: « Con quelli i quali accettano tutta la dottrina nicena e ripugnano alla sola voce homousios, non dobbiamo diportarci come nemici, ma conviene discutere come si farebbe tra fratelli, che professano la medesima fede, e dissentono solonella parole. Di questo numero à Basilio d'Ancira ne' suoi scritti sulla Fede .... Perchè avendo confessato che il Figlio è della stessa sostanza del Padre e simile al Padre nella sostanza, che altro vengono essi a dire, se non che il Figlio è consostanziale al Padre? » 1. Così dice S. Atanasio nel libro de Synodis Ariminensi et Seleuciae. da lui composto sulla fine del 359, ossia l'anno dopo i fatti accaduti a Sirmio e narrati da Sozomeno.

1 De Synodis n. 12, Miose P. G., xxv., pag. 1915.

4 Virot antem qui alla quitam omita Nicora sergat recipiunt, de solo autem consubstantialis vocchulo ambigant, non ut visinicos spectari par est. Neque cum velsa fariomantus aut Patrum adorevanica homitera appredimenta disputemus velsa fratres cum fratribus, qui audem que voi sunt estantia, solo nomine in controversium adducti. Um como confecuentir ex substantia Patris et son ex cila substantia case Filium, nec creativam vel opticism illum asses esto que uninom naturalemque prolem, et ab asterna una cum Patre Verbun et Spientiam emistres um looje abanta a recipienda consubstantialis coce. Talis est Bestilius Anegrae qui de fide scripit s.

Gli stessi sentimenti rispetto a Basilio d'Ancira ed ai suoi colleghi manifestò S. Ilario, il quale per opporsi maggiormente agli anomei, che dicevano il Figlio dissimilis dal Padre, coniò persino la nuova parola di indissimilis. E come S. Atanasio lodò Basilio e lo ritenne per cattolico, così pure fece S. Ilario nel libro intitolato anch'esso de Synodis, ch'egli scrisse sulla fine del 358 appunto per occasione delle due formole composte a Sirmio, una ariana nel 357, l'altra semiariana e in sostanza cattolica nel 358.

Ivi al n. 64 loda Eleusio (uno dei due compagni di Basilio a Sirmio) come uno dei pochi vescovi asiatici, i quali veramente conoscessero Dio, ossia che avessero la vera fede cattolica.

Indi discorre ampiamente dei sensi buoni e cattivi delle due parole homousios e homoiusios, loda i tre vescovi Basilio, Eustazio ed Eleusio, che erano riusciti a disingunare Costanzo ed a fargli condannare l'eresia degli anomei, come pure perchè ritenevano la vera dottrina cattolica, sebbene non s'accordassero con gli altri cattolici, per ragione delle espressioni, e segue poscia per tutto il resto dell'opuscolo ad esortarli a deporre ogni sospetto contro la parola homousios. Në vi ha dubbio che il discorso d' llario è rivolto ai tre vescovi Basilio, Eustazio ed Eleusio, perché li nomina espressamente al n. 90, lodandoli per la loro fede, sebbene mostri il suo cincrescimento per il loro rifluto nell'accettare la parola homousios: « Nihil quidem in his, quae vos, de Orientalium quorumdam asvensu, susceptae legationis ministri subscribenda

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Migne, P. L., x, 523.

Sermium detulistis, nihil suspicionis relictum est; sed habuerunt ab exordio non nihil offensionis, quae credo vos, sanctissimi viri, Basiti, Eustatih et Eleusi, ne quid scandali afferretor, abolenda tacuisse. Quae si recte scripta sunt, laceri non debuerunt. Sin autem quia non recte scripta, nunc tacentur, cavendum est ne aliquando dicatur. Parcens enim adhuc de his nihil dios: tamen mecum recognoscitis, quod non ita omnis conscripta apud Ancyram fides se habebat. Non famae fabulam loquor: litterarum fidem teneo, non a luicis sumptam, sed ab evisconis dalam ».

Poiché un motivo per supprimere l'homousios era che non si trova nella S. Scrittura, S. Ilario ritorce lo stesso argomento contro la parela homoiusios: «Quod non recipiendum ideireo sit, qua nusquam scriptum reperitur. Quod a vobis dictum satis miror. Si enim omousion propter novilatem repudiandum sit; vereor ne et omoiusion pericilietur, quia nusquam scriptum reperidum s. 1.

Laonde, sebbene nella lite con gli ariani puri la parola homousior fosse considerata spesso come decisiva, pur tuttavia se questi si fossero indotti ad accettare la dottrina cattolica con termini equivalenti a quelli con cui si esprimevano i semi-ariani, i cattolici non erano alieni dall'accettarli come ortodossi. Così aveva fatto il papa Giulio I, antecessore immediato di Liberio, accettando una formola di fede presentatagli dal vescovo Marcello d'Ancira, e così per un'altra formola pre-

1. Qual colpa avrebbe Liberio secondo Sesomenio. 121 sentatagli nel 347 o 349 dai due più celebri duci della fazione ariana, Ursacio e Valente <sup>4</sup>.

Orbene, se il racconto di Sozomeno è vero, lo stesso e nient'altro avrebbe fatto Liberio: ma con questa diversità ch'egli non si sarebbe contentato di una formola di fede, sostanzialmente cattolica, com'erano certamente i decreti fatti contro Fotino nel 351 (1ª formola di Sirmio) e la formola del concilio di Antiochia del 341 in encaemiis, le quali avevano solo il difetto di tacere la parola homousios, ma si volle assicurare che tutti i presenti, cioè Basilio ed i suoi semiariani da una parte, dall'altra Ursacio e Valente, dichiaratisi già prima tante volte ariani, accettassero la vera dottrina cattolica. Così racconta Sozomeno che « et confessionem a Liberio vicissim susceperunt, qua eos, qui Filium secundum substantiam et per omnia Patri similem non esse asserevent, alienos ab ecclesia pronuntiabat ».

Quindi, pure ricevendo integralmente il racconto di Sozomeno, Liberio non avrebbe fatto altro che sottoscrivere una formola cattolica bensi, ma in cui si taceva la parola homousios, però aggiungondovi la seomunica contro chi non accettasse la formola equivalente homousios secundum substantiam el per omnia. Con ciò, si noti, non si dice mica nè da Sozomeno nè da altri che Liberio rinunziasse alla facoltà di adoperare la parola homousios; ma sola avrobbe accettato come cattolica una formola, che realmente era catto-

<sup>1</sup> Miche, op. cit., n. 81, pag. 534.

Si trova presso S. Epifanio.

La loro formola di ritrattazione a papa Giulio si trova presso S. Abanasio due volte, nell'Apologia contra Arianos, n. 59 (Misses, P. G. XXV, 354) e nell'Historia Arianoram ad monuchas, n. 26 (ib. 723) e non contiene la parola komousios.

lica, e che nei luoghi dove Fotino avea disseminato i suoi errori poteva fors'anche essere opportuna se non necessaria.

Quindi non è assolutamente il caso di parlare della caduta di Liberio nell'eresia, e di dire che egli sottoscrisse una formela ariana.

2. La spiegazione che ho data del racconto di Sozomeno vale certamente per escludere che Liberio commettesse positivamente un errore contro la fede, poiché per sè stessa la sola omissione della parola homousios che costituiva, secondo Sozomeno, il difetto della formola sirmiana del 358, non costituirebbe un errore positivo dogmatico. Tuttavia è certo che nelle condizioni di quei tempi l'omissione da parte del Papa di una parola consacrata dal concilio di Nicea, e stata fino allora la tessera principale per distinguere i veri cattolici dagli eretici, ed anche da quei semiariani, i quali sotto il pretesto di avversione all'eresia di Fotino, in realtà avversavano non solo la parola ma anche la dottrina dell'homousios, il tacere questa parola in una professione di fede destinata dai loro autori e da Costanzo ad essere accettata universalmente da tutte le chiese d'Oriente e d'Occidente, non poteva andare esente dalla taccia per lo meno di negligenza nell'esercizio del supremo ministero pontificio, e quindi anche di grave debolezza, se di tale negligenza Liberio si fosse reso colpevole unicamente per singgire agli incomodi dell'esiglio, come poi fu detto, non da Sozomeno, ma da altri scrittori.

Sotto questo riguardo non posso essere d'accordo col P. De Feis, il quale, ammesso il raccouto di Sozomeno, che Liberio accettasse la formola semiariana di Basilio, non solo crede che 2.- In che acuso intendere certe purole di S. Horio. 123 l'atto di Liberio deve dirsi esente da colpa, ma quasi degno di lode ed interamente conforme alla dutrina cattolica. 1.

I passi di S. Atanasio e di S. Hario, da me recati qui sopra, ed altri simili, devono intendersi. come si dice, cum mica salis. I due campioni della causa cattolica vollero dire soltanto che diverso era il metodo da seguirsi con gli ariani, manifesti nemici della fede nicena, dal metodo con cui si dovevano trattare quelli che protestavano di abbracciare la fede sancita a Nicea, solo facendo opposizione all'opportunità della parola homousios. Sebbene quei due Dottori non ignorassero che tra i semiariani ve n'erano alcuni, che sotto pretesto di opposizione alla parola, in realfà avversavano la dottrina, potevano però e dovevano supporre che altri ve ne fossero sinceri e in buona fede (e tale fu certamente S. Cirillo di Gerusalemme) e pensavano essere buona regola di prudenza e di carità cristiana trattare costoro con dolcezza, cercando di vincere i loro pregiudizi, non ricusando frattanto il prezioso concorso che essi portavano ai cattolici combattendo insieme con loro contro gli ariani puri, ossia anomei.

Tale certamente fu il pensiero che guidò S. Ilario nel rivolgere una buona parte del suo libro De Synodis ai tre vescovi semiariani Basilio, Rustazio ed Eleusio, ch'egli cerca con grande certesia di modi di persuadlere, affinche depongano i loro pregiudizi contro la parola homousias. L'opera di S. Ilario non sfuggi alle censure di

<sup>4</sup> Op. cit in Documenti di Storia e Diritto del 1893, fascio. di luglio-dicembre, pag. 412 e seg.

alcuni cattolici più zelanti che illuminati, ed in particolare di Lucifero di Cagliari, che poi pel suo rigorismo diventò capo della setta esismatica dei luciferiani. Per buona sorte noi abbiamo ancora le risposte, che S. Ilario si oredette in dovere di scrivera contro le accuse mossegli. Esse stanno in fine della sua opera De Synodis, e portano il titolo Apologetica ad reprehensores libri De Synodis responsa. Mi limito a riferirne alcune, atte a dichiarare i veri sentimenti di S. Ilario.

All'accusa di non aver enumerati tutti gli anatematismi pronunziati nel concilio semiariano di Anoira (alludendo agli snatematismi, in cui colà s'era condannata la parola homousios e quindi accusando Itario d'aver mal rappresentati i sentimenti dei vescovi semiariani), llario risponde ch'egli aveva parlato e doveva parlare solo degli anatematismi, che i tre rescovi avevano pubbli-

cati e presentati a Sirmio.

All'accusa di aver parlato d'un senso pio e cattolico, in cui poteva intendersi l'espressione semiariana dell'homoiusios, S. Hario risponde insistendo che in realtà questa parola poteva intendersi in due sensi, uno cattolico, l'altro eterodosa.

In fine per il punto che stiamo dichiarando importa assai la risposta alla censura mossagli, d'aver usato termini di lode verso la fede dei tre vescovi nel passo del libro (n. 78), in cui S. llario diceva: « O studiosi tandem apostolicae atque evangelicae doctrinae civi... quantam spem cerae fidei attulistis! »

S. Ilario risponde di non aver lodato la loro vera fede, ma la speranza ch'essi davano di abbracciare e seguire la vera fede, Dichiara pol d'aver fatto così, affinchè com'essi erano stati ascoltati (da Costanzo nell'impugnazione degli ariani puri o anomei) così anche i vescovi cattolici
fimpugnatori essi ancora degli anomei) potessero
essere ascoltati contro i medesimi nemici, cioà
Ursacio e Valente; e che il suo discorrere con
essi accusato di essere troppo blando, in realtà
non consisteva in altro che nello schivare termini ingiuriosi, « tanto più, dice Ilario, che io
intendeva di pubblicare in seguito, a costo di recar
loro dispiacere e vergogna, quegli scandalosi anatematismi (contro l'homousios) che essi avevano
pronunziati ad Ancira e poi (venendo a Sirmio)
avevano occultati » <sup>1</sup>.

Ma veniamo oramai alle ragioni che impedisono di accettare il racconto di Sozomeno, quanto al consenso dato da Liberio ad una formola semiariana.

 La prima è la fonte infetta da cui, secondo tutte le apparenze, Sozomeno trasse (sebbene da lui modificata) questa particolarità.

Com'è noto Sozomeno scrisse nel 440 circa la sua storia ecclesiastica in continuazione della storia di Eusebio di Cesarea, col proposito speciale di supplire alle lacune, che egli scorse nella storia ecclesiastica scritta poco prima da Socrate di Costantinopoli. Ora appunto una delle lacune era la narrazione dei fatti accaduti a Sirmio nel

1.4 in eo vero quod laudans car in invidiam deducor a quilmidam, parum intellectus sum. Non coim euveram fidem, sod spom revocandae veroe fidel attalisse dist: ut sicul illi sudii suni, ita et nos ez hoc contra Valentem et Orzacion passemus audiri, et cooptandus ad esa allocationis servino blandus mila diud, quam prococium conniciorum effugaret foeditatem, cum amorius atque etiam probrosius in consequentibus occulto expositionum exerum condula proditurus 3; in 17. 358, che Socrate passa in assoluto silenzio. Per questi fatti Sozomeno si servi non solo di S. Enifanjo e di qualche altro autore cattolico, ma anche di Filostorgio, ariane, che pochi anni prima, cioè verso il 425 aveva egli pure pubblicata una storia ecclesiastica, ma tutta dominata dallo spirito del suo partito.

Il sac. prof. Cinti, osservò e mise in rilievo la grande analogia tra la narrazione dei fatti di Sirmio in Sozomeno e la narrazione dei medesimi fatti in Filostorgio, analogia così grande che rende sommamente probabile, che Sozomeno abbia preso il racconto di Filostorgio, sebbene modificandolo.

Prima del Cinti (e senza che questi ne avesse notizia) aveva mostrato la dipendenza da Filostorgio non solo di Sozomeno ma anche di Socrate il prof. Jeep 1, il quale naturalmente, come esigeva il suo assunto, recò molti testi paralleli di Sozomono e di Filostorgio. Ma non recò quello riguardante Liberio, al quale pose particolare attenzione il Cinti.

L'analogia consiste sovratutto in questi punti: 1.º Che l'imperatore fece venire Liberio da Berea, luogo del suo esiglio, a Sirmio dopo aver ricevuto una deputazione, che Filostorgio dice di Romani, Sozomeno di vescovi occidentali. Le due notizie petrebbero essere vere, se almeno uno del vescovi occidentali veniva da Roma. 2.º Che a Sirmio in quell'occasione si tenne un concilio-Filostorgio lo dice espressamente: « cum synodus

quaedam illic collecta esset », e Sozomeno implicitamente: « Cumque adessent legati episcoporum Orientis, convocatis sacerdolibus qui in comitatu erant ». Entrambi affermano che l'imperatore spingeva Liberio a condannare la parola consosianziale; ma nel racconto dei due vi à la differenza che Filostorgio parla di sforzi coronati da successo felice, ed aggiunge ancora che il sinodo e Costanzo vollero da Liberio (e da Osio) anche la condanna d'Atanasio: « contra consubstantialis vocabulum et contra Athanasium subscripsisse, cum synodus... supra memoratos in sententiam suam pertragisset ». Al contrario Sozomeno parla solo di sforzi, ma senza successo: « Liberium coepit (imperator) compellere ut Filium Patri non esse consubstantialem profiteretur >. 3.º Entrambi affermano che Liberio sottoscrisse in conformità delle viste dell'imperatore; e 4.º che ottenuta la sottoscrizione di Liberio e di Osio, l'imperatore rimandò il primo a Roma, l'altro a Cordova: « Postquam vero subscripserant Hosium quidem ad sedem suam. Cordubam scilicel Hispaniae, reversum, ecclesiam eius loci gubernasse. Liberium vero romanae ecclesiae praefuisse ». Cost Filostorgio, Sozomeno parla solo del ritorno di Liberio.

Di questi quattro punti è molto probabile il primo, che a Sirmio venisse una deputazione di vescovi occidentali e di Romani per chiedere il ritorno di Liberio. Così pure è possibile e probabile il secondo che a Sirmio si tenesse un concilio. Ma quanto al terzo e al quarto è evidente che Filostorgio ariano confuse insieme i fatti del 357 e del 358 per poterne conchiudere che Liberio sottoserisse una formola ariana. Fu Osio solo che

<sup>1</sup> Prima nelle Quoestiones Fridericianae, Torino, 1881, pag. 25, poi più ampiamente nelle Quellemantersuchungen zu den griechischen Kirchenhistorihern (in Fleekeisens Inhrbücher für classische Philologie, Supplem xxv) 1885, pag. 137 e seg.

nel 357 venne a Sirmio e sottoscrisse la seconda formola che era ariana. Liberio non vi venne che nel 358. Quindi è falso che tune Liberius et una cum illo Horius contra consubstantialis vocabulum et contra Athanasium subscripsorint, come à falso altrest che Costanzo abbia rimandati misteme i due personaggi, uno a Cordova e l'altro a Roms.

Or bene non potrebbe darsi che Sozomeno per quel che riguarda Liberio, nella sua dimora a Sirmio nel 358, abbia attinto a questa fonte ariana di Filostorgio? Egli avrebbe, è vero, migliorato il racconto di Filostorgio, in quanto che costni con aperta falsificazione disse aver Liberio sottoscritto alla formola ariana del 357 mentre Sozomeno afferma aver accettato la formola semiariana od anche, fino ad un certo punto, cattolica del 358.

Ma avrebbe pur sempre ritenuto il fatto dell'accettazione d'una formola non del tutto cattotica, e della successiva liberazione di Liberio in seguito alla siessa accettazione o sottoscrizione.

Certo il vedere tanta concordanza di Sozomeno con Filostorgio in tutto il resto, il vedere che egli sembra ammettere, come Filostorgio, l'esistenza d'un concilio a Sirmio, di cui nessun altro parla, neppur quei tre contemporanei, che trattarono espressamente dell'opera di Basilio a Sirmio, cioè S. Atanasio, S. Tlario e S. Epifanio, ch'egli mescola fusieme loco a proposito Osio, di cui già aveva parlato nei capi precedenti, con Liberio, queste circostanze sembra diano diritto a credere che Sozomeno avesse davanti a sè il racconto di Filostorgio e che lo copiasse quanto alla sotto-scrizione di Liberio, sebbene riguardo alla for-

mola sottoscritta, la dicesse non ariana ma semiariana, sapendo che Liberio era stato liberato nel 358, nel qual anno sopra Costanzo dominavano non gli ariani, ma i semiariani.

Oltre ad essere ingannato da Filostorgio, Sozomeno potè essere tratto in inganno anche dalle false lettere di Liberio ed in particolare dalla lettera agli Orientali Pro deifico, dove Liberio dice d'aver accettata come cattolica la formola presentatagli da Demofilo vescovo di Berea : « Dominus et frater meus communis Demophilus, qui dignatus est pro sua benevolentia fidem vestram et catholicam exponere quae Sirmio a pluribus fratribus et coepiscopis nostris tractata, exposita et suscepta est ». La formela, di cui qui si parla non può essere la seconda formola di Sirmio, poiché di essa gli autori furono soltanto Ursacio, Valente e Germinio e, secondo la voce da essi sparsa, ed accolta da S. Hario, Potamio ed Osio. Inoltre dai nomi, che l'antico interpolatore dell' Opus histor., forse un luciferiano, commentando questa lettera, rifori dei vescovi (pluribus fratribus et coepiscopis nostris) si vede chiaramente che essa è la prima formola di Sirmio i fatta in occasiona della condanna di Fotino nel 351, ossia sono quei decreti contro Fotino, di cui appunto parla Sozomeno.

Ecco adunque in qual modo si spiega l'errore di Sozomeno. Egli da un lato nella lettera (e se vuolsi anche nel commento) vide che Liberio professara di accettare e di tener come cattolica

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Come notano ivi i Maurini (nota n al Fragm. IV) Teodero, uno dei vescovi nominati era già morto nel 357, nè Banlio di Ancira, altro nominato, fu presente alla seconda formola di Sirmio, da lui combattuta.

la formola di Demofilo, cioè quella con cui a Sirmio nel 351 alcuni vescovi, tra cui Basilio d'Ancira, avevano condannato Fotino (quae Sirmii contra Photinum decreta erant). Dall'altro lato lesse in Filostorgio che Liberio aveva sottoscritto a Sirmio una formola gradita all'imperatore e che in seguito a questa sottoscrizione era stato liberato dall'esiglio. Quindi si allontand bensì da Filostorgio, in quanto costui dice che Liberio sottoscrisse una formola ariana e condanno la parola consostanziale, ma lo segui nel credere che Liberio sottoscrivesse una formola gradita all'imperatore, e pensò che questa fosse la formola che Basilio d'Ancira fece accettare nel 358 all'imperatore ed agli stessi vescovi ariani Ursacio e Valente.

# JNIVERSIDAD AUTÓNO DIRECCIÓN GENERA

# DECEMBER DECE

#### CAPO VIII.

## Il racconto di Sozomeno (continua).

 Costanzo non a indusse a rilasciare Liberio per timore del popolo romano. – 2. Felica fu seacciato da Roma legalmente. – 3. Costanzo rilasció Liberio per accondiscendere alle preghiere dei vescovi occidentali e dei romani.

 Ad escludere il racconto di Sozomeno intorno ad una sottoscrizione semiariana di Liberio può giovare la ricerca e l'esame dei motivi che indussero Costanzo a concedere al Papa il ritorno a Roma.

Sebbene Sozomeno non dica espressamente che Costanzo lasciò libero il Papa, perchè questi consentì ai suoi voleri, tuttavia dal suo racconto sembra dedursi; poichè dopo aver narrata l'adesione di Liberio e dei quattro vescovi legati dell'Occidente alla formola semiariana, conchinde ii suo racconto così: «His per Occidentalium legatos confectis, imperator Romam redeundi potestatem Liberio concessi). Conviene pertanto che esaminiamo quali furono i motivi che spinsero Costanzo a siffatta deliberazione.

Alcuni scrittori antichi danno per causa del richiamo di Liberio il timore che ebbe l'imperatore dei disordini che succedevano a Roma, in quanto i Romani volevano Liberio e tumultuavano contro Pelice. Così fece Sulpicio Severo: « Sed

la formola di Demofilo, cioè quella con cui a Sirmio nel 351 alcuni vescovi, tra cui Basilio d'Ancira, avevano condannato Fotino (quae Sirmii contra Photinum decreta erant). Dall'altro lato lesse in Filostorgio che Liberio aveva sottoscritto a Sirmio una formola gradita all'imperatore e che in seguito a questa sottoscrizione era stato liberato dall'esiglio. Quindi si allontand bensì da Filostorgio, in quanto costui dice che Liberio sottoscrisse una formola ariana e condanno la parola consostanziale, ma lo segui nel credere che Liberio sottoscrivesse una formola gradita all'imperatore, e pensò che questa fosse la formola che Basilio d'Ancira fece accettare nel 358 all'imperatore ed agli stessi vescovi ariani Ursacio e Valente.

# JNIVERSIDAD AUTÓNO DIRECCIÓN GENERA

# DECEMBER DECE

#### CAPO VIII.

## Il racconto di Sozomeno (continua).

 Costanzo non a indusse a rilasciare Liberio per timore del popolo romano. – 2. Felica fu seacciato da Roma legalmente. – 3. Costanzo rilasció Liberio per accondiscendere alle preghiere dei vescovi occidentali e dei romani.

 Ad escludere il racconto di Sozomeno intorno ad una sottoscrizione semiariana di Liberio può giovare la ricerca e l'esame dei motivi che indussero Costanzo a concedere al Papa il ritorno a Roma.

Sebbene Sozomeno non dica espressamente che Costanzo lasciò libero il Papa, perchè questi consentì ai suoi voleri, tuttavia dal suo racconto sembra dedursi; poichè dopo aver narrata l'adesione di Liberio e dei quattro vescovi legati dell'Occidente alla formola semiariana, conchinde ii suo racconto così: «His per Occidentalium legatos confectis, imperator Romam redeundi potestatem Liberio concessi). Conviene pertanto che esaminiamo quali furono i motivi che spinsero Costanzo a siffatta deliberazione.

Alcuni scrittori antichi danno per causa del richiamo di Liberio il timore che ebbe l'imperatore dei disordini che succedevano a Roma, in quanto i Romani volevano Liberio e tumultuavano contro Pelice. Così fece Sulpicio Severo: « Sed

132 Capo VIII. - Il racconto di Sozomeno (continua).

Liberius paulo post urbi redditur ob sedifiones romanas »; e Socrate dice; « Liberius autem non multo post ab exilio recocatus, sedem episopalem propterea recuperavit, quod populus remanus, sedilione conflata. Felicem ecclesia illa elecerat, imperatorque ipse cliam invilo animo illis consenserat ». Anche Sozomeno sembra ammettere che il nopolo romano facesse delle dimastrazioni ostili a Felice e nella sedizione succedessero delle stragi, mentre Liberio stava in esiglio « populus romanus Liberium tam eximie carum habrit, ut seditionem plane maximam eius exilii causa conflaret, et ad caedes usque prorumperet ». Da loro non si allontana molto Teodoreto, che, come abbiam veduto, ascrive la liberazione di Liberio alle suppliche delle matrone romane, ed anche ai clamori del popolo, che nel circo fece conoscere a Costanzo la sua affezione a Liberio e l'avversione per Felice.

S. Girolamo al contrario congiunge la sedizione con la venuta di Liberio, dicendo che, dopo aver giurato di non accettare nessun altro papo in luogo di Liberio, molti ecclesiastici di Roma si resero spergiuri e dopo un anno furono scacciati insieme con Felice. e et post annum cum Felice electi sunt, quia Liberius Romam quast victor intraverat ». Con S. Gerolamo consente il Libellus precum dei due preti Faustino e Marcellino, il quale dice: « Tertio anno redit Liberius, cui obvians cum gaudio populus romanur empit. Felix notatus a Senatu et populo de

Urbe propellitur ».

Tra le due classi di testimoni io credo che si deva dar la preferenza ai più antichi, che sono S. Girolamo e gli autori del Libellus, ed in particolare a questi ultimi che erano romani ed in Roma scrivevano nel 383, alla distanza appena di venticinque anni incirca dagli avvenimenti. La loro testimonianza poi, è nel caso nostro confermata da alcune circostanze storiche sicure. Tra queste sta in primo luogo la natura dell'imperatore Costanzo, il quale non era tale da lasciarsi spaventare e smuovere da popolari sedizioni. Era facile sì a lasciarsi abbindolare da cortigiani, che sapessero entrare nelle sue grazie, ma una volta presa una deliberazione, era estinato ed inflessibile nel volere eseguiti i suoi comandi. Nè ad altro che a tal sua pertinacia inflessibile si deve. se una volta accerchiato ed ingannato dagli ariam sotto il mentito aspetto di procurar la pace delle chiese, non recedette dai più sacrileghi e tirannici attentati contro le persone del Papa e dei vescovi più santi del Cristianesimo.

Di più noi sappiamo da Ammiano Marcellino ch'egli affettava di disprezzare la popolarità e di tener alto il prestigio della dignità imperiale: · Imperatoriae auctoritatis cothurnum ubique custodiens, popularitatem elato animo contem-

netiat \* 1

Di qui ne venne, che sebbene le matrone romane gli si presentassero con gran pompa per impetrare il richiamo di Liberio, nulla esse ottennero, e Costanzo rispose che manderebbe loro Liberio, quando consentisse coi vescovi che sta vano nel suo corteggio; che era come dire: lo mandero, quando avrá fatto ciò che voglio io. Onde per più di un anno ancora mantenne Liberio nell'esiglio.

<sup>1</sup> Lib. xxt. n. 16.

Perciò, anche ammettendo che Liberio, quando ritornò dall'asiglio, fu accolto in Roma come un trionfatore, Romam quasi victor intraverat, e che il popolo romano andò ad incontrarlo fuor della città con straordinarie manifestazioni di gioia: cui obvians cum gaudio populus romanus exicit, credo che non solo in quel giorne l'antipapa Felice continuò a rimanersene tranquillo in Roma, come si sa essere stato volere di Costanzo, ma anche per parecchi giorni appresso e forse anche per alcuni mesi, sempre favorito come prima e protetto dal governo imperiale.

2. Tutte queste considerazioni m'inducono a pensare che lo scacciamento di Felice non fu semplice effetto di tumulto popolare, ma fu uno scacciamento legale, avvenuto per qualche atto imprudente dello stesso Felice, ed atto tale per cui egli potesse legalmente essere soggetto alla suddetta punizione.

Nè si creda ch' io vada troppo innanzi nel campo delle congetture. La prefazione del Libellus presum non dice semplicemente che Felice fu scacciato dalla città, ma che fu scacciato notatus à senalu vel populo: nolatus, cioè accusato, poichè uno di tali sensi ha certamente la parola nolaties. Ora passi pel popolo; ma il senato, corpogovernativo, ed operante sempre secondo le leggi, sotto rischio d'inconfrare lo sdegno dell'imperatore e la taccia di ribellione, non potè, per quanto mi pare, prendere nessuna deliberazione contro Felice, se questi non si fosse reso colpevole di qualche azione in qualsiasi modo proibita dalle leggi. Ne è punto difficile congetturare con buon fondamento qual fosse l'azione proibita dalle leggi,

2 - Felice fu scacciato da Roma legalmente. 135 di cui poterono rendersi colpevoli Felice ed i

In seguito al decreto dei vescovi di Sirmio e dell'imperatore, che gli toglieva il dominio spirituale di tutta Roma che prima aveva, e lo riduceva a capo di una fazione, di un partito (certamente di minoranza), Felice poteva, o da sè, o spinto dai suoi, commettere facilmente un'imprudenza tale da cadere sotto la severità delle leggi.

Si supponga ch'egli volesse ritenere come sua una qualche basilica voluta dai cattolici, che stavano con Liberio, oppure volesse occupare una basilica occupata da Liberio, e a questo fine si servisse d'una schiera di gente armata in guisa da provocare una reazione da parte dei cattolici, e dar luogo a un tumulto, a una rissa, sia con effusione di sangue umano, o anche solo con battiture e ferite, egli diventava reo del delitto chiamato de vi publica. Tra i casi contemplati dalla legge Iulia Augusta « De vi publica » stanno appunto notati i seguenti:

« Qui turbae seditionisque faciendae consilium inierint, servosque ac liberos in armis habuerint »; e questo: « Qui hominibus armatis possessorem domo, agrove suo aut navi maa delecerit, expugnaverit concursu, utque id slaret homines commodaverit' ». E il Sigonio, che riporta parecchi casi simili, aggiunge una spiegazione del celebre giureconsulto Paolo, che per armati non si dovevano intendere solo quelli che avessero delle vere armi, ma anche qualsiasi oggetto capace di nuocere altrui : ed inoltre attesta che, secondo Giustiniano, la pena solita a darsi

GRARVIDS, Thesaurus Romon. Antiq., tomo ii, pagio. 796.

Che se a queste notizie si aggiunga l'altra che i processi de vi publica appartenevano al Senato, noi avremo altrettanti argomenti di probabilità per attenerci alle due testimonianze, cioè del Libellus precum, il quale afferma che Felice fu scacciato per sentenza del senato, e di S. Girolamo ch'egli fu scaggiato con alcuni de' suoi. e collecheremo qui dopo la venuta di Liberio quella seditionem maximam e sedizione usque ad caedem, di cui parlano gli altri storici.

3. Escluso che il motivo della liberazione del Papa debba riporsi in un atto qualsiasi di debolezza da lui commesso, cedendo ai voleri di Costanzo, escluso in Costanzo il timore delle sedizioni di Roma, resta a vedere qual possa essere stato il motivo principale della liberazione.

Questo motivo si trova, a mio credere, accennato, sebbene oscuramente, da Sozomeno, là dove parla d'una legazione di vescovi occidentali venuta a Sirmio presso Costanzo. Di tal legazione egli parla e sul principio e alla fine del suo racconto riguardante i fatti relativi a Liberio in Sirmio. In principio egli lega l'arrivo dei legati al comando dato da Costanzo per far venire Liberio a Sirmio : « Cum occidentales episcopi legationem ad ipsum misissent, Liberium Beroea ad se accersivit », e sulla fine termina il racconto

con le parole : « His per Occidentatium legatos confectis, imperator Romam redeundi potestatem Liberio concessit ».

Il ch. P. Grisar, facendo alcune riserve sul racconto di Sozomeno i, esprime dei dubbi sulla legazione dei vescovi occidentali, perchè, dice egli, ne tacciono gli scrittori occidentali.

Se egli intese qui parlare d'una menzione espressa, mi trovo pienamente d'accordo con lui; ma non così, se si tratta di qualche notizia indirotts.

Nel libro Contra Constantium (al n. 26), S. Ilario racconta che questi ordinò ai vescovi africani che gli dessero a le sottoscrizioni, con cui essi avevano condannata la bestemmia di Ursacio e di Valente, e siccome essi tergiversavano, Costanzo cominciò a minacciarli e poi in fine mandò persone che con la forza gliele strapparono: « Mandas tibi subscriptiones Afrorum, quibus blasphemiam Ursacii et Valentis condemnaverant, reddi. Renitentibus comminaris et postremum ad diripiendos mittis ».

Gli eruditi, come osserva dom Coustant nelle note a questo passo, intesero indicata col nome di bestemmia di Ursacio e Valente la seconda formola di Sirmio (del 357). Essa vonne condannata dai vescovi di Gallia e di Africa, ma con questa differenza, che i vescovi Gallici la condannarono appena la ricevettero dai loro stessi autori; al contrario i vescovi africani la ricevettero non da Ursacio e Valente, ma da Basilio di Ancira loro nemico. In questo senso spiegano

<sup>2 «</sup> Justinianus autem in quarto Institutionum poenan hac lege fuisse, deportationem interpretatur, quod in locum interdictionis successerit ».

<sup>1</sup> Artic. Liberius nel Kirchenlevicon, vii, 1952. 2 Nel testo di S. Ilario vi è reddi, Ma spesso in S. Hario reddere ha il semplice significato di dare.

l'accusa data a Basilio dal concilio ariano di Co. stantinopoli del 360: « quod cum Germinio et Ursacio et Valente communionem se habere scribens, eos tamen apud episcopos Afros acousasset », e quindi anche l'altra: « quod Illuriis Italis et Afris dissidii et tumultus causa extitisset >.

Ció posto, osservo che il racconto di S. Haria sembra indicare una relazione personale e diretta dell'imperatore coi vescovi africani.

In effetto, ivi sono indicati tre atti compiuti da Costanzo; 1.º l'ordine ai vescovi africani di dargli la carta delle sottoscrizioni e loro rifinto: 2.º ripetizione dell'ordine con minacce e secondo. rifiuto: 3.º strappamento della carta con la forza. Ora questi tre atti ove auche si suppongano succeduti a breve intervallo avrebbero richiesto troppo tempo se Costanzo li avesse compiuti solo per mezzo dei suoi ufficiali e governatori dell'Africa. Inoltre la carta che conteneva le sottoscrizioni originali dei vescovi africani non poteva essere che una sols, e di fatto S. Ilario nel periodo seguente parla appunto di una chartula: « Quid existimas Christum non nisi per litteram iudicare, et ad arguendam voluntatem egere chartula Deum? » e questa o stava in mano del primate d'Africa, il quale la conservava nel suoi archivi, oppure in via eccezionale potè essere conservata da alcuni vescovi. Questo secondo caso è indicato da S. Hario col plurale Afros, ed anche dal mostrarci quei vescovi sempre così unanimi nel rifluto, indizio che dovevano essere pochi, essendo più facile ottenere l'accordo tra pochi che tra molti.

Se a tutto ciò si aggiunga che dei medesimi

che Sezomeno chiama prima col nome di occidentales legati egli dice poi che erano vescovi d'Africa e li indica coi loro nomi cioè Atanasio, Alessandro, Severiano e Crescente, dell'ultimo dei quali sappiamo da altra fente, che fu vescovo d'Africa nel 344 ', e che non si troverebbe altra circostanza più favorevole dopo il 357 per collocarvi l'incontro di Costanzo con vescovi africani

3. - Perché Contonto rilasció Liberia.

che questa appunto del concilio o radunanza di Sirmio del 358, pare che debba essere tolto ognidubbio sull'esistenza di una legazione a Sirmio di vescovi occidentali e particolarmente di vescovi d'Africa.

Osserva ancora il P. Grisar, (op. cit., pag-1952) che il racconto di Sozomeno è per lo meno incompiuto, poiche non dice che l'imperatore obbligò Ursacio e Valente ad accettare la formola

protezione.

dei semiariani, come afferma S. Hario . Ma non sembra necessario che Sozomeno dicesse una cosa tanto ovvia a pensarsi, poiche si sapeva che Ursacio e Valente eran sempre pronti a seguire la volentà dell'imperatore per non perdere la sua

Giusta è poi l'osservazione che i semiariani Basilio e soci per far accettare dai vescovi cattolici la loro formola, la modificarono sostanzialmente, togliendone gli anatemi, che quando l'avevano compilata poco prima ad Ancira vi avevano

posti contro la parola homousios, come dice il medesimo S. Hario (De Sunodis, n. 90). Ma per quanto non perfetta, siccome la narrazione di Sozomeno è certamente vera per la

<sup>1</sup> Si trova sottoscitto ad un concilio locale, che accettà e approvò i decreti del concilio di Sardica.

<sup>\*</sup> De Synodis, n. 81, 90; MISSE, x, 584, 542.

massima parte dei fatti accaduti a Sirmio nel 358. come per esempio per la venuta a Sirmio dei semiariani Basilio, Eustazio ed Eleusio, pel lora impegno a far condannare gli ariani puri e nel favore ch'essi acquistarono presso il debole Co stanzo, fatti tutti attestati anche da S. Hario. nulla vieta di credere che sia vera anche la notizia della venuta a Sirmio di legati dei vescovi occidentali.

Or bene io credo che questi legati venissero a Sirmio per domandare a Costanzo il richiano di Liberio. Tale scopo del loro viaggio a Sirmio apparisce assai chiaramente dal racconto di Sozomeno, poiché egli per hen due volte, cioè al principio e alla fine del suo racconte collega la venuta dei legati occidentali con la liberazione

di Liberio, come dissi qui sopra.

Il Tillemont, osserva che tra le accuse mosse dagli acaciani a Basilio d'Ancira per deporlo dal suo seggio vi fu quod Illyriis, Italis et Afris discidii et tumultus causa extiterit e dice essere molto verisimile che qui si voglia intendere forse qualche concilio tenuto dagli africani nel quale si condannasse l'eresia degli anomei, condanna, che agli ariani dovette sembrare un gran disordine, tale da meritare che Basilio fosse deposto dalla dignità di vescovo ! Secondo questa supposizione Basilio avrebbe procurato che i vescovi dell'Illiria, dell'Italia e dell'Africa si mostrassero contrari alla seconda formola di Sirmio composta nel 357 e prettamente ariana.

L'ipotesi del Tillemont è in piena armonia col fatto narrato da Sozomeno della venuta a Sirmio di quattro vescovi, del quali due almeno sono detti da lui vescovi d'Africa, e legati dei vescovi d'Occidente. Evidentemente la delegazione loro la dovettero ricevere dai vescovi loro confratelli radunati in concilio. Ma se è verisimile la congettura del Tillement per l'Africa, essa deve estendersi con lo stesso diritto ai vescovi d'Illiria e d'Italia, poiché nell'accusa portata contro Basilio si dice ch'egli fu causa di disordini non solo Afris ma anche Illyriis et Italis.

Di qui si può conchiudere che qualche tempo prima della venuta dei vescovi delegati a Sirmio, s'erano tenuti forse tre concili di vescovi occidentali, uno in Africa, l'altro in Illiria, l'altro in Italia, e che i vescovi ivi convenuti mandarono dai loro delegati a Costanzo per pregarlo di lasciar ritornare Liberio 1. Pure ammettendo che questi concili si radunassero per influenza di Basilio d'Ancira si può ammettere ancora che si radunarono per volere di Costanzo, affinchè fosse accettata dagli Occidentali la seconda formola apertamente ariana di Sirmio, del 357, quella che Costanzo stesso costrinse Osio a firmare, e che perció S. Hario chiama bestemmia di Potamio e di Osio.

4 Sospetto che il falsario della lettere liberiane, dove raccomanda nella lettera Non doces a Vincenzo di Capus di radunavo in concilio i vescovi della Campania per domandare all'imperatore il suo richismo, mirasse ad un fatto vero, cioè ad un concilio veramente radunato da Vin-

cenzo alla fine del 357 o nel 358.

Avevo già scritto questa nota, quando lessi con piacere la stessa ipotesi nell'erudito articolo del P. Wilmart, di cui ho parlato sopra.

<sup>1 «</sup> Il n'est pas hors d'apparence que ce trouble pretendu d'Afrique fut quelque concile, qui s'y assembla, ou l'an condamna la seconde confession de Sirmich », VI. 434.

Certamente fu questo sempre lo stile di Costanzo durante tutto il suo regno, di volere che i vescovi, residenti a posta in concilio, accettassero quella formola di fede, che il partito più influente presso di lui riusciva a fargli accettare, e Sozomeno aggiunge che lo faceva tratto dal l'idea di stabilire la concordia tra i vescovi.

È naturale poi che gli Occidentali e specialmente i vescovi d'Africa, che si trovavano a combattere contro i Donatisti, con cui gli ariani avevano fatto lega, desiderassero la venuta a Roma di Liberio, riconosciuto già prima da tutti come papa e con cui la immensa maggioranza dei vescovi occidentali stava in comunicazione, desiderassero, dico, il suo ritorno per la necessità in cui forse si trovavano d'essere sorretti dal sus potere supremo e universale. Poichè se consta che Felice sorretto dall'imperatore esercitò le funzioni di vescovo di Roma, non consta che facesse atti di pontefice universale.

È pure molto naturale il pensare che gl'Italiani, o certo i Romani, non lasciassero fuggire quest'occasione per far giungere nuovamente a Costanzo le loro preghiere per la liberazione e il ritorno di Liberio. Che anzi l'esistenza d'una supplica dei Romani sembra ricavarsi dal racconto di Filostorgio, se sono sue le parole che Fozio riporta: « quo quiden tempore etiam Liberium episcopum urbis Romae, quem Romani summo studio flagitabant, ab exilio revocatum

civibus suis reddidit >.

Ecco pertanto qual sarebbe stata la serie degli avvenimenti.

Nel 357 mentre durava l'esiglio di Liberio, Ursacio, Valente ed altri ariani, predominanti sul-

l'animo di Costanzo, composero la seconda formola di Sirmio, sottoscritta, come pare, anche da Osio. Forse invitati da Basilio di Ancira e da altri vescovi semiariani contrari agli ariani puri, ovvero invitati da Costanzo, desideroso che tutta la Chiesa accettasse la medesima formola, i vescovi occidentali e specialmente quelli d'Illiria, d'Italia e di Africa tennero uno o più concili, e in essi delegarono dei loro rappresentanti, che venissero a Sirmio per pregare Costanzo a rimettere il Papa in libertà. O tra gli stessi rappresentanti v'era qualche Romano, o i Romani mandarono essi pure una deputazione. I vescovi delegati (a i Romani) giunsero a Sirmio quando già vi stavano Basilio, Eustazio ed Eleusio (cumque adessent legati episcoporum Orientis) intenti a comporre la loro formola in sè stessa cattolica, quantunque vi si tacesse l'homousies. L'imperatore, forse indettato da Basilio, allora onnipotente presso di lui, fece venire a Sirmio Liberio i, il quale però non fece nessun atto di debolezza, nè sottoscrisse formola alcuna, che potesse sembrare contraria alla fede di Nicea. Che la sottoscrivessero i delegati dei vescovi occidentali, si può credere, ma non lo sappiamo di certo. Nonostante che Liberio non si arrendesse alle preghiere di Basilio e dell'imperatore, quanto ad accettare la nuova formola,

<sup>2</sup> Che Liberio venisse a Sirmio dopo la venuta di Basilio si ricava dal racconto di Sozomeno, il quale avendo instrato, nel capio art vene Basilio, Eurataio, od Eleusio furono delegati dal concilio di Ansira all'imperatore, e dopo aver detto com'essi riuscipono a cambiar l'animo di Costanzo fasendolo da amice o die era di Endossio suo nemico, incomincia subite con dire al principio del capo xv. che haud multo gost, l'imperatore che da Roma era venuto a Sirmio, vi fece venire Liberio da Berea. uttavin, siccome conveniva a Basilio che a Roma non dominasse più esclusivamente Felice e il partito degli ariani, egli suggeri forse a Costanzo il pensiero di accondiscendere alle preghiere dell'episcopato occidentale e dei Romani, permettendo che Liberio rifornasse a Roma.

Si può dire inoltre che sebbene Liberia non accettasse la soppressione dell'homousios e le formole semiariane di Basilio, tuttavia si trovava certamente d'accordo con lui nel punto che stara più a cuore a Basilio, cicè nella condanna degli anomei, e perciò veniva a verificarsi la condizione posta già da Costanzo pel richiamo di laberio, ch'egli fosse d'accordo coi vescovi della corte imperiale.

Una partecipazione molto più grande alla liberazione del Papa attribui a Basilio d'Ancira il Meranda, editore (nel 1754) delle opere di S-Damaso, priche si rappresento il richiamo di Liberio come una couseguenza dell'accettazione per parte di Liberio d'una formola semiariana, accettazione ch' egli cradette vera. Persuaso, per le ragioni che già ho esposto e per quelle ancora che verro esponendo, tale accettazione non esser mai esistia, non posso certamente seguire l'opinione del Mercuda. Tuttavia essa non deve passare senz'essere esaminata.

È a sapersi che quell'anno 358 mentre Basilio stava presso Costanzo, egli prevalse interamente presso di lui, è in modo da far scacciare dai loro seggi un 70 vescovi incirca arisani o sospetti d'arianismo. Ma non tardarono gli ariani puri ad insignorirsi di nuovo di Costanzo, poiche venuti, come racconta Filostorgio, (tv. 10), Patrofilo di Scitopoli e Narcisso di Eleonpoli a Singi-

duno, dove stava l'imperatore, ottennero da Ini ch' coli richiamasse i vescovi anomei esigliati e ordinasse la celebrazione di due sinoli. Oltre a niò costoro, ed altri loro compagni nella dettrina ariana, nel seguente anno 359, per occasione dei due concili, che si radunarono uno a Rimini per gii occidentali, l'altro a Selencia per gli orientali, seppero talmente insignorirsi di nuovo dell'animo di Costanzo, presentandosi sotto una nuova bandiera portata da Acacio di Cesarea, il quale condanuava ugualmente e gli homousiani, cioè i cattolici e gli anomei (ammettendo che il Figlio fosse simile al Padre, senza aggiungere nella soslanza), che il partito ariano trionfo di nuovo. Radunatisi quindi in concilio a Costantinopoli nel 360 gli ariani, valendosi tosto del predominio riacquistato, deposere dalle loro sedi vescovili non meno i tre suddetti semiariani Basilio, Eustazio ed Eleusio, che S. Cirillo di Gerusalemme, Macedonio di Costantinopoli, (il cui posto fu preso da Eudossio di Antiochia, già capo degli anomei) ed altri. Or bene il Merenda ha osservato che per deporre Basilio di Ancira gli ariani portarono varie accuse contro di lui, tra cui questa « quod Illyriis, Italis et Afris dissidii et lumultus causa exhibisset, el corum quae ecclesiae romanae contigerant » (Sozomeno, 1v, 24).

Il Tillement aveva sospettato che qui si trattasse dei fatti avvenuti nel 355, allorche partito Liberio, fu intruso nel seggio pontificio l'antipapa Pelice '. Ma, come osserva giustamente il Merenda, non consta che Basilio d'Ancira avesse alcuna parte in quei fatti, mentre al contrario,

<sup>1</sup> Titalemont, Mémoires, etc., vi, 387.

secondo S. Girolamo la parte principale nall'oranazione sacrilega di Felice l'ebbe appunto lo stosso Acacio, di cui dice il suddetto dottore: « in inntum autem sub Constantio imperatore clarui, ut in Liberii locum Romae Felicem episcopum constiture: ».

Esclusa quindi sifiatta ipotesi, non si può più pensare ad altra occasione in cui in qualche modo Basilio d'Ancira potesse essere accusato di aver cagionato disordini nella chiesa romana, se non per la liberazione di Liberio, nella quale, siccome si può dedurre da Sozomeno, forse ebbe qualche purte.

Tutti gli scrittori antichi sono unanimi nell'affermare che a Roma o poco prima del ritorno di Liberio, o poco dopo vi furono dei discribin e delle sollevazioni popolari, e noi già abbiam visto, che secondo ogni probabilità essi accaddero dopo il ritorno del Papa. Ma qui è da osservare che nella bocca di Acacio e degli altri ariani puri, ediatori a morte dei seguaci della fede nicena, la liberazione di Liberio, il suo ritorno a Roma, lo scacciamento di Felice, o ariano o fautore degli ariani, erano disordini così grandi, da moritare d'essere puniti con la deposizione di Basilio dall'eniscopato.

Ed è in questo senso appunto che il Morenda vorrebbe spiegare l'accusa data a Basilio d'Ancira nel 360 d'essere stato causa, mediante la liberazione del Papa, dei tumulti e disordini che eranò avvenuti a Roma, quae ecclesiae romanae contigerant due anni prima, cioè nel 358. Ma quest'accusa mantiene tutto il suo fondamento (dal

Dirò di più parermi non infondato il sospetto, che Basilio volesse far coincidere la presenza di Liberio a Sirmio con l'accettazione che allora quivi Costanzo, e forse i vescovi occidentali, e perfino Ursacio e Valente fecero della sua formola, e volesse a tal accettazione far seguire subito il ritorno di Liberio, affin di far credere ai lontani che il Pana aveva accettato la sua formola, e perciò era stato richiamato dall'esiglio. Un modo simile avevano tenuto l'anno innanzi Ursacio e Valente con Osio, componendo una formola ariana mentre egli stava a Sirmio, e pescia, appena ebbero ottenuto da lui con molto stento un atto qualsiasi (che ora ci è impossibile di definire) o a quella formola o anche alle loro persone, lo fecero liberare dall'esiglio. Come si vide dai fatti stessi che allora accaddero, Basilio non era meno abile e scaltro capo fazione di quel che fossero Ursacio e Valente; nè meno di loro conosceva gl'intrighi di Corte. Di più era dotato di rara eloquenza e forza nel persuadere. Della sua perizia nella dialettica diede due volte pubblico e solenne saggio confondendo in due dispute due potenti capisetta, Fotino nel 351 a Sirmio, ed Aczio nel 359 o 360 a Costantinopoli.

Perciò dissi non essere vana l'ipotesi che Basilio, nelle circostanze in oni egli si trovava nel 358, procurasse o favorisse per suoi fini particolari il ritorno di Liberio a Roma.

punto di vista degli ariani) anche nell'opinione mia, che una qualche partecipazione di Basilio d'Ancira alla liberazione del Papa si possa ammettere, sebbene non così grande come se la figurò il Merenda.

<sup>1</sup> De viris illustribus.



# CAPO IX.

# Condotta di Costanzo e dei Romani rispetto a Liberio.

 Terra rugione per escludere il racconto di Sozometo, la condotta di Costanzo e dei Romani verso Liberio.
 2 Quarta ragione: il allenzio degli scrittori aurichi.

1. Una ragione molto forte per escludere il racconto di Sozomeno e per negare che Liberio facesse a Sirmio qualunque atto di adesione alle
formole semariane, allora accettate e volute dall'imperatore, oppure alerisse alla condanna di
Atanasio, si desume dal modo con cui Costanzo
lo libero e lo tratto dopo la liberazione.

Chi pensi all'impegno dimostrato da Costanzo nel 355 per ottanere che Liberio condannassa Atanasio e comunicasse con gli arian, chi rifletta come egli dichiarasse allora di tener per niente le vittorie riportate sopra Magnenzio e Silvano, due usurpatori dell'impero, finche non vedesse condannato Atanasio, si porsuaderà di leggeri che se Liberio avesse acconsentito a qualsiasi atto, tale da dar soddisfazione su questi punti all'imperatore, questi non solo l'avrebbe liberato dall'esiglio, ma l'avrebbe colmato di onori, ed in particolare gli avvebbe ridata intera l'amministrazione della Chiesa romana, togliendo da Roma

 Terza regione per eschulere Sezomeno. 140 l'antipapa con provvederlo di qualche altra sede vescovile.

Or bene, Costanzo, se liberó il Papa dall'esiglio, lo liberó in modo da dar ragione allo storico Socrate il quale scrisse che l'aveva liberato contro sna voglia.

Egii non liberò Liberio puramente e semplicemente senza condizioni, come certo avrebbe fatto, se Liberio fosse entrato del tutto nelle sue viste, ma quasi per contrapesaro il beneficio che faceva a lui, e quindi nella sua persona a tutti i cattolici più ortodossi, ed al partito di S. Atanasio, già da lui tanto odiato, volle che anche Felice stesse in Roma e fosse vescovo, ossia papa, insieme con Liberio.

Sozomeno dice soltanto che i vescovi radunati a Sirmio scrissero a Felice e scrissero al clero romano, che ricevessero Liberio e che entrambi governassero insieme la chiesa romana <sup>4</sup>.

Ma questo raccento di Sozomeno deve compiersi col raccento di Teodoreto, il quale (sebbene erri quanto al tempo) afforma che anche l'imperatore scrisse uma lettera nel medesimo senso, narrando poscia il modo ostile con cni il popolo romano accolse quella decisione.

Accettando l'esistenza d'una lettera dei vescovi di Sirmio sul contemporaneo governo di Liberio e Felice, quale ci viene attestata da Sozomeno, bisogna anche ammettere la lettera o decreto dell'imperatore, di cui discorre Teodoreto, poichà di niun effetto sarebbe rimasta la

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> « Scripperant etiam episcopi, qui Sirmium convenerant ad Felicem, qui une liomanae ecclesice praesident et ad clarum etisidem crintatis, ut Laberium susciperant etique ambo quostolicam sedem quibernacent s.

Quanto poi al governo contemporaneo di Liberio e Felice nella stessa chiesa di Roma, esso non devesi certamente intendere nel senso che tutti e due governassero un medesimo popolo, le stesse persone, come potrebbero fare un rescova ed il suo vicario generale; ma sì nel senso che ciascuno atessa a capo del partito che lo riconosceva come pastore, come avveniva in quello stesso tempo ad Antiochia, dove un forte nucleo di schietti cattolici non riconosceva come legittimo vescovo che l'esule Eustazio, mentre altri cattolici s'erano, piegati a ricevere Melezio, cattolico anch' esso, sebbena eletto dagli ariani.

Così certamente l'intese il popolo romano, quando giuntagli netizia di quel decreto imperiale mentre stava nei giuochi del circo, tutti si posero a beffarsene, dicendo inonicamente esser giusto il decreto dell'imperatore, poichè come per le corse del circo v'erano due partiti coi propri fantini e coi propri colori, così conveniva che vi fossero due Papi, e poscia esciamarono: Un solo Dio, un solo Cristo, un solo Papa!

Ma per quanto al popolo spiacesse quel decreto, è per quanto con grida e schiamazzi manifestasse la sua riprovazione, noi sappiamo tra gli altri dai due preti romani autori nel 383 del Libeltus precum, che anche dopo il ritorno di Liberio dall'esiglio, Felice, almene per qualche tempo, mantenne il posto che prima aveva, e lo mantenne, come è chiaro, perchè sostenuto da quel medesimo governo imperiale, che aveva favorità e voluta la sua elezione. Ora per quanto piccolo senso altri abbia non dirò di fede cristiana, ma di decoro d'una persona costituita nella più alta dignità del mondo, qual è la dignità pontificia, non potrà mai amettere che Liberio accettasse di buon grado, e quasi un grosso premio, mercanteggiato con un atto che nell'ipotesi d'una sottoscrizione peco cattolica gli dovette costare enormemente, accettasse, dico, quella condizione della presenza di Felice a Roma, e dell'esercizio, che egli tri continuerebbe a fare, almeno in parte, dell'usurpata autorità pontificia. Liberio potà bensì rassegnarsi a una tale deliberazione di Costanzo, ma non mai gradirla.

Costanzo pertanto nel punto stesso che liberava Liberio dall'esiglio e lo rimandava a Roma, faceva un decreto assai indecoreso ed ingrato per Liberio e spiacovole per conseguenza a tutti i buoni cattolici, un decreto capace di sua natura a produrre e a mantenera chi sa per quanto tempo la discordia in Roma.

In una parola era questa un'opera per ogni lato così malvagia, che quasi veniva a togliere e distruggere l'opera buona di rimandare Liberio a Roma.

E in questo senso certo parlò S. Ilario, in un testo che fu già portata come prova della caduta di Liberio. S. Ilario parlando contro Costanzo, gli dice: « Nescio ulrum maiore impietate relegazeris (Liberium) quam remiseris ».

Costanzo, così s'interpretò, fu più empio nel richiamare il papa dall'esiglio che nel mandarvelo, perchè prima di richiamarlo esigette da lui la sottoscrizione ad una formola erstica.

Quest' interpretazione partiva dal presupposto

che Liberio a Sirmio per compiacere a Costanza avesse sottoscritta una formola eretica siccome egli stesso avrebbe affermato nella lettera (Pen Deifico). Ma avendo già sopra dimostrato che questa lettera è falsa, non rimane che accettare l'interpretazione qui sopra da me presentata che è certo la più ovvia e naturale.

Ancorche questa concessione fosse di così cattiva lega, pare che oltre alle preghiere fatteoli l'anno innanzi (nel 357) dai Romani, Costanzo vi fosse indotto da una preghiera collettiva dei vescovi d'Occidente, che mandarono a Sirmio i loro ambasciatori.

La poca voglia di Costanzo nel rimandare Liberio a Roma è espressimente attestata da Socrate, scrittore in generale assai accurato per la sostanza dei fatti che racconta : « Cacterum, coli dice, Liberius haud multo post ab exilio recocatus sedem suam recepit, cum populus Romanus, seditione facta , Felicem eiecisset, et imperator, licel invitus, assensum illis (Romanis) praemisset >.

Nè solamente Costanzo mostrò il suo mal anime verso Liberio, obbligandelo alla pena d'aver sempre sotto i suoi occhi e tra lo stesso suo popolo un antipapa, sacrilego spregiatore di tutto le leggi più sacre della chiesa, ed eretico od amico di eretici, ma ancora in tutta la condotta che tenne dopo aver rilasciato Liberio. Egli nello stesse anno 358, indotto dai semiariani vincitori a Sirmio, volle radunare un concilio generale a Nicomedia, nel quale certamente l'imperatore e i semiariani speravano di far accettare la formola concordata a Sirmio. Ma, mentre i vescovi già erano in viaggio per Nicomedia, questa città, il

24 agosto di quell'anno 358, venne in gran parte distrutta da un terremoto. Gli ariani si valsero di questa circostanza per domandare all'imperatore Costanzo che non più un solo ed unico concilio si radunasse, ma due: uno a Rimini per gli Occidentali, l'altro a Seleucia nell'Isauria per gli Orientali, sperando così di poter aver più libero campo a riprendere e a Rimini e a Seleucia con frodi ed intrighi quel sopravvento sopra i vescovi e sopra l'imperatore, che avevano fino allora tenuto da soli. In effetto nel maggio del seguente anno 359 si radunò il concilio di Rimini e qualche mese più tardi cioè nel settembre del 350 si radenò a Seleucia il concilio degli orientali che avrebbe dovuto tenersi ad Ancira. A questo intervenne pure S. Ilario esule nella vicina Frigia.

Sebbene il concilio fosse adunato per opera di Costanzo e degli ariani, questi non si curarono che vi fosse invitato Liberio o v'intervanissero i suoi rappresentanti, o fosse interpellato del suo parere. Ciò è espressamente attestato da S. Damaso, immediato successore di Liberio, Scrivendo agli orientali afferma che non deve far pregiudizio il gran numero di vescovi raccolti a Rimini, « cum constet neque romanum episcopum, cuius ante omnes fuit expetenda sententia, neque Vincentium, qui tot annis sacerdotium illibate servavit, neque alios, huiusmodi statutis consensum aliquem commodasse 1.

Quindi è che la seduta del concilio, nella quale fu accettata la formola ariana, fu presieduta da Musonio, primate di Numidia, anziano di età.

<sup>1</sup> Mrase, xm, 349. Vinceuso, qui nominato, è il vescovo di Capua, che aveva bensi ceduto a Costanzo nel concilio d'Arles del 353, ma poi s'era ritrattato.

La stessa noncuranza verso Liberio averano pure mostrata i semiariani nel 358, non invitandolo punto al concilio di Nicomedia.

Se Costanzo e i semiariani avessero ottenuto che Liberio sottoscrivesse una formola di loro gusto (cioè in cui fosse taciuta la parola homouvios), una avrebbero mancato di servirsene presso lo stesso Liberio, o per costringerlo a mantenere la sottoscrizione fatta, o qualora egli ricusasse o mostrasse di voleria ritrattare, per vendicarsi di lui, facendo pubblica ed esagerando la sua sottoscrizione a Sirmio.

Che se nulla fecero di tutto questo e non l'invitarono nè al concilio di Nicomedia del 358, nò a quello di Rimini del 359, è segno ch'egli nulla sottoscrisso e nulla fece che giovasse alla causa degli ariani o dei semiariani.

Ma v'ha di più. Esiste una testimonianza di S. Ilario, che nel concilio di Rimini gli ariani ed in particolare Potanio (già cattolico vescoro di Lisbona, poi accordatosi con gli ariani nel 357) ed Epitteto sparlarono contro il Papa.

Detta testimonianza sta nell'Opus historicum, e nei commenti che S. Ilario fa alla lettera genuina di Liberio che stava in luogo della presente Su-

dens paci.

Ivi si trova questa notizia, non mollo osservata finora, che nel concilio di Rimini Liberio fu condannato dagli aviani Potamio ed Epitteto « Quid in lus litteris non sanctitatis, quid non ew meta Dei exemiens esi? Sed Potamius et Epicietus, dum dannare urbis Romae episcopum gaudent, sicul in Ariminensi synodo continetur, audire hace notuerunt ».

Congiungendo questa notizia coll'altra che Li-

1. Terra regione per escludere Sesomeno. 155
berio non fu invitato ne al concilio di Nicomedia,
il quale si dovera tenere nell'agosto del 358, qualche mese dopo la sua pretesa caduta, nè al concilio di Rimini apertosi nel maggio del 359, neviene fuori un nuovo e più convincente argomento che Liberio non fece a Sirmio nel maggio
o giugno del 358 verun atto, per cui potesse
entrare nelle grazie dell'imperatore Costanzo e
degli ariani, o anche dei semiariani, che egli
allora proteggeva.

Del resto, le relazioni di Liberio col concilio di Rimini, prima e dopo la sua riunione meritano che siano considerate più minutamente, il che farò, dopo aver parlato delle relazioni tra Liberio ed i Romani.

Primieramente è certo che i Romani anche dopo l'esiglio continuarono ad essere attaccatissimi a Liberio, come già erano prima, accogliendolo trionfalmente, e di li a poco discacciando Felice, S. Girolamo dice che egli entrò in Roma come un vincitore, e i preti l'austino e Marcollino, che il popolo gli andò incontro con gaudio. Tutti gli scrittori antichi poi sono d'accordo nell'attestare che i Romani amavano Liberio per il suo attaccamento alla fede nicena e per la resistenza opposta all'imperatore Costanzo: « Nam Liberium », dice Sozomeno, cioè quello stesso che narra la sua pretesa caduta, e subito dopo questa narrazione, « ulpote virum undequaque egregium et qui pro religione imperatori fortiter restitieset, populus romanus impense diligebat ».

Se Liberio avesse accettata una formola cattolica bensi, ma in cui era taciuta la parela homousios, non si vede poi qual grande differenza vi sarebbe stata tra lui o Felice, del quale ci dicono gli storici Socrate e Teodoreto, che il solo difetto suo in fatto di fede era d'essere troppo indulgente e quasi connivente con gli ariani, il che in altri termini vuol dire ch'egli, essendo cattolico, ammetteva la dottrina dell'homousios, ma per debolezza, e per avere il favore degli ariani, laceva eiò che loro non andava a grado.

Alcuni credettero di togliere ogni forza all'argomento preso dall'affetto e venerazione non comune del popolo romano per Liberio, dicendo che il popolo nulla capiva di quelle tante formole di dede, una diversa dall'altra, ch'erano così sovente messe in giro dagli ariani, e che essendo già prima affezionato al suo legittimo pastore, quando lo vide giungere dopo le sofferenze di un duro esiglio, l'accolse festante sonza curarsi di sapere, se egli avesse o non avesse ottenuta la sua liberazione ammettendo una di quelle formole.

Questo ragionamento è affatto inaccettabile. Lasciando stare le differenze tra una formola è l'altra, come pure tra i partiti che si formarono in mezzo agli ariani o per ambizione o per spirito sofistico, la questione principale tra cattolici ed ariani, ridotta ai suoi ultimi termini, era perfettamente accessibile all'intelligenza popolare. Poichè trattavasi di sapere se il l'iglio di Dio fosse Dio eterno, infinito come il Padre e per conseguenza consostanziale, oppure fosse una creatura. Tutti potevano capire la portata dell'insegnamento blasfemo di Ario, esservi stato un tempo in cui il Figlio non era. Che se i predicatori e scrittori cattolici non si fossero curati di spiegare in modo adatto alla comune intelligenza le dottrine ariane, noi sappiamo che se ne occupò Ario stesso, perfin componendo delle canzoni popolari, come

2. Quarta regione: il ulenzio degli accittori antichi. 157
pure i suoi, i quali anzi per far proseliti non
rifuggivano dallo scendere a paragoni molto popolari, come quando dicevano essere assurdo che
colti il quale è generato sia contemporaneo a
chi lo generò, oppure l'albero contemporaneo a
seme, ed altre così fatte comparazioni. Di più,
anche dato e non concesso che il popolo di per
en non fosse giunto a capire la differenza di dottrine tra Liberio e Felice, tra cattolici ed ariani,
noi dobbiamo supporre, ciò che sempre avviene,
che il popolo, il quale di sua natura resterebbe
sempre spettatore inerte degli avveniment, fosse
allora ammaestrato e guidato da persone del clero,
le quali sarebbe assurdo credore non capissero

Ora se i Romani, che amavano Liberio, perchè si erano avvezzati a riguardario come sostenitore coraggioso di un punto così fondamentale della dottrina cattolica, avessero saputo di qualche suo atto di debolezza (e se l'avesse commesso, essi non l'arrebbero ignorato, poichè gli ariani ne avvebbero menato trionfo), certo i Romani non avrebbero più potuto manifestare per Liberio quell'entusiasmo che dallo stesso Libellus precum, scritto da nemici di quel Papa, sappiamo aver essi manifestato.

la distinzione tra l'ammettere o non ammettere

la divinità del Figlio, e quindi di Gesù Cristo

Redentore.

2. La quarta ragione per escludere che Liberio abbia commesso un atto qualsiasi di debolezza, è dedotta dal silenzio che sopra un atto simile serbarono tutti gli scrittori antecedenti a Sozomeno, eccetto S. Atanasio e S. Gerolamo, le cui testimonianze sono dubbie, l'ariano Filostorgio, e i luciferiani autori del Libellus precum.

Primieramente è notevole il silenzio di S. Ilario, e in particolare nel libro de Synodis. Il libro che intitolò De Synodis seu de side Orientalium le indirizzo S. Hario ai vescovi di Gallia, che a lui esule in Frigia avevano mandata comunicazione della condanna da essi inflitta alla seconda formola di Sirmio (ariana) del 357, per spiegar loro i diversi sentimenti dei vesconi orientali, e specialmente quelli dei vescovi della Galazia, Basilio d'Ancira, Eustazio di Sebaste, Eleusio di Cizico, che quell'anno stesso 358 si erano dichiarati contrari agli anomei. Egli si ferma lungamente a parlare di costoro, e sulla fine del libro rivolge direttamente ad essi il discorso, cercando di dissipare le prevenzioni, che nutrivano contro l'homousios. Quindi nel libro de Synodis noi abbiamo una narrazione scritta da un contemporaneo dei fatti accaduti nel 358 a Sirmio 1.

4. Seriase Hario questo libro mentre stava cutle in Asia (e-maiori parte Asiance provinciae, intra quaz cossisto; a. 63) già da un triennio (negotu ipsi, Saturnion d'Arlea sriano, usque hos tempus toto triennio communione). Il triennio ni deve cumputare dal sinodo di Betiere, e questo fo tra il dicembre 955 ed i primi mesi del 356; porché S. Hario cita come restimonio della sua condanna In effetto narra ivi Ilario come i tre delegati del concilio di Ancira, cioè Basilio, Eustazio ed Eleusio, giunti a Sirmio, furono ben ricevuti dall'imperatore, e come riuscirono a disingannario, facendogli vedere la reità della formola ariana del 357, ed indussero non solo lui, ma anche Ursacio, Valente e Germinio, ad accettare la formola da essi composta (la terza formola di Sirmio), la quale era cattolica in tutto eccetto nel tacere la narola homousios.

Notevole è pure il silenzio di Lucifero di Cagliari, che scrisse le sue opere o nel 360 o nel 361 i, e che essondo di animo fervido e zelante, pare non avrebbe taciuto una colpa o debolezza del Papa in materia di fede, se realmente Liberio l'avesse commessa.

S. Febadio vescovo d'Agen c'informa che gli ariani si servivazo, come di argomento invincibile, come di ariete, dice egli, del nome di Osio per oppugnare i cattolici: « Non sum nescius... antiquissimi sacerdotis et promptae semper fidei Hosii nomen quasi quemdam in nos arietem temptari, quo contradictionis temeritas propuischur ». Ma non dice parola, da cui risulti che

Giuliano, che dope dimorato a Visuna l'altino scorcio del 355 e i primi cinque mesi del 356, nel giugno parti per la Germània, né più foce riforio in Gallia, che nel 369. Inoltre egli scriveva dopo la distruzione di Nicomedia (24 agosto 355), quando non potendosi più ivi tenera un selo concilio, già erano stati indetti due concilii, uno a Risuni per gli Occidentali. l'altro per gli Orientali ad Ancira. Quest'altimo poi in luogo di tenera ad Ancira si tenne a Seleccia, nel settembro del 359.

Onds il libro de Synodia venne scritto o sel dicembre del 358 o nei primi mesi del 359.

<sup>4</sup> Vedi la Prosfatio dei Coleti alle opere di Lucifero in Muese, P. L., xiii, 728. gli ariani si servivano altresi del nome di Liberio per combattere l'homousios, da essi tauto odisto. Eppure se Liberio avesse anche solo tralasciato. l'homousios in una formola di fede, tale omissione avrebbe giovato più alla loro causa che la caduta di Osio <sup>4</sup>.

S. Epifanio nella sua Storia e Confutazione delle cresie, da lui composta nel 375, dieci anni dopo la morte di Liberio, discorre lungamente dell'eresia dei semiariani , riporta per intero la lettera del concilio di Anaira, la lettera di Giorgio di Laodicea, e quindi viene in particolare a discorrere è delle nuove divisioni, che scoppiarono tra ariami e semiariani dopo il suddetto concilio di Anaira del 358, per opera di Acacio, riportando pure la professione di fede degli acaciani nel concilio di Seleucia.

Or bone in tutto il suo racconto non fa parola di Liberio, no di un'adesione qualsasi da lui data si semiariani ed alla soppressione della parola consubstantialis.

Di nuovo tratta dei semiariani, e particolarmente di Eustazio vescovo di Sebaste (uno di quelli che avrebbero fatto cadere Liberio a Sirmio, dove discorre dell'eretico Aezio <sup>8</sup>. Di Eustazio narra che fu perseguitato insieme con Basilio di 2. Quarta regione: il silenzio degli scristori omichi. 161
Ancira dagli anomoi, e che poscia si recò con
altri vescovi in doputazione dal papa Liberio per
mettersi d'accordo nella fede, ed accettò e sottoscrisse a Roma la fede nicena, nella quale tuttavia non fu costante. Or bene, essendogli qui
occorso di neminare Liberio, non altro aggiunge
al suo nome che il titolo di beata memoria, tòv
uzzapitti.

Sulpizio Severo nella sua Storia ecclesiastica, scritta verso il 401 o 402, ricorda bensì la caduta di Osio e le varie spiegazioni che se ne davano, ma anch'egli, come già prima Febadio, non fa motto di una caduta analoga di Liberio <sup>1</sup>.

Più significativo d'ogni altro è il silenzio di Socrate, o per dir meglio d'uno storico semiariano seguito da lui.

Più volte Socrate, parlando dei fatti dei semiariani, afferma di pigliare quanto narra da Sabino vescovo di Eraclea semiariano, che sulla fine del secolo iv scrisse un libro intitolato Collectio Gestorum Synodolium.

Ora è un fatto che Socrate non disse nulla di tutti quei fatti, che sarebbero accaduti a Sirmio nella prima metà del 358, e che sono raccontati da Sozomeno, il quale appunto compilando la sua storia mirò a supplire la lacune di Socrate.

Se pertanio Socrate non ne pariò, è segno che nulla trovò nel libro di Sabino, che gli ser-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Il silenzio di Pebadio sarabbe molto può significalivo se egli avesse seritto la sua opera dopo il concilie di Rimini, dovo egli pure, per debelezza o par squiroco, sottosorisse la formola ariana. Ma è probabile che egli extresse printi del concilio.

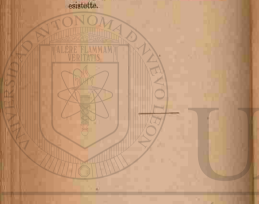
<sup>2</sup> Haeres, LIII, alias LEXIII; MIGHE, P. G., ELII, 400.

<sup>3</sup> Ibid., pag. 444

<sup>4</sup> Ibid., pag. 450.
5 Haeres, av., alias axxv, op. cit. pag. 509.

<sup>4</sup> Hoxum quoque de Hispanut in eandem perfidiam concessisse opinio fusi; quod eo mirum et incredibile videtur, qui o mni fere actatis suae tempore constantissimus nostivarum partium, et Nicaeva Synoisus auctore illo confecta habebatur, unti fuiscente acco, etcnim maior centenaria fuit, ut S. Hilarius in epistolis suis refert, deliraeerit s. Hat. eccles. lib. ti, capo 40.

162 Capo IX. - Condutte di Costanzo e dei romani.
viva di guida per i fatti dei semiariani. Che se
Sabino semiariano non seppe nulla della sottoscrizione di Liberio ad una formola semiariana,
sottoscrizione che sarebbe stata un trionfo per
il suo partito, è segno che tale sottoscrizione non



DIVERSIDAD AUTÓNO DIRECCIÓN GENERAL



## CAPO X.

#### Liberio e il concilio di Rimini.

Cadata dei vescovi occidentali a Rimini (nel 359).—
 Seconda cacciata di Liberio da Roma (nel 380).
 A Condotta di Liberio rignardo ai vescovi caduti a Rimini. — 4. Spiegazione d'un passo del Libellus precum, apparentemento sfavorevole a Liberio.

1. Tutta la condotta di Liberio rispetto al concilio di Rimini, si prima che dopo la sua riunione, come la condotta di Costanzo e la condotta del concilio rispetto a Liberio, sono altrettante prove che Liberio non consenti mai in nilla all'imperatore si riguardo all'homousios come riguardo alla condanna d'Atanasio.

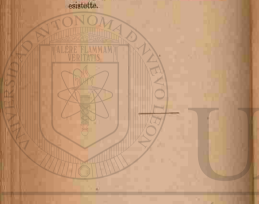
A chi considera spassionatamente le memorie (sebben poche) che ci restano di Liberio per occasione dal concilio riminese, la figura di lui apparisce quella stessa dell'invitto e forte pontefice, che già s'era dimostrato negli anni anteriori al sono esiglio, custode e maestro dell'apostolica dottrina:

qui bene apostolicam doctrinam sancte doceret innocuam plebem caelesti lege magister 1.

Il concilio di Rimini si apri sulla fine di maggio (o sul principio di giugno) del 359, Come attesta

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Iscrizione sepolcrale di Liberio, versi 27 e 28.

162 Capo IX. - Condutte di Costanzo e dei romani.
viva di guida per i fatti dei semiariani. Che se
Sabino semiariano non seppe nulla della sottoscrizione di Liberio ad una formola semiariana,
sottoscrizione che sarebbe stata un trionfo per
il suo partito, è segno che tale sottoscrizione non



DIVERSIDAD AUTÓNO DIRECCIÓN GENERAL



## CAPO X.

#### Liberio e il concilio di Rimini.

Cadata dei vescovi occidentali a Rimini (nel 359).—
 Seconda cacciata di Liberio da Roma (nel 380).
 A Condotta di Liberio rignardo ai vescovi caduti a Rimini. — 4. Spiegazione d'un passo del Libellus precum, apparentemento sfavorevole a Liberio.

1. Tutta la condotta di Liberio rispetto al concilio di Rimini, si prima che dopo la sua riunione, come la condotta di Costanzo e la condotta del concilio rispetto a Liberio, sono altrettante prove che Liberio non consenti mai in nilla all'imperatore si riguardo all'homousios come riguardo alla condanna d'Atanasio.

A chi considera spassionatamente le memorie (sebben poche) che ci restano di Liberio per occasione dal concilio riminese, la figura di lui apparisce quella stessa dell'invitto e forte pontefice, che già s'era dimostrato negli anni anteriori al sono esiglio, custode e maestro dell'apostolica dottrina:

qui bene apostolicam doctrinam sancte doceret innocuam plebem caelesti lege magister 1.

Il concilio di Rimini si apri sulla fine di maggio (o sul principio di giugno) del 359, Come attesta

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Iscrizione sepolcrale di Liberio, versi 27 e 28.

S. Atanasio in due luoghi delle sue opere i vescovi presenti erano 400, cioè la massima parte dei vescovi occidentali. Tauro, Prefetto del Pretorio d'Italia, avera ricevuto ordino di assistere al concilio, e di non lasciarne partire i vescovi finche non avessero aderito ai desideri dell'imperatore. Come premio di buona riuscita gli era stato promesso il consolato.

In quello stesso mese di maggio s'erano adunati a Sirmio Ursaccio, Valente con altri ariani (tra cui Giorgio usurpatore della sede alessandina a' danni di Atanasio) ed alcuni semiariani, quali Basilio d'Ancira e Marco d'Aretusa, e nella notte precedente alla Pentecoste, che fu quell'anno il di 23 maggio, avevano stesa una nuova formola di fede (ta 4º formola di Sirmio) coll'intenzione di farla accettare dai due concill che stavano per admarsi. Ivi si rigettava la parola homousios, perche non contenuta nelle Scritture e generatrice di scandali tra cristiani.

Si diceva il Figlio simile al Padre, e per volere di Costanzo colà presente e ancora sotto l'influsso dei semiariani, si era aggiunto in tutte le case.

Costanzo inoltre con lettera del 27 maggio ingiungeva at vescovi del coucilio riminese di non occuparsi degli affari di Oriente; qualora vi fosse qualche punto da discutere coi vescovi orientali mandassero a lui dieci delegati, coi quali e coll'intermezzo suo si potrobbe appianare oggi

Quando fu così preparato il terreno, Ursacio e Valente, con la 4º formola di Sirmio in mano, vennero a Rimini, e qui cominciarono ad insistere presso i Padri che l'accettassero tal quale. 1. - Caduta dei vescovi occidentali (nel 359), 165

Ma il concilio non si lasciè persuadere, e fedeli com erano nella loro totalità alla dottrina cattolica, i vescovi non vollero sentir parlar d'altro che della fede nicena.

È notevole per conoscere quali fossero i sentimenti dominanti nell'episcopato occidentale quanto afferma S. Atanasio che i vescovi radunati a Rimini (400 e più secondo Sulpicio Severo) approvarono puramente e semplicemente il concilio di Nicea e dissero non esservi bisogno di altro, che de' suoi decreti: « totum Concilium suis calculis Nicaenam Synodum approbavit, et eam ad omnia sufficere indicavit.» <sup>1</sup>.

Che se i Padri di Rimini accettarono in tutto il concilio di Nicea e dichiararono essere pericoloso il togliere qualche cosa da' suoi decreti, chiaro che essi con queste espressioni alludevano non solo alla dottrina, ma alla parola dell'homousios, la quale era allora in questione, e di essa intendevano che era cosa pericolosa il toglierla, ossia il tacerla: in quo certe et addere aliquid temerurium est, et auferre periculosum.

In effetto nel dare notizia a Costanzo dei loro decrati, essi usarono queste parole:

crett, cost marono queste parole:

« Ibique post longam deliberationem optima visa est
as didas, quine haciaurs naque a priseis temporibus perdaravit. . Indecens enin es negratura liquid ex cecte et
uste devertio, et ex vebur Nicacae publice cum illustriasimo principe Constantino patre tuo per occaratum deliberationem constituits immistrare celle: in quibus tanta docirina est et prudontia, ut as abique deprecata and omnium
aurres animorque perveneira, quas cola hostis et interfectiva
Arianne bascuscos, et per quam nori illa cola, sed et reliquas hacresos sublatas sunt: in qua certe et addere aliquid
emerarium est, et auspera periculosum: quorum si alterutrum fiat, erit hostibus quibuslibet agendi libera (acultas).

Tale essendo il parere di tutto l'episcopato occidentale nel 359, non si può ammettere che solo il papa Liberio l'anno innanzi a Sirmio se ne fosse allontanato, accettando una formola, il cui difetto era appunto di tacere la parola homousios, senza che di questo dissenso fra lui e l'esi-

scopato occidentale sia rimasta traccia alcuna. Tanto più che vi è un passo della lettera del concilio a Costanzo, da cui molto ingegnosamente il Merenda (Mione, xiii, 315) dedusse la perfetta concordia di sentimenti che esisteva allora tra i PP. del concilio e Liberio. Essi affermano esser certo, che se si accetta la puova formola che Valente aveva loro proposta, non ne seguirà punto la pace, come vanno dicendo Ursacio e Valente. ma bensi ne nasceranno delle discordie e dei turbamenti si in tutte le altre città, si specialmente in Roma: « Non quemadmodum Ursacius el Valens inquiunt, pax futura sit, si aliqua ex rebus istis subvertantur. Nam quomodo pacifice agere poterunt qui pacem tollunt? sed potius inde contentionem turbationemque tum reliquis civitatibus, tum Romanae urbi oborituras esse y.

E chiaro che i PP di Rimini, mostrando timore che a Roma potessero avvenire delle unbolenze, venivano, a dichiarare che a Roma in quel momento (cioè nel luglio del 350)<sup>1</sup> il clero e il popolo andavano d'accordo con Liberto e che essi stessi erano d'accordo con lui: « tum Romanos cires ne clerum cum episcopo suo, tun eos qui scribuni calholicos omnes episcopos una cum illo, pacifica communione ac fide iam anteo continuotos ». Così e giustamente il Merendo.

Le prime decisioni del concilio furono seguate dal vescovi il 21 luglio 350. 1. - Caduta dei vercovi occidentali (nel 359). 167

Oltre al professare solennemente la fede nicena, il concilio condannò pure come eretici Ursacio, Valente, Germinio (di Sirmio) e Caio (vescovo d'Illiria). Indi mandò a Costanzo dieci delegati con una lettera per fargli conoscere le sue decisioni.

Gli ariani, che secondo Sulpicio Severo <sup>1</sup>, erano 80, e tra essi Ursacio e Valente, non si lasciarono sgomentare: e come già avevano tenuto riunioni separate e distinte dai cattolici, così pure mandarono a Costanzo dieci loro delegati, i quali viaggiando più sollecitamente giunsero primi presso l'imperatore e ne preoccuparono l'animo.

Forse indettato da loro, Costanzo adotto la tattica di stancare la pazienza si dei delegati, che dei PP. del concilio riminese, e preso pretesto della guerra che dovova preparare contro i Persiani, ingiunse ai delegati cattolici che l'aspettassero ad Adrianopoli. Passata l'estate, i vescovi ariani il fecero venire nella piccola città di Nice nella Tracia coll'animo di far loro sottoscrivere una formola ariana, ch'essi poi darebbero come decreto del concilio di Nicea, sperando nello scambio che i più farebbero di Nice in Europa nella Tracia, con Nicea di Bitinia noll'Asia.

A Nice, gli ariani avendo circonvenuti in tutte le maniera i delegati cattolici ottennero il 10 otttobre , che sottoscrivessero una formola nella quale si condannavano come parole inopportune le voci consubstantialis e substantia, e del Figlio

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Questi si mostra assai bene informato dei fatti succeduti a Rimini, dei quali sembra che gli desse notizia Gavidio, vescovo delle Gallie, uno dei presenti.

Gavidio, vescovo delle Gallie, uno dei presenti.
\* Secondo il Tillemont, Mémoires, 453, 783, che seguo per tutti questi fatti degli ariani.

si diceva solo che era simile al Padre senza più l'aggiunta di secundum substantiam ne secundum omnia. Lo stesso formolario fu poi nell'ultimo scorcio del 359 sottoscritto dai vescovi rimasi a Rimini, parte circonvenuti anch'essi dagli ariani, parte stanchi di quel soggiorno così prolungate, parte intimoriti dalle minacce dell'imperatore.

Sulpicio Severo narrando in particolare i moditanuti da Valente e le ragioni addotte da lui per ottenere che i PP. di Rimini accettassero quella formola, narra ch' egli fece aggiungere che il concillo conciannava Ario e professava il Figlio di Dio non essere creatura come le altre. Nella quale espressione stava un equivoco: poiché dicendo come le altre creature, si veniva a dire che il Figlio pure era una creatura.

Però i cattolici non credettero d'aver segnato un'erecia: « Ha neutra pare vicisse se penitus aut victam pulare poterat: quia fides ipsa pro nostris erant, prafer illam quam Valens sub-iunxerat, quae tum non intellecta, sero demum unimalerersa est. Hoc vero modo concilium dimissum, bono initio, foedo exitu est consummatum ». Così dice Sulpicio Severo.

Anche S. Girolamo, che nel Diatogo adv. Luciferianos ci ha conservate le parole subdolo di Valente: « Si quis dixerit creaturam Falium Bei, ul sunt caelerae creaturae, anathema sii », pure attesta che i vescovi di Rimini credettero in bucua fede d'aver accettato una formola cattolica. Ma fruttanto, dice egli, Valente, Ursacio e i loro degal 2. Seconda encrista di Laberio da Roma (nel 360), 180 colleghi menarono trionfo che il concilio avesse definito il Figlio essere una creatura al par delle altro, ed aggiunge che allora il mondo si meravigiò gemendo d'essere divenuto ariano <sup>4</sup>.

Ne solamente il mondo si meravigliò d'essere ariano, perche tutti i quattrocento vescovi raccolti a Rimini, ossia tutto o quasi tutto l'episcopato d'Occidente aveva accettato una formola apparentemente ariana, ma ancora per la sollecitudine con cui Ursacio e Valente ed altri capi ariani, appoggiati in tutto dall'autorità imperiale, fecero di quella formola la conditio sine qua non per lasciare o non lasciare i vescovi occidentali nelle loro sedi. Allora accadde una seconda cacciata di Liberio da Roma.

2. Il fatto d'una cacciata di Liberio da Roma, e cacciata avvenuta dopo il concilio di Rimini, è attestata primieramente da Socrate, sebbene questi l'abbia confusa coll'esiglio di Berca. Essa si trova pure ricordata da Socromeno, il quale anch'egli afferma che dei vescovi scacciati dalle loro sedi il primo fu Liberio. Parlando di Valente e dei suoi fautori dice: « istos cero hino licentiam nactos, vi computisse episcopos huic formulae subscribere: compluora autem qui resisterent ecclesiis exturbasse, et primum omnium

Liberium episcopum romanion > 1.

<sup>\*</sup>Solpicio Severo dice che già stavano a Rimini da sette mesi: quindi correva il mese di dicembre, poiche si erano adminii in maggio.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> « Caeperunt postea Valens et Ursacius caeterique nequitiae corum socii, agregii scilices Christi sacerdotes, palmos suas incetore, dicentes se Pilium non creaturam negazie, sed similem caeteris creaturis. Tuno Usus nomen abolitum est: tuno Nicuenne fidei damnatio conclomata est. Ingenuit totus orbis et arianim se esse miratus est.

<sup>\*</sup> È vero che Sozomeno non da questa notizia in modo assoluto, ma solo come ano delle ragioni che correvano

par spiegare come i vescovi cattolici di Rimini si fossera piezati ad accettare la formola presentata loro da Ursacio e Valente, per paura cine del potere che essi tenevano di abalture dai loro seggi i vescovi ricalcitranti-

Lam vero quemadmodum formulas a Valente et Ursacio prolatas postea consenserial commemorandum est. Quod quidem diversimode relatum comperi. Alti esim dicust, imperatorem, episcoporum ab urbe Arimineun discession contumeliae loco ducentem, co quod citra consensum ipsius discessissent, Valenti, et iis qui cum illo

ernnt perminisse, etc. ».

Un'altra ragione si addoceva ancora della caduta del vescovi di Rimini, cioè ch'essi erano stanchi del lungo sorgiorno ed inoltro che fu loro rappresentata la formola come se nulla contenesse di male, trattandon solo di tacore la parola consulstantialis. Ma una ragione non esclude l'altra, poiché se da una parte la stancheza a gl'atrighi, come vedesi da Sulpizio Severo, fecero cadere i vescovi presenti, il timore di essere shalzati dai loro seggi poti valera per i vescovi che o non erano intervenuti a Rimini, oppore, se erano venuti, avevano poi mostrato volontà di ritrattara: Certo se allora si sparse la roce. raccolta qui da Sozomeno, che Valente avesse facoltà di shalzare di seggio i vescovi ricalcitranti ad accettare is formola di Rimini, e prima d'ogni altro il papa Liberio. et primum ononium Liberium episcopum romamon, questa voce non era vana.

2. - Seconda cacciata di Liberio da Roma (nel 360), 171. è certa, e tutto porta a credere ch'essa avvenisse subito dopo il concilio di Rimini e non senza l'opera di Valente, il quale, nello stesso tempo che aiutava il ritorno di Felice, avrebbe costretto Liberio a ritirarsi da Roma.

Il De Rossi ed altri eruditi pensano che di questo secondo esiglio, o allontanamento di Liberio dalla città, si debba intendere quanto con somma confusione dicono il Liber pontificalis e i Gesta Liberii, due opere scritte nel secolo vi e scritte da persone poco colte è vero, le quali nondimeno poterono forse in questa parte ripetere una tradizione vera. Il Liber pontificalis scrive: « Rediens autem Liberius de exilio (cioè dal vero e proprio esiglio di Berea) habitavit in coemeterio sanctae Agnes apud germanam Constantii Augusti ». Evidentemente non si può interpretare questo passo alla lettera, cicè che Liberio abitasse dentro il cimitero, ma in una villa presso il cimitero e presso la chiesa di S. Aguese, cioè di S. Agnese fuor delle mura sulla via Nomentana.

Aggiunge poi l'ignoto autore del Liber: apud germanam Constantii Augusti. Il che è vero, ma in un senso ben diverso da quello ch'egli intese. Egli intese della sorella di Costanzo come se costei fosse ancora viva, di guisa che poi immaginò che Liberio, supposte da lui eretico, si raccomandasse a Costanza, affinchè intercedesse in suo favore presso il fratello, alla qual domanda Constantia Augusta, quae fidelis eral domino Iesu Christo ', non volle prestarsi.

Ma la verità è che Costantina, e non Costanza,

<sup>1</sup> Lib. ed. Duchesse, 1, 207.

la quale vivendo aveva posseduta una villa (neburbanum) presso il sepolero di S. Agnese, era già morta fino dal 354, e nel 360 stava bensì presso. Agnese, chiesa ch'essa aveva fatto ediffare, ma vi stava sepolta e accento a lei fu poco appressopolta anche sua sorella Elena, morta sulla fine del 360 l. Tutte e due erano morte mentre Liberio era papa, e forse la chiesa di S. Aguesa anch'essa terminata sotto il suo pontificato; la quali circostanze spiegano la cura che si press Liberio di farla adornare di tavole marmoree le la scelta di quel luogo per suo ritiro, allorchiglia ariani lo costrinsero ad abbandonare Roma una seconda volta.

Si potrebbo fors'anche intendere di questo secondo esiglio di Liberio quel passo, che erroneamente il Liber pontificatis collocò nella bio
grafia di papa Guilio, e che al contrario, almene
per ciò che vi si dice delle tribolazioni e dell'esiglio sofferto, conviene a Liberio: « Hic multus
tribulationes et evilio fuit mensibus X; et post
haius Constantini (sic) mortem cum gloria reversus ad sedem beati Petri apostoli. ».

Quanto all'autore dei Gesta Liberti, egli sstanzialmente conferma in questa parte il racconto del Liber pontificalis, dicendoci che Gestanzo « iussit cum extra civitatem habitare. Habitabat autem ab urbe Roma milliario III. quasi exul in cymiterio Noellae via Salaria. Sebbene gli archeologi non siano d'accordo nel fissare il punto preciso del cimitero o catacomba di Noella, tutti però sono unanimi nel dire ch'esso stava vicinissimo al cimitero di Priscilla. Ora siccome il cimitero di Priscilla non è gran fatto distante dal cimitero e dalla basilica di S. Agnese, quindi si può ritenere che l'autore dei Gesta Liberii confermi in questa parte il racconto del Liber, intendendo che Liberio si ritirò in una villa posta presso S. Agnese, non lontana dal cimitero di Noella. Questa dimora però di Liberio fuori di Roma non fu lunga, poichè, come ci dice il Libellus precum, il popolo ed i patrizi non tardarono a cacciare Felice dalla città. Se si potesse

2. - Seconda cacciata di Liberio da Roma (nel 360). 173

lio, sarebbe durata dieci mesi.

Questa volta però il Libellus precum non
accenna più ad una sentenza giudiziale regolare
del sonato, ma da la cacciata di Febice come effetto
quasi violento di una manifestazione della moltitudine dei fedeli, con cui si trovarono d'accordo
anche i principali cittadini, « omnis multitudo
fidelium et proceres ».

accettare il passo suddetto della biografia di Giu-

Come già ho osservato sopra, il successo felice di vena sollevazione popolare, diretta a scacciare un vescovo ariano, voluto da Costanzo o da' suoi satelliti, non sarebbe molto credibile negli anni precedenti, quando Costanzo teneva incontrastato il governo dell'impero. Ma esso non presenta più nessuna difficultà collocandolo o subito dopo il 3 novembre del 361, in cui morì Costanzo, oppure anche nell'anno precedente, quando Giuliano l'apostata nel periodo marzo-maggio (360) si arrogo il titolo d'imperatore. È vero che l'Italia

<sup>1</sup> Sulle origini della chiesa di S. Agasse e sulla parle chi vi ebbe Costanttina vedasi la min dissertazione Costantina figlia di Costantino Magno e la bazilica di S. Agnete a Roma negli Atti dell'Accademia delle Scienze di Torios, vol. 1111 (marzo 1907).

<sup>\*</sup> Lib., ediz. Duchesne, loc. cit.

<sup>1</sup> Lib. pont., 1, 205.

e Roma sembrano nel corso del 360 essere rimaste fedeli a Costanzo, e che ancora nell'estate del 361, quando Giuliano, dopo aver con una parte dell'esercito traversata l'Italia superiore, giune a Naisso, e di qui mandò al senato una lettera molto aspra contro Costanzo, il senato ancora al dichiarava per Costanzo ', tuttavia il buon esito d'una sollevazione popolare in quei due anni non sarebbe più tanto incredibile, come negli anni precedenti.

Del resto chi voglia potra credere che il ritorno di Liberio avvenisse solo in seguito alla morte di Costanzo avvenuta il 3 novembre del 361, oppure in seguito all'editto pubblicato da Giuliano in gennaio del 302 (esso pervenue ad Alessandria d'Egitto il di 8 febbraio) <sup>1</sup>, con cui si dava facoltà di ritornare ai vescovì esigliati sotto Costanzo. Certo, se cotal ritorno si può forse anticipare, esso non sembra che si possa ritardare oltre il suddetto termine.

Intanto però una cosa è certa, che motivo del suo secondo estiglio fu l'opposizione di Liberio al concilio di Rimini, che egli, come ci diec il suo secondo successore Siricio, cassò e dichiarò nullo e di niun valore. Parlando della legge generale fatta « a venerandae memorine praedecessame Liberio », con cui probiva di ribattezzata coloro che erano stati battezzati dagli ariani, Siricio dice che questa legge la mandò Liberio a tutte le varie province del mondo post cossitum Ariminense concilium 3. Le quali espressame ci danno diritto a pensare che si tratto non li

 Candotts di Liberio riguardo al cercuei caduti. 175 una semplice disapprovazione orale, ma di un atto solenne di annullamento e di riprovazione.

3. Sappiamo inoltre che morto Costanzo, ed avendo il nuovo imperatore conceduto ai vescovi cattolici di ritornare dall'esiglio e in generale lasciando libertà alla Chiesa, molti dei vescovi, che a Rimini erano caduti per inganno più che per cattiva volontà, eccitati, specialmente nelle Gallie, da S. Ilario, cui Costanzo fin dal 360 aveva concesso il ritorno dall'esiglio, e come si può credere anche da Liberio, vollero riconciliarsi con la Chiesa. In tale occasione Liberio si ispirò ai sentimenti della maggior mitezza, ordinando che fatta una professione di fede con la quale dichiarassero di accettare tutti i decreti del concilio niceno e di condannare il concilio di Rimini, potessero conservare le loro sedi. La stessa regola di condotta fu pure prescritta da un concilio, che S. Atanasio tenne ad Alessandria nell'estate del 362, a cui fu presente S. Eusebio di Vercelli, e da un concilio tenuto poco dopo dai vescovi della Grecia.

A S. Atanasio ed al concilio da lui tenuto in Alessandria nel 362 si suol dare il merito principale di quest'indulgenza verso i caduti di Rimini<sup>3</sup>. Quest'opinione provenne forse da quel passo

Losi dico il P. Bachelet nel Dictionnaire de Théol. Cathol., vol. 1, pag. 1832. Ma se si considera che S. Atanassio ritornò ad Alessandria nel febbraio, a che Eusebio dovette subito partire dal luogo del suo esiglio e vanne da Alessandria, il concilio si può anche porre nella primavera, come fece il GAVALUERA, Le Schisme d'Antioche, pag. 101. Fu prima del 24 ottobre in cui Atanasio parti da Alessandria per ordine di Giuliano.

<sup>‡</sup> Un autore recente, il Turmel, al è lasciato trasportare dalla fantasia sino al punte di creare riguardo al-

<sup>1</sup> ALLARD, Julien l'apostat, II, 67.

<sup>2</sup> ALLARD, Ib., II, 296.

<sup>2</sup> Miche, 2111, 1133.

Capo X. - Liberio e il concilio di Rimoni.

del dialogo adversus Luciferianos di S. Girolamo (da lui composto in Antiochia nel 379) 3, dove, dopo parlato del decreto del concilio alessandrino, soggiungo: Assensus est huic sententiae Occidens (n. 20). Ma da queste parole non ne viene necessariamente che anche il Papa facesse il suo decreto dopo quel concilio. Alcuni credono ch'essa abbia pure l'appoggio di quel passo della lettera di Liberio ai vescovi d'Italia (Imperitiae culpam), nella quale dice che gli

l'iniziativa presa da Atanasio ed afl'esclusione di Liberio un vero romanzo. Sentansi le sue parole:

« Un autre speciacle plus surprénant est celui qui nous office Athanase as concile d'Alexandrie. A peine rentré au milieu de son peuple, ce grand évêque, non content de répandre à diverses questions dagmatiques qui intéressent l'Occident (forse arrore tipografice in Inogo di (brient), regle de lui-même la vituation des prelats tombées. Il foit accepter son réglement par la Grèce, par la Gaute, per l'Espagne. Il se comporte comme s'il avait le sollicitude de toutes les églises; il prend, notamment en Occident, la place de Rome qu'il semble laisser à l'écart. Pourtant l'attitude de l'évêque d'Alexandrie trouve son explication et sa justification dans les circonstances qui l'ont inspirée. La défaillance de Sirmium, aussi logère qu'on veuille l'imaginer, avait entrainé des conséquences. qu'il n'était au pousair de personne d'empêcher. Libère était un homme diminué, un suspect, non pas sons doute aux yeur de son peuple, mais aux yeur de l'épiscopat. ... Libére n'avait plus le prestige voulu pour rappeler les préscriptions de la foi, pour remédier ou desarroi général, pour rémettre dans le droit chemin ceux qui, comme lui, s'étaient laissé décoyer. En tout car, avent de rehabiliter les autres, il apait besoin lin-même d'être rehabilité. Il y eut un mament ou le siège apostolique fut, en qualque sort, vacant et où Athanase seul eut qualité

pour parler à l'Occident ». Si veda Revue Catholique des

Egliser, dicembre 1906, pag. 614, 815. BARONIO, 362, n. 184.

3. - Condotta di Liberio riguardo ai vescavi. 177

Egiziani e gli Achivi ricevettero la sentenza o giudizio di cui egli parla.

Nelle parole di Liberio si volle vedere un'allusione all'affermazione di S. Atanasio nella lettera a Rufficiano, che in un sinodo (alessandrino), presenti eziandio vescovi di altre parti, e poi in un altro sinodo raccoltosi in Grecia, e così pure in altri di Spagna e di Gallia, si era decretato di concedere il perdono ai caduti, distinguendo però tra quelli che erano stati promotori di eresia, e quelli che avevano ceduto per debolezza. Ai primi non si dovevano più conferire le dignità ecclesiastiche di prima, agli altri si !.

Le stesse cose scrisse pure S. Atanasio a S. Basilio, come vedesi da una lettera di questo S. Dottore, nella quale cita la lettera di S. Atanasio e dice di averia ancora e di mostrarla a tutti quelli, che la volessero vedere : « Ego enim cum accepissem litteras bealissimi Patris Athanasii Alexandriae episcopi, quas et in manibus habeo, et ostendo exposcentibus, in quibus clare pronuntianar, si quis ex Arianorum hacresi voluerit transferri Nicaenam fidem confitens, rum admittendum esse, nec esse in eo recipiendo haesilandum; cumque ille mihi huius decreti socios citassel, tum Macedoniae tum Achaiae episcopos amnes; valus necesse esse lantum virum sequi ob corum, qui legem tulerant, auctoritatem, simulque cupiens pacificationis mercedem conse-

1 « Scito, domine mi optatissime, in principio quidem cum vis illa deriisset, coactam Synodum fuisse, praesentibus exterorum partium episcopis: celebratam item aliam ficisse apud Graeciae comministrot, nihilogue secius apud illus que in Hispama et in Gallia degunt, etc. s. S. ATHANAN., Opp. vol. 4, p. 2\*, pag. 268.

qui, fidem illam confitentes ascribebam numero communicatorum » 1.

Nel tomo ad Antiochenos, ove stanno le decisioni del concilio, si parla solo in generale di quelli, i quali ab Arianorum haeresi resiliual. e a questi si dice doversi dare il perdono e accoglierli se professano la vera fede nella SS. Trinità. Con ciò non nego che non si fissassero pure quella regole più particolari, che S. Atanasio cita nella sua lettera a Rufiniano; e di cui parlano altrest S. Girolamo 1 e Rufino 1; tanto più che nel suddetto tomus si parla d'una lettera anteriore scritta dal concilio 1; ma siccome il concilio aveva în mira sopratutto di mettere la pace nella chiesa d'Antiochia, dove i cattolici stessi erano divisi tra i seguaci di Paolino (Eustaziani, cattalici puri) e quelli di Melezio, si deve credere che pensasse più che altro ai bisogni delle chiese di Antiochia e di Oriente.

Quanto all'Occidente, che già prima della morte di Costanzo, cioè fin dalla primavera del 360, trovossi in gran parte sotto il dominio di Giubilano l'apostata, e libero per allora da ogni persecuzione, nulla vieta di credere che già prima del concilio di Alessandria si fosse presa quella deliberazione, la quale del resto si presentava da sè molto naturale. Crederei quindi che la questione dei vescovi caduti fosse risolta in Gallis da S. llario, e per ciò almeno che spetta ai ve3.- Condotto di Tabario riguardo al rescori. 179 scovi d'Italia e dell'Illiria da Liberio. Essa poi sarebbe stata risolta, non già, come si crede commemente, colla lettera Imperitiae culpara', dove sta l'allusione ai decreti dei concili di Alessandria e di Grecia, ma in una lettera o decreto anteriore. Così afferma il Benoini, il quale dedusse l'esistenza di tal decreto dalle parole della lettera Imperitiae, dove il Papa risponde a coloro che censuravano la sua indulgenza 3. Se il Papa nella lettera Imperitiae già risponde alle obbiezioni rivolte contro la legge, è evidente che la legge già era stata fatta.

Quindi è molto probabile che prima ancora della morte di Costanzo avvennta il 3 novembre del 361, Liberio provvedesse a riconciliare con la Chiesa e con la vera dottrina quei vescovi italiani, che per imperizia o per ignoranza (ignorantes), o per timore, avevano ceduto a Rimini.

Qualche tempo più tardi poi, forse sulla fine del 362 o sul principio del 363, essendovi alcuni che disapprovavano tale indulgenza del papa, egli

MIGNE, P. G. EXXII, pag. 754. Quests lattera fa scritts parecchi anni dopo il fatto, cioè tra il 370 ed il 378, quando già Basilio era vescovo.

Nel Dialogo adversus Luciferianos, n. 20.

<sup>3</sup> Nell'Histor, eccles.

<sup>4</sup> BARONIG, 362, n. 195.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Miana, x, 714, meglio che in Baronio, 362, n. 187.

<sup>2</sup> Il Papa parla della saeseriori censura, con cui alcuni, andando centro il monito dell'Apostolo, proclamavano non este parcendom hie qui ojud Ariminumi ignoratine gesterunt; e più sotto soggininge che alcani trovarano leve et remission il contonitarsi di esigero da
caduti la professione di fodo: « Per quam professionem
leticansi quibinadam lece et remission videtiuri recuperet
idi quad, per catulitari recitatiti amierira 3- Al che cosserva
ll Bencini: « Recolit ergo Laberius quiod iam faction decretunque fuerat, et censurat cos qui decretum discrani
leve et remission, quo Luciferianos tunrit, qui, ut tili legitur, proclemabant non esse parcendum his qui apud
Ariminomi ignorantes egerunt »; Migne, P. L. CXXVIII,
pog. 35.

scrisse la lettera suddetta Imperitiae, nella quale a sua scusa oltre il detto dell'Apostolo, porta la condotta simile alla sua dei vescovi di Egitto e di Grecia.

E vero che S. Atanasio parla non solo di sinodi di Egitto e di Grecia che adottarono quella stessa regola di condotta, ma anche di Spagna e di Gallia; ma è da notarsi che la lettera a Rufiniano egli la scrisse assai dopo il concilio di Alessandria del 362; nè dall'ordine ch'egli tiene nel nominare i sinodi di Spagna e di Gallia, dopo quelli di Egitto e di Grecia, si può dedurre per questi una priorità di tempo, essendo noto che già S. Ilario aveva adottato quel principio stesso fin dal 360 o 361, quando ritornato dall'esiglio procuro che i vescovi delle Gallie si radunassero în concilio a Parigi, dove si sa che fu trattata espressamente la questione dei vescovi caduti a Rimini, ed è indubitato del pari, ch'esso fu anteriore al concilio d'Alessandria, Ora io ccedo che come S. Hario si occupò dei vescovi delle Galhe fin dal 360 o 361, così il papa Liberio si occupasse anch'egli in quel medesimo tempo dei vescovi d'Italia, e d'Illiria Che Liberio pensasse ai vescovi d'Italia è certo dalla lettera suddetta Imperitiae, la quale porta appunto l'indirizzo Liberius episcopis catholicis per Italiam consistentibus. Quanto ai vescovi d'Illiria apparisce dalla lettera Divina muneris gratia, scritta, come dice il suo titolo, dai vescovi d'Italia e perciò da un concilio; e siccome essi si riferiscono alla lettera precedente di Liberio (Imperitiae) non si può dubitare trattarsi d'un concilio romano presieduto da Liberio L

Del resto, se anche vogliasi che la fama di dottrina, di fortezza e di virtù posseduta da Ilario bastasse a renderlo come il capo morale dell'episcopato gallico, il fatto che Liberio non si occupo (per quanto sappiamo) che delle chiese d'Italia dimostra almeno questo, che mentre per altre province v'erano vescovi zelanti e autorevoli che provvedevano (sia pure per propria iniziativa), dell'Italia si occupò il solo Liberio e se ne occupò, come dissi, appena potè farlo, ma prima del concilio alessandrino del 362.

A conferma di quanto vado congetturando sulla scorta dei documenti, che Liberio restrinse allora

Dirò di più che se S. Hario, reduce dall'esiglio. ebbe in Gallia tanta autorità e forza da radunare tutti i vescovi a Parigi e indurre quelli di loro che avevano ceduto a Rimini a ritrattarsi, e così unirli tutti nella professione della fede nicena, ciò non dovette essere senza qualche influenza di Liberio; poiche è noto che S. Hario, ricevuto che ebbe dall'imperatore Costanzo il permesso di ritornare alla sua sede, non si recò già subito da Costantinopoli in Gallia, ma venne a Roma e quivi stette qualche tempo. Ciò si deduce dal fatto che ebbe campo a diffondersi la notizia del suo arrivo e del suo soggiorno in Roma, di guisa che S. Martino, desideroso d'abboccarsi con lui, parti dail'isola Gallinaria presso Albenga, dove allora menava vita solitaria, per venire a Rema, sebbene quando vi giunse seppe che già Ilario era partito ".

<sup>4</sup> Means P. L., x, 715, 716.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Il passaggio di S. Ilario a Roma nel suo ritorno dalla Frigia e da Costantinopoli è attestato nella vita di S. Martino.

le sue sollecitudini a riconciliare e a rimettere sulta retta via i vescovi italiani, osservo che S. Atanasio nella lettera a Rufiniano parla bensi dell'Egitto, della Grecia (e S. Basilio vi aggiunge la Macedonia), della Gallia e della Spagna, ma tace affatto dell'Italia. Il che fa supporre che quella norma, ch'egli dice successivamente adottata in varie province, partisse primamente dall'Italia e da Roma, e ciò fosse tanto noto da rendere superflua una menzione speciale dell'Italia.

Onde si ha piero diritto di supporre che S. Atanasio e i vescovi del concilio alessandrino del 362 adottassero una regola già adottata prima

e in Italia e in Gallia.

La cosa sarebbe certa se potessimo con sicurezza accettare l'emendazione, che i Maurini propongone al passo della lettera di Liberio, dov'egli ricorda le deliberazioni del vescovi dell'Egitto 6 dell'Acaia, passo che, come ora si trova, è inesplicabile.

Dopo aver affermato che alcuni dicevano « non esse parcendum lis qui apud Ariminum ignorantes egerunt », Liberio soggiunge: « Sed milit, cui comenitormia moderate perpendere, MAXIME CUM ET AEGIPTII OMNES ET ACHIVI ACCUSATI SENTESTIAM RECEPERUNT MULTIS, parcendum quidem his de quibus supra tructarinus, auctores vero esse damnandos, qui obliqua et miliqua subtilliate et caligine offenderunt innocentium sensus, per quae velamen obducerent verilaticenebrus lucem, et lucem tenebrus cenditantes».

1 Maurini, editori di S. Ilario, emendano così questo passo: « Sed mihi, cui convenit omnia moderate perpendere, maxime cum et Aegyptii 4. Spiegazione d'un parto del Libellus prevan. 183 omnes et Achiri i hano adunati sontentiam receperint, visum est, parcendum quidem his de quibus supra tractavimus », etc. 1.

4. Quanto dice Liberio nella lettera Imperiliae che alcuni criticavano il suo decreto d'indulgenza verso i vescovi caduti a Kimini e proclamavano non esse parcendum a coloro che avessero commesso atti di debolezza in materia di fede, ci conduce ora a valutare nel suo giusto valore la testimonianza del Libellus precum, che si suole addurre contro Liberio. Ivi lo scrittore racconta che Costanzo pregato dal popolo romano di rilasciare Liberio, rispose: Habelis Liberium, qui qualis a vobis profectus est melior revertetur. Risposta non inveresimile in bocca di Costanzo, e che si potrebbe interpretare così: A Liberio un po' d'esiglio non farà male. Egli rientrerà in sè stesso, diventerà più arrendevole e così migliorato potrà ritornare a voi. Indi il Libellus soggiunge: Hoc autem de consensu eius, quo manus perfidiae dederat, indicabat. In queste parole si volle vedere una testimonianza della caduta di Liberio nell'eresta ariana, indicata qui col nome di perfidia. Se tale fu il senso della parela perfidia nell'intenzione degli autori del Libellus, siccome essi introducono Costanzo che parla del consenso come già avvenuto allorchi egli si trovò a Roma nel maggio del 357, bisognerà dire che gli autori suddetti del Libelius credettero a quella falsa lettera di Liberio, composta dagli ariani, da cui risultava ch'egli avrebbe loro aderito prima an-

\* MIGNE, P. L. x. 715.

Del equeillo teanto la Grecia poco dopo il concilio di Alessandria è tostimonio S. Atanasio nella lettera (frammenterio) a Rufiniano, di cui parlo nel testo.

cora di andare in esiglio. Ma sembra molto probabile che il senso della parola perfidia qui sia molto diverso.

I due preti del Libelius precum appartenevano alla setta dei Luciferiani, che venerava come suo fondatore il bollente Lucifero di Cagliari, ch'era stato il primo ' a disapprovare il decreto di Liberio ed a proclamare non esse parcendum ai vescovi caduti nell'eresia, quand'anche pentifi. ma doversi togliere dal loro ufficio, e chi nol facesse o continuasse a comunicare con lore era reo al par di loro di prevaricazione e di perfidia. Per ciò essi davano questo nome di perfidia tanto all'eresia, quanto all'indulgenza verso gli eretici sebbene pentiti. Ne abbiamo una prova nello stesso Libellus precum dove al n. XXII si raccontano le persecuzioni sofferte in Roma da un certo Macario, prete della loro setta, che non volle comunicare in dicinis col papa Damaso, e di lui si dice che repulit perfidiae communionem . Quindi potrebbe darsi che in questo senso essi intendessero che Liberio manus perfidiae dederat fin dal 357, alludendo forse a qualche atto di beni-

MIGNE, XIII. Dag. 98, D.

2 III De Feis, pag. 417, dies che le parole della Pracfedio: Rabelia Inberium, qui qualit a, robis profettà su
melior reservitare, anon la ripetizione della parole seritte
da papa Giulio agli Alessandrini intorno a S. Atamano.
Le parole del papa Giulio (non riferita dal De Feis
anon le seguenti: « Realti intur ad ces splendidios mare,
quam a cebris discessente (Baronio, 349 in. S). Veramente
l'anniogia non mi sembra tanto granda, quanto parve al
De Feis. Pintitato vi vedrei un'allusione alle parole, con
cui, secondo Soromeno, Cestanzo avrebbe premesso alte
matrone romano il ritorno di Liberio, cicè quando agli consentisse a porsi d'accordo coi vencovi, che stavano alla corte
imperiale.

4. - Spiegozione d'un pozro del Libellus precum. 185 gnità (così spontaneo del resto alla natura del Papa, di cui la sua iscrizione esalta appunto la bontà e la mitezza) fatto da Liberio, non grà verso la dottrina, ma verso le persone di alcuni ariani, o semiariani, qualche atto di benignità simile a quello che poi dimostrò verso i vescovi di Rimini.

Intanto ad escludere da parte di Liberio qualsiasi atto di debolezza da lui commessa a Sirmio contro la fede Nicena, qualunque accettazione di una formola in cui si tacesse *Phomousios*, servono pure le forti espressioni ch'egli adopera nella lettera, dove vuole che si usi indulgenza verso i vescovi caduti a Rimini.

Questi vescovi, che per caso abbiano accettato per ignoranza il veleno della dottrina ariana. illud rivus ariani dogmatis, ora che si sono rialzati, devono seacciarlo da se fino all'ultima stilla, fino ad esaurirlo tutto: «si quas illud vivus in se ariani dogmatis subdolum ac tenebrosum fuerat expertus, reporatus condunicat, condemnet », ossia provi con qualche pubblica manifestatione ch'erfi non accetta le dottrine ariane.

Ora se Liberio esigeva dai vescovi di Rimini, sebbene caduti per pura debolezza. o piuttosto per iguoranza (come afferma Liberio stesso), una ritrattazione ed una condanna dell'eresia, condemnet, come mai non si sarebbe ritrattato egli stesso, se avesse commesso qualché colpa simile?

Ne meno forti sono le espressioni che seguono: I vescovi, ora riconciliati devono insorgere con gran forza contro gli autori della loro caduta, e abbracciare con sommo impegno la fede nicena; « vehementiusque in auctores cius insaeviat, quos in se violentos expertus est. lotumque se fidei 186 Capo X. Liberio e il concilio di Rimini. apostolicae et catholicae usque ad Nicaenae synodi conventum de integro mancipet » 1.

Se egli nel 358 avesse acconsentito a condannare indirettamente l'homousios, non avrebbero potuto rinfacciargli i vescovi, caduti a Rimini nel 350, ch'egli stesso era stato autore della loro caduta, col suo malo esempio?

Miese, P. L., x, 715.





### CAPO XI.

# La riconciliazione dei Semiariani.

 Il modo tenuto da Liberio nel 366 nell'ammottere i semiariani alla comunione della Chiesa romana dimostra eb'egli non era mai stato d'accordo con loro.

— 2. La costanza di Liberio nel professare la fede nicana è proclemata dalla son isorizione sepolerale.

— 3. L'isorizione riguarda certamente Liberio.

— 4. Altre particolarità dell'isorizione.

1. Quell'amore di Liberio pel concilio di Nicea, che risulta dal primo documento genuino di Ini. dopo il suo ritorno dall'esiglio, egli l'aveva già espresso apertamente sin dal principio del suo pontificato e ancora nel momento di partire per l'esiglio: « lube igitior si placet, diceva Liberio a Costanzo sulla fine del 355, ul episcopi ad proprias sedes revocentur, ac si quidem visi fuerunt consentire cum illo qui reclam fedem Nicaeae olim expositam nunc luctur, tunc in unum convenientes, paci orbis lerrarum providenti s.

Lo stesso amore e la stessa adesione al concilio Niceno ed in particolare alla parola consubstantialis la manifesto pure Liberio nell'ultimo documento che abbiamo del suo pontificato, in una lettera cioè agli orientali, in cui dà loro la felicissima notizia della piena ed intera sottomissiono dei semiariani ad accettare la fede Nicena e quindi anche la parola homousios, che essi per un equivoco tanto avevano osteggiata. La sottomissione avvenne in un sinodo tenuto a Roma, a cui intervenne un gran numero di vescovi d'Italia e di tutto l'Occidente, di guisa che la lettera di Liberio è scritta eziandio a nome del sinodo.

Sentasi qual opinione egli avesse non solo del concilio niceno, ma in particolare delle parole substantia e consubstantialis da esso consacrate! La fede nicena, dice Liberio, « in substantia et consubstantialis vocabulo comprehensa, tamquam firmum el inespugnabile munimentum, omnes impetus et pravas machinas Arianae dementine reprimit ac repetlit ». Quindi così viene a parlare del concilio di Rimini: « Quocirca, cum omnes Occidentalium partium episcopi Ariminum convenissent, quo illos Arianorum improbitas concocaverat (segno che nel concilio di Rimini egli non era intervenuto per niente, come già dicemme), eo consilio, ul aut persuasione aliqua, aid, quod verius est, saecularis potentiae auctoritate coacti, id quod in fide cautissime positum fuerat tollerent, aut oblique negarent, nihil profecil illorum versutia ». E « nihil profecit », perchè tutti i vescovi che caddero a Rimini, poi si ritratturono .

A questo sinodo di Roma tenuto nel 365 o 366, nel quale si riconciliarono con la Chiesa i semi-ariani, accettando con la parela homoustos tutte le deliberazioni del concilio niceno, giustamente crede il De Rossi alluda il carme sepol-crale di Liberio in quei versi;

30. In synoilo, cunctis superatis, victor, iniquis 31. sacrilegis, Nicaena fides electa triumphat. Cunctis; perchè tolti di mezzo i semiariani, ed essendo già stati condannati gli ariani, non rimaneva più nessuno degli oppositori della divinità del Verbo; che non fosse condannato.

Ed è appunto per occasione del suddetto concilio e della sottomissione che i Semiariani fecero di sè al Papa ed al concilio niceno, che s'iucontra un argomento, a mio credere, perentorio per persuaderci esser falso che Liberio avesse sottoscritto a Sirmio una formola semiariana, ossia tale che portasse con sè la condanna, anche solo implicità, dell'homousios.

Chi ci riferisce il fatto della riconciliazione dei Semiariani e riporta per intero la lettera di Liberio e del concilie romano del 366 agli Orientali, è Socrato, il quale, come ho già notato sopra, spesso per le vicende dei Semiariani sigue il racconto di Sabino. Ora Socrate che tace interamente della caduta di Liberio, e della sua venuta a Sirmio nel 358, è quello che ci narra più minumente la suddetta riconciliazione, raccontanto che i Semiariani, dopo tenuti vari concili in Oriente, risolvettero di mettersi d'accordo col Papa riguardo alla fede, e gli mandarono perciò una deputazione composta di Eustazio di Sebaste, Silvane di Tarso, e Teorito dei Castabuti.

Qui è da notare che Eustazio è quello stesso, il quale nel 358 con Basilio d'Ancira ed Eleusio di Cizico avrebbe indotto Liberio ad accettare la formola semiariana.

Or bene, come si regolò Liberio rispetto ad Eustazio ed a suoi due compagni? Li ammise forse subito alla sua comunione, come vuolsi avesse fatto a Sirmio? Menò loro buona la soppressione

<sup>1</sup> Migsz, viii, 1384.

<sup>2</sup> Vedi testo, pag. 9, n. 2,

190 Capo XI. - Lo riconciliozione dei Semiorioni, dell'homousios da essi voluta nel 358? No, anzi neppur li voleva ricevere.

Ecco che cosa ne dice Socrate: « Liberio cero litteras suas porrecevunt; ille initio quiden eos admittere recusabat », e per qual ragione perche « Arianarum parlium illos esse dicens, nec di ecclesia suscipi posse, utpote qui Nicaenam fidem abrogassent » . A tali accuse del Papa,

che cosa rispose Eustazio?

Se Liberio otto anni prima avesse accettata in qualche modo a Sirmio la dottrina semiariana, Eustazio avrebbe potuto opporgli ch'egli stesso l'aveva sottoscritta, giudicandola cattolica. Al contrario, essi si contentarono di rispondere che già da un pezzo si erano ricreduti ed avevano riconosciuta la verità, come pure che già da un pezzo avevano condannata la dottrina degli Ariani, ed avevano confessato che il Figlio in tutto è simile al Padre. Inoltre insistevano su ciò, che non esiste differenza tra simile e consostanziale, e che quindi, ammettendo la parola simile, implicitamente ammettevano la parola consostanziale. Ma Liberio ancora non se ne contentò ; bensì volle che gli dessero per iscritto la loro professione di fede nella quale ammettessero espressamento la fede nicena e la parola homousios. Ed essi gliela diedero, e Socrate riporta per intero il loro scritto (pag. 486) nel quale professano particolarmente di accettare il concilio niceno, in quo consubstantialis vocabulum adversus prava Arii docirinam pie sancteque positum est. Indi Socrate, dopo riportata la lettera di Liberio e del concilio romano agli orientali, e narrato il ritorno dei

Che se Liberio a Sirmio non sottoscrisse nè accettò alcuna formola ariana come tutti riconoscono contro le calunniose asserzioni dell'ariano Filostorgio; se non accettò alcuna formola semiariana come contro Sozomeno si deduce da tutta la condotta di Liberio, come pure dei Romani, di Costanzo e degli Ariant, dopo il 358, ed in particolare dalla condotta di Eustazio e di Liberio nel 366 e dal racconto stesso del semiariano Sabino, seguito da Socrate, ne segue che sia del totto fantastica qualunque pretesa caduta di Liberio a Sirmio. Non v'è nessuna ragione di credere che Liberio a Sirmio nel 358 avesse sentimenti diversi da quelli che aveva manifestati a Milano nel 355 davanti a Costanzo, e poi nel 359 astenendosi dal riconoscere il concilio di Rimini, e nel 360 o 361 cassandone i decreti imprudenti ed equivoci, ed infine nel 366 nel concilio di Roma, non molto prima della sua morte, avvenuta il 24 settembre del 366.

Dobbiamo anzi credere che a Sirmio egli ricusasse di ammettere non solo la dottrina ariana di Ursacio e Valente, ma anche quella semiariana

legali; e come i Semiariani volessero radunare un eoncilio di loro e di cattolici a Tarso per ricevere tutti la fede nicena e far scomparire ogni reliquia delle passate discordie, soggiunge, quasi a guarentigia della verità del suo racconto, che anche Sabino narra la riconciliazione dei Semiariani (detti da lui Macedoniani per anticipazione) con papa Liberio e la loro accettazione della fede nicena: « porro Macedonianos, missis ad Liberium legalis, cum eo communicasse, el Nicaenam fidem comprobasse, ipse etiam Sabinus faletur in collectione Gestorum Synodalium ».

<sup>4</sup> Migne, P. G., rv, 12, 486.

192 Capo XI - La riconciliazione dei Semiariani.

di Basilio e di Eustazio e che ricusasse di riguardare costoro come veri cattolici e di comunicare con loro in divinis.

È molto probabile che a questa sua opposizione ai due partiti alludano i versi del carme;

32. Contra quamplures certamen sumpseris unus,

33. catholica praecincie fide possaderis omnes.

34. Vox tua certantis fuit hace sincera salubris: 35. atque nechoc metuo neque illud committereque opto.

ossia nè io temo l'esiglio, nè voglio far cosa contraria alla verità ed alla giustizia. Che se il le Rossi (e non nego che sia con molta probabilità) intende primieramente questi versi del colloquio di Liberio con Costanzo a Milano nel 355, mi sembra-però che il verso seguente:

haec fuit haec semper mentis constantia firma

dia diritto di estendere quella lotta di Liberio non al solo caso di Milano, ma anche a quello di Sirmio e ad altri meno noti, che poterono accadere a Liberio nelle turbolenze che seguirono il concillo di Rimini, e accompagnarono la seconda caciata di lui e poscia di Felice da Roma.

In tutte queste circostanze la risposta di Liberio fu sempre la stessa: « non temo l'esiglio (e la morte), e non voglio commettere inginstizia "hace tuit hace semper mentis constantia firma".

L'insistenza, con la quale l'ignoto autore del carme esalta la costanza di Liberio, pare diretta a dissipare le voci calunniose sparse contro di lute con parole e con false scritture, non meno forse dagli Ariani, quasi avesse ceduto alle lusinghe è alle minacce dell'imperatore, che dai Luciferiani e fors anche dai Semiariani, quasi avesse loro  La costanza di Liberio nel professare la fede. 193 consentito, voci di cui, tra i cattolici, il solo Sozomeno si fece l'eco particolareggiato.

A queste voci potè dar ansa il tentativo, che apparisce dal carme essersi fatto presso Liberio in occasione del suo trafugamento da Roma a Milano e poi di qui a Berea e da Berea a Sirmio, affinche egli non solo accettasse, ma sottoscrivesse con la sua mano cose false;

39. Nosset falsa manu portante symbola coeli.

Nei versi che alludono a quei tentativi, l'autore forse per rispetto alle persone dell'imperatore Costanzo e dei vescovi (sebbene si trattasse di ariani) volle parlare quasi enigmaticamente, e per disgrazia, quasi non bastasse questa causa di oscurità, i copisti vi aggiunsero qualche difetto di trascrizione. Però si capisce abbastanza chiaramente che dal vescovo, ossia dal papa, trasportato violentemente dalla sua sede, trascinato e condannato all'esiglio « discerptus tractus profugatusque secerdos » si voleva che oscurasse la bellezza della sua fama (oppure anche della fede) con qualche atto di debolezza e ut faciem quodam nigrore velaret ». Qui osserva il De Rossi, che l'espressione è scelta con delicatezza, e conviene all'ambiguità delle formole di fede variamente proposte in quel periodo di tempo (pag. 41); e si può aggiungere: e sopratutto conviene alla formola dei Semiariani di Sirmio, cattolica bensi, ma che, tacendo la parola homousios, diventava in quei tempi sommamente equivoca e pericolosa.

Ne solo, ma si voleva ancora ch'egli speciem Domini foedaret luca coruscam:

nella quale espressione speciem Domini il De Rossi vede indicata la divina persona del Verbo 194 Capo XI.- La riconciliazione dei Semiarieni. incarnato, detto da S. Paolo splendor gloriae et figura substantiae eius (Dei).

Il De Rossi poi pel verso 39, che così come si trova nei due codici antichi, in cui sta il carme, è inintelligibile, cioè:

Nobili falsa manu portantes aemula coeli, propone di leggero:

Nosset felsa manu portante symbola coeli

cice, che Liberio riconoscesse, nossel. cose false con la sua mano, ossia che le sottoscrivesse colla sua mano, con quella mano di sommo Pontefice, che porta i sigilli, symbola, ossia le chiavi del ciclo. Vi sarebbe la difficoltà della prosodia, pcichè l'ultima di portante è breve: ma il De Rossi os serva un'altra licenza simile, che si prese l'epigrafista nella parola braclante del verso 29.

Quis te tractante sua non peccata reflebat?

Quanto ai versi 41 e 42:

En tibi discrimen vahemens non sufficit annum insuper exilio decedis mertyr ad astra -

oltre alla difficoltà nell'interpretarli, poichè, cos come stanno, non presentano nessun seuso ragionevole, vi è la difficoltà che sembrano dare Liberio come morto nell'esiglio, il che sarebbe falso, poichè è noto ch'egli mori in Roma.

3. Quest'ultima difficoltà parve tanto granda ad alcuni eruditi, come per es al Mommsen el al Funk, che opinarono l'iscrizione non riguardare Liberio, ma qualche altro Papa. E qui il Mommsen propose Felice II (cioè l'antipapa Felice) e il Funk Martino I morto di stenti in esi3.- L'ucrisione riguarda critamente Liberia. 195 glio nel 655 f. Ma per l'attribuzione del carme sepolerale a Liberio vi sono argomenti tanto forti, she la rendono, per così dire, evidente.

Noi possediamo il carme pel fatto d'un pellegrino, che sul finire del secolo vii venuto a Roma, vi copiò un certo numero d'iscrizioni, che egli trovò nelle catacombe e nelle chiese. Nel trascriverle o nell'ordinarle in un codice egli tenne l'ordine topografico, del resto molto naturale, mettendo insieme per es, tutte le iscrizioni viste nelle catacombe della via Appia, poi quelle viste nel cimitero di Priscilla e così via via. Nel codice, che appartenne già all'abazia di Corbia ed ora sta a Pietroburgo, e fu scritto sulla fine del secolo VIII o sul principie del 1x, il nostro carme sepolerale sta al n. 26, ossia tra un'iscrizione della via Salaria vecchia al n. 25, e il gruppo 27-41 di iscrizioni appartenenti alla via Salaria nuova. Quindi, poichè essa evidentemente appartiene ad un papa, ad un sommo sacerdote della fede:

25. fidei plenus summus sacerdos

B. qui nivea mente immaculatus papa sederes

27. qui bene apastolicam doctrinam sancie doceres

e ad un papa che soffrì l'esiglio, essa non può riguardare che Liberio, sepolto uella catacomba di Priscilla, tra le due Salarie.

<sup>1</sup> Mons. Duchesens che prima s'era mostrato alquanto dello con all'attribuzione del carine, lia poi ammeso che si debba attribure a Liberio e mon a Pelico II, come era amberto al Mommesa; Nuevo Bollettino d'Archeologia eristimas del 1901, pag. 55. Confr. stesso periodico, 1837, pag. 137. Quanto al Pinit, il De Rossi in una tettera seritta il di 7 settembre del 1890 da Albano al P. De Feis, che la riferi nel Restorione del 1897, no. 15-16, pag. 260, così diceva: « Ho partato coi Funit, che non e pag. 260, così diceva: « Ho partato coi Funit, che non e

196 Capo XI - La riconciliazione dai Semiariani.

L'altro argomento è, a mio parere, ancora più forta. Nell'iscrizione si parla di un Papa, che combatte per la fede nicena.

Nicaena fides electa triumphat

Ora la controversia per la fede nicena, cioè per le definizioni del concilio niceno intorno alla consostanzialità del Verbo, ebbero luogo soltanto nel secolo IV. Dopo il secolo IV, anzi dopo il 381, in cui farono condaunati i Macedoniani, non si parla più di fede nicena. Si parla di fede efesina, di fede catedonese, di fede cattolica, ma non si nomina più la fede nicena. Perciò al solo papa Liberio, unico papa che nel secolo IV soffrisse l'esgio per la fede nicena, si può applicare il carma 26 del codice corbeiese.

4. Ciò posto, ritornismo ai due versi:

En tibi discrimen vehemens non sufficit annum insuper exilio decedis martyr ad astra.

Il Cinti propose che in luogo di annum si leggesse unum, e in luogo di eccilio eccilium, cioè a te non basto un solo esiglio, ma ne soffirsi due. Ma meglio assai, a mio credere, ha giudicato il Duchesne, il quale cambio soltanto l'annum in unum e ritenne eccilio, lasciando cos la porta aperta alla spiegazione più ovvia e naturale, ed operando in conformità della sana critica, la quale vuole che nei testi si cambi il meno che si può, cioè solo quello che è assolutamente necessario ed indispensabile.

epigrafita e mi pare che non voglie zostenere quell'inteti impossibile. Sarobbe indurre lo scetticiann nella acienza, come se nell'epigrafiz classica, per est, si palesse canfondere il cursus honoram d'une lapide del I secole dell'impero con quello del secolo IV o V». L'interpretazione che dico più ovvia e naturale è questo, di congiungere l'unum col discrimen vehemens.

En tiln discrimen vehemens non sufficit unum.

Il discrimen, pericolo, rischio vehemens, comnota il De Rossi, è il pericolo della vita, e conragione l'epigrafista dice qui di Liberio ch'egli più d'una volta fu esposto al pericolo della vita.

Nell'altro verso poi l'exilio si deve congiungere con martyr, cioè martire per l'esiglio. In effetto l'esiglio, la cacciata violenta d'un uomo che si strappa dai suoi parenti, dagli amioi, dalle occupazioni, dalle affezioni che aveva in patria per relegarlo in paese straniero e in mezzo forse a nemici è una specie di martirio. Onde giustamente si poteva dire di Liberio, che fu martire per l'esiglio. Gesì S. Ambrogio, parlando del suo antecessore S. Dionisio, che per la siessa causa di Liberio e nello stesso anno fu cacciato in esiglio, ed in esiglio poi morì, dice, che era morto con un genere di morte assai simile al martirio: beatus Dionysius in exilii locis propiore martyribus fitulo vitam exhalavit.

Qui S. Ambrogio si contentò dell'espressione propiore martyribus titulo; ma vi furono altri in quel tempo, che non ebbero scrupolo alcuno di dare il nome di martire agli esigliati per la fede. Così nel Libellus precum Faustino e Marcellino dicono di S. Paolino di Treveri che pra fide martyr in ecitio animam dedil, e di nuovo di Massimo vescovo di Napoli, che duclus in ecitium, illic martur in Domini pace requievit!

Miene, P. L., xin, pagg. 87, 88, u. vii.

Ecco dunque l'origine e la genesi delle false accuse sparse dagli Ariani contro Liberio.

Avendo Costanzo nel 358 ricevuto una deputazione di vescovi occidentali e di Romani, che lo pregavano di rilasciare libero il Papa, ed essendo allora l'imperatore sotto l'influsso dei Semiariani, di guisa che l'avevano tratto ad accettare una formola ostile agli Ariani, e per ragione di detto influsso non avendo più Costanzo tanta animosità contro Liberio, lo fece venire da Bereza a Sirmio. Qui lo tentò bensì affinche sopprimesse la parola homousios, che non piaceva ne agli Ariani ne ai Semiariani, i quali ultimi però si dichiaravano pronti ad accettare che il Figlio fosse simile al Padre « secundum substantiam et secundum omnia », lo tentò, come dice il carme,

ut faciem quodam nigrare volaret nosset falsa, manu portante symbola caeli, ut speciem Domini foedaret luce coruscam;

ma Liberio non accettò, volendo conservare sempre e integra in tutto la fede nicena.

Hase full hase semper mentis constantia firma.

Quindi l'imperatore lo rimandò bensì a Roma per non disgustare troppo i Romani e gli Occidentali, ma assai a malincuore, ed esigendo imperiosamente che a Roma l'antipapa Felice continiasse a governare coloro, che erano in comunione di idee con lui.

Il carme poi, dopo le lodi date a Liberio per la sua condotta si prima del pontificato che nel corso di esso, si chiude rappresentandolo come un santo, cui meritamente Iddio ha concessa 4. Altre paracolorité dell'iscrizione. 199
podestà di scacciare i demoni e di rendere sani
eli uomini.

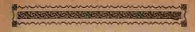
ac saivos homines reddos animosque vigentes per Patris et Filii nomen.

Esso parla solo dei Padre e del Figlio, ed è questo un nuovo segno che il carme appartiene al secolo IV, quando la controversia principale tra i cattolici e gli ariani riguardava solo il Figlio, che gli Ariani negavano essere consostanziale al Padre, mentre col maggior impegno tale lo confessavano i cattolici.

ANIE

MA DE NUEVO LEÓN

DE BIBLIOTECAS



# DOCUMENTI

#### S. Atamasio.

Apol. contra Arianos, scritta nel 350; Mione, P. G. XXV, 410. Hist. Arianorum ad monachos, scritta nel 357 (ib. col. 742). I due testi sono riferiti sopra, pag. 93, 94.

#### S. Harlo

Lin. contr. Const. c. XI; scritto nel 300; Moore, P. L., X, 589.

Dopo acer rinfacciato a Costanzo le violenze contro i vescovi e i cattalici di Milano e di Treveri, gli dice: « Vertiti deindo neque ad Roman bellum tuam, eripuisti Minc apiscopum; et, o te miserumi qui nescio, utrum maiore impistate relegaveria, quam remiseris.

#### Iscrialone sepolerale di Liberio.

Du Ronn, Interript. Christ. uron Roman, tom. II. p. 1. pag. 83-86.

Bulletino d'Archeot crist. del 1883, pag. 8-9.

1 Quam Domino filerant devota mente parentes

2 qui confessorem talem genuere potentem, 3 atque sucerdotem sanctum, sine felle columbam,

4 divinue legis sincero corde magistrum!

5 Hace is nascentem suscepti Ecclesia mater, 6 aberibus fidei natricus del volta beatum,

7 qui pro se passurus eras mala cuncta libeater. 8 Parvulus utque loqui cospisti delcia verba, 9 mox Scripturarum lector pius indole factus,

10 at tea lingua magis legem quam verba sonaret,

11 dilecta a Domino tua dicta infantis simplex,

12 nullis arts dolis sceda fucata malignis

13 officio tali lusto puroque legendi. 14 Atque item simplex adolescens mente funti,

UNIVERSIDAD AUTÓNOMA

DIRECCIÓN GENERAL DE

#### 15 maturusque acimo ferventi netate modestus,

16 remotes, prodess, mitis, gravis, integer, asques;

17 hace tibi lectori innocuo fuit aurea vita.

18 Diaconus hine factus iuvenis meritoque fideli,

19 qui sic sincere, caste, integreque pudice

20 servierie sine frande Dec, [qui] pectore puro 21 atque annis aliquot fuoris levita severus,

22 ac tali justa conversatione beata

23 dignes qui merito inlihatus iure perennis

24 huir tantae sodi Christi splendore serenae

25 electus fidei planus summusque sacerdos 26 qui nivea mente immaculatus papa sederes

27 qui bene anostolicam doctrinam sancte doceres

28 innocuam plebem caslesti lege magister. 29 Quis, (t)e tractante, sua non peccata redebat?

30 In synodo conetis superstis victor iniquis

31 sacrilegis, Nicaena fides electa triumphat. 32 Contra otampliires certamen sumpseris unus

33 catholica praecincte fide possederis omnes.

34 Vox tua cortantis furt hace sincers, salubris:

35 atone nee hoc metuo neve illud committereque opto;

36 haec fuit haed semper mentie constantia firms.

37 Discorptus, tractus, profugatusque sacerdos, 38 insuper at faciem quodam nigrore velaret

39 nobili falsa manu portantes aemula carli.

40 at speciem Domini foedare[t] luce corusc[am]. 41 En tibi discrimen vehemens non sufficit aunum.

42 insuper exilio decedis martyr ad astra,

43 atque inter patriarches praesagosque prophetas, 44 inter apostolicam turbam martyrumque potentum.

45 Com hac turba dignus mediusque locatus [honeste]

46 mitter[is in] Domini compectu[m], juste sacerdos. 47 Sie inde Tibi merito tanta est concessa notastas,

48 ut manum imponas patientibus, incola Christi,

49 daemonia expellas, purges mundesque repletes, 50 ne salvos homines reddas animosque vigentes

51 per Patris ac Filii nomen, cui credimus omnes-

52 Cumque tu[um] hoc obitum praecallens tale videmus. 53 spem gerimus cancti proprie nos esse beatos,

54 qui sun us hocque tuam meritum fidamque secuti.

#### S. Ambrorio.

Lib. de Virginibus III, l, scritto nel 377; Mione, P. L. XVI, 219.

Tempus est, soror sancta, ca quae mecum conferre soles, beatae memoriae Liberii praecepta revolvere, ut que vir sanctior, eo sermo accedat gratior.

#### Saustini et Marcellini presbyterorum ad imper. Valentinian. Il et Theodoslam I libelles procum-

Scritto nel 333; MIGNE, P. L. XIII, 21.

#### Praefatio.

Temporibus Constantii imperatoris, filii Constantini, durior orta est persegutio Christianorum, ab implis haereticis arianis, annuente Constautio, qui et Athanasium resistentem haereticis persecutus est, et ut damuaretar ab omnibus episcopis imperavit. Quod etiam metu principis facere tentaverunt omnes ubique pontifices, inauditum innocontemque damnantes. Sed Liberius, Romanus episcopus et Eusebius Vorcellensis, et Lucifer Calaritanus et Hilarius Pictaviensis, dare sententiam noloscunt. Hi ergo mittuntur in exilium pro fide servanda, Cum Liberio Damasus diaconus eius se simulat proficisci; unde fugieus de itinere, Romam rediit, ambitione corruptus. Sed so die, quo Liberius ad exilium proficiscebatur, clerus omnis, i. a. presbyteri et archidiaconus Felix et ipse Damasus diaconus et cuncia Ecclesiae officia, omnes pariter, praesente populo Romano, anb invelurando firmaverunt se, vivente Liberio, pontifirem alterum gullateaus habituros. Sed clerus, contra fas, quod minime decebat, cum summo periurii scalere, Felicem archidiaconum ordinatum in locum Liberii ausceperunt. Quod factum universo populo displicuit, et se ab cius processione suspendit. Post annes dues venit Romam Constantius; pro Liberio rogatur a populo; qui mox annueus ait: Habetis Liberium, qui qualis a vobis profectus est, melior revertetur. Hoc autem de consensu eius, quo manus perfidiae dederat, indicabat. Tertio anno redit Liberius, cui obviana cum gaudio populus Romanus saivit. Felix, notatus a senatu vel populo, de Urbe propellitur et post parum temporis, impulsu elericorum qui periuraverant, irrumpit in Urbem, at stationem in Iulii basilies trans

Tiberim dare praesumit, quem omnis multitudo fidalium et proceras de Urbe iterum cum magno dedecore proiecerunt

#### S. Gerolamo e S. Prospero.

Il testo della cronaca di S. Gerolamo sta sopra a pag. 109 col testo parallelo di S. Prospero. Il testo del De Viris Illustribus, ivi, pag. 103.

#### Anastasio I Papa.

An. 401 spint, ad Venerium Medial. ; JAFFE, Regents II, pag. 691.

Constitute of the control of the con

#### Filoriorgio.

ariano, scrisso verso il 423.

Nells Hitt, Keil. (900-428), the Posio chiama \* encommon hareticorum et recriminationem et viruperationem orthodoxorum \* la il aggreste raccosto conservatori da Fozio; l. IV, 3; Mines, P. G., LXV, 318 v.

iped vero (Constantios) Sirmium profectus, illicocossedit quo quiden tempore etiam Liberium episcopum urbia Romae, quem Romani sommo studio flagitabant, alsetillo rovocatum civione suis reddidit. Tone etiam estadem Liberium, et una eum illo Osium spiscopum conconsubstantialis vocabulum et coutra Athanasium sobseripasse ait Philostorgius, cum synodus quadam illecollecta esset, et supra memoratos in sentestiam suam
pertrarissel. Postquam vero sobscripsissent, Osium quidam ad sedem suam Cordinam sell- Hispanias, reversam, Ecclesiase praefuisse. At Felix, qui, absente Liberio, que scopus forcat ordinatus, ad sua se tecepit, episcopt quidem dignitatem rehienes, oulli tameo praesidem Ecclesiae

#### Sorrate.

Libro II, capo 37; verse 440; Miene, P. G., LXVII, 31.

At Imperator.... Ursacio ac Valenti, corumque asseclis, quidvis contra Ecclesias agendi liberam potestatem dedit. Expositionem autem fidei, quae lecta fuerat Arimini, ad Reclesias Italiae mitti inssit: mandans ut quicumque subscribere ei nollent, pellerentur Ecclesie, et in sorum locum alii substituerentor. Et primus quidem Liberius Romanae urbis episcopus, cum fidei illi consensus accommodare renuisset, in exsilium mittitur, Felice in eius locum ab Ursacianis suffecto. Qui cum smet ecclesies romanzo diaconos, arianam tune amplexos perfidiam. ad episcopatus houorem promotus est. Nounalli tamen affirmant, illum opinionem arianam minime amplexum asso, sed vi ac necessitate compulsum ordinationem suscepiese. Tune igitar in Occidentis partibus, rebus novis ac bimultu pleus erant omnis: com alli quidem extruderentur, et in exilion mitterentur; alii vero in corum subrogarentur locum. Atque hacc gerebantur vi et auctoritate imperialium edictorum, quae ad partes etiam Orientis transmissa sunt.

Ceterum Liberius hand multo post ab axilio revocator, sedem suam reconji, cum populos remanus seditines facts. Felicem Ecclasia expulsaso, at imporator licet invitus assessom illis praebuisset. Ursaciasi vero, selieta Italia, ad Orientis parles transgressi, Nicea venaro, quod est oppidum Thraciao.

#### Libro IV, cape 12 (ibid., 455).

I Macedoniani, persequitati da Valente, pensarono nel 366 di ricorrere per ciuto tum ad fratrom imperatoris (Valentiniana I), tum ad Liberium Romanas urbis episcopum, corumque fidem amplectendam potius, quam ut eum Eudoxio communicarent. Mittunt igitur Eustathium Sobastiae episcopum, qui iam saepius depositus fuerat, Silvanum Tarai Ciliciae, et Theophilum Castabalorum, quae etiam Ciliciae urbs est ; mandantque ne in fide dissentiant a Liberio, sed cum ecclosia comana communionem ineant, fidemque consubstantialis consensu suo confirment, Hi ergo cum litteris corum qui Soleuciae ab Acacio dissenserunt Romam venerunt. Et imperatorem quidem ipsum adire eis non lieuit, quippe qui hello contra Sarmatas districtus in Gallia teneratur. Liberio vero littoras suas porrezerant. His initio quidem cos admittere recusabat, Arianarum partium illos esse dicens, nec ab Ecolosia sassipi posse, utpote qui Nicasaam fidem abrogassent. At illi se dudum resipuisse, et veritatem agnovisse responderunt: et Anomoeorum quidem doctrinam eiurasse iampridem. Filium vero Patri per omnia similem confessor esse, nec ullatenna diffurri consubstantialem a simili. Quas cum diximent, sententiae suae professionem scripto comprehensam Libertes ab in oxogit. Ili ergo libellom scottolerant, in quo verba etiam fidei Nicenae scant inscripta.

Reca quindi Socrate lo scritto dei tre legati nel quale essi professano la fede delle sinodo di Nicea, in qua concubstantialis vocabulum adversus pravum Arii doctrinam più ametique positium est.

Agginge por che: Hoe libello cum legatos quasi cautione quadam Liberius obligavisset, ecs in communionem anscepit, datisque huiusmodi litteris dimisit. E reco le lettera di Liberio, doce si rallegra con loro che consentimo nella fede a lui ed ai suoi confratelli d'lecendente, cioè nella fede cattolica ed apostolica, la quale è qualla che cominciando dal concilio di Nicea fu sinera conservata integro ed inconcussa. Hanc autem catholicam fidem esse agnoscimus, quae usque nunc a concilio NI caeno integra et inconcussa permansit. Et hanc legati vestri se habere professi sunt: et cum incredibili gaudio omne vestigium ac fomitem absurdae suspicionis abolentes, non verbis solum, verum etiam scripto cam exposuerunt ... Quae quidem fides in hypostasi et in consubstantialis vocabulo comprehensa tamquam firmum et inexpugnabile munimentum, impetus omnes et machinas arianae demontiae reprimit ac repellit.

Indi notifico agil Orientali che: « omnes propennoduni ili qui tune apud Arimianu collecti, partini illacabiris, partim dolo decepti forant, fide: ab Armisead concilio editam anathemate damnarous, et catholicas aque agostolicas fidei olim apud Nicasam promnigatas subscripserunt. Et nobiseum mitis communiose, adversus arii doctrinam eiusque discipulos graviori indignatione commovantur. Cuius rei argumentum legati charitalis restrus cum viderent, vos quoque ipsos in subscriptione san adiunxerunt. Arium nonthemate damnantes, et as quase contra Nicasam fidem Arimini gesta simtur.»

Phi sotto ripete di auoro la stessa narrazione, dicentor e Significatione autem volto, ne sitte inscii, onne Ariminenzia concilii biasphemias ab ilite ipias, qui tone per fraudem decepti fuiese videntur, anathemate dannatas ones, et universos in Nicaenam fidem conspirantibus animia, comenziase ». Finisce acvertendo che « Qui quidem si post hoc conciniti, perversas doctrinae vivis evomera, et omnea Arii, blasphemias reiicere, escupue anathemate damnare noluccini, sciant se pariter cum Ario... aut altis quibuslibet hasreticis extraness esse et alienos a communione Ecclesias, quae adoltorinos filice son admitti ».

#### Sozomeno.

Hat. Recl. L. IV. c. XV, scritta verso 450; Michie, P. G. XI, VII. 1170.

Haud multo post imperator ab urbe Roma Sirmium reversus, cum occidentales episcopi legationem ad ipsum misissent, Liberium Bercea ad se accersivit. Cumque adessent legati episcoporum Orientis, convocatis sacerdotibus, qui in comitatu erant, Liberium coepit compellere, ut Filium Patri non esse consubstantialem profiteretur. Instabant autem et imperatorem ad boc impellebaut Basilius, Eustathius et Eleusius, qui praecipua apud insum auctoritate pollebant. Qui cum es, quae contra Paulum Samosatensem et contra Photinum episcopum Sirmil decrets fuerant, ac praeteres fidei formulam in dedicatione Antiochemis basilicae editam, in unum tune libellum coniscissent, perinde quasi quidam, sub obtentu wocabuli consubstantialis, propriam hascesim stabilire congrestur, effecerunt ut Liberius et Athanasius, Alexander, Severianus et Cresceus Africae episcopi, ei formulae consentirent. Consenserunt pariter Ursacius, et Garminius episcopus Sirmii et Valens Mursae, et quotquot ex Orientia partibus aderant episcopi. Sed et confessionem a Liberio vicissim susceperant, qua sos, qui Fillium secundum substantism et per omnia Patri similem non esse assererent, alienos al Ecclesia pronunciabat. Num cum Endorius et qui cum illo opinioni Astii favebant, Autiochia Hosii epistolam accapissent, sparsis rumoris divulgaverunt, Liberium quoque consubstantialis vocabulum condemnasse, et Filium Patri dissimilum confiteri. His per Occidentalium logatos confectis, imperator Romam redeundi potestatem Liberio concessit. Scripserunt etiam episeopi, qui Sirmium convenerant, ad Felicem, qui tune Romanae Ecclesias praesidebat, et ad clerum eiusdem civitatis, ut Liberium susciperent, utque ambo apostolicam sedem gubernarent et simul sacerdotio fungerentur absque ulla dissensione, et quidquid molesti acciderat propter Felicis ordinationem atque absentiam Liberii oblivioni traderent. Nam Liberium utpote virum undequaque egregium, et qui pro religione imperatori fortient restitisset, populus Romanus impense diligebat; acide ut eius causa gravissimam seditionem excitavarit, et ad casdes usque proruperit. Post hace vero cum Felix modeo tempore supervixisset, Liberius solus Ecclesiam administravit. Quod quidem divina Providentia ita dispensavit, no sedes Patri dehonostaretur, a duobus praesultius simul gabernata; quod discordine, sugnum et ab ecclesiastics legibus altenum est.

#### Theodereto.

Hist. Eccl., IL 14 scritta versa 450; Micros P. G. LXXXII., 108.

#### De exsilió et redita S. Liberil.

In Thraciam argo, signt fourat imperatum, triumphane veritatia athleta profectus est. Biennio autem elapso, cum Romam venisset Constantius, processum honoraforamque coniuges viros suos rogaront ut pastorem gregi suo rediall so postularent, addentes se, nisi postularent, deserturns eos, et ad egregoum illum pastorem convolaturas At illi principis fram vereri se dixerunt; sibi enim qued viri essent, venium fortasse pullam concessorum; vobisvero, niebant, si deprecemini, condonabit hand dubie; danrumque alterum eveniet, ut vel preces vestras suscipiat. vel, si respuit, vos illaesas dimittat. Hon consilium amplexae praestantes feminae, soliti spiendoris ornatu ac imperatorem se conferent, ut nobiles eas ease ex vests conficient reverentiam illia et benignitatem impertiret. Sie comparentes orant enixe, ut tautam urbem pisters orbatum luporumque insidiis expositam miseretur. Ille vero alio pastore urbi opus non esse respondit; habera illam idoneum, qui sius curam gerat. Ordinatus enim post magnum Liberium fuerat ex eius diacosis unus, Falix nomine, qui expositam Nicaeae fidem illibatam quidem servabat, sed cum its qui hanc depravant libere comminicabat. Quo factum, ut in Seclesiam, dum intus esselnemo civium Romanocum sit ingressus. Quod cum'imperatori matronae suggessissent, ea re inflexus, eximium illum pastorem redire inssit, et utrumque communi opera Ecclesiam gubernare. Lectis in circo his litteris, populas oxclamavit, asouam esse imperatoris sententiam. Bifariam quippe divisos esse apectatores, discretis pominibus ex colorum varietate, et propterea lllorum his unum, alterum altis pracesse oportere. Hoe modo impuratoris litteras eum irrisisent, in unum voceto omnes pariter eruporunt: Unum Dens, unum Christin, unus eniscopas, liesa enim sorum verba referenda cenami. Post ham populi christiani pretate as institis insignem acclamationem, reversus set divinus Liberim. Pelix vero autem in alta civitate sodem fixit.

#### Gesta Liberti 1

Scritti nel sec. VI; Micros, P. L. VIII, 1388 edia, 1841.

l. Anno regni Constantioi regis nepotis Constantini magni viri, erat quidam sacerdos urbis nomine Liberius, pius praesul Christium praedicaas, sicut et doctus fuerat a Marco episcopo urbis Romae, qui enm ordinavit diacomum in eviviate in gremio besilinea Constantiniano, semper in Trinitate fixus, Patrem, Filium et Spiritum Sanctum praedicane, et laudams Doum de Deci et Inmen de Inmine, totum a toto, plenom a pleso, aou creatum sed genitum, non ex niullo sed ex Patre, unus substantiae cum Patre.

2. Hoe cum legisset ex libro antiquo, edoctus a libro Silvestri episcopi Romanorum, so quod et publice praedicaret in nomine less Christi a lepra mundatum fuisse per Silvestrum Constantinum patruum Constantis; erat euim Constans non integre christ/anus, sed quasi tentator; baptizatus tamen in Tsinitate, non tamen integre confitebatur Trinitatem. Baptizatus autem ab Eusebio Nicomediensi in Nicomedia in Aquilona ville. Hie vero dicebat alios filios habuisse de Maria Ioseph Hoc cum audisset Liberius episcopus urbis Romae, coenit deridere eum et clara voce accusare, et dicere ex omai virtute: « Nonerit tuum reguum, quia non times Dominum Deum toum ». Hoc cum multi referrent rago Constantio, iratus est vehementer, et insait sum extra civitatem habitare. Habitabat autem ab urbe Roma milliario III, quasi exul in cymiterio Noellae via Salaria

 Venienz autem dies Paschae vocavit universos presbyteros cives romanos et diaconos, et sedit in nodem cymiterio, et dixit: Nolite timere quoniam vobiscum ego

SAVIO.

<sup>&#</sup>x27; Nei tre documenti che segunno he conservate le scorrezioni di grafia, che si trovano nei trati.

non habito in civitate Roma, sed habolis vicarium; eces fratrem at presbyterum Damasum, caina testimosium yes mili perhibatia, caina corpore at mente clara voce res praedicatis... Erat enim ibi non longe a cymiterio Noellae cymiterius Ostrianus, ubi Petrus apostolus baptiavari. Eodem temnore Paschae baptiravit promiscoi sexus numero

quatuor millia duodecim ....

5. Veniona autem dies Punteresten... dieit (Liberie) Dionysius presbyter: Quare ben baptizas ad orimum pentificem nostrum Petrum apostolum? Respondit (Liberius)...

nous ibi non emanat ...

6. Respondit Damasus et dixit: Non tristetur cor tuom: praesul summe, quia dabo tibi venam fontis emanantem... Fecit autem (Damasus) cuniculos duos, et exinanivit locum illum qui est a dextra introsantibus in basilicam beati-Petri apostoli. Habebat enim ibidem fontem quae non sufficiebat. Et enecidit Damasus montem manu sus. Et introivit plus quam consustum est. Et construxit fontem. Et sununtiaverunt... Liberio quid actum esset. Et iusit convenire omnes prasbyteros, clerosque ex universis gradibus vel fideles... fecit convenire monasteria et plebem sanctam Christianorum. Et cum lactanea venit ad beatum Petrum apostolum ... Et introierant sabbato Pentecosten, et placuit Liberio fons et gandio plorabat omnino non amare, sed favum omnibus videbatur. Ab hora nona catechizavit omnes, at ab hora quasi (undecima) iam ad occasum insque in dominica Pentecosten non cessavit baptorare. Et baptirati sunt promiscui sexus fore octo millia octigenti decem. Multi codem tempore desiderabant tangere vestimenta Liberii episcopi.

7. Alia autem die, quae est feria secunda, andivit miversa plebe quod Coestans adoptus quidem victoriamtransivit usque ad Nicomediam, et in Aquiloue villa, shbaptizatus est ab Eusebio Nicomedieuse, in Arianorum dogma declinat. Eodem loco mortuus est et sepultus Coestante III et Coestantio Augusto et Basso consulibus (340). IX Kal. maiss. Et sedit earndem sedem Petri apostoli

annos XVII, menses XIII, dies VIII.

 In vius tempore fabricata est absis in urbe Roma in regione quinta, et requievit in pace.

#### Vita saucti Eusebii presbyteri romani.

Scritta nel sec. VI; Acta SS, t, III aug., p. 164.

Eodem tempore quo Liberius de exilio revocatus fuecata a Constantio Augusto haerotico, in eodem tautum dogmate ut non cebaptizarent populum, sed una communione consumarent plabam, Rusebius presbyter urbis Romasi cospit declarare Liberium haeroticium et amicam Constantii, Cumquis multi aaneta coofereione et Catholica fide vitarent communionem Liberii per Eusebii presbyteri destrinam, occupantur ecelesina a Liberio, ciictium Felix de apiecopatus subrogatur Liberius; tenetur Eusebius presbyter, et quod in domo sus, quam ipse estruxrat, populum congregaret et quia confortaret plebem sanctam.

Tune Constantina imperator aggreditur cum Liberio Eusabium presbyterum dicana: Tu soius Christianus es in urbe Roma?

Emebius presbyter respondit: Sic confidimes in Domino, quin fideles nos invenist Christos, sicut et baptizati aumus at benedictionem quam a beato Iulio suncepimes, tenemus.

Liberius dixit: Nos cuius fungimur vice, nonne lulii anterioris nostri?

Eusebius dixit: Si perseverasses in fide quam in persecutione primo tenere visus fuerus.

Liberius dixit: Praesente Augusto tam contumacem me existimas?

Eusebius dixit: Res ipan to docet et declarat Imperator Constantius dixit: Et quid est inter fidem fidem?

Eusebius presbyter respondit: Quantum ad nos peccatores integra tocantes sumus. Quantum ad vos, insaniadiaboli et invidus superstitionis vestras, ut Felicam epiroopum, quem vos non tacnistis Catholicum et Dominum lesum Christum invocantem, purum sacerdotem, in damnationis causam exilio direxitis, qui tamen in praediolos suo orationibus vacat. Et quidem ausu tro Christiania necem et occisionem praecepisti inferri, maxime clericis et presbyteria et diaconibus. Tune iratus Constantius, sub rogatu Liberii, includis Eusebium presbyterum in quodam cubiculo donus suac, quod humile erat in latitudine pedibus quature; et in multis mensibus in oratione, perseverans, inclusus tamen, past monses septem dormitionem accepit nono decimo Kalendas Septembris. Cuius corpus collegerum foregorius at Orosius presbyteri parentes eius et sepularium in crypta intta corpus besti Sixti martyris et episcopi via Apria in Coemelerio Calixti, abi et titulum eius scribentes posenusi pue commemoratione eius: Eusebio Homini Dei.

Eodem tempors auditum est a Constantio imperatore and dregorius de forceine presbyteri collegerant corpus Eusebii presbyteri, et in eadem crypta vivum presespit meludi Gregorium. Tuno Oronius presbyter collegii semi-vivum bestium Gregorium noctul occulta propter Constantium Augustum, et, emisso Spiritu, sepelivil eum iuxta corpus sancti Eusebii presbyteri. Qui etiam Oronius haer gesta consectipisti.

Ab codem die intra occlesias iussu Constantii imperratoris quisquis invotaus fuisses non sie conflicti viel participari sicut Liberius, indiacussus gladio puniretur. Quapropter in plateis et in vicis et in ecclesiis sive in balneis gladio trucidalisartur, per-sequento Constantio Christianoe una com Liberio.

nos una cum Liberio.

Liber pontificalls (edls. Document I, 305, 207 e veg.).

#### XXXVL

Iulius, natione Romanus, ex patre Rustico, seditann. XV m. II d. VI. Fuit temporibus Constantini filii Constantini henoritici a consulatu Feliciani (2877) et Maximini, file inultas tribulationes et exilio fuit mensibus X; et post hoius Constantini moriem cum gloria reversus ad sedem beati Petri nostoli...

XXXVII.

1. Liberius, natione Romanus, ex patre Augusto, sedit ann, VI m. III d. IIII.

Pnit autem temporibus Constantini \* filli Constantini usque ad Constantio Aug. III.

<sup>1</sup> I numer del paragrafi sono qui aggiunti per chiarezza. <sup>2</sup> Mossanza, Gestor, Pontif. Rom. in Mon. Germ. Hist. ha Constanti.  Hic axilio deportator a Constantio eo quod noloisnot hacces arianac consentirs, et finit in exilio annes III.
 Et congregans sacerdotes cum consilio ecrom Li-

herius ordinavit in locum eius Felicem presbiterum opi-

scopum, venscabilem virum.

 Et fecit concilium Felix et invenit duos presbiteres consentientes Constantio Augusto arriano, nomine Ursacium et Valentem, et damnavit cos <sup>3</sup> in concilio XLVIII enisconorum.

6. Post paucos antem dies zelo ducti Ursacius et Valeus rogavorant Constantium Augustum ut revocare Liberium de exilio, ut unan tantum communicam participaret, extra secundum baptisma. Tune missa auctoritate per Catolinum ageniem in rebus et aimul Ursacius ot Valeus vonescunt ad Liberium. Qui Liberius consensit praeceptia Augusti ut unam matum participatis communicatis conveniret cum haereticis, tantum ut non rebaptizarent. Tune revocaverum Liberium de exilio.

7. Rediena autem Liberius de exilic, habitavit in coeionatoi sanctae Agnee apud garunanam Constanti Augustt, ut quasi per eius interventionem aut rogata rediret Liberius in civitatem. Tunc Constantia Augusta, quas idelis carat dominio lesu Christo, noluti rogaro Constantium Augustum germanium sunm, quia senserat consilium. S. Rodem tempore Constantins una cum Ursacio et Valente convocaveruut aliquos, qui ex facce arriana, erant.

et quari facto concilio misit et revocavit Liberium de cymiterio beatae Agnae.

Et ingressus Roma, in ipsa hora Constantius Augustus fecit concilium cum basesticis, simul etam Ursacium et Valentem, et eregit Felicem de Episcopato, qui erat extholicus, et revocavit Liberium.

10. Ab ecdem die fuit persecutio in clero its ut intra acclesiam presbiteri et clerici accarentur et martyrio co-

ronarentur.

 Qui depositus Felix de apiscopata habitavit in praediolo suo via Portuense, jubi st requievit in pace IIII Kal. aug.

12. Ingressus Liberius in orbe Roma IIII non augconsensit Constantio bacretico. Non tamen rebaptizatus est

! Monomer of eregit ent.

<sup>&</sup>quot; In inogo di sutra etc. un codice ha excepto rebaptizare.

Liberius, sed consensum praebuit, et tenuit bactions besti Petri et beuti Pauli et basilicam Constantinianam annis VI.

13. Et persecutio magna fuit in urbe Roma, ita it clerus et sacerdotes neque in ecclesia neque in bainea haberent introitum.

14. Hie Liberius ornavit de platomis marmoreis sepulerum sanctae Aguae martyris.

15. Omnes itaque anni Felicis in huius ordine dinnmerantur.

16. Hie feett basificam nomini suo inxts macellum Libian.

17. Et facit ordinationes II in urbe Roma per menadecemb, presbituros XVIII, diaconos V; spiscopos par diversa loca XVIIII

18. Qui etiam sepultus est via Salaria, in cymiterio Priscillae, V. id. sept 1.

19. Et cassavit episcopatus dies VI.

#### XXXVIII

I. Felix, natione Romanos, ex patre Anastasio, sodit ann. I m. III d. II. Hie declaravit Constantium filium Constantini hanroticam et rebaptizatum secundo ab Eusebin Nicomedianse spiscopo inxta Nicomedia, in villa qui appellatur Aquilone, Et pro luc declaratum ab eodem Constantii praecepto Augusti filii Constantini Augusti martyrio coronstur et capite truncatur-

2. Hie feelt basilicam via Aurelia cum presbyterii honore fungeretur et in cadem ecclesia emit agrum circa locum quod obtulit ecclesiae quam fecit.

3. Hic fecit ordinationem 1, presbiteros XXI, disconos V per mens decemb ; episcopos per diversa loca XVIIII. 4. Qui etiam capite truncatur \* cum multis elericis at

tidelibus occulte iuxta muros Urbis, ad latus forma Traisna, III id. novemb.

5. Et exinde rapuerunt corpus eins christiani cum Damaso presbitero et sopelierunt in basilica supradicta siusvia Aurelia, XVII Kal. decemb. 5 in pace. 6. Et cessavit episcopatus dies XXXVIII.

ALIAN clerici.

F Un altro codice ha: VIII Kal. Mai.

\* Mosmum, prebiteri. At, in civitate Coruna.

AL, XII Kol. Dec.

#### INDICE

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | PAGE |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| DEDOGS - PERSON CONTRACTOR OF THE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 5    |
| AND THE RESERVE AND THE PARTY OF THE PARTY O |      |
| CAPO L - IN ORR CONBUSTE LA QUESTIONE DI PAPA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |      |
| Lamarros e y a si e e a e e e e e e e e e                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 7    |
| 1. Chi fo Liberio.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 7    |
| 2. Accuse contro di lui. Loro origine                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 11   |
| 3. Esse non sono credute dai contemporariei di                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| Liberio che la conobbero. Loro culto per lui .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 140  |
| 4. Più tardi le calunnie prevalgono anche a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |
| Roma - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 2 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 221  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| CAPO II LIBERIO E PERSEGUITATO ED ESIGLIATO.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | -965 |
| Soul of the Committee of Section Control of the Section Con-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | -217 |
| 1. I precedenti                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 26   |
| 2. I concili di Arles e di Milano                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 288  |
| 3. Liberio è portato via da Roma e condutto                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |
| Milano                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 34   |
| 4. Suo colloquio coll'imperatore e suo esiglio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| # Berea.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 38   |
| E DIDITIONE CAR                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| E BIBLIO JECAS                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| CAPO III Suppliche dei Romani in Favore di                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 75   |
| Linexio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 44   |
| I. Costanzo e gli ariani creano a Roma l'anti-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| papa Pelica. Ostilità del popolo romano contro                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| di lui.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 44   |

Liberius, sed consensum praebuit, et tenuit bactions besti Petri et beuti Pauli et basilicam Constantinianam annis VI.

13. Et persecutio magna fuit in urbe Roma, ita it clerus et sacerdotes neque in ecclesia neque in bainea haberent introitum.

14. Hie Liberius ornavit de platomis marmoreis sepulerum sanctae Aguae martyris.

15. Omnes itaque anni Felicis in huius ordine dinnmerantur.

16. Hie feett basificam nomini suo inxts macellum Libian.

17. Et facit ordinationes II in urbe Roma per menadecemb, presbituros XVIII, diaconos V; spiscopos par diversa loca XVIIII

18. Qui etiam sepultus est via Salaria, in cymiterio Priscillae, V. id. sept 1.

19. Et cassavit episcopatus dies VI.

#### XXXVIII

I. Felix, natione Romanos, ex patre Anastasio, sodit ann. I m. III d. II. Hie declaravit Constantium filium Constantini hanroticam et rebaptizatum secundo ab Eusebin Nicomedianse spiscopo inxta Nicomedia, in villa qui appellatur Aquilone, Et pro luc declaratum ab eodem Constantii praecepto Augusti filii Constantini Augusti martyrio coronstur et capite truncatur-

2. Hie feelt basilicam via Aurelia cum presbyterii honore fungeretur et in cadem ecclesia emit agrum circa locum quod obtulit ecclesiae quam fecit.

3. Hic fecit ordinationem 1, presbiteros XXI, disconos V per mens decemb ; episcopos per diversa loca XVIIII. 4. Qui etiam capite truncatur \* cum multis elericis at

tidelibus occulte iuxta muros Urbis, ad latus forma Traisna, III id. novemb.

5. Et exinde rapuerunt corpus eins christiani cum Damaso presbitero et sopelierunt in basilica supradicta siusvia Aurelia, XVII Kal. decemb. 5 in pace. 6. Et cessavit episcopatus dies XXXVIII.

ALIAN clerici.

F Un altro codice ha: VIII Kal. Mai.

\* Mosmum, prebiteri. At, in civitate Coruna.

AL, XII Kol. Dec.

#### INDICE

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | PAGE |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| DEDOGS - PERSON CONTRACTOR OF THE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 5    |
| AND THE RESERVE AND THE PARTY OF THE PARTY O |      |
| CAPO L - IN ORR CONBUSTE LA QUESTIONE DI PAPA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |      |
| Lamarros e y a si e e a e e e e e e e e e                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 7    |
| 1. Chi fo Liberio.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 7    |
| 2. Accuse contro di lui. Loro origine                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 11   |
| 3. Esse non sono credute dai contemporariei di                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| Liberio che la conobbero. Loro culto per lui .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 140  |
| 4. Più tardi le calunnie prevalgono anche a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |
| Roma - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 2 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 221  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| CAPO II LIBERIO E PERSEGUITATO ED ESIGLIATO.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | -965 |
| Soul of the Committee of Section Control of the Section Con-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | -217 |
| 1. I precedenti                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 26   |
| 2. I concili di Arles e di Milano                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 288  |
| 3. Liberio è portato via da Roma e condutto                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |
| Milano                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 34   |
| 4. Suo colloquio coll'imperatore e suo esiglio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| # Berea.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 38   |
| E DIDITIONE CAR                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| E BIBLIO JECAS                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| CAPO III Suppliche dei Romani in Favore di                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 75   |
| Linexio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 44   |
| I. Costanzo e gli ariani creano a Roma l'anti-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| papa Pelica. Ostilità del popolo romano contro                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| di lui.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 44   |

| Indice.                                                                                | 217    |
|----------------------------------------------------------------------------------------|--------|
|                                                                                        | PAR    |
| O VII IL BACCONTO DI SOZOMENO                                                          | . 115  |
| 1. Qual colpa avrebbe commesso Liberio s                                               |        |
| condo il racconto di Sozomeno                                                          |        |
| 2. In che sanso si debbano intendere certe pi                                          |        |
| role di S. Ilario                                                                      |        |
| 3. Ragioni per escludere questo reconto<br>Sozomeno; primieramente perche attinse da F |        |
| lostorgio                                                                              |        |
| lostorigion : 1 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2                                            | -5,150 |
|                                                                                        |        |
| PO VIII II. RACCONTO DI SGEUMENO (CONTINUO                                             | j. 13i |
| 1. Costanzo non s'indusse a rilasciare Liber                                           | 10     |
| per timore dal popolo romano                                                           | . 131  |
| 2. Felice fu scacciato da Roma legalmente                                              | . 134  |
| 3. Costanzo rilasció Liberio per accondisce                                            |        |
| dere alle pregniere dei vescovi occidentali e d                                        |        |
| romani                                                                                 | . 136  |
|                                                                                        |        |
| PO IX CONDUTTA DI COSTANZO E DEI ROMA                                                  |        |
| RISPETTO A LIBERSO                                                                     | 148    |
| I. Terra ragione per escludere il racconto                                             | ar -   |
| Sozomeno: la condotta di Costanzo e dei Rome                                           |        |
| verno Liberio                                                                          |        |
| 2 Quarta ragione: il silenzio dogli scritt                                             | ori    |
| antichi                                                                                |        |
| DE VILLENO I E                                                                         | ON     |
| PO X LIMERIO E IL CONCILIO DI RIMINIT.                                                 | 163    |
|                                                                                        |        |
| 1. Caduta dei vescovi occidentali a Rim                                                |        |
| (nel 359) . 2. Seconda cacciata di Liberto da Ro                                       | 103    |
| (nel 360)                                                                              |        |
| 3. Condotta di Liberio riguardo ai vescovi                                             |        |
| the a District                                                                         | 125    |

4. Spiegarione d'un passo del Libellus precum,

apparentemente sfavorevole a Liberio . . . . 183

CAL

### CAPO XI. - La RICONCILIAZIONE DEI SEMIARIANI . IRP.

1. Il modo tenuto da Liberio nel 366 nell'ammettere I somiariani alla comunione della Chican romana dimostra ch'ogli non era mai atato d'accordo con loro 2. La costanza di Liberio nel professare la fede nicona è proclamata dalla sua iscrizione sepol-

erale . . . . . . . . . . . . . . . . . . 198 3. L'iscrizione riguarda certamente Liberio : 191 4. Altre particolarità dell'iscrizione . . . 196

ERRATA-CORRIGE

leggi: Baronio Pag. 35 Lin. ult.: Athananius 98 > 18 accusando 106 > 4 residenti > 147 > 20 un attoqualsiasi

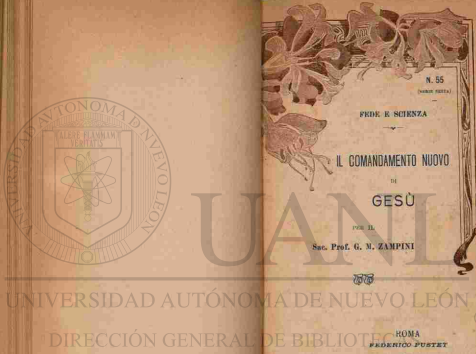
scusando

raduusti

un atto qualsiasi

di adesione

UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DE NUEVO LEÓN DIRECCIÓN GENERAL DE BIBLIOTECAS



1907.



#### Biblioteca Fede e Scienza.

La biblioteca FEDE E SCIENZA, incoraggiata dal plane universale, segue la strada tracciatasi or sono quattro suni e chasla quinta serie per incominciare subito la sesta.

I suoi volumetti vanuo già per le mani di tutti e da ogni para sono giunti elogi per la sincerità della dottrina e per la santa

dello scopo prefissosi.

Questa quinta serie contiene volumi importanti, tutti di grace attualità. Importantissimi sono p. es. i due volumi del Salvalat, quello del P. Savio su Papa Zosimo, quello del Grabinski es B. Tommaso More, quello del Mari sul Canone biblico e del Marnucci sul sistema sacramentario.

La sesta serie si annuncia con un altro lavoro del Poccio, dello Zampini, del P. Savio, del compianto Prof. Fabani, de Saivadori e del Donatt e quindi non può mancare di destare il generale interesse.

generate interesse

Per coloro che volessero collaborare alla hibliotecu FEDE E SCIENZA e per chi vuole interessarai ai suci volumetti, ripcotiamo qui sotto il suo

#### Programma.

1. La biblioteca ha per titolo: Pede e Scienza - Sudt apricono per l'ora presente.

Besa è diretta a tutti, ma specialmente ai giovani e a quanti dellerano istruirsi nei diversi argomenti e non hanno tempo o possibiliti di approfondire le più importanti questioni moderne attingati alla sienz si alla fede.

8. Scope della Yede e Scienza a di commune e gli erreri motera, che si accampano contro la Religione e i suoi degnii, e mostrare consi svogressi della Scienza vera e la ragione noti contradicano in alcun mote all verità della nottra Pete.

4. Gil argonent) frattati posecno quindi cesere i più vort e incerenza. 5. Ogni argonenco dove essere trattato possistimente in un solo volumogni volume perciò fa da se. Quando però la natura e l'importanta del una richiscono maggiore velloppo, vi al dedicheramo due o più volumi.

 Ogni volume comprenderà dalle so alle 100 pagine eirea, stampati se gantemente e, se occurre, anche con incisioni.

7. Il prezzo di ogni volume è di centenimi 80 per l'Italia e contenua per l'estero, franco di porto.

8. Ogni 10 volumi formano una serie e l'abbonamento ad ogni esticata.

L. 6,60 per l'Italia e L. 8 per l'estero, franca di porto.
9. Gil argomenti dei singoli volumi saranno trattati dai migliari dei

tori italiani ed esseci più competenti in materia.

10. Ogni volume sarà pubblicato previa revisione e approvazione dell'abtorità ecclessarica di Roma.

#### FEDE E SCIENZA

EXPERIM RESTA

# IL COMANDAMENTO NUOVO

100

## GESÙ

PERMIT

SAC. PROF. G. M. ZAMPINI

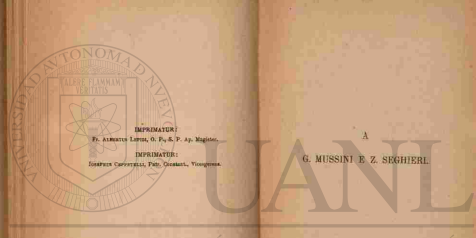


DE BIBLIOTECAS

ROMA

FEDERICO PUSIET

1907



UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DE NUEVO LEÓN
DIRECCIÓN GENERAL DE BIBLIOTECAS



# U

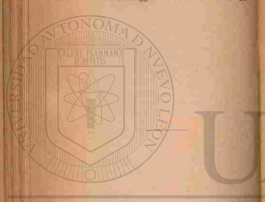
#### INDICE

| 90                                                                                                                                                   | 2- |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| AVVERTENZA                                                                                                                                           | 7  |
| Cap. 1 Mandatum novies.                                                                                                                              |    |
| Sommario: 1. Il discepolo che Gesti amava. — 2. Il capitolo rivelazione. — 3. Piccolo note di grandi cose divine. — 4. L'ubi consistant della fede e |    |
| ifelia vita                                                                                                                                          | 9. |
| Summario: 1. L'idea del dovere 2. Una difficile                                                                                                      | 14 |
| Cap. III Cristo e Moisé.<br>Sommario: L.II distacco d'un inciso 2. La bel-                                                                           |    |
| Jezza d'una testinonianza. — 3. Moisè, uomo di Dio. — 4. Gesù, figlio di Dio. — .  Car. IV Il Discorsa dalla montogna e il Decalogo.                 |    |
| Sommario: L. I Discorsi di Gesù. — 2. Testo del primo Discorso. — 3. Osservazioni spicciole. —                                                       | 72 |

# UNIVERSIDAD AUTÓNOM DIRECCIÓN GENERAL D

CAP. V. - Non neni solvere ....

Sommario: I. Studio di vocaboli. — 2. La bella ecola sul monte delle Bestitodini. — 3. Un intoppo esegstico. — 4. L'unure necessarium del codice divinio. — 83. CAP. VI. - Praeceptum meum.



UNIVERSIDAD AUTÓNOM.

DIRECCIÓN GENERAL D



#### AVVERTENZA.

Questo scritto è come il disegno d'un lavoro più ampio. Dovendosi contenere in limiti stretti, temo che l'idea non sia aspressa com'è nel desidento; e anco perchè ho dovuto tener l'occhio desto o attento a evitaro gli scogli estro cui l'accidia umana ha rinchinea una delle più sante e benefiche parcol del Vangelo.

Trattasi d'un fatto che più semplice, più evidente e più siasso stabilito il punto, donde è necessità movere per arrivare alla grande conquista della redenzione sociale. A me è venuto di penarci tra il concerto e lo econcerto delle voci che in tanti modi diversi dicono esser giunta l'ora di aprire alle umane genti, affaticate e stanche, un noro commino.

Ma, e non fu questo soco cummino aperto da Cristo? Or per quade struan infelicità gli uomini s'ostinano a volerne trovare un altro? Forse per la cieca amania di dare a se stessi l'onore e la gioria?

O vanagioria dell'umane posse!

Noi vorremmo togliare ogni pretesto alla mala dimenticanza degli nomini: la dimenticanza del cammino tracciato sicurco e diritto da Colui che dime, e egh solo potuva, essersi fatto per uoi via: Ego siam via (Giov. xvi, c). « Via dalla quale andare, Per Esso andiamo a Loi e al Padre » (S. Anostuno).

Il modo, ossia il principio, ovvero il punto di partenza, è destro e segnato in due frazi che si leggono in S. Giovanni (cap. xiii e xv). Noi queste frazi studirermo esegoticamente, con appena qualche accenno à rapporti con la atoria e la vita degli uomini. Il fine è che, se sviati, ciascuno sappia dove indirizzare i passi per ritrovare la via, viam pacis (Luc. 1, 79).

G. M. ZAMPINL



UNIVERSIDAD AUTÓNO

DIRECCIÓN GENERAL



#### CAPITOLO I.

#### Mandatum novum.

Sommario: I. Il discepcio che Gesù amava. - 2. Il capitolo rivelszione. - 3. Piccole note di grandi cose divine. - 4. L'ubi consistem della fede e della vita.

1. Si racconta che il Beato Angelico, il più finamente pio, piamente divoto, de' pittori, nel mettersi a dipingere, s' inginocchiava a pregare la divina Vergine Madre di rivelargli-almeno un raggio delle sue celestiali bellezze; e chi guarda le sue pitture, le sue Madonne, i suoi Angeli belli, è costretto a ripetere quel che il Petrarca disse della sua donna:

Costei per fermo nacque in paradiso!

Il ricordo mi viene ora che la mente mia deve raccogliersi in meditazione a esporre la grande parola dell'adorato Gesi nostro: Mandatum nonum do cobis. Non ardisco, neppur come sospiro, manifestare il desiderio di aver l'animo e l'ingegno, il pennello e la tavolozza del soavissimo frate da Fiesole. A che serve dire: - Oh se avessi anch'io! - quando veramente non s' ha, quando veramente non si può avere!

Ma l'ebbe, e divinamente, colui che fu lo storico del Nuovo comandamento. Giovanni il figlio de Zebedeo, che fu tra primi a seguire Gesti, e o ccupa un posto distinto tra gli Apostoli, distinto non per autorità di gerarchia, a capo della quale è Pietro, ma per un vincolo di particolare affetto che lo strinse al Maestro ne' tre anni della divina predicazione fino all'ultima ora, fino alla parola dall'agonia, quando il Divino che moriva, dall'alio della sua croce si volse a lui, a Giovanni (che unico tra gli Apostoli fu testimone della morte) e, accennando alla Madre, disse: Ecce mater tra (Giov. xix. 27). Fatto d'immenso valore, d'amora immenso.

Egli poi, Giovanni di Zebedeo, nella narrazione sua de fatti e de discorsi dell'adorato Maestro, quando la ragion delle cose e dello stile vuole che accenni a se stesso, si chiama, con geniale perifrasi, Il discepolo che Gesti amava; e una delle volte, singolarmenta caratteristica, ricorre nel capitolo xiii, il quale contiene la prima rivelazione del Mandatum novum.

2. Leggiamolo questo capitolo, e con la maggiore attenzione; leggiamolo nel testo del Tommaseo, che ritrae scrupolosamente i suoni della Volgata, e anco per aver modo di recare a pie di pagina le note de Padri con tanta finezza abbreviate dal volgarizzatore.

1. Or prima della festa di Pasqua, sapendo Gesti venuta la sua ora ch' E' passi da questo

1 Or. Venando a' dolori supremi, dice del semmoamore che li ispirò (Teofilatto).

Festo. Agli Ebrei la principale di totte (Beda). Fazquez. Che in ebraico vale pessaggio, della cattività egiziana alla libera solitudine, e quindi a novella società (Agostino).

Sapendo. Non solo in quel punto, ma nell'atto dell'eterno pensiero (Griscatomo).

Passi. Corrisponde all'immagine di passaggio, portata dal senso del nome ebraico; e il passaggio nel mar Ross mondo al Padre, Egli che amó i suoi ch' erano nel mondo, sino in fine li amò.

 E fatta la cena (che il diavolo aveva già messo in cuore a Giuda di Simone Iscariote che lo tradisse).

3. Sapendo Gesú che ogni cosa aveva a Lui

simbologgiava il venire dalla achiavità della colpa alla Legge perfetta di libertà, dopo sacrificatosi l'Agnàllo di lito, ostia perfetta. E notisi il riscontro de seoni: che Pascha rammenta il greco Paschein, e le voci Passione a Passaggio (Agostino).

Amé. Continue prove diede ad essi d'amore (Grisostomo).

Suoi. Por intimo affetto, non pure per eignoria, come sua creature, nel senso che dice altrovo (Giov., 1, 11): I suoi non l'accolsero (Grisostomo).

Mondo. Suoi erano per amore eziandio tutti gli nomini giuati visenti prima: qui accenus a' viveoti nel mondo, a che viveranno (Griscatomo).

In fac. Nulls omise the potente dar prova del suo grande amore (Grisoutomo). Può anche intendera: Il amò si che tutti per amore si congiungessero a Lui, come al capo la membra. Fine della Legge è Egli stesso (Ram. x, 4), il fine che compie, non la fine che termina. Ovverce li amò infino alla morte; a morte per essi, lo condusse I amore (Arostino).

Amô. D'amarli dimostra con aegno più generoso cha mai. Questo segno non poree ad essi insia dalle prime, per venir via via educandoli nell'affetto, e serbare loro nel supremo cimento la consolazione suprema (Grisostomo).

\* Fatta. Fatte le cerimonie del rito di quella selemnità, non finito di mangiare; giacché, dopo lavati i piedi, alla mensa s'adagiano (Agostino).

Messa. Il reo pensiero, al quale poteva Giuda resistere (Agostino).

Tradisse. U Evangelista questo cenno premette all'umile affettuoro atto della lavanda de piedi, atto che fa vedere più nero il tradimento (Grisestomo).

<sup>3</sup> Sapendo. All'umile atto premette l'Evangelista anche il conno della sublime natura di chi lo faceva (Agostino).

Ogni cosa. Nonchè la vita del suo traditore (Agostino). Ogni cosa a Lui serve (Origene). E la potenza deldata il Padre nelle mani, e che da Dio è uscità e va a Dio.

 S'alza dalla cena, e posa le vestimenta; e preso un ascingatoio si cinse.

5. Poi mette acqua nel catino, e cominciò

l'amor suo dell'umana malizia trae cagione agli uomiai di bani maggiori (Gregorio).

Dute. A uestra salute. Non dato come da como a somo, o da Din all'uomo si da Questa voce significa la volontà usua della Persone divina in Paolo (I Cor., xv). Il Figlio dà il regno al Padre, ticè coa Lui comunica la notastà, come il Padre col Figlio (Griescotmo).

Moni. Nella potestà della sua operazione. Più sopra dice (Giov., v) che il Padre suo opera, e che opera egli, Verbo, eriandio (Origene).

Uscito. Non si parti da Lio, a noi venendo; e, a Dioandando, da noi non si parte (Agostino).

4 S'olza. Concessagli dal Pares la salute segli comini, Gesti porge loro gli esempi d'ogni bene che possa condurli a salute e, conoscendo la dignità propria divina, anon solo non teme che un atto d'unittà possa punto detrarre ad essa, anxi sa che più soblime Egli dimetra così qualla misecicordia che lo fa Redentore. Soli gli issuratori di dignità che non hanno, ol condiscendere, temoso d'avvilirsi (Teoflatto). Sa di venire da Dio e a Dio riunare, e pur compie ufficio, non di signore, di servo (Agostino). Appunto perch' Egli da Dio viene e a Dio va, alla sua aitezza non giungono i tumori dell'unana supertia (Grisottomo).

Dalla. Oli altri seggono, a servirli Egli s'alza (Grisostomo).

Pora. Di tutte le sue vesti tra poco lo spogliersuno; a Egli la veste del cospo proprio deporra per poco, rinvolta ne panni del sepolero (Agostino).

Course. Per meglio ministrare, e per insegnarci con qual cura dobbiamo noi tutti prestare a' minori l'opera nostra (Grisostomo).

Mette. Non comanda ne comporta ch'altri prenda parte al servizio; fa Egli ogni cosa da se (Grisostomo). Acquet. Lava con acqua i piedi a discepoli; lavera

col sangue proprio le anime nostre (Agostino).

lavare i piè de' discepoli, e asciugarli coll'asciugatoio del quale era cinto.

 Viene dunque a Simon Pietro; e dice a Lui quegli: Signore, tu a me lavi i piedi!

7. Rispose Gesú e disse a lui: Quel ch'io fo, tu non sai adesso; ma conosceraí poscia. 8. Dice a Lui Pietro: Non mi laverai i piedi

<sup>6</sup> Pietro, Comincia da minori in dignità, lava i piedi prima a Giuda che a Pietro. Questi l'ultimo (Origono). Giuda forse, con l'arroganza stolta de' cattivi, s'era messo a selere più su di Pietro (Grisostomo).

Tst. Parole piñas di seaso e d'affetto: che a dilavarle con altre molte, se na scena il valore (Agostino).
Forse che, dopo Giuda, subito Geas venne a Pietro, e
quindi agti altri discepoli, ciascuno de quali è da credere
cho avrebbe dette simili parole di naraviglia se di condialità vereccoda (Grisostomo). Ma forse gli altri si prestarono ubbidienti al cenno di Gesii, venerando una ragione latente in quell' umile atto; e Pietro, che altra volta
ai dimostrava pronto a esprimere il parere proprio, è il
solo che parli (Origene). Ma si potrabbe auco intendere
che a Pietro per primo e'accostasse Gesti; giacchè la parola cenne non porta di nocessità ch Egli, andasse prima
al altri che a Pietro (Agostino).

<sup>7</sup> Non. Non sai il valore di quest' umile atto, ne come Pumiltà innalzi s Dio (Grisostomo). Ossivvero: Non intendi che il lavara i pusti simboleggia l'andare con intenzione pura ne pracetti di Lui che di ne dice: In 2010 in nia (Gioy, xiv, 6) (Origone):

Dice. Pietro non può sostener di vedere chinato ai piedi suoi il suo Maestro (Agostino).

Non. Dapprima stupisce, è dubita: poi risolutamente vuol vietare a Gesu. Tanto poco sa l'uomo quel che sia il meglio a lui (Origone).

Mni. Il testo alla lettera in elerno; ma questo idiotismo colla negazione corrisponde al senso di man, col quale si esprime la negazione assoluta (Agostino).

Te. Dice te pariando di soli i piedi, come suol dirsi mi tocchi, intendendo, in sola una parte del corpo (Agostino). mai. Rispose ad esso Gesú: S'io non lavo te, non hai parte meco.

 Dice a Lui Simon Pietro: Signore, non i piedi miei solo, ma e le mani e il capo.

 Dice ad esso Gesů: Chi è lavato non ha di bisogno lavarsi che i piedi, ma è mondo tutto.
 E voi mondi siete, ma non tutti.

11. Chè sapeva del suo traditore, e però disse:

« Non tutti mondi siete ».

Non. Gesti non gli rende ragione dell'atto, ma trenca gl'indugi, accennando a Pietro quello che il suo niego gli costerebbe (Origene).

Parte, Chiaro è che non per il materiale lavare de' piedi, l'Apostolo si fa partecipa de' beni di Cristo, ma che qui significa l'anima monda (Origene).

<sup>9</sup> Dice. La parte promessagli con Gesú, ma negatagli se egli si oppose, é a Pietro ragione assai (Grisestono). Con somigliante ragione potremo persuadere coloro che negano accedere al bene: cioé dimestrare quel che, persistondo a negare, perderebbero (Origene).

Copo. Risposta d'anima commosca da tema affettuosa (Origene).

<sup>10</sup> Piedi. L'uomo, per puro che sia, nella vita terrena; a locca, quasi co' piedi la terra, coll'affetto le cose terrena; e da quasto lato, però, gli conviene di novo purificarsi (Agostino), Ma gli altri da capo a' piedi a co-prono di polvace immonda. A questi snoi, mondi gril, Gesi lava i piedi; anco perche la grazia soprabbonda alla necessità, o come dice Giovanni (Apoc., xxu, 11): Chi è monde, si mondi più e più (Origene). O intendani che non sono già unondi da ogni colpa, ma che la cognizione della verità aveva già cominciate a purgare il loro intalletto (Grissostomo).

Tutto. Intende fors ageo del battesimo che ricevette o da Giovanni o da Cristo stesso, eglino che nel suo nome dovevano batteszare (Agostino).

Non tutti. Non Giuda (Origene).

ii Traditore, Dall'avarizia ladra disposto al tradimente (Origene). 12. Quand'ebbe dunque lavati i piedi loro, e prese le sue vestimenta, adagiatosi da capo, lor disse: Conoscete quel ch'ho fatto a voi?

13. Voi chiamate me il Maestro e il Signore:

e ben dite; chè sono.

14. Se dunque io ho lavati i vostri piedi, io Signore e Maestro; e voi dovete a vicenda lavarvi i piedi.

<sup>27</sup> Disse. Aveva già detto a Pietro, saprebbe poi la ragione di quel ch'Egli stava facendo. La espone adesso (Agoatino).

Conoscete. Può intendersi a modo d'interrogazione, e, può: Sappiate quello che ho fatto a voi; conoscetelo (Origene).

<sup>11</sup> Voi. Parla qui non a Pietro, ma a tutti (Gricotomo). Ben. Sappiamo d'esser nel vero, e di nom lo chiamare Signore e Maestro per soprabbodanza d'affetto o per uso o per modo di dire (Gricostomo). Ma non bene lo chiamano Signore coloro a quali è detto (Matt., vn., 23): « Lontano da me voi che operate l'iniquità ». Ben lo chiamano Maestro e Signore i discepoli sui quali il

male e il falso non ha signoria, ma il Verbo di Dio (Origene).

Sono. All'uomo è delto: Non lodi to le bocce tue propria, ma la bocca del prossimo tuo ti lodi (Proc. xxvi, 2); chè nel compiacersi de pregi propri è pericolo di saperbia. Ma Chi è sopra tutte le cose, e la stessa verità non dien oltre la verità. An oi giora conceacer bio, a lon non cresce grandezza per essere da noi conosciuto: nè l'uomo può di Dio conoscere se, non quanto Dio atesso ne dice a lui. Ben poteva Gesu intitolari misestro, se gli nomini stessi possono dare a sè questo titolo sunt'arreganza. Signore dell'uomo non può veramente chiamarsi l'uomo, ma si Dio solo; perchè mecassario e utile è sottostare alla grandezza suprema, ubbidire alla verità onni-potente (Agostino).

"

"Signore. Ma i servi suoi Egli vuole non abbiano apirito di servitti, vuol si sentano figli, e Dio chiamino coi nome di Padre (Rom. vui) (Origene).

Voi. Uomini e conservi a Dio (Grisostomo).

15. Ché l'esempio v'ho dato, perché, siccome io ho a voi fatto, e voi facciate.

16. In verità in verità dico a voi: non è servo maggiore del signor suo, nè inviato maggiore di chi lo mando.

17. Poiché queste cose sapete, beati sarete se

18. Non di tutti voi dico (io so quali he eletti); ma perchè la Scrittura si adempia « Chi

5 Esempio. Fa prima, pei dice: Comincio Gesti a fare

e insegnare (Atti, 1, 1) (Beds).

Siccome. Gli atti esteriori d'umile servigio tra fratallo e fratello, dispongono bene l'anima di chi li ricere e di colvi che il fa. Giova però specialmente intendere del mestrara l'uno all'altro proprii difetti, confessandoli con verecondia per emesdazli, e l'un l'altro mondare con amoravole cura (Agostino). - Anco il buono insegnamento è lavacro; il qualo eseccitando, i discepoli si fanno asch'essi maostri in virti del Maestro (Origeno).

Voi intento del maestro è fare le opere del discepole somiglianti alle proprie: e Gesù è sommo Maestro

(Origina).

Pacciate. Quest'è, o Pietro, che tu non saperi, o ch'Egti promise saprai (Agostino). 14 Dec. Insiste su questo precetto importante (Griso-

stomo).

Maggiore. Se to cost fo, or quanto più voil (Gracetomo).

Ai discepoli, de quali taluno dovra augli altri aver maggiorusza, tal altro sottostare in alcuna cosa, dispose l'amno che non gonfino ne per boria ne per livore, ma serbino l'equanimità della pura coscienza serena (Teofilatto).

57 Heats. Torna in condanna conoscere il bane e nonoperare a norma di quello (Giac. 17) (Boda).

ii Ma. Per non li contristare tutti, restringe il senso dal suo dire, ma senza additare la persona (Grisostomo). Perché. Dimostra che non senza sua saputa si fa il

tradimento (Grisostomo).

Chi, Questo asconno doveva riscuotere l'anima del traditore (Grisostomo).

mangia meco il pane, levò contro me il calca-

D'ora vi dico, prima che segua, acciocche,

quando segue, crediate ch' io sono.

 In verità in verità dico a voi: chi accoglie colui ch'io invierò, me accoglie; e chi me accoglie, accoglie Chi m'ha inviato.

21. Dette queste cose, Gesù si commosse nello

Mongia. Chi partecipa alla mia menas e a' miei henefizi. C'insegna a comportare senza dolore siegnoso l'ingratitadine de' beneficati e amati da noi (Griestomo). -Gli altri alla menea di Gesti si citano della vita, Giuda a se ministrava la propria pena (Agostino).

Calcagno. (Salm XI). Imagino che figura le occulte insidie frodolente (Grisostomo). - Può anco intendersi:

vorra conculcarmi (Agustino).

Crediate. Sempre più fermamente, e, secondo che sapete, operiate (Origene).

Sono. Quegli di cui la Scrittura prenunziava (Ago-

Dico, A consolazione de patimenti serbati nella loro missione agli Apoatoli, propone per primo la beatitadine serbata al bene che sapranno operare, e poi i nobili ministerio, che ad essi nell'umana sociatà toccheranno (Grisostomo).

Cht. Il Padre mio (Origeno) - Una è la natura del carde e del Figlio ma qui non intende di porre tale congusitàt del discepto col Figlio quale del Figlio col Padre; intende che nei discapoli è da venetare l'autorità del Maestro, nell'autorità del Maestro riconoscere quella di Dio (Agostiro).

21 Si. Non, fu commosso, ma si commosse, perché così volle: come sonsa notammo (Agostino).

Commosse. Promesso che ebbe Gesu a carri suoi le des oppraddette consolazioni, si commonove pensando, come tra loro è un infelice che non vorra profittarne (Grisostomo). Non già che prima di quel punto E' non ci pensanse; una l'ora del tradimento e della Passione si fa più presso; a Gesu vuole che la commosione sua a' suoi diletti sia nota: il cimento de quali lo commonove altresi.

Zimpou.

spirito, e affermò e disse: In verità in verità vi dico che uno di voi mi tradirà.

22. Onde si guardavano tra loro i discepoli, incerti di chi diceva.

 Ed era adagiato presso al petto di Gesà un de discepoli di Lui, diletto a Gesà:

E cost, quando alruni de faisi fratelli si divide dalla societti de biuni: e le fa contro, conviene commovarsa, ms di dolore pio soriza rabbia. E con questo commovarsi nelle ore proesime sila sua morte, Gesà consola la deboleura nostra, che se, qe cimenti estrem, si sente commosea, non dispori di si, ne si abbatta come già colprole, ma chiegga vigore, o si vinca. Bugiarda dinuque la boria degli stoici, che negano potersi commucere l'anima del sapiente i quali la sapienza vera colla vantià scanbiano e colla stupidità. Si commucere l'animo del Gritiano, non per trepido ribrezzo della propria miseria, na per miseriordia a trossomi generosa (Agostino).

Spiritor Com nomo, si commuove; ma pur nello spirito nostro nom d'odio sgittarsi, ma commuoversi di cariti; acciocche, nel separarsi dalla zizzania, versuox spiga del boon grano con lei non ne vada, Non per debolezza d'anito, ma per forza di compassione pensata, si commuovo Gedi (Agortino).

12 Onde. Non l'avendo Gesti nominato, cia-cuno debita (Grisostomo).

Direccoli, Anche Pietro trama (Grisostomo), Incerti. Ogiuno degli undici sentiva di non essete il reo: ma, venarando la parola del Maestro, a Lui diuo più retta che al cuore proprio (Grisostomo). - Sapevasi d'esser uomini, e che la virtù sin de' provetti è soggetia a alteracione, e cha la liostra debolezza talvolta ceda a appetiti discordanti dai più fermi propositi e abiti dello vita (Origene). - All'amore verso il Maestro si confedeva nell'animo loro infermo un indeterminato sospetto della bontà l'un dell'altro; scapetto che non era però gredizio calumineo (Agostrio).

Diletto. Più volte e ne' libri santi e in altri, lo cor-

24. Or accenna a lui Simon Pietro di domandargfi chi sia del quale Egli parla.

25. E quegli, chinatosi accosto al petto di Gesù, dice a Lui: Signore chi è egli?

 Risponde Gesú: Quegli é al quale io darò il morsello intinto. - E intinto il morsello, lo da a Giuda di Simone, Iscariote.

27. K dopo il morsello, allora entrò in lui

vente parla di sè in terza persona: e qui, e altrove, non detrae punto alla verità la modestia (Agostino). - Totti da Gesù erano amati, Giovanni più (Grisostomo).

<sup>14</sup> Accessu. Non come a maggiore di sè, ma come a stante più presso a Gesti, e che poteva interrogarlo anche piano (Grisostomo).

Pietro. Pietro sempre nel Vangelo ci si mostra ardente a significare l'affetto: e vi appare la sua familiarità con Giovanni (Grisostomo).

Domandaryli. Gli accenna: e può anche intendersi che glielo dica a parole (Agostino e Origene).

\*\* Accoro. Facendesi niù accosto col viso a Genù, che sera, escondo l'uso del tempo, non seduto e ritto con mezza la persona sopra sé, ma adagiato: onde il senno del latino discumbere e recumbere (Agostino). - S'appressima per raccoglisse quella voce che egli, l'Evangelista diletto, dal latino del divino amico suo a tutti i secoli tramanderà (Reda).

6 Ouest. Nearche qui dice il nome: e tale verecondia di bentà topra pur mettare nel l'additore veregona; fare a lui sentre rimorso dell'aprire al pane pirciogii da Gesi quella bocca che era patteggiata d'aprirsi al cenno di morte (Grissottomo).

17 Depo. L'ingratitudine fa traboccare la reità (Agostino).

Erité. Prima gli mette in cuore il tradimento, ora ci entra (Origene). - Del primo proposito del tradimento ha Luca l'imagine stessa (c. xxir); ma in Giovanni significa la poessaione che di lui prende adesso le spirito del male, più piesua e più intima. Apprendiamo quanto sia trista cosa ricevere il bene con disposizione mon baona, e lordere a nemicina le prove d'affetto (Agostino).

480

Satana. Onde gli dice Gesà: Quel che fai, fa al più presto.

28. Ma questo nessuno di quelli a tavola intese

a che gliel dicesse. 29. Ché alcuni pensavano, poiché Giuda aveva la borsa, che gli dicesse Gesu: Compera di quel che abbiam di bisogno alla festa; o che a' poveri qualcosa dia.

30. Preso dunque il morsello, egli subito usci. Ed era notte.

31. Or quando fu uscito, dice Gesu: Ora è

Presto. Dal male che tu ordisci, Dio tessora tela di beni micavili immensa; sara salute degli uomini la mis morte (Origene). - Non consiglia già il male, lo riprende anti, e dire: io potrei impedire il tuo tradimento, ma pe miel fini non voglio (Grisostomo). - Non io sospinge a misfatte, ma avverte il misfattore stesso, com'egil già vi pracipiti. Non affectts is pardicione di Giuda, ma la redenzione del mondo (Agostino).

18 Nessuno. E da credere, che a Giovanni, accostatosi a interrogarlo, rispondesse Gesù a bassa voce; giacche, se Pietro se n'accorgeva, con ratteneva la sua indeguazione. E dievanni stesso con intese forse, non potenda credere che un discepolo di Geni osasse tanto (Grisostomo).

Borsa. Aveva Gesú qualcho danaro, per le necesità de suoi e per quelle de poveri. Il consiglio dunque del non pensare al domani, s'intende del non ne prendere affanno: ma non vieta che gli nomini dati a Dio abbiano qualcosa in proprio, purche a Dio non ministrino per prezzo, e per cupidigia con tradiscano la giusticia e la verità (Agostino). - Altrove narrasi che donne pie somministravano a Lui il necessario (Grisostomo).

31 Subito. Ginda non può sostenere la parola dal-

l'amico tradito (Origene).

Notte. Pare che il tempo del riposo lui ecciti al tradimento (Grisostomo e Gregorio). Ma più nera notte era

nell'anima a Giuda (Origene).

31 Quando. Dopo i prodigi da Cristo operati, a dopo la Trasfigurazione sul monte, col tradimento di Ginda. comincia a Lui una glorificazione novella (Origene).

glorificato il Figlio dell'uomo, e Dio è glorificato in Esso.

32. Se Dio è glorificato in Esso, anche Dio glorificherà Lui in sè; e presto lo glorificherà,

Ora, Intendasi anco: uscito di fra voi l'immondo, rimanete voi anime monde, e fedele a me mondatore. La tizzania si è separata dal grano. E così nella fine de' tempi, i Giusti risplenderanno, come il sole, nel regno di Dio (Matt., xui, 43), dove nessun reo sarà, nè mancherà lango a varuno innocente. Può anco intendersi quest'ora della riaurezione possima, come se avvenuta già; e che la divina parole trascende il breve valico della morte, continuando la vita alla vita (Agostino).

Giorificato. Non è da intendere dell'umana gioria, cioè delle lodi che più o meno meritamente sono date da molti. La gloria di Dio è lo splendore della divina natura, nel senso che il Verbo stamo è aplandore della gioria del Padre, e da Lui sopra tutte le creature riflettonsi spiendori più o meno abbondanti. In quanto la cognizione del Figlio è data agli nomini. Egli è glorificato, cioè resogli della gioria ch' Egii ha in loro trasfusa; e giorificato è il Padre in esso (Origene).

Figlio. Qui non accenna alla gloria propriamente del Verbo, ma dell'uomo-Dio Redentere, a cui cresce gloria dai patimenti nella sua umanità sostenuti (Origene). -L'umanato è pure il Verbo; e Dio nell'umanità lo glorifica, a sublima l'umanità di noi tutti (llario).

Esso. Egli ha triunfato nel legno (Colos. 11), cancihando, per il sanoue della sua eroce, quel ch'è in cielo. e quello che in terro (Ivi. 1). Quindi esiandio gloria al Fadre (Origene).

Dio. Da Dio viene la gioria al Figlio dell'Uome, che gliela rende (Origene).

In esso. Perchè a fare la volontà del Padre, il Figlio è venuto (Agostino). - E perchè non altri che il Figlio è che conosca il Padre o a chi il Figlio lo vorrà rivalare (Matt., xr, 27). Più sotto (Giov., xrv. 9) dice il Salvatore; Chi vede me, vede il Padre (Ovigeno).

In sel Direttamente, non per altrui mezzo (Grisostomo). - Non è fuor di Dio il glorificato da Dio: Figlio di Dio è il Figlio dell'uomo (llario).

33. Figliuoli, ancora un po' coa voi sono. Mi cercherete: e, siccome dissi a' Giudei: « Dove vo lo, voi non potete venire », e a voi dico adesso.

Presto. Nella pressina morte apparirà la chiaverza della sua gioria. Il sole, la terra, i morti lo attesteramo vivente, e immortale (Griscostomo). – Non nella fine del secolo, ma pronta anzà la risurrezione di Lui (Agostino).

Glerificando. Non solamente consola ma conforta i discapoli suoi; non s'attristino, gioiscano anzi (Grisostomo).

\*\* Figlianh. Di servi, son fatti figlinoli; ma non adulti in iapirito: che poi sempre meglio si sentiranno fratelli (Origene).

Ancora Acciocche non penamo che la gioria destinata al Figlio dell'uomo debba da Lui separare i suoi cari, soggimpe questo (Agostino).

the pet Dopo risorto, le videro, in quaranta di, più e più volte i discepoli sulla terra (Agostino).

Con. Può anco intendersi: A vivere la vita mortale poco mi resta: giacche questo senso ha altrove la locazione dell' exerie con loro Gesi (Luc., xxv. 44). Ma in altro senso, cioè della presenza spirituale, dice poi desessa con loro fino alla consumazione del secolo (Matt., xxvivi, 20). E altrova, dell'eterno consorzio col Padre, dice: co cha là dove io sono sian essi meco (Giov., xxv., 24) (Agostino). Ceroberete. Può ance intendersi che tra poco insemio di viderano da suoi discepoli, a chi essi, lasciatoba, poi ravvediti, lo cerchorano (Origone).

Vo. Questa parola ritras la morte come un transito a regione migliore, dove neu han luogo corpi ancora soggetti alla morte (Grisostomo).

Venire. Gercare Gesal, gli è cercare il Verbo, la giustinia, la sapieuza. Ai discepoli che lo voglicino asgurie non co piedi ma coll'opere (come intondei in Luca c. 11%), dice ch' è nin posson venire deve Egli va, daboli tattavia, non essendo ancora dato lo Spirito, perchè Gesul acora non era giorificato (Giov, vii) (Origene). – Non potevala saguire Gesul nella morte, immaturi ancora all'onore à mattiri O intendesi, ch'e non possono esquirol tosto nella risutrezione nè alla gioria heata (Agostino). – Accende soavemente così il loru affetto: perchè l'uomo nel dipartiri da persono cara, massime se non speri poteta presto

34. Comandamento nuovo do a voi: che vi amiate insieme; siccome ho amato voi, che voi pure v'amiate insieme.

raggiungere, e se non bane sappia dov'alla si va, più vivamente nell'anima si inteneriace (Griscatomo).

Adesso. Paò unco intenderai: Adesso non potete venire; ma soi, mici diletti, patrete poi (Agostino). - A' Giudei, in questo senso, non dice adesso (Origene). - E, per distinguere da questi i discepoli suoi, dice loro affettuosamento Figliacdi (Grisostomo).

34 Comundamento. Insegna come farsi degni di cicon-

ginngersi a Lui (Agostino)

Nuoco. Aveva anche la Leggo antica il precetto dell'amare il amico come sè stesso (Levin, xix): ma nel Cristianes mo l'idee di prossimo è più ampia, e Cristo, aggiungeado nuove ragioni e forze al migliore adempimento di tale precetto, impova e quello e le anime umane; innova principalmente con questa condizione divina dell'amarci tra nel comi Egli ci ha amati (Agostino).

Siccome. Non come si amano que che corrompono l'altre; o neance al modo che gli uomini si amano per fini umani, sobben non rei; ma come debbino amari coloro che si sentono amici di bito, e all'Altissimo figlimo titti, per essere all'innice divin Figlio fratelli, o agouir Lui nell'amore ch'Reso ha agli uomini tutti, per condurii tutti a quel fine dove ogni affetto di bene sara sariato (Arcottino).

Voi. Non per merito di vostra bonta vibo io amati; ma io, primo autore della bontà vostra, primo ho incominciato ad amarvi. Con voi dovote ai fratelli farbene, anco che vi pain di nulla dovere ad essi (Griso-

Insieme. L'ocore dovulo dall'uomo a Dio è incliuso nel pescatto dell'amare i fratelli: a questo è inchiuso nel Taltro; pescelòi, chi ama Dio, nos può dispregiare il comandamento divino dell'amare i agliuoli del comun Padre e chi altamente ama il prossimo, ama Dio in eso. Quest'à a dilezione che Gesi da ogni affenione meramento unana distingue con sublime assomigliamento, siccome e'hò emoti. Che altro amb Gesi in noi se non Dio; Dio del coule non eravamo coi degni, ma supunto per farcene

35. In questo conosceranno tutti, che miei discepoli siete, se affetto avrete insieme.

Mirabile intreccio di narrazione, dove la verità raccoglie luce da tutti i suoi elementi, e poi questa luce riconcentra in un punto, e da esso la spande con una forza che è assolutamente divina. È la verità che si mostra, si mostra unita nella visione che, dall'intelletto passando per l'intreccio e la prova de fatti, conquista il sentimento in maniera che tu non sai se le cose le senti perchè le vedi, o le vedi perchè le senti.

Ah, questo Giovanni è un mistero, un mistero come il Vangelo scriito da lui; e l'uno spiega l'altro. Ha scriito non tanto perchè le cose si sappiano, ma perchè si credano: Hace scripta sunt, ul creduiis. E la fede assomnia in un unico oggetto, in un unico fatto: quia lesus est Christus Filius Dei. Che bene trarre da questa fede l'unico, il massimo, l'indispensabile de' beni, la vita: El ul credentes vitam habeats in nomine eius (xx. 31). E dise vitam, senz'altro, senza distacchi derino continuo, la vita di ciascun'anima nel tempo e nella eter-

degni? Così dunque da noi debbonai gli nomini amare per renderli di Dio degni, quant'e da noi (Agestino).

In questo. Non ai miracoli, ma all'amore. Queste che dimostra i discapoli di Geso (drinostomo). - Altri mostina i doi voi avste commi con coloro altresi che non sommira dio vom solumente l'eserre, la vita, il sentimoste, che anco i bruti hanno; non selamente la ragione che propria di tutti gli comini; ma la scienza, la fede, i se cramenti, le sleunosne a' poveri, o altri benefizi esteriori ae' quali mal si compiace chi non ha curità; perché sanza la carità, egli è cembalo che percosso finimiree, è ma meste (Acostino).

nità, la vita di tutte le anime che nascono, e non possono morire. Giovanni ci rivela il mistero della vita di Cristo e della vita nostra.

E in tutto quello che afferma, quanta certezza La sua, più che certezza di fede, più che certezza di ragione, è certezza di ceduda. Egli ha visto, ha udito, ha toccato con mani. Ecco, io reco qui i primi versetti della sua prima Epistola:

1. Quod fuit ab mitto, quod audicimus, quod vidimus oculis nostris, quod perspeninus, et manus nostrae contrectiverunt de verbo vilce.

 Et vita manifestata est, et vidimus, et testamur, et onnuntiemus nobis vitam aeternam, quae erat opud Pa-

trem, et apparuit nobis:

 Quod cidimus et audiennus, armuntianus volis, ut et eur rocietatem habbotis nobiscum, et societas nostra sit cum Patre et com Filio eius lesu Christo.

Risagnerebbe esser cieco, o di nascita o di ostinazione, per non riconoscere qui lo scrittore del IV Evangelo; dov' è un luogo parallelo: Et qui vidit, testimonium perhibuit: et verum est testimonium eiux. Et ille scil, quia vera dicit: ut et vos credatis (xix, 35).

Tale è Giovanni: un nomo, un'alta coscienza di nomo, che vede, è narra, e sa, e creid, tutt' a un tempo: Ut el vos credatis. La fede che lo eccita, lo muove, lo inflamma, e di cui vorrebbe s' accendessero tute le anime, è al mistero di Cristo, concentrato in un fatto particolare: il fatto del soldato che con la lancia aprì il costato di Gesù morto, e dalla ferita continuo exivit sanguis et aqua (xix, 34). Se lo storico interrompe la narrazione sua per rendere una così solenna testimonianza, è segno che nel semplice fatto erli avverte un grande mistero, e l'avverte non da sè, c'è qualcun altro che, a sua insaputa, glisio fa avvertire. Insomma, la testimonianza di Giovanni, così evidente e così personale, è voluta dallo spirito santo di Dio, e questo egli lo sa. Ond'è che noi, leggendo il suo scritto, non facciamo à tempo a rammentare che le cose narrate come riste, insolitamente tante e tauto nuove, siano passate attraverso la penna d'un nomo.

Dico la penna, non la mente: che se poi la penna non vi piacesse, io direi il cuore, ma la mente, no. Ed è lui, l' Evangelista, che vuole così. Egli, che pare il più personale, è il più impersonale di tutti. Sappiamo, tra le note caratteristiche del IV Evangelo, una è che lo scrittore, quando si vede tra gli avvenimenti, ci sta ma ha ripugnanza di chiamarsi a nome, ed evita il parlare diretto, come abbiamo visto di su. Si chiama: ora un discepolo (1, 40; xviii, 15), ora l'altro discepole (xx. 2), ora, e più spesso, il discepole che Gesu amaca: sincerità modesta, che in lui, più che virtù pensata, è natura. Egli, Giovanni. le ha stampate nel cuore le cose, tenute lungamente in visione d'amore, e, a misura che si destano nel caldo dell'affetto, le ripresenta. Egli è il discepolo, l'apostolo, l'evangelista dell'amore; e Gesú, nel suo racconto, ci appare Maestro d'amore, o, come vuole Caterina da Siena, Gesù

3. Torniamo per un poco sul capitolo XIII, con piccole note a non guastare le grandi cose divine.

Il primo concetto è la chiave che apre il gran tesoro. C'è tutto, tutto quel che la nostra curiosità può cercare, e in riguardo alla forms, e in riguardo alla sosianza; dalla cronologia va alla storia, dalla storia alla sua ragione: ed è ragione divina e umana, in cui la vita di Gesù si svela; si svela all'intelletto l'amara gioia del passaggio da questo mondo per turnare al Padre celeste, si svela al cuere la fiamma che è stata accesa per anni e ora arde nel maggior foco. Cum dilexisest suos qui erant in mundo, in finem dilexit eos; « Poichè egli amava i suoi ch' erano nel mondo, li amò sino alla fine».

Arde la fiamma nel cuore di Cristo, sempre e per tutti a un modo; ma gli ardori sono avveriti dalle anime secondo che a lui s'accostano, secondo la loro capacità. la loro forza, il loro amare. Dove trovare un cuore di donna innamorata che vinca Maria di Magdala? Di lei parlando, disse il Maestro: Quomiam dilezzi multum (Luccut, 47); disse che le eran perdonati molti peccati in grazia della sovrabbondanza d'amore. E così l'amore di Cristo per Maddalena è un gran perdono, Giova ricordiare un altro fatto che meglio s'accosta al nostro argomento. Eccolo nella semplice forma elegantissima della Nuova traduzione (Giov. xxi):

15, E quanto etibero desinuto, dice Gesti a Simon. Pietro:

— Simone di Giovanni, m'ami tu più di questi?
Gli dice:

- Certo, Signore: tu to sai, che t'amo.

— Pasci i miei agnelli. 16. Gli dice di nuovo:

- Simone di Giovanni, m'ami tu!

Gli dice:

- Si, Signore, to sai che t'amo. Gli dice: - Pasci i miei aguelli.

17. Gli domanda per la terza volta:

— Simone di Giovanni, m'ami tu'i

Pietro si agomoniò, che la terra volta gli dicesa; « M'ami tut » e gli rispose:

- Signore, tu sai tutto: tu conosci ch'ie t'ame.

- Pasci le pecore mia.

Tre affermazioni d'amore ha voluto Cristo per civelare l'amor suo in una grande concessione d'antorità, la quale poi altro non è che un'epera d'amore verso tutti. - Se tu veramente m'ami, himostra il tuo amore a chi amo io. - Oces meas, agnos meos. L'identico valore del meos in bocca di Cristo, ha il suos di Giovanni, suos qui erami mundio. Nel mendo eran gli Apostoli, e Pietro a capo di essi, i discepoli, i seguaci per tutti i secoli; suoi erano, amati da lui sempre e allo stesso modo e sino alla fine: in finem dilecti cos, « id-est, osserva S. Brunone, in finem ostendit quanto amore dilegit cos ».

Il concetto è reso nella sua verità, e si compreade subito; ma quando si viene alla determinazione de' fatti, aliora variano le opinioni, e c'è chi se la cava alla lesta; « Li amò sino a dar prova di estreme affetto, come quella di lavar loro i piedi ». Il Curci ragiona cost: « Se l'in finem dilezzi cos non avesse altro senso, che l' avere amato i snoi fino all'ultimo, sarebbe conclusione molto fredda, e quasi non dissi incoerente alle vizaci e affettuose rimembranze evocate in questo verso; in sostanza vi si direbbe ciò che può direi di tutti gli amori non ismentiti prima della morte. Richiedendosi pertanto da quell'in finem dilezit cos, qualche cosa di notevolmente singolare, alcuai hanno pensato di trovarlo nella iavanda, che segui

immediatamente dopo; ma, ostrecchè questa fu prova non di amore, si piuttosto di umiltà, vi è di più, che alla lavanda stessa vien premesso il suo preamboletto tutto appropriato a quell'atto; di tal che quest'altro primo preambolo resterebbe senza conclusione e senza scopo. Per queste ragioni, dal più degl'interpreti, dopo il Grisostomo, fu pensato che nell'in finem, als télos, si acchiudesse la nozione, non di durata, ma d'intensifà nell'amore di cui si parlava, nel senso di fino all'estrema prova, o come ben si espresse il Mazzocchi, adeo ut nihil possit ultra... Allora si rende indubitato, aver voluto Giovanni con quelle parole alludere alla istituzione della Eucaristia, nella quale si ebbe di fatto il massimo dimostramento che Gesù facesse del suo amore verso degli uomini >.

Non he voglia di contradire, a me preme raccogliere la luce de' fatti da quel lato che meglio fanno comprendere il valore dato dall'Evangelista alla frase in finem dilcori cos; un valore grandissimo, che ha la sua dimostrazione in tutto quel ch'è seguito, e la prova in tutto quel che segue: cum dilcorisset... dilcori.

Per la intelligenza del testo, è da tener l'occhio a un inciso. Pare, anai quell'inciso ci fa
certi, che le cose che seguono narrate da Giovanni, e lui solo le narra, siano del tempo dopo
la cena: El coena facta, dice egli seguitando. Or
se l'isituzione della Eucaristia avvenne durante
la cena, coenantibus eis (Matt. xxvi, 26), Giovanni, col suo coena facta, accenna evidentemente all'Eucaristia; e allora la lavanda, più che
una disposizione simbolica a ricevere il Sacramento, è un fatto che sta da sè, un fatto di par-

ticolare significazione, di singolare importanza, in quanto della vita e dell'opera di Cristo tocca l'estremo opposto della sua divinità: quasi che l'essere nomo non bustasse al suo disegno di redenzione, discende sotto dell'uomo, pigliando ufficio

e aspetto di servo degli uomini.

Si dice e si ritiene che l'adorato Gesù nostro abbia voluto con questo fatto esercitare umilità, nesegnare umilità; vero, verissimo; ma, pensando al significato ristretto che si suol dare a questa, che pur è una sublime virtù, vien di guardare più a dentro nella intenzione del Maestro, intenzione che fu assai maggiore dell'atto, e il fine più alto, più esteso, più lontano e profondo. Nol lo capirono i discepoli; e a Pietro, che, per ragion d'umilità, voleva ribellarsi, furono dette le parole: Quod ego facco, lu nescis mode, scies autem postea (v. 7).

Nella condizione di Pietro ci troviamo anche oggi. Il fatto della lavanda si legge, si ammira, si espone, ci si fanno su lunghe prediche; ma il senso suo, il suo valore, non si capisce, non si vuol capire. Orgoglio segreto o pigrizia manifesta! Forse c'è dell'uno e dell'altra; certo, l'ignorana nostra non è senza colpa, perchè alla intelligenta del fatto è venuto in soccorso lo stesso Masetre Egli, come aveva fatto per la parabola del Seminatore, lo spiegò con chiare, precise, insistenti parole; e la spiegazione si legge ne' versetti la 17, e specialmente nel 15, dov'à la chiave ili tutto, dove il Maestro tiene la promessa delle tutto, dove il Maestro tiene la promessa delle

scies postea.

Non potendo qui farne uno studio minuto, m sia concesso riferire una nota stupenda del mie S. Brunone: « Vos cocatis me Magister et Demine, et bene dicitis; sum etenim. Bene, inquit, dicitis, quia me Magistrum et Dominum vocatis. Sicut enim dicitis, ita est. Sed quia Magister sum, meam doctrinam recipite, et quia Dominus, meum mandatum custodite. Quod mandatum? Vultis audire, quod? Si ego lavi pedes vestros, Dominus et Magister, et vos debetis alter alterius lavare pedes. Exemplum enim dedi vobis, ut quemadmodum ego feci vobis, ita et vos faciatis. Quamvis enim hoc ad litteram custodire, plenum sit charitate et humilitate, maius tamen aliquid significare videtur, sicut et cetera, quae Salvator noster similiter egit. Et hoc est fortasse, quod Apostolus ait. Haec est forsitan illa Lex, quam nos adimplere praecepit, quando dixit: Alter alterius onera portate, et sic adimplebitis Legem Christi (Gal. vi, 2), id est, mandatum Christi ».

lo sono innamorato di questo bel modo di meditare sul Vangelo, degno del Vangelo, semplice e geniale. C'è la fatica dell'intelletto, ma non appare, assorbita e rinfrancata dalla conquista e dal godimento della luce. Egli, l'esegeta santo, non si fa abbagliare neppure da' grandi nomi delle grandi virtù carità e umiltà; guarda più in la, più addentro, nel profondo del fatto, ne pesa il valore e lo pone all'altezza della Legge, ossia dei Comandamento di Cristo. Il suo stile ha delle sfumature che son proprie dell'artista, ha delle carezze di forma, come fortasse, forsitan; ma queste nulla tolgono alla verità che vede, alla certezza della verità che afferma. Nè la citazione è solo un ravvicinamento di testi paralleli, tra il debetis alter alterius lavare pedes e l'alter alterius onera portate. L'importanza è nell'idea che dal fatto assorge al principio; e mentre pare che il fatto stia tra i raggi ultimi, esso, raccolto nel centro, diviene centro, a quel modo che è sole anche la nebulosa pigra (se ci fu!) che giunne ultima a unirsi alla gran forza della gran luce.

La gran forza della gran luce è il sic adimplebilis Legem Christi. E si osservi che il Legem Christi dell'Apostolo è per l'esegeta il Mandatum Christi, quello stesso che Cristo annuzio chiamandolo Mandatum nomum, nel quale perciò è reramente, sostanzialmente, radicalmente tutta la legge.

Il racconto di Giovanni è un vero dramma, e ha il suo nodo, come ha il suo intreccio. A noi giova vederio sciolto per cominciare a intendere il Comandamento del Signore dall'ora dell'annunzio, la più solenne ora, l'ora culminante della vita di Gesti. Nodo io chiamo il tradimento di Giuda, la infamia peggiore ch'abbia disonorata la

Giuda era anche lui presente all'ultima cenn presente al banchetto di rito, e anche a' due prinfatti del Testamento, che sono il gran dono della sacramentazione che Gesti fece della sua vita, è il grande esempio della sua virtà, manifestate nel lavare i piedi a' discepoli. Il Signore nen volle Giuda, nè potera volorio, presente all'annuncio del Mandatum novum, che è il terzo fatto del Testamento.

Fissiamolo bene questo tratto di storia, capitalissimo nella vita di Cristo e nel destino da mondo. Egli, Gesu, nel sedere a mensa, sapendo che era l'ultima volta, sapendo che poche ore gli rimanevano del vivere, ebbe un sospiro dall'anima profondo. Lo riferisce S. Luca, in una forma che non potrebb'essere più singolarmente dolco, più dolcomente efficace: Desiderio desiderazi hoc Pascha manducare vobiscum, antequam patiar (Luc. xxII, 15). Prima di patire, prima della Passione!

Reco dalla Catena Aurea l'interpretazione di Eusebio, nel testo e nel volgarizzamento del Tommaseo. Il testo: « Desiderio desideravi hoc Pascha: idest novum mysterium novi testamenti, quod tradebat discipulis, quod plures ante eum prophetae et iusti cupiverant; sed et ipse sitiens communem salutem, hoc tradebat mysterium quod toti mundo competeret. Pascha vero Moysi statutum erat in uno loco, scilicet in lerusalem celebrari; unde non congruebat omnibus gentibus; et ideo non erat desideratum ». Il volgarizzamento: a Desiderava eziandio celebrare co' suoi cari il nuovo mistero della testimonianza novella che molti profeti e giusti avevano già bramato vedere; ed Egli veniva a tutti gli uomini comunicarlo, che non in Gerusalemme soltanto ma su tutta la terra si celebrasse >.

La frase novum mysterium novi testamenti, dopo le cose accennate, ha per noi un valore preciso nella determinazione de fatti divini che avvennero nell'ultima ora intrecciandosi fra di loro, i quali fatti son tra, e sono, giova ripeterlo: un dono d'immenso amore, un esempio d'immensa virtò, un Comandamento d'immensa carità.

Nel donarsi, comunicandosi al discepolo traditore, nel prostrarsi davanti a lui, lavandogli financo i piedi, tutto questo è un trionfo di misericordia e di hontà, solo degno del mandato da Dio per la redenzione degli nomini; tutto questoio dico, sta, ed è bello. Ma quando il Maestro deve annunziare il Comandamento della rigenerazione morale e sociale del mondo, sente che la presenza di quel traditore gli è insopportabile, perchè gli turba la visione dell'avvenire.

Giovanni, il diletto, che gli ha lo sguardo fiso negli occhi, se n' avvede, indovina l'ansia e il turismento, legge nell'anima divina, e ha una nota di frasi che rassomigliano a scariche elettriche, a scosse di fulmine. Il versetto 21 suota così nella Volgata; Cum hace dixisset lesus, turbatus est spirilu, el profestatus est, el dicat; Amen, amen dico vobis, quia unus ex vobis tradet me.

Il volgarizzamento scelto da noi fa corrispondere all'et protestatus est « e affermo », come il Coru; « e asseverò », come la Nuova tadizione « rendendo testimonianza »; tutti gli altri, cioè la Bibbia Volgare, il Dodati, il Martinit « e protesto ». Forse questo » il proprio, il più vero, il più efficace, parche raccoglie significati vari, suo alla ribellione istintiva che ogni anima virtuosa, cuesta, buona, sente contro il falso, il brutto, il male. E ne son prova le stesse parole di Gesi, le quali asseriscono il fatto del tradimento con la formola solenne di cui si serve quando annuzzia un' alta verità in commozione di spirita: Amen, amen dico cobis; In verità, in verità vi dico.

Che dice? Ripetiamolo: dice il fatto abominevole che un amico, un discepolo, uno de dodei chiamati, eletti nominati Apostoli lo avrebbe tradito; sì, dice questo e qualche altra cosa. Chi guarda bene addentro scopre nell'anima di Gesi un complesso di sentimenti, che sfuggono all'esame psicologico, perchè le correnti accumulatrici vengono da punti lontani e sono di natura varia. La commozione e la protesta non nascono per il fatto come fatto, ma per le sue ragioni e le conseguenze. Il fatto lo sapera da un pezzo, assai prima che si raccogliessero a convito, dove Giuda ebbe segni di particolare benevolenza. Nè il Maestro avrebbe fatta la triste rivelazione, se non fosse stato l'improvviso disgusto da cui fu preso per la iniquità dell'odio umano, che sa tante vie, e non rifugge da alcun dellito, e raccoglie veleno sin da' ricevuti benefizi. Già, anche la gratitudine, nel fondaccio di certe anime malcreate, può avere il suo odiola. E Gesti l'odio umano se lo vede innauzi impersonato in un discepolo, in un Apostio. Che orrore!

Fu un momento di amarezza, come di nube che passa dispettosa sulla faccia serena del cielo per turbare la tranquilla luce del sole; ma subito si vinse. E quando il traditore lasciò la sala del convito, egli, Cristo, riebbe non solo tutta la sua pace, ma nello spirito avverti una piena di nuovi affetti, e gli espresse in nuovo gaudio di parole. Leggete: Cum ergo exisset (tudas), dimit lesus: Nunc clarificatus est Filius hommis, et Deus clarificatus est in eo. Si Deus clarificatus est en eo, et Deus clarificatis est en eo, et Deus clarificatis even in semetopo est confinuo clarificatit eum (v. 31 e 32).

Si vede con gli occhi la relazione che lega il cum exisset col dixit; una relazione di simultaneità, che fa peusare all'improvviso accendersi d'una lampada elettrica nel fitto buio d'una sala; e fa anche pensare allo sforzo che ha dovuto durare la corrente per mutarsi in luce.

Al dixit segue un nunc, di cui si sente l'esultanza. È un sospiro, come di chi ha tenuto oppresso il petto, e se ne libera con uno sforzo, improvvisamente. Io vorrei determinare il suo preciso significato. Tutti lo rendono ora, trame il Martini e la Nuova traduzione che, non badando al distacco che è nel concetto e nel fatto, spie gano adesso. È un po' sottile la differenza, ma c'è, ed è questa: che, mentre adesso accenna al prisente in paragone col passato, ora ferma il presente con le relazioni sue più prossime. e queste spinge per fa loro via in avanti.

Anco una differenza è a notare nell'ultims incise del v. 32 di su riferito, dov è un continuo, che mentre per gli altri traduttori è presto, ben presto, tosto, ben tosto, per la Bibbia Volgare suona continuamente. Questo secve a noi, ed eco

come, ecco il perchè.

Cristo afferma che Dio, il Padre suo, lo glorifichera. La glorificazione ebbe principie dalla sua morte, dalla sua crose, secondo che egli stesse aveva detto: Cum evaltaceritis Filium hominis. hunc cognoscelis quia ego sum (Giov. VIII, 28); quindi sta bene presto; ma poi, ripensando alla durata che ha nella storia la glorificazione di Cristo, ripensando che questa glorificazione si risolve in una conoscenza, la quale richiede esercizio lungo d'osservazione, conquista di ben sapere e di bene amare; ripensando a tutto questo, torna meglio continuamente.

Insonma, la glorificazione di Cristo, nella storia di tutti i tempi, è il suo Comandamento nuovo, a misura che esso diviene peusiero e vita egli uomini: il comundamento di amarsi l'un l'altra-

> Amatevi l'un l'altro con purezza di vita e tutti, in un abbraccio pio, accogliete chi v'ama e chi vi sprezza.

Questo io vi dice e questo è il mio desio: amateri l'un l'altrol... E chi mi sente, esulterà vedendo il giorno mio '.

4. Ecco, io ripeto il versetto, facendolo seguire dal breve, conciso, finissimo commento di san Brunone, il mio geniale esegeta. Mandatuon novum do vobis: Ut diligatis invicem, sicut dilevi vos, ut et vos diligatis invicem. « Diligere non est novum mandatum; sed sic diligere, sicut ipse dilexit, novum mandatum est ».

La frase del Maestro e dell'interprete, come hanno quasi lo stesso numero di parole, così hanno la stessa musica nello stile, grata all'orecchio e all'anima. L'interprete ha ben visto dov'è la ragione e il segreto, dov'è il nuoco del Comandamento di Gesù, l'ha visto e espresso in una maniera che a tutti deve parere mirabile per la sua verità non meno che per la sua semplicità.

\* Jesus. Posmetti biblici di Gimeppe Fedele. Palerno, 1905; pag. 66. – I versi citati sono del posmetto Maria di Megidale, parte III, intitolata Besonie. Il poeta, un ingegno e un'anima veramente di poeta (ed è nostro, un pretal) interpretando le parole del testo: Maria, sedesa secus podes Domini, andicibat verium Illis (Luc. x. 30), raccoglie i punti principali della dottrina svangelica, come es l'insegnamento di Gesti fosse dato in un sol discorso, e questo detto nella casa di Pistania. La Hicaras sta base al poeta, e la dottrina ci gosdagna per la impressione che fa in un coore di domia innamorata. Così, dopo l'ascaurio del Comandamento del Signore, il poeta serive:

> Egli parlava ed ella, a Lui davanti, secoltando, rapiasi totta ardere, e nel lume de' grandi occhi stellanti e sol'abbri dischiusi, ebbra d'amore a lei tramava l'antina, si come tremola la rugiada sopra un fore. E que l'abbri parean spirare un acce.

Si, è un segreto, ma di cui nulla vi ha che sia più palese, nulla più chiare, nulla più divino.

Questa è tal cosa che, a conoscerla e a riconoscerla come divina, non ha bisogno di nessuma scienza, non ha bisogno neppur della fede Si sente che è opera nuova di Dio, e che sta sopra le opere sue ordinarie; si sente, ma l'azione che per solito s'accompagna a' fatti straordinari e commove la fantasia di maraviglia e di spavento, ionon l'avverto. O perchè? che nuovo miracolo è mai questo?

È un miracolo come sarebbe stato di quel famoso nomo di scienza, il quale concepi l'idea di poter sollevare cielo e terra a suo piacimento, s'egli avesse avuto uno che gli trovasse il punto di leva, l'ubi consistam, che era necessario. Da ubi consistam, et terram coelumque movebo 1.

Il miracolo di Cristo, il miracolo della sua religione d'amore, il miracolo della redenzione umana e sociale di tutte le genti, è li, in quel punto d'appoggio, in quel sicut, suono di voce che appena tocca l'orecchio; ma se dall'orecchio sale alla mente e poi scende al cuore, allora per esso noi abbiamo la nozione del miracolo, un miracolo che si vede con gli occhi. « Cost nell'ago della bussola vedo operazioni di una forza che non si vede, cioè di magnetismo. E il visibile ago

1 Il dotto è attribuito ad Archimede di Siracusa, celeberrimo maccanico e matematico dell'antichità (287 av. C.). Si cita anche in altro modo: Die ubi consistam, coclum terramque mocebo. Ma il coelum par sia una giunta enfatica per consonanza della frase, che del resto è tutta enfatica. La frase si riporta all'origine, con: Da mini uti consistam, et terram movebo.

è, non segno solamente, ma strumento di trasmissione della invisibile forza ».

L'immagine non è mia, è del Fornari, e a lui è venuta studiando uno, il primo, de tre fatti che sono argomento del nostro studio; e torna allo stesso modo bene spiegare con essa così il Sacramento come l'Esempio e il Comandamento dell'amore di Cristo: ben torna applicata al sicue, la più visibile e potente forza d'attrazione del mondo cristiano: sicut dilexi vos-

E già che ci troviamo ricondotti nel Cenacolo, fermiamoci ancora un poco, in compagnia d'uno degli storici della Vita di Gesu Cristo. Non è il Fornari nostro, è il francese Didon, il quale coordina i fatti nel modo che esegeticamente e logicamente risultano dal testo; in primo luogo l'Eucaristia, il gran dono di vita eterna; pei la Lavanda, il grande esempio purificatore; infine il Comandamento, la gran legge che col minimo de' mezzi ottiene il massimo della perfezione. Qui si ferma più a lungo, e, con sguardo acuto e profondo, medita le « ultime parole » di Gesu, cominciando con ricordare i momenti estremi della vita in cui l'uomo trova parole « che hanno la grandezza e la pace dell'eternità ». Frase magnifica, ma non vera di tutti gli uomini, anzi solamente vera di Colui che chiamava sè Il figliuolo dell'uomo, pur essendo Figlio di Dio.

« L'uomo, all'avvicinar della morte, qualche volta si trasfigura: lo spirito de Santi s'illumina di luce divina; il loro cuore, sbarazzato di ciò che passa, si empie di carità infinita; ed essi trovan parole che hanno la grandezza e la pace dell'eternità.

« Gesù non ha bisogno di questa vicinanza

 Tuttavia, a esempio di quelli che stanno per morire, ha riservato per quest'istante supremo le

sue migliori parole

bene degli nomini.

\* Usoito Giuda, egli può aprirsi senza riguardo, perchè intii gli son fedeli, e il ha scelli iui, generati alla vita di Dio è alla sua propria vita, nutritii della sua dottrina è del suo amore; ha trasfuso in essi la sua anima è il suo Spirito; sa che sta per abbandonarfi, che la separazione è imminante; e non ha più de' giorni da vivere con essi, ma solamente delle ore.

La sua tenerezza dovè slogarsi: Figliuoti, disse loro, non son più che per poco tempo con voi. Voi mi cerclurete, ma quel che ho detto a Giudei lo dico ora a voi: Dove vo io, voi non polete verare. Gesù sente il vuoto profondo che la sua partenza sta per lasciare nell'anima de suoi discepoli; perchè lui presente, non hanno nulla a temere, guardandoli egli che è la forza, la luce e la vita loro; ma quando egli non ci sarà più, che divercanno essi?

Eppure bisogna che la separazione si ompia. Il Figliuo dell'uomo ritorna a Dio, al Padre suo, alla gloria infinita che l'aspetta nel suo Regno. Ma per qual via? Per quella che la volonta del Padre ha segnato: la morte violenta, un supplizio atroce in cui tutti i dolori vanno a piom-

bare su lui.

« Questa via non è ancora sgombra (Ebr., ix, 8), ed egli sta per aprirla. Dopo averla per corsa eroicamente, entrerà nella gloria; e allora soltanto gli nemini, i chiamati, potranno venire.

« Così gli Apostoli che hanno avuto il privilegio di soguire il Maestro, fin dalla prima chiamata, attraverso la lotta e le contradizioni, nelle fatiche del suo apostolato, gli Apostoli stessi non lo seguiranno ormai nella morte.

« Gesù si accinge a manifestar loro le sue ultime volontă. Un muoco comandamento io ci do, che ci amiate l'un l'altro, come io ho amato voi. Si, allo siesso modo amateoi insieme l'un l'altro. A questo segno conosceranno tutti che siete discepoli miei, se avele amore l'un per l'altro.

« L'amore che Gesù impone a suoi discepoli e che chiama nuovo, non può esser confuso nè col sentimento d'umanità che si trova in fondo ad ogni coscienza sana e che fu conosciuto anche da' pagani, né col precetto scritto nel Decalogo; perché esso ha altra origine, altro dominio, altro fine, altra legge; ha per principio lo Spirito vivente di Dio che spira nel nostro cuore e c'inchina a vedere in ogni nomo, senza distinzione di razza o di religione, di virtù o di coltura, di condizione o di sesso, un essere intelligente e libero, capace di diventare un figlio adottivo di Dio: ha per fine di condurlo verso Dio che è il bene supremo e infinito; ed ha per legge il sacrifizio di se medesimo, il beneficio disinteressato e assoluto, fino al dolore e alla morte.

« Ciò che Gesà ha compinto verso di noi, ci comanda di compierio verso tutti; onde quest'amore è la più grande novità, perchè non mai, prima di lui, se ne aveva avuto neppure il sospetto; è anche il segno inimitabile del Salvatore degli uomini, e sarà ancora il distintivo de' suoi discepoli. Mentre fuor del Regno di Gesu, gli uomini
si odiano, a dispetto dell'umanità di cui si vantano, e fin presso i Giudei, a dispetto della lor
Legge, si vede la carità ristretta ne' limiti della
razza e del culto, tantochè chi non appartiene nè alla razza nè al culto non è più prossimo; invece i cristiani, se seguono il loro
Maestro, conoscono la cavità infinita e universale
e la devono avere anche per quelli che non
hanno la stessa fede loro, perche Gesin, il Maestro, ci ha amati, prima che ne fossimo degni,
nelle tenebre e nell'ombra della morte (Efes., II.
4 e 5).

«Un tale comandamento implica tutto; perchil'uomo che, per comunicare s' suoi fratelli il Dio di cui vive, è disposto a sacrificarsi, a soffirre, a dimenticare se stesso, a morire, è anche preparato ad ogni virtà e ne ha già in sè la viva sorgente.

e Figliuoli mici, fate come me, diceva Gesu nel momento efesso che si preparava a dar la sua vita. E i precetti così incarnati nell'esempio del Maestro che li promulgava, hanno ma chiarezza e potenza irresistibile, sicché nessuna filosofia li spiegherà meglio, nessuna esortazione potra aggiunger nulla alla loro attrattiva » (Gesù Cristo, lib. V. cap. vii).

Ed à vero. È vero, dico, che nessuna filosofia spiegherà meglio i precetti del Signora dati come sono, non per ragionamento, ma come esemnio da initare.

Da questo punto ripiglieremo la nostra ricerca, che sarà intorno all'altra grande parola del Maestro: Hoc est praeceptum meum. Intanto erediamo cosa buona cavvicinare alcuni punti di dottrina e di storia, i quali hanno una qualche relazione con questo che è tra' grandissimi fatti, il fatto del Comandamento annunziato da Gesti come muovo.

ANIL

MA DE NUEVO LEÓN

DE BIBLIOTECAS



# Capitolo II.

Schmano: 1. L'idea del dovere. - 2. Una difficile questione. - 3. Un capitolo dell'ad Hebracos. - 4. Crista autore della son religione.

I. La luce di Gesti, uscendo dal centro dov'E'
l'ha raccolta, e l'ha raccolta nell'unico Comandamento suo, per prima illumina un' idea di scienza
morale che abbraccia tutta la vita, e della vita
ci dà una concezione nuova, questa: che ogni
nomo è nel mondo per compiere un dovera.

Dico ogni uomo, tutti gli uomini; perche se la cosa, come pur troppo e troppo spesso avviene, si lascia ad alcuni per condanna, e altri se ne tiberano allegramente come d'un peso, allora si ha uno sconcerto, e quella che dovrebb' essere una verità semplice, può divenire un tessuto a doppio tra di menzogne e d'iniquità.

Ma no, ell'è verità, verità semplice, che si ciconosce subito e s'impone perchè attenente alla natura, all'essenza della natura umana e all'ordine universale delle cose. Che se poi la troviamo avvolta in una nebbia di contradizioni, gli è per il garbuglio in cui l'han messa certi o filosofi o letterati o politici, e si ostinano a teneria. Contro l'idea del dovere s'è alzata, con aria di sfida, un'altra idea, l'idea del diritto; e, per quanto si sia gridato e ammonito che quelle sono idee cor-

relative e che l'una non può stare senza dell'altra, la sfida e il duellare continuano, e lo spettacolo à come di monelli (scusate il paragone) che si divertono all'altalena.

Ohe così facciano alcuni de sullodati filosofi. letterati e politici, appare ogni volta che essi si trovano alle prese co' doveri e i diritti sociali. Il gioco dura da un pezzo, specie da quando nelle assemblee d'America e di Francia (1776-1789) furono proclamati i diritti dell'uomo. Un grande e bel fatto, di molte conseguenze buone; ma se lo sposti dal suo momento e dalla sua ragione storica, se lo guardi attraverso la luce divina della verità semplice, avrai il diletto... dell'altalena!

Nell'immagine è evidente lo sforzo di salire e tenersi in alto solo da una parte. Sarà un bisogno, sarà un capriccio, gli uomini fanno così, così amano di fare. A dispetto della statica morale, che s'ingegna in tutti i modi dimostrare il perfetto equilibrio che è, o almeno dovrebb'essero, tra diritti e doveri, essi confinueranno il loro gioco per un pezzo ancora!

La memoria mi sveglia un pensiero del Tommaseo, un pensiero che trae l'argomento fuori d'ogni altalena « L'anima umana ha certa misteriosa e veramente celeste necessità del dovere, ana essere alle alte cose obbligata, richiede ch' altri richiegga da lei il sacrifizio come naturale diritto ».

Qui, secondo che comunemente suonano la parole, abbiamo non solo il dovere, ma l'olive dovere, e questo ha il nome d'eroismo. Sentite un filosofo: « Il dovere si distingue dall'eroismo, che travalica le necessità doverose con atti supererogatori; come, doverosa necessità è soccorrare i bisognosi, ma donare tutt' il proprio a' bisogni altrui è beneficenza eroica, cioè non obbligatoria ».

Per quello che è scienza degli nomini e consenso de più, sta bene; ma il Tommaseo ci chiama a meditare un concetto più altamente vero, poeticamente bello, filosoficamente profondo: se vi ha un diritto antecedente al dovere, egli è il diritto al dovere. Sabilme intuizione dello scriitore grandissimo che quanto più gli occhi del corpo si offuscavano, tanto più si acuivano quelli della mente! Nè la sua idea contradice alla nostra, anzi la corona, ponendo nell'nomo il diritto al dovere.

L'idea, rispecchiata in così austera bellezza di parole, somiglia a una rosa in boccia che aspetta il sole per aprirsi e mostrarsi. On come sarà bella, schrusa che sarà a' raggi di quel sole che non ha tramonto, il sole della parola di Cristo!

A me è letizia all'anima non meno che all'ingegno, aver così posta l'idea; e posso, senza tenere il capo a nessun preconcetto, posso, lo dico con la frase dantesca, entrar per lo cammino allo e silvestro.

 Ci si presenta una questione, la quale dall'esegesi sale alla teologia, e ridiscende benefica consolatrice all'umana vita.

Egli é certo che il corso de tempi fu una volta interrotto, che la storia s'è come spezzata e divisa in un passato recchio da morire, e in un avvenire sempre giovine e muoro. Quali elementi dissolvitori sono entrati nel terreno fecondo, per operare una così grande mutazione? Ecco

una ricerca degna di filosofo e d'artista. Ma a noi ora preme la questione di come, con la storia umana, siasi divisa la divina Scrittura, divisa in Vetus et Novem Testamentum.

Ci si bada poco, forse credesi di poco conto, venuta per caso; eppure ha tale un'importanza, tale un significato, che a valutarla per intero questa divisione, con tutte le cause che la determinarono, con tutti gli effetti che ne seguirono e n'avranno a seguire, valutarla ne' suoni della lettera, nel senso dello spirito, nella luce misteriosa del fine, s'avrebbe medo d'acquistare per una via più diritta la conoscenza del disegno di Dio nella graduale rivelazione che egli ha voluto fare di sè all' uomo.

È un fatto divino, che ha la sua storia tra gli uomini, e il suo nome è, per universale consenso. religione; la quale esprime due cose rispetto a unica idea e finalità, due cose che sembrano diverse in certe relazioni che hanno l'una con l'altra, una esso apparvero e furono ugualmente nuove ne' vari tempi che da esse furono prodotti.

La scienza risale il corso della storia, risale alla prima origine, e scopre nella grande anima mana la facalda della fede; e uno scienziato illustre, Max Müller, nella sua prima lettura sopra la Scienza della Religione, non dubita d'afferniare che senza di questa faceltà non sarebbe possibile veruna religione, con essa si spiega il bisogno di credere che è in tutte le anime, e lo sforzo dell'uomo a voler comprendere l'incomprensibile, a proferire l'ineffabile; un desiderio dell'infinito, un amore smanioso di Dio. Per gli antichi la voce greca antropos voleva dire « colui

che guarda in alto ». Non sarà vera l'etimologia, ma il fatto è certo, dice il Müller, «è certo che quello che fa l'uomo essere uomo questo si è, che egli soltanto può volgere la sua faccia al cielo; è certo che egli soltanto si commore per qualche cosa, a cui nè il senso, nè la ragione possono supplire ». E chiude con paragonare la religione a una medaglia preziosa, la quale, raschiatane la ruggine de tempi, comparirà in tutta la sua purezza e splendore; e l'immagine che vi scopriamo scolpita sarà l'immagine del Padre, del Padre di tutte le genti; e l'iscrizione sarà scritta in tutte le lingue del mendo, sarà « la parola di Dio rivelata nel cuore dell'uomo ».

Qui sfolgora un altro raggio della luce di Gesti, o, forse, il medesimo raggio che ci illimino l'idea del dovere, ora illumina l'idea della religione. Se potessi trarne profitto, direi subito che l'adorato Gesti nostro, annunziando il Comandamento della sua religione d'amore, provi e confermo la primissima rivelazione. Egli, nell'io che esce dal sicut dilexi vos, rivela Dio e si rivela Dio.

Ma la mia conclusione sarebbe troppo affrettats. E mi rifò da capo, da un altro principio che sta più vicino alla storia.

La Religione, determinando e stringendo le relazioni intime e necessarie tra gli uomini e Die, altra sarebbe stata se l'uomo non peccara, altra fu dopo il peccato. Sa l'uomo rimaneva nella originale giustizia, come fu creato da Dio, la religione per lui sarebbe una naturale condizione del suo pensure, del suo sentire, del suo vivere, non avverte la sua viritù visiva, perché fatto a tale ufficio.

Pur troppo, una colpa sciagurata spezzò il dolce legame; delce legame che era continuo e segnava relazioni immediate. E avvenne nelle spezzarsi che uno de' termini della relazione, l'uomo, la creatura, si trovò scaduto e modificato da quel che era; e pel suo nnovo stato si trovò pigro e inetto a riannodare il vincolo, sebbene n'avesse smanioso il desiderio. Quindi la necesità d'una ferza e d'un aiuto che si ponesse di mezzo a ristabilire il legame. Donde questa forza e questo aiuto? È chiaro che, non potendo venire dall'uomo, venne da Dio, dal Greatore, termine primo e immutabile.

Il legame, quando fu ristabilito, apparve, diciamo così, un legame col nodo, cioè coi segno della modificazione, ossia del mutamento avvenuto nell'uomo, tornando al suo Dio. La differenza serve anche a togliere alla voce religione l'incertezza del suo significato, secondo che si fa venire da religare o da religere. Senza entrare in discussione filologica, fermiamo questa dottrina: che la Religione, più che nodo del legame, è il legame stesso nel suo tutto e nella sua interezza. Ma il legame è a due riprese; dal nodo a Dio, dal nodo all'uomo; dunque, se ella si considera nel primo caso, non ha variato, nè poteva, da come era prima della colpa. Dio non muta, siccom' egli stesso ebbe a dire per il Profeta: Ego Dominus, et non mutor (Malach. III, 16).

La mutazione è dal nodo in giù, verso l'uomo. E qui troviamo la non possibile a numerare varietà di cose le quali si prestano a tutte le teorie della scienza, a tutte le vaghezze del sentimento, a tutti i capricci del gusto, a tutte le malizie della contradizione. Ecco perchè alcuni credono

buona guida di verità non parlar mai di Religione; per essi di sono le religioni, ossia fenomeni umani e sociali dove non ben si distingue la realtà dall'apparenza. L'imbroglio è quando si viene a studiare il fenomeno della Bibbia. Qui si confondono tutte le carte, e si fa Dio responsabile, non dico delle colpe, ma delle mutazioni che nell'uomo sono inevitabili.

Reco un esempio, che più s'accosta alla nostra ricerca.

La Bibbia esprime con tre voci quel che noi abbiamo chiamato nodo: pactum, fuedus, textamentum; voci che ricorrono, variamente molficate nelle piegature della frase e del concetto, non si contano le volte. Il primo suono l'ha nel Genesi, cap. 1X, v. 9: Ecce ego statuam pactum meum vobiscum et cum semine vestro post cos. E Dio che, dopo la catastrofe del diluvio, col parla a Noè, e stringe con lui e con l'unanità che ricomineia un patto nuovo. Al v. 11 ripste: Statuam pactum meum vobiscum; e poi segue. Hoc signum potenta quod do inter me et ross Arcum meum pomam in nubibus, et eril signum foederis inter me et inter terrom.

Il futuro della Volgata, statuam e ponam, sembra che contradica o al testo ebraico e alla inmediata verità della cosa. Passi lo statuam, ma il ponam come si regge? Il segno dell'arcobaleno era già, era, com'è a ritenersi, anche prima del diluvio, essendo un fenomeno puramente naturale. Dunque, nel patto c'è un nuovo accidentale che nasce o si manifesta nella cosa come si presenta in quella occasione, in quel dato tempo, avuto riguardo a quel tale personaggio, e c'è un nuovo sostanziale che, non sottoposto alle sia-

gioni del tempo, è sempre quello, sempre nuovo; e se ha un termine, esso è tale che non si differenzia dal suo principio, da Dio va a Dio; e ci va, giova richiamare l'idea, non come ci sarebbe andato prima della colpa, ci va passando pel nodo. Dio ritorna a Dio con l'uomo, anzi ritorna Dio e uomo insieme: unione che si chiama ipostatica in teologia, e vuol dire personale. Siamo venuti per una via brave, al mistero di Cristo, che la ragione di quello statuam e di quel ponam, un futuro che pare strano ed è sublime.

Ponam arcum meum. Com'é bello quell'arco, come son belli que colori e quelle sfumature! Ah. non senza ragione Dio scelse a segno di sua misericordia l'arcobaleno!

Ecco un' altra differenza della Religione, in confronto di come sarebbe stata e com'e. La misericardia suppone la miseria, quella miseria che prima non era, e fu per la colpa. È così bello il segno della divina misericordia, che, riguardando a esco, la Chiesa canta in lirica beatitudine: Felix. calpa! Felice la colpa, perchè, a motivo di essa, ci è venuto il Redentore.

Intanto l'uomo, per la sua mutata condizione, si vede nella necessità di rendersi amica la misericordia del suo Dio, e si vede costretto dalla comune miseria a ritrovare, a rifare, a ricreare se stesso. I quali vocaboli non servono solo all'armonia della frase, essi hanno più atta ragione, e clascuno e tutti determinano un fatto di grande valore morale, sociale e religioso. Ritro-carsi è acquistare esatta notizia e piena coscienza del proprio stato e del proprio essere, e questo si rigira tra sè e sè; ma quando l'uomo si mette per davvero all'opera di rifarsi, la stessa co-

scienza gli dice che la sanità propria in granparte dipende da quella degli altri. E un'altracosa dice la coscienza a chi sa interrogaria e ama ascoltarne la risposta, dice la necessità d'un aiute, ch'é fuori di noi, ma opera con noi e in noi, dandoci il merito e la gioia del creare.

A quel modo che il comun parlare ha: l'intelletto crea il sapere, la fantasia crea l'arte, il cuore crea la virtù, allo stesso modo e con più forte ragione si può affermare che la coscenza umana, conoscendo sè e lavorando senza posa alla comune redenzione, arriva a un'altezza dove s lai paro d'incontrarsi con Dio di cui solo è il creare.

Or le pensando che quest incontro più spesso avviene nella religione, ritengo giuste le due elimologie: la religione data all'uomo dopo la caduta è nello stesso tempo un rilegare e un raccogliere; essa, imponendo a nome di Dio di stringersi tutti gli uomini insieme, figit d'uno stesso l'adre celeste, richiede come fondamento l'amore al bene comune, un amore vivo, operoso, inessuribile, instancabile, un amore che abbia un principio e un fine identico, un amore-dovere.

3. E rieccoci alla verità semplica. Verso di lei abbiamo fatto solo un passo, ma è tale da rendere, se non facile, più spedito il resto del cammino: tanto più che d'ora in là uon andremo più soli; ci sarà di guida quel maraviglioso Paolo di Tarso nella cui mente, per volere e miracolo di Dio, s'illuminarono nettamente della luce più viva le verità più sostanzialmente benefiche alla scienza e alla coscienza cristiana.

Nell' ad Hebraeos è un capitolo. I'viii, che

s'ha a leggere, tanto nella forma e nel concetto è solenne, specie se si fien conto del tempo in cui l'Apostolo scriveva. Lo do nel testo della Volgata, perchè nessun volgarizzatore mi contenta, e perchè ci serve per un fine che, oltrepassando la lettera, penetra nello spirito d'una grande idea, sulla quale Paolo più insiste, e ha più ragione d'insistere.

 Capitulian autem super ca, quae dicuntur: Talam habemus Pontificam, qui consedit in destera sedis magnitudints in voelis.

2. Sanctorum minister, et tubernaculi veri, quod fivit

Dominus, et non homo.

 Gunus enim Pontifex ad offerendum munera et hostus constituitur: unde necesse est et hunc habere aliquid, quod offerat.

4. Si ergo esset super terram, nec esset sacerdos: cum essent qui offerent secundum legem numera.

 Qui exemplare et umbrae deserviunt cuelestium, riout responsum est Mayar, cum consummaret tobernoculum: Vide; inquit, omnie facito secundum exemplor, guod tibi ostensum est in monte.

6. Nunc autem melius sortitus est ministerium, quanto et melioris testamenti mediator est, quad in melioribus

repromissionibus sancitum est.
7. Nam si illud prius culpa caeasset, non utique se-

cundi locus inquireretur.

8. Vitupeiona enim eos, dieit: « Ecce dies content,

dicit Dominus; et consummabo super domun Irrael, et

super domun Inda testamentum novum;

 Non secundam testomentum, quod peis patribus corian, in die quo apprehenti monim corum ut educerem illos da terra Aegyoti, quonium iph non permaiserioti in testamento mido, et Ago neglect cos, dicit Dominus.

10. Quia hoc est testamentum, quod disposem domas breel post dies illos, diest Dominus: Dando leger mesa in mentem corum, et in corde corum superscribum essi et ero eis in Deum, et ipsi erunt mihi in populum:

11. Et non docebit unusquisque proximum suum, di-

cens - Corneses Dominum -; quarium omnes scient me a minore usque ad majorem corum;

 Quia propitius ero iniquitatibus corum, et peccatorum corum iam non memorabor ».

13. Dicendo autem novum, veteravit prius. Quod'untem antiquatur et senescit, prope interitum est.

Cominciamo dall'udire un poco di musica di volgarizzatori intorno al Capitulum autem. La Bibbia Volgare; « Ma questo capitolo »; il Martini: « La somma delle cose dette »; il Diodati: « Ora il principal capo »; il Curci: « Ma il puno capitale ». L'ultimo dice meglio, e dice più; dice che tra gli argomenti molti, questo che tratta qui nel capo vni è il massimo, a dimestrare la differenza, la scontinuità e la scontessitura tra l'antico e il nuovo patto, tra l'antica e la nuova alleanza, tra l'antico e il nuovo testamento.

L'adoperar due vocaboli, scontinuità e scontessitura, peco noti nell'uso, è per riaccostare più la questione e tenerla ne'limiti ragionevoli. Ben si conveniva all'alto intelletto di Paolo, era cosa degna di lui e necessaria al tempo e agli uomini a cui parlava, notare la distanza tra un passato escchio e un avvenire muovo, tra il Mosaismo e il Cristianesimo, Ripeterlo ora e insistervi su sarebbe o a ozio di eradizione o a partignancia di pregiudizi religiosi, sconvenienti a noi e a' grandi ricordi d'un popolo che aspetta ancora la luca del suo misterioso destino.

Si può domandare: - Se il Mosaismo è finita com' è che non si sono dispersi i suoi Libri? -Que' libri ebbero vita dal fiato di Dio, e non posono morire. Essi vivono nella scienza, nella lelteratura, nelle memorie di tutti i popoli della civittà; vivono negli archivi della religione, nel cuore e nella mente della Chiesa. Or pensate al timore e tremore ogni volta che m'accosto a que' Libri, i quali io vorrei solo adorare e una ragione imperiosa di fede mi forza a discutere per determinare le relazioni con altri Libri che pur essi hanno vita dal fiato di Dio.

 Ma, se tutti i Libri hanno una stessa divina ragione di vivere, come può esserci, nata da essi, una questione di vecchio e di nuovo?

La Bibbia ha il suo mistero, e i misteri bisogna lasciarli sempre a una cert'aria, in alto, nella propria luce, evitando la tentazione di volecli far passare per il lambicco della nostra curiosità. Il mistero della Bibbia è a due facce o a due luci: l'una guarda l'opera di Dio e l'azione sua prodigiosa, l'altra si riferisce all'opera come compiuta dall'uomo; qual è il termine d'unione? L'intelletto umano vocrebbe saperlo, ma non riesce, ed è preso da stizza, e ricalcitra. Ecco, tra le molte, due conclusioni, non allo stesso modo ma ugualmente false, intorno al miracolo della Bibbia: - Nella composizione de' Libri sacri Dio non c'entra, il conto s'ha a chiedere all'uomo. -L'uomo, se c'entra, è affatto passivo, una canna d'organo; il conto s'ha a fare con Dio. -

Fortuna che la via per la quale ci siam messi si tien Iontana de certi scogli, e noi possiamo riattaccare l'idea al capitolo dell'Epistela paolina, profittando che in essa è la citazione d'un testo profetico importantissimo, chiuso in cinque versetti, dall'8 al 12; testo di Geremia, xxxi, 31 a 34. Non è possibile studiare e illustrare tutti i particolari, de quali celgo il meno avvertito, quello dove la luce è più velata; segno di cosa più profonda, indizio di mistero più arcano.

Il Signore, dopo aver fatta la grande promessa, che costituisce la massima differenza tra il patto antico e l'alleanza nuova, la promessa (cito il testo del Profeta): Dabo legem meam in visceribus eorum, et in corde eorum scribam eam, viene a una determinazione che a prim'occhio non se ne comprende il valore: Et non docebit ultra vir praximum suum, et vir fratrem suum, dicens: Cognosce Dominum; omnes enim cognoscent me a minimo corum usque ad marimum. « E non ammaestrera più l'uomo il suo prossimo e suo fratello, dicendo: Ogni cosa m'è Iddio: tutti mi conosceranno dal piccolo insino al grande ». Così la Bibhia Volgare, la quale nell'altro testo fa: « E non predicherà ciascuno al vicino suo e al fratello suo, dicendogli; Conosci il Signore; chè tutti mi conosceranno ». Tra le differenze ce n'è qualcuna che pare del tutto arbitraria. Il docebit, reso una volta in ammaestrare e un'altra in predicure, si capisce; ma come spiegare il Cognosce Dominum con Ogni cosa m'e Iddio? S'intende che la frase ha il valore dell'altra onde Francesco d'Assisi sfogava gli apdori della sua anima: Deus meus et omnia.

La conoscenza ha la sua gradazione, e d'a un massimo di conoscenza, una conoscenza senza la sua fatica e il suo peso, una conoscenza divenuta pensiero, affetto, vita. Il conoscere, qualunque sia l'oggetto, importa sempre un lavoro della mente e del volere. Gli è come affrontare la salita d'un monte, penosa in principio, ma com'uom più ca su, e men fa male. Che se poi tocca la cima, l'occhio abbraccia e gode visione nuova, premio della fatica durata: questa visione, che è pienezza di conoscenza, beatitudine d'unione e

di possesso, ci rende il Cognosce Dominion spiegate Ogni cosa m'è Iddio, e ci fa presentire il miracolo che dovrà compiere la divina religione di Cristo nella storia degli uomini. Gli uomini dovranno ritrovarsi con Dio quasi nelle identiche condizioni in cui si trovò il primo uemo innocente; e allora, disse Gesù, cerrà la fine.

Le parole di Gesù suonano così per intero: Et praedicabitur hoc Evangelium regni in universo orbe, in testimonium omnibus gentibus; et tunc veniet consummatio (Matt. xxiv. 14). Lasciando il resto, noto l'ultima frase che per solito si traduce: « e allora verrà la fine », mentre la Bibbia Volgare conserva la voce della Volgata: « e allora verrà la consumazione ». Il Dizionario cita l'esempio, e lo fa seguire da una parentesi: (consummatio, non consumptio). E non mancano testimonianze di Padri e Dottori che confermano la cosa, vale a dire che consummatio è nel senso di compiere, condurre a perfezione; e c'è, per autenticarlo divinamente, la frase dell'Apostolo: Adspicientes in auctorem fidei et consummatorem Iesum, che si legge nella citata epistola ad Hebraeos (xII, 2).

Non la fine, dunque, ma il termine, l'altezza, la perfezione dove ha promesso condurci la religione santa di cui Oristo è autore.

4. In qual modo e a qual segno Cristo si rivela *quilore* della sun religione?

Il modo è assai compiesso, perche si estende a tutta l'opera divina; e dobbiamo, per non smarrirci nell'immensa luce, star fermi al segno, a uno de segni, a un punto, il quale forma come il contro da cui escono tutti i raggi della dettrina, dell'insegnamento, della vita di Cristo, e quindi della redenzione morale e sociale del cristianesimo.

Egli, Cristo, nell'ultima ora sua, pronunzio le parole: Mandatum novum do vobis: Ui ditigalis invicem, sicut dilexi vos, ut el vos dili-

gatis invicem.

Facciamo d'intenderle queste parole dell'adirato Maestro; esse, anche col suono delle voci, anche per l'intreccio degl'incisi, c'invitano a meditare; esse di conducono col pensiero al quarto giorno della creazione, quando il Signore Dio pose nel firmamento il sole, luminare maius (Gen. 1, 16). La luce era già creata, era, diciamo così, incerta e vanescente; e sole quando fu raccolta in un centro, divenne fonte di vita e di bellezza.

Gesù dice di dare Comandamento nuovo, e uno ne dà, e questo, continuando il discorso, dice che è il suo Comandamento. Ma, a guardar bena addentro, quest'uno ci riporta a dicci, a' Comandamenti dati da Dio per Moisè. Come si spiega

É certo che la cosa è (dev'esser così) ed è di capitale importanza per la scienza, per la fede, per la vita. Non ci badare, sarebbe una colpa. Se ci sono intoppi, questi vanno risoluti; è non è difficile, purchè s'abbia un poco di quello che san Paolo chiama sensum Christi.

Quando il Maestro ebbe a dire: La mia doltrina non è mia, ma di chi mi ha mandalo (Giov. vii, 16), insegno che in lui erano due nature, divina e umana, e quella stessa dottrina che era sun propria secondo che Dio, gli era stata data secondo che uomo. Dal confronto s' avrebbe-Cristo, annuoziando essere uno il suo Comandamento, parlò nella pienezza del suo potere, o vogliam dire della sua autorità personale: Egli era Dio fatt'uomo, era Uomo-Dio. È Dio solo potera, dopo aver data la Legge spartita in tali e tanti Comandamenti, Dio solo poteva fare la scelta, e dire: Uno è il mio Comandamento.

Di questa, che à una spiegazione teologica, l'esegeta deve sapersi giovare; deve tenerla innanzi a conferto nel suo vario cammino, potendo con essa additare la ragione riposta, il perché Cristo chiamò muoco un Comandamento ch'era antico quanto Moisè.

ANI

MA DE NUEVO LEÓN

E BIBLIOTECAS



#### CAPITOLO III.

#### Cristo e Moisè.

Sommana: I. II distacco d'un inciso. — 2. La bellezm RIT d'una testimonianza. — 3. Moisè, nomo di Uio. — 4. Gesù, figlio di Dio.

I. A chi parlava il Maestro quando annunzio Il Comandamento nuovo della sua religione di amore?

Lo sappiamo, parlava a' discepoli, agli Apostoli; e in un'ora che fo la più solenne della sua vità, nell'oftima cena, poco prima della cattura, e dopo aver istituito il Sacramento del suo corpo e del suo sangue.

Insisto su' particolari, perchè tutti e classuno l'ultimo più di tutti, dicono in quale stato di tenerza infinita trovavasi l'anima divina, quande disse: Mandatum novum do vobis, col resto del versetto, e con quello che precede e l'altro che segue. L'anima divina di Gesu traspare qui tutta, in questi tre versi che l'uno aiuta a rendere più luminosa l'intelligenza dell'altro:

53. Filioli, adhuc modicum vobitcum num. Querrati ms, et sicut dimi Indaeis: Quo ego vado, vos non potestu venure: et vabis dico modo.

34. Mandatum novum da volis: Ut diligatis invicem, sicut dilexi vos, ut et vos diligatis invicem.

35. In hoc cognoscent omnes, quia discipuli mei estita si dilectionem habueritis od invicem. Devo riferire il volgarizzamento della Bibbia Volgare, notovole per più ragioni, e anche perchè un poco stuona.

33. Figlinoli, ancora un poce sono con voi. Voi mi carchiretto, e come dissi a' Giudai; dove io vado voi non non potete venire; e al presente vi dico;

34. lo vi do un nuovo comandamento, che vi amiate insieme, come lo vi ho amato acciò che anche voi vi

amiate insieme.

35. In questo conosceranno tutti, che voi siete misidiscepoli, se insieme avrete la dilorione.

È chiaro, l'antico volgarizzatore ha creduto hene staccare l'el cobis dico modo dal suo versetto, per farne sostegno e meglio unirlo all'altro che segue. Che l'abbia fatto senza pensare, non è possibile; n'è indizio il modo, di grand'uso nel secol d'oro, al presente, che ci richiama o al tempo passato o all'avvenire. Se l'ha avuta una ragione, quale sarà stata?

Ecco. Gesú andava alla sua vita gleriosa, tornava al Padre. I discepcii non potevano seguirlo per allora; essi dovevano stare nel mendo per conquistarlo alla fede e all'amore di Cristo, dovevano compiere di corso, combattere di buon combattimento, dovevano spargere ne' paesi della cività il seme della buona novella, e fecondarlo col proprio sangue. E perchè non isbagliassero nell'annunzio, perchè avessero, non dice il segno di riconoscimento, che sarebbe poco, avessero ciuscuna e tutti l'idea unica, la verità sicura, il principio fondamentale, stabilisce il centro dell'opera nuova in un Comandamento nuovo: Mandatom novum do vobis.

Prima di dir questo a' discepoli, ricorda ciò che sei mesi innanzi aveva detto più volte a' Giudei (Giov. vii, 34; viii. 21). Ma dal confronto dei testi risulta una gran differenza nel significato delle parole a Giudei e a discepoli; differenza avvertita dalla Bibbia Volgare, e notata col distacco di quell'inciso.

Ah, non è tanto un inciso, è un mondo che si stacca; e si stacca per una forza e in una maniera che l'nomo non conosceva prima. No siamo costretti a ripetere: opera di Dio è questa!

Si presenta un objezione, che a me non sarebbe mai venuta, e me la foce un amico, uomo
d'acuto ingegno, ma non pratico di questi stud.
Visto i immenso valore dell'annunzio, pesate le
conseguenze del Mandatum novum, l'amico vollscoprire una restrizione nel do vobis, ragionando
presso a poco cosi: il Maestro parlava agli amati
da hii più che fighuoli, e. nell'ora ultima, l'ora
della grande tenerezza, raccomanda a essi l'amore
con una forza e una forma, la sua forza e la sua
forma, che è nuova. Quindi i Comandamenti della
Legge erano e rimanevano (come sono rimasti)
per tutti; il Comandamento dell'amore era a' discepoli.

L'amico parlava sincero, senzu malizia e senza preconcetti scientifici o religiosi; anzi nella sua parola era un senso di funore sacro, quasi che, posto il nuovo principio. la nuova base, il nuovo comandamento, non avesse a rovinare tutto l'elifizio della legislazione mosaica; e quindi la Bibba.

Mente paura. E legge di natura, legge posta da Dio, che nel mondo dello spirito come nell'universo delle cose, nulla venga meno e nulla possa mancare di ciò ch'è essenziale. Anche la scienza avverte questa legge, e la studia e n'ha certezza come di cosa vista, misurata, pesata. L'avverte anche la poesia, ed è noto il verso:

Tutto trapsesa e nulla può morir.

La Bibbia del Profeti starà, staranno i Comandamenti della Legge: staranno come autico che prepara e autentica il nuovo, rendendogli testimonianza.

2. Questa testimonianza fu una volta invocata da Gesà Cristo medesimo, parlando a' Giudei ciechi e ostinati nella loro incredulità. Il modo ch' E' tenne, le cose che disse, l'intreccio delle ragioni, la forza delle prove, sono d'un genere d'eloquenza, che si comprende dagli uomini, ma ciascuno sente che non è cosa umana, ciascuno avverte che non parla così un uomo.

Leggo, nella traduzione del Tommaseo, gli ultimi dodici versetti del cap. v di san Giovanni, dando a pie' di pagina le note brevi e sostanziose de' Padri.

36. Ma io ho testimonianza maggiore di Gievanni: perchè le opere che ha date a me il Padre ch'io compia, queste opere ch'io fo, attestano di me che il Padre mi ha mandato.

37. E il Padre che mi ha inviato, Egli ha

Opere, I miracoli suoi (Alcuino).
Mindato. La missione del Figlio è l'incarnazione

(Boda).

W. Vnoi dare a consecere chiaro che Dio è incorporeo (Beda). Rirponde a quel che potrebbero opporre delle voci udite nel Sinai e dell'apparizione di Dio a Mosè: ivi era uno spirito celestiale in umana forma, non Dio stesso viabille a umani sensi (Alcuino). A più sapiente concetto di Dio inalca Cristo la mente loro (Grinostemo).

41. Gloria dagli uomini non prendo: 42. Ma conosco voi, che l'amor di Dio non avete in voi stessi.

43. lo son venuto nel nome del Padre mio : e non accogliete me. S'altri viene nel nome suo proprio, quello accoglierete.

44. Come potete voi credere, che prendete onore un dall'altro, e l'onore che è da solo Dio. non careate?

40 Venire, Credermi (Grisostomo). Venire per oredere nel Salmo xxxIII. 6: Accostatevi ad esso e illuminatovi

(Beda). ii Non solo non è brama di gloria la mia, se rammento il testimonio di Giovanni o de' Profeti; ma io non posso da nomo ricevere gloria. Se il sole da lume di luserna non può avere chiarerza; meno ancora io dalle umane Iodi (Grisostomo). Non d'esteriore onoranza bo io di bisogno, che vengo s rendere sll'anima umana scaduta il suo intrinseco onore (Alcuino).

er Conosco, Vi ho commiserazione, e vengo per ravviarvi (Alemino).

Amore. Non per amore di Dio perseguitate voi me (Grisostomo).

Dio, Da lui ho l'onore e nelle Scritture da Esso ispirate, e nelle opere che per Lui fo (Grisostomo).

s Nome. Per rendere onore a Lui, al quale ogni gloria attribuisco (Alcuino). Accoglists. Non amayano Dio, non accoglisado Chi

veniva a compiere il divino volere (Alcuino). Se. Non solo dal presente dimostra la loro indocilità, ma o dell'avvenire (Grisestomo).

Altri. Cercando gloria a se, non a Dio (Alcuino). Accogliere. Pena di chi al vero non crede è credere il falso (Alcuino).

se Prende. E' badavano a giustificare la propria passione (Gris.). Per questo non possono credere, perchè cercano lode a se, e sopra gli altri eccellenza. Questo dimostra la reità dell'orgoglio e la pena (Alcuino). Non si rechi

testificato di me. Nè voce di Lui udiste mai, nè

forma di Lui vista avete.

38. E la parola di Lui non avete permanente in voi; dacche Quel ch' Egli ha mandato, a Quello voi non credete.

39. Studiate le Scritture; chè voi stimate, in esse vita eterna avere: e quelle son che testificano di me.

Ediste. La voce di Dio non si può cogli orecchi del corno sentire, ma con la spirituale intelligenza, per grazia delle Spirito Santo si sente. Voi (intende) non avete udita la voce di Dio, non sapendo a' suoi precetti ubbidire ne amarlo (Alcuino).

Vista. Con la fede e coll'affetto, non cogli occhi carnuli, si può Dio vedere (Alcumo).

28 Parole. I suoi precetti nella Legge e ne libri profetici (Grisostomo).

Permanente, lidio statui la sua Legge; ma il cuorvestro non è fermo in essa (Grisostomo). Chi non la osserva, non I'ba (Alcuino).

Datche, Fine della Legge son io: se a me non eredate, non tenete la Legge (Grisostomo).

39 Studiate. Detto che a Lui rendono testimonianta Glovanni e le opere sue proprie e il Padre; pri chiaro secenna alla testimonianza delle Scritture ispirate (Alcumo). Non dice di leggero solamente, ma studiare o indagare il senso nascoso, siccome tesoro, nella parola (Grisostomo).

Scritture, A' Giudei che opponessero: - se voce di Dio non s'ode ne forma veden; ove è la divina testimonianza di te? - Egli risponde: accovi le Scritture che voi venerale. Avevano pur sentita, al battesimo di Lui nel Giordano, una voce di cielo, ma non atterero a quella Li rimanda però a libri loro (Grisostomo).

Stimate. Non dice avete; ma stimate d'avere; perche laggevano senza fede attenta e senza intelletto d'amore (Grisostomo). Non solo esse non sono contrarie a me, ne io a loro; ma di me provano, e io le dichiaro (Alcuino)-

Me. Totte accennano al Redentore o per figura o per vaticinio o per profezia o per angelici ministeri (Alquino).

ZAMPINE

45. Non crediate ch'io sia per accusare voi al Padre: c'è chi v'accusa; Mosè; nel quale voi avete sperato.

 Perchè, se credeste a Mosè, credereste a me: chè egli di me scrisse.

47. Or se non credete alle scritture di lui, come alle parole mie crederete?

Molte le cose da osservare. Io fermo quelle che più s'accustano al nostro argemento. Prima è la testimonianza delle opere, ragione e bellezza d'una vita che si presenta agli uomini, diciamolo co' colori della Bibbia, si presenta come eplendore di luce eterna, e specchio della maestà di Dio, e immagnine della sua bontà (Sap. VII. 26). E questi sono i caratteri della parola di Dio (verbum eius), riconescibili nella lettera de' Libri che sono santi perchè attestano di Colui che ha la

a merito nostro i doni di Dio; ma curiamo d'essere quali amiamo che gli altri ci tengano (Beda).

5 Accusare. A satvare, non a condannare, io son venuto

Spaceso. Così disse sopra, che nelle Scritture e si credono d'avere vita. Cogli argomenti loro proprii li convince. (Grisostomo).

4º Serisse. Quando vi comando d'accoltare il Profeta che aveva a vanire (Grisostomo). Quanto Moss fece e disse, è simbilo e commendazione e preparazione di Cristo (Agrestino).

47 Scritture. Per ciò scrisse, chè voi per l'appunto intendiate meditando, e possiate meglio ricordare (Tenf-

Jatto).

Come. S'e' non adempiono la Legge mosaica, in quanto
vieta la capidigia dell'altrui e altri mali; come vorrano
eglino osservare la logge del Vangelo ch'è più aprituale
e più alta? (Alcuino). Qui era luogo a interrogara Ges
delle cose che avrisse Mosè di Lui: gli, avversarii si taccioso. L'ostinato nel male, si chiade in se, rumina il preprio veleno (Grissottomo).

vita in sê, e che solo può darla agli altri (Gio-

Si noti il richiamo de' versetti 39 e 47: Scrutamini Scripturas... illius litteris; due frasi che l'una è come l'eco dell'altra, e possono significare il tutto e una parte. Ma la parte è tale che spesso s'adopera pel tutto, onde l'attestazione del v. 46: de me ille scripsit, è vera così di Moisè, a cui si riferisce. come di tutti gli altri che ebbero mano a comporre la divina Scrittura.

Per solito il de me ille scripsit si riporta al celebre passo del leuteronomio, dove Moisè annunzia al suo popolo Il Profeta che Dio avrebbe mandato: Prophetam de gente tua et de frabibus tuis, sicut me, suscitabil tibi Dominus Deus tuas; ipsum audies (xviii. 15). Parole d'importanza grandissima, che tennero desta la tradizione e la speranza del popolo nell'aspettare il Messia. Con tutto ciò esse non bastano a sostenere l'alto significato del de me ille scripsit. E abbiamo visto nella Catena Aurea, che il Grisostomo si contenta del versetto del libro, mentre sant'Agostino osserva: « Quanto Moisè fece e disse, è simbolo e commendazione e preparazione di Cristo ».

C'è poi un inciso, a cui gl'interpreti poco hadano, e qualche volgarizzatore mal colleca! Prophetam.... sicut me; un Profeta come me; Mano! Il sicut me è a debita distanza, e dice solo il fatto che Il profeta da venire sarebbe stato di quel popolo, sarebbe nato da quel popolo. Non può esserci paragone, anche perchè quelle parole, se prima sono date come dette da Dio. El ail Dominus mihi: ... Prophetam suscilabe eis de medio fratrum suorum similem bai [17 e 18].

Dove il paragone sarebbe più accentuato, ma il distacco è più visibile, e la ragione più manifesta.

3. Certo, tra' personaggi dell'Antico Testamento nessuno è più grande di Moisè. Egli ha la gloria d'aver formato un popolo, un popolo che non ha esempi nella storia, che à durato e ha patito quanto nessun altro mai, che dura e ancora patisce, e non muore, a non piega, e non si da vinto. È lui, Moisè, che gli ha plasmato non il corpo nè l'anima, ma il carattere, aiutato da Dio. Anzi noi sappiano che Dio l'ha voluto, e conesciamo il disegno di Dio nel volerlo e i menn adoperati.

Che Dio abbia adoperato Moisè come mezzo, nessun dubbio: il libra parla chiaro e forte; ma quanto ci sia dell'azione diretta di Dio ne' mezi adoperati da Moisè, questo sfugge all'occhio, e hisogna stare bone attenti a non lasciarsi prendere dalla facile vena di sentenziare.

Moise ha scritto egli i libri che gli s'attribuiscono? La domanda è senza intenzione critica, fatta unicamente per dire che solo quell'uomo poteva scrivere que' libri, e solo da quell'uomo e da quei libri poteva uscire quel popolo.

Così dicendo, io fo un po' a fidanza col buon volere del lettore: ch'egli, sapendo la scrupolesa coscienza ond' io tratto le questioni della Bibbia, non abbia a credere ch'io voglia dara troppo all'uomo, togliendo a Dio. No: a ciascuno il suo. Ma la linea di divisione è difficile, anzi impossibile a trovare; e nascono le usurpazioni, che, tra innocenti e sacrileghe, son molte!

Il cap. xxxIII del Deuteronomio s'apre costr

Hace est benedictio qua benedicit Moyses, homo Dei, filius Israel ante mortem suam; e, dopo aver riferita la benedicione, un intreccio supendo che è storia, inno, profezia, continua nel cap. XXXIV la marrazione, e al v. 5 dice: Mortuusque est ibi Moyses servus Domini, in terra Moab. iubente Domino.

Le parole riferite non possono essere di Moisè. Siano scritte da Giosuè o da altri, non importa. A not preme l'aggiunto al nome: Moisè, uomo di Dio; Moisè, servo del Signore; aggiunto che varia, ma per lo scrittore sacro ha identico significato. Forse non così per noi. Oggi vive uonio di Dio, di Cristo non si direbbe; ma si dice servo di Cristo. Perché? Una ragione ci ha a essere, e io non so se mi capiterà in seguito farne la ricerca. La quale potrebbe anche condurci a un'arditezza; di avvertire la differenza nel testo medesimo del Deuteronomio, e dire che Moisè fu nello stesso tempo uomo di Dio e servo di Cris(o; e si spiegherebbe il de me ille scripsit, si spiegherebbe l'improperium Christi, che san Paolo legge nella vita di Moisè (Ebr. xi, 26).

Teniamoci all'uomo di Dio, che vuel dire, secondo il mio interprete più geniale, «l'amico, y'intimo, il rappresentante di Dio, colta nel quale Iddio si vedeva »; note codeste che ciascuna la la sua corrente di prove ne' libri dove l'opera di quell'uomo è narrata e descritta. Ed ecco concidenze degne di meditazione Il senso della frase Lomo di Dio si rispecchia nel libro, e si chiama Libro di Dio; si rispecchia nell'opera, che è, come abbiamo detto, la formazione d'un popolo, e quel popolo è chiamato Popolo di Dio. Identico il suono, diverso il valore della frase.

Ed è questa diversità che crea degl'intoppi alla esegesi, e un po' anche alla teologia. Per grande che sia l'uomo, per alto che stia il concetto della frase Uomo di Dio, il libro è più grande dello scrittore e del libro. Le ragioni son varie, e una è: che Moisè, compiuta l'opera sua, anzi prima di compierla, per un giusto giudizio, maore. Non si può dir morto il libro, ma s'è fatto recchio e rimasto così. Solo il popolo par che non debbai morire, aspettando il tempo che Dio lo farà degno di quella che Cristo, nel colloquio con Nicodemo/ chiamò rinascita (Giov., 111, 3), giovinezza mova è perpetua.

Da questo punto la veduta della grandezza ha il suo crescendo, in quanto che l'azione di Dio si fa più misteriosa e insième più manifesta. Gramai ci è noto il divino disegno: da quel popolo è uscito Cristo, Dio benedetto pe' secoli (Rom. UK, 5).

4. Nessun paragone, dunque, tra Moisè, Uomo di Dio, e Gesu, Figlio di Dio; sarebbe un saccilegio. Forse qualche segno di richiamo giova avvertirlo nell'opera, non per la somiglianza, ma per la differenza. L'opera di Moisè, e quindi la sua grandezza, è unica perchè non ha esemp, e anche perchè non si può ripetere. Adesso non si formano più popoll, ma ne' popoli si va formando, o meglio riformando, il genere umano: e questa è l'opera di Cristo.

Or egli è certo che nessun'opera si comple senza i mezzi, ed è vero che i mezzi devono sempre essere proporzionati all'opera. Quali i mezzi adoperati da Moisè? quali i mezzi adoperati da (lesn? Badate ch'io non ho l'abitudine di crearmi le difficoltà, per il gusto di risolverle. Anzi m'è di pena questo girellare attorno e un po' lontano dall'idea che mi scalda e mi preme. L'idea io la veggo da una parte nella luce sua più serena, dall'altra nelle nebbie più dispettose. E però temo, e vado adagio, e fo de' giri!

Se poi dicessi che in questa condizione di spirito si trovó, e non una volta, anche il divino Maestro, la cosa potrebbe parere non vera solo a chi non conosce il Vangelo e non ha letto i documenti sacri da cui esce, flammante di verità e di bellezza, la Vita della più santa persona apparsa sulla terra.

ANIL

A DE NUEVO LEÓN

DE BIBLIOTECAS



#### CAPITOLO IV.

#### Il Discorso dalla montagna e il Decalogo.

SOMMARIO: I. I Discorsi di Gesi. — 2. Testo del primo Discorso. — 3. Osservazioni spicciole. — 4. Orignu ex alto.

1. I documenti son parecchi, e uno, il maggiore, il più esteso e decisivo, si legge in san Matteo, al capo v, nel primo Discorso parlato da Gesu, quando a lui parve l'ora e l'occasione di esporre a discepoli il programma, diciamo così, dell'opera nuova ch'Egli era venuto a inaugurare in mezzo agli uomini per rifarii uomini.

De' Discorsi di Gesti, questo primo, che sium usi chiamare il Discorso dalla montagna, è da Lui particolarmente voluto, peusato, preparato. Tutti gli altri, traune quelli dell'ultima ora che un poco rassomigliano al primo, nascono improvvisi, svegliati da un fatto, da una domanda, da una insidia, da un moto, da uno scatto del pensiero e dell'affetto.

Varia la forma e variano i colori; ma la dottrina è sempre quella, sempre allo stesso modo nuova. Nuova d'una novità senza esempi, nè prima nè dopo, senza traccia di scuole, senza indizio di maestri, senza i germi e le industrie che tra noi vanno col nome di fonti. Egli attinge a una sor-

gente ignota agli uomini di tutti i tempi, di tutte le letterature, di tutte le filosofie; una sorgente ch'è in lui, in lui solo; e non è una parte, ma il tutto della sua anima divina. Onde la parola, il sentimento, l'idea non si distinguono, è sono un medesimo la verità ideale ed effettuale delle cose.

E questo pare volesse dire Gesù, quando, seduto al pozzo di Giacobbe nella vicinanza di Sichar, ebbe occasione d'attaccare discorso con la donna samaritana. Disse che la sua dottrina era un dono che Dio faceva d'un'acqua viva, la quale chiunque la beve non avrà più sete di nulla, mai; anzi si farà in esso sorgente d'acqua che sale a vita eterna: Sed aqua, quam ego dabo ci, fiet in eo fons aquae salientis in citam aeternam (Giov. 1v. 14).

Al qual testo Origene osserva: « Misticamente il fonte di Giacobbe son le Scritture; l'acqua da Gesù fornita, il principio altissimo per cui le Scritture son date, e dal quale derivano. Le Scritture son pur dettate da Dio a nomini in umana parola, ma occhio non vide nè orecchio ndi nè in cuor d'uomo sorgono le cose che Gesù all'anima direttamente rivela » (Calena Aurea).

Le parole del grande esegeta alessandrino son di conforto alla nestra idea, e la riaccostano al documento evangelico che dobbiamo studiare.

L'ho già detto, è un Discorso che Gesù parlò a' discepoll, affinchè comprendessero la sua nuova dottrina di salute, e non avessero a confonderla con nessun'altra di nessun altro maestro, nemmeno con quella che era sacra per essi, e recava il sigillo di Moisè con la impronta di Dio.

Devo fare un po' di fermata, perchè l'imma-

gine del sigillo e dell'impronta mi sveglia un ricordo dantesco (Par. vii, 64).

La divina Bontà, che da sè sperne.
Ogni livore, ardendo in sè seintilla
Sì che diapiega le bellezze eterne.
Giò che da lei senza mezzo distilla
Non-ha poi fine, perchè non si move
La sua impronta, quand'ella sigilla.
Ciò che da esca senza mezzo piove
Libere è tutto, perchè non soggiace
Affa virinte delle cose move.

In questi versi, che il Tommaseo chiama « potenti », io ben vedo annodate le varie fila del mio lavoro, e vedo la ragione, anzi la necessità storica, che un giorno si riprendesse la magna carta della Legge, per togliere da essa tutto quello che supeva d'nomo.

Chi poteva farlo, se non Dio medesimo? Noti il lettore ta locuzione su cui il Poeta insiste, e fipete due volte con alto senso di verità teologica, senza mezzo; noti il concetto, che quando l'amore divino si rivela qual è per se stesso, è sempre tale, sempre a un modo nuovo; e non soggiace alla forza delle cose nuove, cioè, come spiega il Tommasco, « a nuovi congiungimenti di cause seconde, accidentali, però mutabili e rinnovantisi ».

2. E ora avviciniamoci al sacro monie (che non è il Sinai), dove, se non si proclama la miova legge d'amore la quale compie e perfeziona direttamente quella del Sinai, se ne prepara, a così dire, la materia.

Tutti i particolari, anche i più minuti e inavvertiti, contengono ciascuno una nota di richiamo e di confronto, ma non è da fermarcisi, anche perchè ci troviamo d'averio fatto in un libro a parte, che ha titolo appunto: Il Discorso dalla montagna nel lesto della Bibbia Volgare, In esso è continuo il raffronto de Volgarizzatori, e però io do qui il testo della Nuova traduzione, che venne dopo la stampa del mio libro.

S. Matteo, cap. V:

l. Gesu, vista quella genti, sali alla montagna: e sedutosi, gli s'accostarono i suoi discepoli.

Ed egli, aperta la sua bocca, li ammaestrava dicendo:
 Beati i poveri in spirito, perché di questi è il regno

Beati i mansueti, perchè erediteranno la terra.
 Beati coloro che piangono, perchè saranno consolati.
 Beati i famelici e i sitibondi della giustizia, perchè

saranno saziati.

7. Beati i misericordicai, perche troveranno misericordia.

Beati i puri di coore, perchè vedranno Dio.
 Beati i pacifici, perchè saranno chiamati figli di Dio.

 Beati i pacifici, perché saranno chiamati figli di Dio.
 Beati i perseguitati per amore della giustizia, perché di questi è il regno de' cieli.

 Besti nete voi, quando v'eltraggeranno e vi perseguiteranno e, mentendo, diranno di voi ogni male per cagion mia.

 Rallegratevi ed esultate, perche grande è la vostra ricompensa nei cieli; che così prima di voi hanno perseguitato i profet.

13. Voi siete il sale della terra. Ora, se il sale diventa scipito, con che si salera? Non è più buono a nulla, se non a esser gettato vin e calpestato dalla gente.

14 Voi siete la luce del mondo. Non può rimaner assecuta una città situata su un monte.

15. Né accendono la lucerna e la mettono sotto il moggio, ma sul candellere; così fa lume a tutti di casa.

16. La vostra luce dinanzi agli uomini risplenda tanto che vodano le vostre opere buone e glorifichino il vostro Padre ne' cieli.

17. Non crediate che io sis venuto per disciogliere la

Legge e i Profeti: non son venuto per disclogliere, ma per compire.

18. Ché in verità vi dice, finché non perieca il cieto e la terra, non perirà uno iota o un apice della Legge, finché intto sia adempito.

19. Chi perfanto violerà uno tra i minimi di questi comandamenti e così insegnerà agli ucmini, sarà tennio minimo nel regno de'cieli; un colni che avrà operato e insegnato, sarà chimato grande nel regno de'cieli.

 E vi dico, se la vostra giustizia non sara maggiore di quella degli scribi e de Farisei, non entrerete nel regno de cielia.

21. Ediste come fu detto agli antichi: Non ucciderai

e chi uccide, sarà condannato in giudizio;

22, ma to vi dico: chiunque a'adira contro il suo fratello, sarà esudamnato in grodizio. E chi suva datte ai suo fratello « raca », sarà condamnato nel Sinedrio. E chi gli avrà detto « stolto », sarà condamnato ai fuoco della Gegnua.

23. Se dunque in stat per fare l'offerta all'altare e ivi ti viene alla memoria che il tuo fratello ha qualche cosa contro di te.

24. posa li la tua offerta davanti sll'altare, e va' prima a riconciliarti col tuo fratello; e poi ritorna a far la tua offerta.

25 Conciliati presto col tuo avversario, mentre sel con dri in istrada: affinche il tuo avversario non ti consegni al giudice, e il giudice al ministro; e la sii caccisto in pricione.

26. Ti dice in verità: non ne uscirai prima d'avec

27. Udiste come fu detto agli antichi: Non fore adul-

erio.
28. Ma io vi dico; chiunque guarda una donna per fine

disonesto, in cuor suo ha già commesso adulterio an lei.

29. Or se il tuo occhio destro ti scandalizza, savalo è
gettalo via da te; è meglio per te che perisca uno de' tooli
membri, e non sia gettato tutto il tuo corpo nell'inferne-

30. E se la toa mano destra ti scandalizza, troncala e gettala via da te; certo è meglio per te, parisca uno de' tuoi membri, che andare tutto il tuo corpo nell'inferno.

31. È stato pur detto: Chiunque rimanda la propria montie, le dia il libello di ripudio. 32. Ma io vi dico: chi rimanda la sua moglie, eccetto per ragione di fornicazione, la rende adultera: e chi sposa la ripudiata, commette adulterio.

 Udiste pure essere stato detto agli antichi: Non ispergiurare; ma adempi i tuoi giuramenti al Signore.

34. lo però vi dico di non giurare in modo alcuno,

35, në per il cinlo ch'è trano di Dio; në per la terra ch'è sgahello de' suoi piedi; në per Gerusalemme ch'è la città del gran re.

36. Ne giurare per la tua testa, perché non puoi farbianco o nero un solo capello:

37. Ma sia il vostro parlare: si, si; no, no; chè il di più viene dal male.

38. Avete udito ch'è stato delto: Occhio per occhio e dente per dente.

39. È io vi dico di non resistere al maligno: ma a chi ti percuote nella guancia destra, presentagli anche l'altra-

40, e a chi vuol muoverti lite e toglierti la tunica, cedigli anche il mantello.

41. E se uno t'angarierà per un miglio, va' con ini er altri due.

42. Da a chi ti chiede: e non voltare il dorno a chi vuol chiederti in prestito qualche cosa.

43. Avate udito che fu detto: Amerca il prossimo tuo e odierai il tuo nemico.

44. Ma lo vi dico: amate i vostri nemici: fate del bene a coloro che vi odiano, e progate per coloro che vi perseguitano e calunniano.

45. affinché siate figli del Padre vostro ch'è nei cielle il quale fa che il suo sole si levi su' buoni e cattivi, e manda la pioggia su' giusti e ingiusti.

46. Che se amate chi vi ama, qual megito s'avrete! Non fanno forse altrettanto i pubblicani?

47. E se salutate solo i vostri fratelli, che fate di speciale? Non fanno forse altrettanto i Gentili? 48. Siate dunque perfetti, com'è perfetto il Padre

vostro ne cieli.

3. Poche osservazioni.

Ascendit in montem. A rigore d'esegesi, l'in montem vuol dire la cima della montagna, come si raccoglie confrontando il testo di S. Luca (vi, 12 a 17), e come se n'ha indizio (sfoudo lontano) nel versetto dell'Esodo: Descenditque Dominus super montem Sinai, in ipso montis vertice, et vocavit Moysen in cacumen eius (xix, 20).

Uno discende, Gesú avende, e si trovano alla stessa altezza, per il medesimo fine; si trovano l'uno con Moisà, l'altro co' discepoli, a parlare la legge de secoll; legge che ne' punti essenziali sostanzialmente è una, ma le differenze chi le conta?

Guardate che cosa avviene all'occhio, e quanta parte l'occhio ha nelle commozioni della fantasia. Chi si fa a ripensare il viaggio di Moise e del suo popolo nel deserto, e quand'essi arrivarono a pie del Sinai, e si accamparono di contro, a vista della salita, non può a meno di non avvertire la forza soprannaturale degli avvenimenti della quale è specchio la natura del luogo. Il Fornari, per esempio, ha questa nota: « La bellezza selvaggia del deserto, la paurosa maestá di quel monte nel deserto, accrescevano quella disposizione degli animi, raumiliavano l'orgoglio. alzavano la mente a Dio. Era una conveniente preparazione da parte dell'uomo a ricevere qualche comunicazione divina ». Dopo s'accende nell'estro, e il pensatore diviene poeta, e guarda il monte, e parla la parola alata: « O aeree vette del Sinai, mai il sole non v'irraggia con si vivida luce, come un giorno da voi la Verità divina irraygiò la vetta spirituale dell'universo, l'intelletto creato. Mai per venticinque secoli da che foste create, mai per altri quindici secoli di poi, mai non sorse all'umanità un giorno altrettanto memorabile. La nebbia delle tue pendici, o monte

Oreb. Peco delle tue valli, l'aspetto delle tue rupi, il fuoco latente delle tue viscere, furono le forme e le forze naturali che il Creatore di tutte le cose scelse in quel giorno, e le mosse, le usò, le aggiustò per farle parola sua, o più tosto suono esteriore della Parola sua, e per via de' suoni accostarla e unirla a' cuori » (Vila di Gesù Cristo, lib. 1, cap. vi).

Anche se in me non fosse tanta la riverenza (riverenza di figliuolo più che di discepolo) che ho per lo scrittore grandissimo, questo suo modo di sentire e di dire me la imporrebbe. È intanto la sua prosa, che è più bella d'una bella poesia, mi fa ponsare a un difetto che è nella natura della mente umana; il quale è che noi siam usi di nascondere tra le magnificenze delle forme letterarie, specie ne' poemi dove acquista faccia e colore di virti, il bisogno che abbiamo del maraviglioso. È l'occhio (si direbbe in senso più modesto) che vuol la sua parte.

Tornando all'argomento, egli è certo che al giorno de' fatti avvenuti intorno al Sinai, risponde com'eco un altro giorno, quando Gesi ascese un altro monte, il monte delle Beatitudini (non importa sapere come si chiamava prima), e di là, seduto, annunzia la sua legge, senza nebbie, senza tuoni, senza lampi, senza squillar di trombe. Il cielo e il sole mattutino splendono nel sorriso della pace; quello stesso sorriso e quella stessa pace che mostra uel volto e negli occhi il divino Maestro, il quale prima guarda innamorando di sò gli ascoltatori, e poi dice.

Dicens: Notatelo bene questo suon di vocabolo, che toglie all'espressione tutti i suoi significati preconcetti, specialmente quello che all'uomo par più naturale, l'idea di comando. Docelet cos, diceas; gli ammaestrava, diceado. L'ammaestrare importa insegnare con autorità, affetto e cura di maestro; ma fu non sai quale di queste note predomini nel pensiero e nella voce di Gosa Ci sono tutte; ma ciascuna in un modo singolare. Singolarità sulla quale giova insistere, perchè è il punto visibile della divinità di Cristo.

Quando gli sgherri del Sinedrio furono mandati a catturaro Gesi che ammaestrava nel tempio, ressi uno ardirono di mettergli le muni addosso; aspettarono un pezzo, l'udirono e. tornati, diedero questa ragione: Mai uomo non parto

come quest uomo.

Si contano tanti apologisti; ma la grande insuperata, insuperabile apologia fu degli sgherri del Sinedrio. Ripensatele questo parole, meditatele con tutta la forza dell'intelletto e del volere: Numquam sie locutus est homo, sicul hic homo; e vedrete che esse sono d'una forza maravigliosa. e contengono un genere di apologia del tutto nuovo. Non difendono, non scusano, non esaltano. notano un fatto, senza rendersene ragione, senza saper come sia avvenuto, forse senza saper che notano un fatto. Ben l'avvertono i capi Farisei. che pigliano la cosa nel significato più serio e, con la faccia di bracia e i pugni serrati, gridano a que poveretti: Numquid et vos seducti estis? Forse anche voi siete stati sedotti? (Giov. vii. 46 e 47).

Mai uomo non parlò come quest uomo; e così dicendo diamo alla frase, nell'assoluto valore della più assoluta verità, una estensione che non ammette confini, e abbraccia tutti i tempi, i luogli, le occasioni, non esclusa quella del giorno in cui Dio rivelò la legge de' suoi Comandamenti: legge che se fu parlata da Dio per mezzo d'un angelo, fu poi data agli uomini per mezzo d'un uomo; fu data a tempo, e per un fine determinato: donde la sua imperfezione.

Troppe cose raccolte in un periodo!

E so che una volta queste cose furono argomento d'errori e causa di condanna. Ma l'errore, qualunque sia, specialmente l'errore che fiorisce ne' campi della teologia, è frutto di mala voglia perfidiosa in colorire un'idea a dispetto d'un'altra. Lungi da noi questo veleno!

Noi, sebbene la ci sorrida d'amor dolce e sereno, la nostra idea ripresentiamo con certa trepidazza, la quale spesso arresta la libera vena del discorso, e si rifugia nello studio de'documenti, quasi che, più che essere bella e formata, s'avesse a formare gradatamente.

4. Notammo già che l'idea nel suo complesso dottrinale, ha il suo storico, il suo filosofo, il suo teologo in Paolo di Tarso; e di lui, dopo aver recato per intero un capitolo dell'ad Hebracos, ora leggiamo alcuni versetti dell'ad Galatas, da quel capitolo in che incomincia con una frase di sdegno: O insensati Galatae, quis vos fascinavit non obedire veritati? Dissensati, perche cercavano di annebiare il nuovo della fede con l'alito vecchio della legge. Do il testo della Bibbia Volgare con qualche ritocco dei Curci.

13. Gristo ricomperò noi dalla maledizione della leggo, fatto per noi maledetto; chè sta scritto: Maledetto chimque pende nol leggo.

14. E questo fece Cristo, perché tutte le genti fossero nella benedizione d'Abranm, e si ricevesse nella fede lo Spirito promesso.

ZAMPINI

 Pratelli, io dico ciò che s'usa tra gli uomini: s'usa che nessuno può sanullare un testamento autentico nè aggiungervi.

16. Le promesse forono fatte ad Abraam e al soo some: E non dice: a' suoi, secondo che a molti, ma dice:

al tuo seme, il quale è Cristo.

17. Ora io penso così: La legge, vennta dopo quattrocento trent'anni, con potè annullare un patto già famato da Dio, sicchè restasse seura effetto la promessa.

18. E data la credità per la legge, la non sarebbe più per promassa; e pere ad Abrana Dio la die per promessa.

19. Che vale dunque la legge? Disovi che fa posta a causa delle traggression? promulgata per angoli in mano del, tramozzatire, sine a tanto che den fosse venuto il seme al quale Dio avea promesso.

Il ragionamento dell'Apostolo è d'una mirabile evidenza; dialettica stretta, a cui-non si ha che opporre. Dio, circa quattro secoli e mezzo innanzi che si promulgasse la legge di salute, avea fatto la promessa della salute: due correnti, che l'una è a corso perpetuo, continuo, necessario. l'altra, datta a tempo, come una medicina (propter transpressiones), da servire alla prima; onde l'affermazione dello stesso Apostolo, che il fine della legge è Cristo; Finis autem legis Christias (Rom. 3, 4).

Ed egli. Cristo quando si trovò nella necessità di far comprendere agli uomini questo fatto, adoperò, diciamo così, un poco d'arte. Avrebbe pottto spiegarsi subito e chiaramente, prociamando al cospetto del bel sole d'oriente, egli Oriens esi alto (Luc. 1, 78), che cominciavano nuovi tempi, e genti nuove, e legge nuova. Invese a lui preme di mettere sull'avviso i discepoli, che egli non è venuto a dissolvere, ma a compieres non è venuto a guastare, ma a perfezionare. Cod opera Dio.

| 「大学の後の後の後の後の後の後の後の後の後の後の後の後の後の後の後の

#### CAPITOLO V.

#### Non veni solvere ....

Sommann: 1. Studio di vocaboli, - 2. La balla scuola sul monto delle Bantiudini - 3. Un intoppo esegetico. -4. L'vonto accessorium del codice divino.

 Studiamolo bene questo versetto, che è il 11.
 Adel cinto capo v di san Matteo; Nolite putare quoniam veni solvere legem aut prophetas; non ceni solvere, sed adimplere.

L'occhio corre a' volgarizzatori, dal più antico

all'ultimo de' moderni...

La Ribbia Volgare: « Non vogliate pensare che io sia venuto a sciogliere la legge ovvero i profeti: non sono venuto a guastare, ma adempiere ».

Il Diodati: « Non pensate ch' io sia venuto per annullar la legge o i profeti; io non son venuto per annullarli; anzi per adempierli ».

Il Martini; « Non vi deste a credere, che lo sia venuto per isciogliere la legge o i profeti: non sono venuto per iscioglierla, ma per ademnirla ».

Il Tommaseo: « Non crediate che son venuto a disciorre la Legge o i Profeti: non son venuto a disciorre ma compiere ».

Il Curci: « Non vogliate credere ch'io sia venuto per abrogare la legge od i profeti: venni non ad abrogarli, ma nd adempierli ».  Pratelli, io dico ciò che s'usa tra gli uomini: s'usa che nessuno può sanullare un testamento autentico nè aggiungervi.

16. Le promesse forono fatte ad Abraam e al soo some: E non dice: a' suoi, secondo che a molti, ma dice:

al tuo seme, il quale è Cristo.

17. Ora io penso così: La legge, vennta dopo quattrocento trent'anni, con potè annullare un patto già famato da Dio, sicchè restasse seura effetto la promessa.

18. E data la credità per la legge, la non sarebbe più per promassa; e pere ad Abrana Dio la die per promessa.

19. Che vale dunque la legge? Disovi che fa posta a causa delle traggression? promulgata per angoli in mano del, tramozzatire, sine a tanto che den fosse venuto il seme al quale Dio avea promesso.

Il ragionamento dell'Apostolo è d'una mirabile evidenza; dialettica stretta, a cui-non si ha che opporre. Dio, circa quattro secoli e mezzo innanzi che si promulgasse la legge di salute, avea fatto la promessa della salute: due correnti, che l'una è a corso perpetuo, continuo, necessario. l'altra, datta a tempo, come una medicina (propter transpressiones), da servire alla prima; onde l'affermazione dello stesso Apostolo, che il fine della legge è Cristo; Finis autem legis Christias (Rom. 3, 4).

Ed egli. Cristo quando si trovò nella necessità di far comprendere agli uomini questo fatto, adoperò, diciamo così, un poco d'arte. Avrebbe pottto spiegarsi subito e chiaramente, prociamando al cospetto del bel sole d'oriente, egli Oriens esi alto (Luc. 1, 78), che cominciavano nuovi tempi, e genti nuove, e legge nuova. Invese a lui preme di mettere sull'avviso i discepoli, che egli non è venuto a dissolvere, ma a compieres non è venuto a guastare, ma a perfezionare. Cod opera Dio.

| 「大学の後の後の後の後の後の後の後の後の後の後の後の後の後の後の後の

#### CAPITOLO V.

#### Non veni solvere ....

Sommann: 1. Studio di vocaboli, - 2. La balla scuola sul monto delle Bantiudini - 3. Un intoppo esegetico. -4. L'vonto accessorium del codice divino.

 Studiamolo bene questo versetto, che è il 11.
 Adel cinto capo v di san Matteo; Nolite putare quoniam veni solvere legem aut prophetas; non ceni solvere, sed adimplere.

L'occhio corre a' volgarizzatori, dal più antico

all'ultimo de' moderni...

La Ribbia Volgare: « Non vogliate pensare che io sia venuto a sciogliere la legge ovvero i profeti: non sono venuto a guastare, ma adempiere ».

Il Diodati: « Non pensate ch' io sia venuto per annullar la legge o i profeti; io non son venuto per annullarli; anzi per adempierli ».

Il Martini; « Non vi deste a credere, che lo sia venuto per isciogliere la legge o i profeti: non sono venuto per iscioglierla, ma per ademnirla ».

Il Tommaseo: « Non crediate che son venuto a disciorre la Legge o i Profeti: non son venuto a disciorre ma compiere ».

Il Curci: « Non vogliate credere ch'io sia venuto per abrogare la legge od i profeti: venni non ad abrogarli, ma nd adempierli ». Il confronto delle differenze piccole pur gioverebbe, ma qui non è il caso; c'importa il solvere e l'adimplere, che raccolgono tutta la luce del versetto, e de'quali il primo torna due volte. Tutti i volgarizzatori, pur variando fra loro, ripetono la voce, tranne la Bibbia Volgare che il suo isciogliere muta in guastare; e si ha un distacco maggiore, onde l'idea si slarga, fa concetto e si regge da sè. Noto l'efficace bellezza della parola, che dipinge la mala voglia degli uomini, i quali, quando si tratta di guastare, è una festa la loro; forse perchè la cosa è più facile, o per un certo dispetto a chi una volta aveva edificato. Tutti di animo piccolo i guastatori!

Per l'adimplere abbiamo: adempiere, adempire, compiere; l'ultimo, il più pensato, il più vero, è del Tommaseo, il quale spiega la ragion sua in una nota di S. Agostino, che riassume dalla Catena Aurea: « Compiesi una legge, semplicemente adempiendola; e compiesi, riempiendone i vuoti, supplendo quello che manca ».

Che Cristo abbia adempito tutti i pracetti della Legge sino a' più minuti, non si può mettere in dabbio; a lui più e meglio si conviene la lode che egli fece a Natanael: Ecce vere Israelita, in quo doltas non est (Giov., 1, 47). Ma fargli dire ch'era venuto per questo, sarebbe una cosa senza senza. E poi, se si paria di legge e di profeti, come si possono adempire i profeti? Dunque, compiere.

E siccome la cosa a me importa, voglio insistere, citando un bel tratto del Tommaseo da' Sinonimi; « Per indicare la volontà dimostrata co La bella scuola sul monte delle beatitudini. E5
fatti di porre in atto la legge o il volere altrui,
meglio à adempire; per indicare la piena escuscuola della della compiena della della della compiena.

riguardasi la relazione tra la norma e l'opera; nel compiere, la relazione tra la norma e l'opera; nel compiere, la relazione tra il principio e la consumazione effettiva e efficace d'essa opera, tra il fine e la fine. La creatura adempie; Dio compie veramente ».

Proprio.

E mi si lasci dire una bizzarria (la chiamo cosl per non aver l'aria di riformatore!). L'apologetica sacra, specie l'evangelica, ha un difetto, che se non è molto grave è parecchio increscioso, il difetto di voler dimostrare la divinità di Cristo co' ragionamenti umani e gli argomenti. Gli è come dimostrare che il sole splende! inutile a chi ha occhio da vedere, peggio che inutile a chi è cieco; intendo, cieco per ostinazione di non voler la luce. Egli, Cristo, ha insistito sul suo essere di uomo, onde il chiamarsi così spesso: Il figliuolo dell'uomo. È vero poi che quelli i quali in lui cercano solo l'uomo, finiscono con non ritrovare ne l'uomo ne Dio; ma a noi credenti una cosa deve premere, che si faccia conoscere Cristo nella immediata verità della sua persona, come a lui è piaciuto mostrarsi, come i libri che di lui parlano lo mostrano; il resto verrà da sè, e lo farà Dio con la sua grazia.

2. Torniamo al versetto: Non vogliate pensare... Facile inganno degli uomini, guardar le cose da quel lato che più s' accosta all'occhi, che più tiene delle abitudini comuni, che in più larga misura rispecchia le passioni de' più. Per esempio, ogni maestro, per ragioni varie che possono essere belle o brutte, si da a far capire che nella parola e nell'insegnamento suo è un segreto proprio. una novità non vista da altri. La qual cosa, se di buona lega, serve all'aria della scuola, all'unione degli animi, al moto dell'ingegno, che, in sull'aprirsi, somiglia al fiore quand'avverte il caido del sole e gioisce alle carezze della luca.

L'esempio ci rimette innanzi la bella scuola che una volta s'aduno in sul monte delle Beatitudini. I discepoli sono dodici, di fresco chiamati. eletti e nominati Apostoli; gente semplice del popolo buono; e ignorano le raffinatezze del viver cittadino, non sanno di lettere, ignorano il loro destino. Essi son corsi intorno al profeta di Nazaret per quella simpatia di anime che è attraimento dolce. Il Maestro, di cui sono innamorati, parla una parola che vince e sorpassa non selo la loro intelligenza, ma è di stupore alla intelligenza del mondo. Non è parcia di scienza, non è ragionamento di cose, non sono consigli nè avvisi Comincia in una maniera che tu non sai definire; non se ne trova simile in nessun libro di nessun maestro, di nessun filosofo, di nessun legislatore; e mentre sfugge a tutti i generi di letteratura, ci si trovan tutti, ci si trovano in un modo che neppur esso non si sa definire.

Direbbesi lirica la intonazione, essendo proprietà essenziale della lirica un moto irresistibile dell'anima, che s'apre la via dal cuore profondo attraverso il petto, e diviene sospiro, un intreccio di sospiri.

Il sospiro del Maestro è di addolcire i dolori e risanare le piaghe della grande anima umana. E innanzi a lui, mentre parla, è tutta intera, con le sue cause e co'suoi effetti, la immensa infelicità degli nomini. Or se l'occhio e l'affotto suo fossero soltanto di vomo, e' dovrebbe arrestarsi per lo sconforto. Ma no, Egli è certo, e la sicurezza della sua voce lo prova, è certo, e la pace del suo volto lo mostra, è certo di prometere la sanità a un malato da secoli, che giace sui letto de' suoi dolori disperato da' medici!

Questa certezza à un fatto, un fatto che si vede con gli occhi attraverso la luce della parela; e siccome è un fatto senza esempi, unico nella storia, esso è divino.

E sapete in somiglianza di qual altro fatto è divino? È divino come il fatto della creazione, nel modo come lo troviamo narrato nel capo I del Genesi.

Poneta mente. Nella creazione il fatto visibile son le cose: la luce, gli actri, la levra; Dio le chiama e, dicendo, le fa essere. Noi le vediama apparire in una successiva gradazione, descritta dallo storico nella maniera che sappiamo, cioè appariscono nella divisione di giornate, che, a rigore di scienza, potrebbero essere anche periodi di secoli; ma le cose, secondo che afferma la Bibbia, furono create in un'ora sola, in un istante in un attimo: Qui vivit in aeternum, creavit omnia simul (Eccli xviii. 1).

E questo, da parte di Dio, è il medo degno; sempre così egli opera, e la prova più vicina e più luninosa è il Discorso dalla montagna, particolarmente l'annunzio delle Beatitudini. Anche qui la cose sono allo sguardo divino come presenti, date come fatte: Beati i poveri. Beati i miti. Beati quelli che piangono. Anche questa è una vera e propria creazione, perchè concetti simili non erano nell'intelletto umano, anzi orano.

e, pur troppe, ancora sono, in aperta contradizione col vedere e sentire degli uomini. Ah al! Beati i poveri, Beati i miti, Beati quelli che piangono? Beati sono i ricchi, i superbi, i gardenti! - Così pare, così piace che apparisca; ma la verità è quella, quella affermata così solennemente da Cristo.

E fu quando l'ebbe affermata che disse: Non vogliate pensare... Da ciò si può trarre che, danque, altri pensavano, altri così avrebbero pensato. Tutto era presente al divino intelletto: la verità e la certezza della sua dottrina non meno che la lotta che avrebbe incontrata per farsi largo tra gli nomini, lotta di passioni come di venti contrarii, come di onde furiose: errori, capricu, sospetti, invidie, ostinatezze; un abisso di macchinazioni ree e perverse in maschera di zelo religioso.

Ecco i farisei, gelosi fanatici maligni, pieni la testa di cavilli più o meno legali, pieni il cuore di basse voglie, ipocriti nella veste, nella parola, in tutto; dal lungo vivere rimpiattati tra le piegle de minuti precetti, a essi era ragione il capriccio, religione il pregindizio, e la solenne maestà della Legge si rappicciniva tra lo spettegolare del tuper tu. Cristo se li trovò sempre di contro, pronti e inveleniti a movergii l'accusa dell'esser venuto lui a disfare l'antica alleanza; un sospetto torbido di cui conosciamo la malizia, le cause che lo producono, e il fine a cui mira. Se avrena occasione di tornarci su, allora sarà il caso di recar qualche esempio dalla storia evangelica.

Intanto è a vedere come il Maestro provi la verità sostanziale della sua affermazione. Egli dice che non è venuto a dissolvere la legge o i profeti. Tra legge e profeti è un o, particalla disgiuntiva, la quale pare non abbia altra ragione, se non che così porta il familiare discorso. La locuzione che più spesso ricorre nel Vangelo ha la forma unita: Legge e Profeti; e per essa s'intende tutto l'Antico Testamento, ossia tutta l'economia religiosa del popolo formato da Moisè, dal giorno che fu scritta la Legge sino a Cristo: un complesso di cose, che per solito si divide in tre parti: Morale, Figurale e Cerimoniale; le due ultime abolite, e la prima inalzata « a nueva e più alta perfezione».

Le parole tra virgolette sono del Curci, ed è il sentimento comune, il sentimento vero. Ma è pur vero che di questa nuova e maggiore altezza non si ha il concetto intero e preciso; e non si ha, perchè non si vuole avere! Noi questo cerchiamo, con piena fiducia che il Signore Gesi ce lo farà trovare, Egli che prima lo insegnò, che solo poteva insegnare.

Tolto il sospetto che altri potesse pensare a guasti, accennò alla impossibilità di guastare. La Legge, perchè posta da Dio, così come fu posta starà; a nessuno è dato di impedire il suo corso, nessuno può arrestarla che non giunga al suo termine, al suo compimento. E questo il Maestro stabili come principio, testificandolo alla maniera sua, con la frase prediletta: Così è. Ecco, ne' suoni della Volgata, il versetto che segue al 17: Amen quippe dica vobis, donce transcat coelum et terra, iota unum aut unus apex non praeleribit a lege, donce omnia fiant.

L'Amen, che afferma e conferma, prima illumina della sua luce le cose dette innanzi, a cui s'unisce per mezzo del quippe; poi apre orizzonte nuovo, con la immagine coelum et lerra, che vuol dire tutte le cose create. Dunque, è più facile (cito il luogo parallelo di san Luca) che perisca il ciclo e la terra, auzi che cada un punto solo della legge (xvi, 17). E la conclusione che se ne cava non è meno bella del principio; donce omnia fiant; finchè tutto si faccia: una conclusione per la quale siam certi che la terra starà, ad aspettare che siano schiusi tutti i semi fecondi, afficiati a lei dalla parola creatrine; starà fino a che non siano compiute tutte le promessa di Cristo.

3. Un intoppo esegetico.

Se della legge nulla può venir meno, com'à che in un altro testo s'annunzia finita la Legge? Notevola è pure che il testo è di san Luca, è si legge nel versetto precedente al già citato, si legge così: Lea el prophetar usque ad Ioannem: ex eo regnum Dei evangelizatur, et omnis in illud rim facit, cioè, come con rigorosa eleganza traduce il Tommaseo: «La Legge e i Profeti, sino a Giovanni: da allora, il regno di Dio è evangelizzato; e ognun ci si sforza ».

L'intoppo è grave, specie per noi che i testi accettiamo senza epicheie, ossia slargature, e non amiamo di ripetero le affrettate distinzioni che qui si posson fare e si fanno. Noi riteniamo per fermo e per vere, alla lettera, così l'una come l'altra affermazione, ponendole, questo si, nalla ragione psicologica del tempo, del luego, de personaggi a cui furon dirette. Anche d'un'altra cosa siamo certi, sebbene di minore importanza, ed è: che il Maestro è lui che ripete nei testo di Luca (xvi, 17) quello che aveva detto in Maitee

(v, 18), e la varietà della forma nasce dalla occasione diversa.

A' discepoli annunzia la continuità della legge, senz'altro; ma il giorno che, parlando della sociale cancrena che è la ricchezza iniqua, e del tarlo religioso di chi crede poter servire a Dio e all'interesse, il giorno ch' e' si vide, per questo, deriso da' Farisei, che tutto acconciavano secondo piaceva alle loro passioni, prima notò la differenza che è tra l'apparire e l'essere, dicendo: Voi siete quelli che vi date per giusti dinanzi agli uomini; ma Dio conosce i nostri cuori: chè quel ch'agli uomini è alto, è abominazione dinanzi a Dio; e dopo fece quel taglio netto, che divise i tempi, e co' tempi gli uomini, e con gli uomini la sostanza e l'apparenza del bene e della virtò.

Non la logge cadrà, cadranno le maschere! Anche nel Discorso dalla montagna è un versetto, il 20, dove in altra forma, meno recisa ma ugualmente efficace, si nota questa differenza. Leggo il testo: Dico enim vobis quia, nisi abundaverit iustitia vestra plus quam Scribarum et Pharisacorum, non intrabitis in regnum coelorum.

Parla di quaticia, che è la legge divenuta pensiero e amore di chi la pratica, e vuole che essa sia ben altra cosa da quella in uso tra gli uomini. La sua, quella che consiglia a' suoi, è una giustisia abbondante; e se la locuzione all'orecchio nostro suona poco, e la mente non ne orgite subito l'alto significato, la colpa non è del Maestro; è dell'orecchio che, avvezzo ad altri suoni, mal s'acconcia alla musica di note finissime; è della mente che ama la pigrizia!

Guardate: se il plus quam del v. 20 avesse l'incerto misero valore delle frasi nostre, com'e potrebbe sostenere il non intrabitis in regnum potrebbe sostenere il non intrabitis in regnum piecolezza? Ma quel plus quam è la linea di distacco da una realtà di cose, che sono quel che sono; è il principio d'una salita che s'innaiza tanto da non veder la cima, e non vedendola più desideriamo raggiungerla. Omnis in illud vim facil: così il Maestro presso san Luca, in un versetto che già abbiamo citato.

Si noti ancora che il plus quam, da noi chiamato timea di distacco, si lascia dietro quanto di meglio si possa guardare da occhio umano, e quanto di peggio. Non senza ragione s'accenua agli Scribi e a' Farisei: i conoscitori sapientissimi, gli operatori scrupolosi della Legge; essi che si tenevano giusti; tali apparivano, pur essendo nell'anima e nella coscienza tinti d'iniquità!

Certo non sono da attribuire alla legge le male usanze ree degli uomini; ma il fatto è che la malizia umana è tale, e sa rimpiattarsi così bene, che spesso la legge a lei serve di riparo, per tenere al coperto e nascondere i peggiori arbitrii; la legge, dico, divenuta leggi.

4. Su questa differenza poggia la ragione della nostra ricerca, che qui possiamo dare in forma più concreta, ricordande una frase di sant'Agestino: Praeponitur unum multis, non enim a multis unum, sed multa ab una (Serm. XXVII, de Verbis Domini). E questo dice a proposito del costante pensiero di Cristo, di richiamare le cose, all'Unum necessarium (Luc. x, 42), tutte le cose, e con esse il Codice della nazione sua.

Ma quel Codice era divino! E divino è rimasto; anzi, se potessi, io vorrei dire che ora è veramente divino, ora che Cristo l'ha ricondotto alla sua primigenia unità.

Egli, l'ho già avvertito, adoperò una certa prudenza, necessaria per chi l'ascoltava, che non avessero a fraintendere; e prima destò l'attenzione su alcuni Comandamenti, facendo qua e là de' ritocchi, delle giunte, spogliando, purificando, perfezionando. Ciò si legge dal v. 21 al 47 del citato cup. v di san Matteo.

A ripassarli tutti, con minuta analisi di parole e di cose, si vedrebbe la grande serena luce dell'intelletto di Cristo. Noto subito una incertezza d'interpretazione che s'appiglia allo scrupolo esegético d'una flessione grammaticale.

Il v. 21 s'apre con una frase, che di poi si ripete sei volte variamente modificata: Audistis quia dictum est antiquis... C'è chi sforza il diclum est antiquis, e crede poter leggere ab antiquis, a majoribus. Dello stesso parere è la Bibbia Volgare, che traduce: « Avete udito ch' egli è detto dagli antichi ». Ma no! La ragione dello scrupolo ecco dove si va a pescare. Dicendo agli antichi, è chiaro che s'accenna alla legge data a Moise; invece dagli antichi fa intendere « gl'interpreti della legge, e specialmente quelli della setta farisaica, vissuti negli ultimi secoli avanti Cristo, ne' quali la teologia giudaica cominciava a volgersi in peggio. A costoro opponendosi Cristo. aggiugne: Ma io vi dico ecc., e parla delle leggi divine, quali erano disfigurate dalla corrotta e perversa interpretazione de' dottori ebrei ».

Inutile sapere chi ha scritto queste parole; ma francamente io stupisco come si possano ammassare tante incertezze e inesattezzo intorno alla dichiarazione incerta e inesatta d'un inciso, che non ha bisogno di commento! È il testo che parla: Audistis quia dichum est antiquis: Non occides. Il Non occides è la quinta parola del Decalogo, come si legge nel versetto 13, capo xx, del: l'Esodo, come si rilegge nel versetto 17, capo v del Deuteronomio.

Dunque l'Audistis quia dictum est antiquie, s'ha a rendere, come fa il Tommasso: « Udiste che fu detto agli antichi ». E da chi fu detto? Non si determina, non si può determinare, perche, guardando alle cose che si reggono per gli altri dictum est, si ha uno soendere d'alto in basso: dalla Legge delle dieci, parole, alle prescrizioni di colni che me fu l'interprete, agli arbitrii di coloro che la guastavano. In ultimo vediamo ravicinati gli estremi: Audistis quia dictum est: Ditiges proximum tuum, et odio habebis inimi-

Dell'odiare il nemico non è detto ne'libri della Legge; anzi in uno è scritto: Non oderis fratrem tuom in corde tuo... Diliges amican tuas sicut teipsum. Ego Dominus (Lev. XIX, 18 e 18). Come sia nata quella giunta inumana dell'odibliabelis, si spiega così: la voce racha in ebre valeva e amico e prassimo; quindi, l'amerai il tuo amico fece pensare che si potesse e si devesse mettere nell'altra coppa della bilancia l'odierai il tuo nemico.

Il fatto, triste fatto, di odiare il nemico è pur troppo, così comune anch'oggi, dopo tuni secoli di Cristianesimo, che non fa maraviglia. Quello che spaventa è la malizia dell'uomo, il suo ragionare a sangue freddo, e persuadersi che si possono giustificare i peggiori istinti, sino all'odio habebis come voluto, qui è il grande delitto, voluto e imposto da Dio.

A tale degradazione era giunta la Legge, in quest'abisso di tenebre giaceva, quando fulminò la luce della parola di Gristo. Luce benedetta!

All'ultimo dictum est, segue questa che è l'ultima contrapposizione, la più gagliarda, la più diritta, la più efficace. Ego autem dico vobis: Ditigite inimicos vestros; benefacile his qui oderunt vos, et orate pro persequentibus et calumniantibus vos; ut sitis filii Potris vestri qui in coelit est.

Le note de Pairi qui all'usata bellezza aggiungono tinte smaglianti e colori che arieggiano quelli dell'iride; ben vorrei leggerle tutte, e di ciascuna mostrare l'efficacia; ma ora il nostro discorso procede raccolto e affrettato, come di chi segue una linea e, guardando a punti che la sostengono nella sua lunghezza, bada solo a rimovere gl'intoppi e spianare le curve,

Teccammo de punti finali là dove ci venne di fare un cenno dell'essenza della Religione, e della differenza di come sarebbe stata prima e di come fu dopo la colpa. La colpa, dicemmo, ruppa il dolce legame tra Dio e l'uomo, e se di poi si riannodo, esso fu, ne poteva essere diversamente, un legame col nodo.

L'immagine del nodo è qualcosa più di quel che sogliono essere le immagini; e chi voglia persuaderseue, guardi alla gran rete de vincoli sociali: di quanti legami si stringono, pochi restano intaiti; e pochi, dopo che furono spezzati, restano senza ricongiungersi; donde la necessità del nodo, e il fatto che quel nodo nasconde sempre un triste ricordo di colpa!

Questa è la vita; e così è, perchè una volta fu così. In tal caso non è la scienza che prova la verità della fede, ma piuttosto la fede dimostra la verità della scienza.

Dalle cose che siamo venuti discorrendo di poi, abbiano che il nodo fu, diciamo così, a due strette, le quali furono la promessa e la legge, e fu fatta da Dio direttamente; la legge fu un mezzo per riaver la salute, e fu data da un angelo in mano di un uomo. Cristo, termine della promessa, fine della legge, è il principio della umanità che si rinnova in lani e rinasce.

Sì, finis legis Christus. Ed è perciò che alla formazione della legge concorsero tre elementi. Dio, l'angelo, l'uomo. Non è possibile all'intellette determinare la parte di ciascuno; ma teniame per fermo che la parte di Dio fu il tutto, il tutto che poi si divise in parti; e si divise per meglio accostarlo allo stato, a' bisogni e a' difetti degli uomini; già, anche a' difetti!

Mi allontano un poco dal monte delle Beattudini, per affrontare la salita del Sinai, il monte
del Decalogo. Non voglio andar solo, e ricorro
a una guida, che più sapiente non si trova, sapiente, pratica, sicura, coraggiosa, che va sempre
diritto e non fa giri, la guida di colui che sesant'anni della sua vita spese a meditare e serivere la Vira pi Grasi Causro, dico Vito Fornari.
Anche a lui, per un altro fino, parre cosa degua
lo studio delle dicci parole attraverso l'unità intrinseca della legge, e ne die' conto e ragione
in due pagine di greca bellezza.

« Le parole in cui la Parola divina si circonscrisse e distinse in quel giorno, sono diecima prima di circonscriversi e distinguere, si manifestò intiera, una, infinita, incominciando così: Io sono il Signore Iddio tuo. Tutte le dieci parole che seguono, sono contenute in questa prima; anzi non sono altro che questa medesima parola, dilatata, divisa, interpetrata, commentata, Non solamente il dovere di amar Dio e adorarlo, non solamente il dovere di non adorare altri, ma anco il dovere di onorare i genitori, anco tutti gli altri doveri che abbiamo verso l'uomo, si contengono in questa parola, Io sono il Signore Iddio tuo. Questa parola è la legge. E la legge è dunque una persona; giacché ella si manifesta col vocabolo Io, che non può dirlo se non se una persona. Ed è una persona reale; giacchè dice, lo sono: una persona reale e divina; giacché dice, lo sono il Signore Eddio. Questo è la legge; è Dio stesso, è Dio in persona. Dio che ci si manifesta, Dio Parols, il Verbo, dunque, di Dio. La legge è il Verbo, il Verbo fattosi nostro, fattosi in qualche maniera umano, giacche dice all'uomo, Io sono il Signore Dio hio. Brevemente, la legge è il Verbo divino, che si fa volontà dell'uomo. Benedetto in eterno il monte Sinai, dove imparammo si alte cose. Dal Campidoglio, dopo molti secoli, saranno promulgate leggi, e insegnata la maestà umana di quelle; ma la legge è promulgata qua: promulgata la legge, e insegnata la maestà divina di lei.

I tre primi corollaril, per così dire, dedotti da quella premessa, lo sono il Signore Iddio tuo, comandano ciò che l'uomo deve a bio immediatamente, e sono: Che non si abbiano altri iddii, e non si adorino immagini, e non si nomini Iddio inconsideratamente. O che le due prime

Zampion

proposizioni si tengano per due parti d'un solo precetto, come fa la Chiesa: o che si tengano per due precetti, come fa la Sinagoga; e' torna sempre lo stesso in quanto alla sostanza. Se celi sono due precetti, nel primo si vieta il politeismo. e nel secondo l'idolatria. Se egli è uno, si vieta insieme politeismo e idolatria, che sono due forme. o due gradi, del medesimo errore. Se non che, spogliando il precetto dalla forma di un divieto, nella quale viene espresso, e considerando il significato affermativo che contiene, e' si vede ch'e più sapiente il farne un solo, per essere la spiritualità e la perfetta unità divina due cose strettamente connesse una con l'altra. Chi è perfettamente uno, è spirito necessariamente. Spirito è Iddio, spirito che, secondo il precetto che segue incontanente, non dobbiamo nominarlo senza pensarlo, nè pensarlo senza avere nel cuore la verità.

« Anche sono corollarii della medesima premessa i doveri che gli uomini hanno tra lore. Onorare i genitori, non uccidere, non commettere adulterio, non furare, non dire neanco una falsa parola contro al prossimo, e neanco nel secreto del proprio cuore concupire contro a quello, sono conseguenze e specificazioni del medesimo principio, che è proemio e compendio di tutta la legge, Io sono il Signore Iddio tuo. Perchè Dio è, e per l'unione di Dio con l'uomo; perciò si onorino i genitori; e sia inviolata la vita, la società coniugale, la roba dell'uomo; e non si offenda neppure con una parola, neppure con il desiderio. Dacchè Iddio ha detto all'uomo, lo sono il Signore Iddio tuo; ne viene di conseguenza, che ogni nomo trovi Dio nell'altro nomo.

E da ciò nasce, che il dovere che l'uomo ha verso dell'uomo, sia d'una forza infinita e divino. Il dovere che lega l'uomo a Dio, lega altresà l'uomo all'uomo, perchè Dio ha detto essere Dio dell'uomo. Uno è il dovere, uno il comando, una la legge, ed è verso Dio; ma perchè Dio è Dio dell'uomo, perciò la stessa legge che ci lega a Dio, ci lega all'uomo » (Lib. I, cap. vi).

Sarei importune e peggio, se tentassi aggiungere a'colori di così perfetto maestro di pennello, una qualche tinta della mia tavolozza. Ma non posso nascondere la grande letizia in vedere che le parole: Uno è il docere, uno il comando, una la legge, ciascuna mi tiene un capo della ricerca che noi facciamo. Posta l'unità della legge, viene da sè l'unità del Comandamento, e quindi l'unità, o, a dir più esatto, l'unicità del docere.

Intorno all'unità della legge, non è da insistera di più; la cosa si vede, e l'occhio guarda contento; guarda alla cima del Sinai, ora gli par bella come la cima dell' altra montagna, dove s'insegnò al mondo la via di trovare la pace e godere la felicità.

La mis guida ha pur qui la sua fermata, lunga fermata di meditazioni, di dottrine e di raffronti. Ripeto un breve tratto, che richiama e assomma le cose da me discorse.

« Anche il Decalogo, benchè divino, benchè eternamente obbligatorio, è superato da questo bando di Cristo. Il Decalogo contiene velato e contratto quel medesimo che nel Discorso dalla montagna si disvela e si dispiega nella sua propria forma e forza divina. Il timore, che è la sanzione del Decalogo, contiene e comprime l'amore; così che quella divina forza che è dimezzata e alterata nel gius civile, quella medesima nel Decalogo à contratta e velata, siccome ho detto, E però Gesù Cristo accetta il Decalogo: lo accetta e lo perfeziona. Non pensate, egli dice, che ia sia cenuto ad annullar la legge... anzi sono venuto a compierla (Matt., v. 17). E la compiè sprigionando dal timore l'amore. Nel Decalogo, dopo quel sublime proemio, Io sono il Signore Iddio tuo, i precetti di Dio sono espressi in forma di un divieto quasi tutti, di un limite, di un freno. E i medesimi precetti nel Discorso dalla montagna sono espressi in forma di promesse, siccome stimoli ad operare, mezzi alla beatitudine. Gesu, non solamente sprigiona la carità dal timore, cioè fa nascere dall'uno l'altra, ma fa eziandio dalla carità nascere la felicità; cioè insegna che deve nascere, facendo infino da ora lampeggiare l'una nell'altra » (Lib. II, cap, vt).

Questa l'idea, l'idea rivelatrice del fatto divino di cui l'evangelista Giovanni è lo storico e l'inter-

prete.

## JNIVERSIDAD AUTÓNOM DIRECCIÓN GENERAL D

### HENNESS COMPLEMENTS

#### CAPITOLO VI.

#### Praeceptum meum.

Sommano: 1. L'idea del comando. — 2. Il concetto della legge. — 3. Il fine della vita. — 4. L'opera di Criato e la legge vivente.

 Si fa differenza tra comandamento e precetto; e la differenza è come tra legge e regolamento, come tra principio e regola, come tra regola e esempio.

Abbondo ne' termini di paragone, perche essi, variando, s'intrecciano a raccogliere luce da più fatti, i quali, s'io avessi a percorrere tutto il cammino della lunga via, ci servirebbero di fermata e di riposo; i fatti, dico, che toccano più da vicino le nostre consuetudini di vita e i costumi. Ora mi fermo alla varietà filologica.

Degli usi varii che una volta ebbe la voce comandamento, non resta che uno, quello che è più vero e più degno, l'uso sacro di legge data e posta da Dio. Onde appare in più mirabil segno il riscontro di due idee che in essa voce hanno suono: l'idea soleme d'impero e di comando (mando), l'idea modesta d'ubbidienza e di raccomandazione (commendo).

E ossservate l'istinto benefico sapientissimo di quel nobile signore che ha in suo dominio e custodia la lingua, cioè l'uso; il quale non ha avuto riguardo neanco al massimo Poeta in quel verso di sovrana dolcezza:

Tanto m'aggrada il tuo comandamento.

Comandamento non è voce di uomini, conviene solo a Dio. Conseguenza di questo fatto è che, se l'idea di comando l'uomo la vede nelle inaccessibili altezze del cielo di Dio, a lui non resta se non l'idea di raccomandazione: un affetto pio del cuore che sente il bene per sè e per gli altri com'unico bene, e sa che primo unico devere della vita è ben volersi, bene amarsi, farsi del bene sempre.

Ancora un'altra conseguenza, ma questa è negativa, e riguarda la poca sapienza (per non dire insipienza) di quelli che pensano giovi alle sorti umane la negazione o l'indifferenza di Dio, affermando che Dio, se pur c'è, s'ha a lasciare alle cose del ciele, perché gl'imbrogli nostri della terra ce li dobbiamo distrigar da noi.

Ah sil Lo vediamo co' nostri occhi: si va per isbrogliaro, e si fanno nuovi e più forti viluppi. L'uomo, tolto alla soggezione di Dio, diviene non so se più o meno uomo, ma certo e' si fa più egoista a misura che credesi un supernomo, e cerca d'imporre, come gli torna più alla mano o con le carezze o con gli schiaffi, i suoi comandamenti!

Ho citato un verso di Dante, al quale il Buti fa questa nota giudiziosa: « Lo comandamento presuppone persona che abbia autorità di comandare; e niuno ha potenzia di comandare all'uomo, secondo l'anima, se non Iddio che l'ha creato ».

Gesù, figlio di Dio, nato uomo per la redenzione degli uomini, diede i suoi comandamenti, e uno ne diede, uno che, nel darlo, chiamò nuovo. Un fatto divino, di cui abbiamo cercato le ragioni, raccogliendole e considerandole in un breve studio.

Ma egli, l'adorato Gesù nostro, non fu contento, e. a nuovo, aggiunse mio; le quali due voci s'uniscono a farci comprendere tutto il significato, tutta la forza, tutta la estensione del fatto divino; divino comunque si guardi, divino nel significato, divino nella forza, divino nella estensione.

Oh, chi avesse tempo, e modo, e ingegno da meditare degnamente e descrivere per intero questo fatto divino! Dalle ultime linee della mia ricerca se ne vedrà appena l'ombra; un'ombra che la desiderare la luce.

2. Nella lingua sacra della Bibbia il complesso de' Comandamenti ha il nome di Legge, e nell'uso è invalsa la locuzione: I precetti della legge. Dunque, se le voci comandamento, legge e precetto si trovano unite a esprimere la stessa cosa, esse devono avere tra di loro somiglianze e relazioni strettissime.

Per il concetto della legge nelle relazioni sue con comandamento, giova ricordare da' Salmi un detto bellissimo, sospiro dell'umanità pellegrinante sulla terra: Domine..., dic animae meae: Salus tua ego sum (Sal. xxxiv, 3); Signore, di' all'anima mio: lo sono la tua saluto,

E lasciate ch'io fermi subito e ravvicini il sospiro alla realtà. Cristo, il Signore, veramente l'ha detta questa parola, l'ha detta con l'annunzio del suo Comandamento, il quale è nuovo appunto per questo, che è stato detto, detto da lui personalmente e in una maniera che basti guardare a lui, guardare e operare come lui ha operato, per aver la salute. Non c'à salvezza in alcun altro: Non est in alio aliquo salus (Att. tv, 12); non c'à salvezza che per quella via e a quella condizione.

L'anima umana voleva sentire la voce di Dio, e l'ha sentita. Die animae meae . . . Mi fermo, perchè rammento che un filologo sapientissimo riporta la parola legge a una voce che siguifica dire.

Veramente nel vocabolo legge è un senso profondo che parla e si fa sentire alla coscienza con forza superiore all'umana. Donde una tale forza! Doe diverse risposte si danno, diverse e contradittorie, perchè l'una mira a escludere l'altrala forza della legge è da Dio; la forza della legge è... dalla legge.

Ecco. Mentre dalla mia finestra a terrazzino entra un fascio di luce del bel sole meridiano, anche la hampada elettrica mi si desta accanto. Guardo, e dico: la luce è dal sole; guardo e dico: la luce è dalla lampada. Dico il vero uell'un caso e nell'altro, senza che mi nasca il dubbio o il cavillo della contradizione.

Del resto, a noi ora importa la ragion pratica del concetto, in quanto esso, premendo sull'umana coscienza in tale o tal altro modo, produce à sue opere, ossia i suoi frutti, secondo la regola del Maestro: A fructitus corrum cognoscetta cos (Matt. vii, 16). Regola che ci mena diritto alla sua legge, perchè egli, il Maestro divino, ha tirata giù la sua legge e l'ha posta in una luce così chiara, serena e accostevole, da renderia nota e grata a ogni persona, da renderia soprat-

tutto, pratica. Gesù Cristo la sua legge ha posta nel cuore dell'uomo, che è il centro della vita. È in ciò pure sta il nuovo del suo Comandamento.

Una prova.

Anche la scienza moderna mostra d'avere un non so che di nuovo, perchè essa non s'aggira più fuori e lontano della vita; anzi, con un'arditezza fortunata, s'è messa nel centro della vita, dico della vita sociale. E il nome che ha preso è nuovo: Sociologia. Con tal nome, sebbene cominciasse a nascere tra le bassure nebbiose del così detto positivismo (quello che il mondo a caso pone!), in poco tempo s'è allargata nel mondo facendo sè principio e termine di tutte le idealità buone; e quindi s'è trovata, senza saperio (un po' anche senza volerlo!) assai vicino all'ideale di Cristo, e n'ha sentito il caido.

Torniamo alla parola legge, che per alcuni vien da legare, per altri da leggere (lèg-em; lèg-ere come cosa scritta, contrapposta a mos, costume). La ragione di riportaria alla voce che significa dire (idea comune con verbo e con fato) ha il conforto d'un pensatore grandissimo e d'un umile asceta.

Il pensatore è Giambattista Vice, il quale, nello stabilire i principii della sua Scienza nuova, he queste parole alla dignità exi: « Il certo delle leggi è un'oscurezza della ragione unicamente sostenuta dall'autorità; che le ci fa specimentare dure nel praticarle; e siamo necessitati praticarle per lo dir lor certo...., onde ciò che in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vedi Vocabolario etimologico italiano di Francesco Zambaldi. Città di Castello, S. Lapi, 1889; pag. 683.

tali casi Ulpiano dice, lew dura est, sed scripto, est, tu diresti con più bellezza latina e con maggior eleganza legale; lew dura est, sed certa est>.

Torna sul concetto, determinandole, nell'opuscolo Dell'unico principio e dell'unico fine dell'unicerso diritto, dove dice: « Non è già che nell'essere scritta consista la legge, e la consuntudine nel non essere scritta; ma il comando espresso fa la legge, i costumi taciti fanno la consuctudine: perchè e le spartane eran leggi, e tra le leggi questa, che mai le leggi non fossero scritta ».

Molte esservazioni ci sarebbero da fare; ma in penso; se il fettore è un uomo semplice, accetterà le cose come suonano nelle parole; se poi è erudito della storia de' Codici e sa fin dove sanno arrivare i legisti o i casisti, cercherà lui il senso riposto di quella sapiente disposizione della legge spartana: che le leggi fossero non scritte, ma solo dette:

L'asceta è un fra Lerenzo Gallo de' Predicatori, che, nel 1279, a richiesta del re Filippo di Francia, scrisse in latino e poi volto in francese un trattato che noi abbiamo in volgar fiorentino per Zucchero Beneivenni, col titolo: Esposizione del Pater noster. L'autore crede bene aprirsi la via con ricordare il monte delle Beatitudini, dove il divin Maestro pariò il suo primo discorso che racchiude « tutta la somma della novella legge d'amore».

Le parole tra virgolette il buon frate le da come pensiero de « santi », e poi le spiega con forza e abbondanza geniale, così: « Ella (la tegge di Cristo) è bene detta novella e divisata, che ella non può invecchiare, nè per peccato irrugginire. Ella è veracemente novella, e divisata dell'altre leggi. Legge è detta perciò ch'ella lega: l'altre leggi legano, e questa dislega, l'altre caricano, e questa discarica, l'altre minacciano, e questa promette, nell'altre ha piato, in questa ha pace, nell'altre ha paura, in questa ba amore, nell'altre la maledizione, in questa benedizione, ond'ella è piena di tutta beatitudine, e perciò son quelli beati che la tengono » (Ediz. Silvestri, pag. 19).

Direbbesi: questo è parlar chiaro!

E veramente con più preciso linguaggio in termini di contrapposizione non si potera meglio determinare il distacco tra le leggi degli nomini e la legge di Cristo. Che avrà pensato, leggendo, re Filippo di Francia' Un re, per umano che sia, non s'acconcia così presto a ritenere che le leggi fatte, o anche solo firmate da lui, siano di maledizione a chi ha l'obbligo d'osservarle! Il re in discorso era Filippo III, che la storia del tempo, amica de' titoli, chiamò col nome di Ardito.

Ma forse più ardito si mostra il nostro fra Lorenzo, nel non temere il giudizio del re, e anco nel non badare a pregiudizi di quelli che, non curando d'avvertire il muovo asstanziale che à nella dottrina del Vangelo, giudaizzano stranamente il Cristianesimo. Tra la legge di Cristo è ruova neracemente, ha in sè la purissima verità perchè data dalla stessa Verità; è nuova, ma tale che non può invecchiare nè arruggiaire, mai; è nuova, e ha caratteri suoi e vari, de' quali ciascuno rappresenta una meditabile novità.

Ecco. È una legge che non lega (l'autore

deriva legge da legare); e îu detta, non scritta, quindi non forma codice, non fa corpo, non ha serie, non titoli, non articoli ne commi; non lega, serie, non titoli, non articoli ne commi; non lega, dislega dall'altre, dalle quali è divisata: vocabolo che oggi non vive più, ma il senso è chiaro, viene da dividere o s'accosta a separare, separare cose tra boro contrarie. Il Dizionario ha un esempio d'un autico volgarizzamento del Genesi, dove il divisata la lace dalle tenèbre ».

È una legge che non pesa. Al nostro classico è venuto detto caricare, che più presto avvicina l'immagine alla realtà, facendo vedere carrie animali da soma, essia giumenti e uomini trattati allo stesso modo. Se il divino legislatore del Cristianesimo parla di peso e di giogo, gli è solo per dire che il suo peso e il suo giogo son tutt'altra cosa da conseunti dagli uemini. Tollite tugum meum super vosa, lugum enim meum suave est, et cruss meum tere (Matt. xi. 29).

È un legge che non minaccia. È già, quel famoso uomo di scienza che disse la legge un prodotto della vendetta sociale, se non volle darci una definizione, notò un fatto dolorosamente vero. Ogni legge suppone un gastigo e copre una minaccia. Lo dice anche un proverbio: Chi un ne gastiga, cento ne minaccia. La legge del Vangelo è promessa, promessa di beue e di premio, promessa di beatitudine.

Seguono tre note parallele: di la pialo, paura, maledizione; di qua pace, amore, benedizione. Si vede a prim'occhiata la varia differenza e la manifesta diversità, si vede specialmente nelle veci di mezzo, paura e amore, le più proprie e usate a esprimere i segni distintivi delle tante

leggi degli nomini in confronto dell'unica che fu data da Cristo, quando disse: Mandatum novum da vobis.... Hoe est praeceptum meum....

3. Un momento. Il dislega del bel tratto riferito ci ricorda un altro carattere della legge di Cristo. Peccato che oggi non viva più, dico che non vive dislega, a cui l'uso, prediligendo slega, ha fatto perdere una sillaba e gli ha tolto valore di traslato. Dislegare ha il senso di iberave, romperla con tutte la serviti degli uomini. Anche il suono siuta la contentezza dell'anima libera da tutti i suoi lacci. Gli è come a ripetere quel de Salmi: Ipse liberavit me de laqueo venantium (xc, 3); M'ha liberato dal laccio de' cacciatori.

Questo carattere della libertà è così proprio della legge di Cristo, che la l'libbia del nuovo Testamento la dà per definizione della legge medesima, chiamandola legem libertatis, legem perfectam libertatis. « Legge perfetta di libertà dall'apostolo è sublimemente chiamata la cristiana, appunto perchè con le provvide e potenti astinenze educa gli spiriti all'operosità alacremente efficace ». Così il Dizionario; e, a intendere la spiegazione, giova riferire i versetti dell'Epistola di san Giacomo, dove si legge la frase nella forma più piena. De il volgarizzamento della Bibbia Volgare, perche attraverso la incerta luce d'una infedeltà di traduzione a me à parso vedere il concetto di quel che voleva dire e insegnare l'apostolo, Cap. 11

23. Però che se alcuno è mittore della parola, e non

<sup>22.</sup> Ma mate fattori della paroia, o non tanto uditori, inganuando voi madenimi.

110

facitore, questo sarà simigliato all'uomo che considera il volto della una vanità nello specchio.

 Si considerò, e andò, e incontanente dimenticò com'egli era fatto.

25. Ma quello che guarderà nella legge della perfetta libertà, e permanerà in essa, non auditoro dimentico, ma fattore d'opra; questo sarà beato nel suo fatto.

26. Ma se alcuno si pensa esser religioso, non refrepando la lingua sua, ma seducendo il cuor suo, la sua

religione à vana.

 Religione monda e censa macula appo Dio Padre questa è: visitare i popilli è la vedove nelle loro tribulazicai, e guardarsi sezza macula di questo secolo.

Com'è che il vultum nativitatis suae vien reso in volto della sua vamità? Io l'attribuirei senz'attro a shaglio di copista, se non sapessi che la Bibbia Volgare, nella ingenuità sua, ha spesso di tali licenze. L'esegeta fa bene a riprovarie, ma è pur da ammettere che non sono a caso; se questa in discorso ha sua ragione, la potrebb esser quella de' filologi che danno come sinonimi persona e maschera.

Pur troppo, l'uomo è amico delle maschere; gli servono all'orgoglio, alla vanità, all'interesse; gli servono a fingere pregi che non ha, meriti di virtà che non vuole avere. E l'ingamo, se prima si volge a gabbare gli altri, poi si fa credere a se stesso (fallentes vosmetipsos); allora la realtà si scambia con l'apparenza, il vero con la bugia, il natio volto con la maschera. Quante le maschere!

Ma, e non c'è lo specchio f Si, e l'apostolo a esso si raccomanda. Se non che lo specchio non giova a coloro che s'affacciano distratti, senza esser disposti a togliersi le macule. E avviene che essi si rendono più rei, perchè al fatto aggiun-

gono la conoscenza e alla conoscenza il malvolere, germe di peccato. Per speculum enim coquitto peccati (Rom. 111, 20).

M'è venuto scritto così, e non correggo. Il testo paolino ha per legem, e dice, in locuzione propria, quel che san Giacomo in figura; stupenda figura, che ha in sè verità e bellezza, dichiarata dallo stesso san Giacomo: perspexerit in legem.

Quale distanza tra l'auditor verbi et non factor e il factor operis! Tutti e due si specchiano nella legge perfetta di libertà, ma l'uno guarda e passa, l'altro si ferma e sia. Sul permanserit insiste l'apostolo, specificando il modo, il merito e il premio; hic beatus in facto suo erit; frase che inchiude due sensi ugualmente veri e degni della legge perfetta di libertà: esser beato operando; aver dall'opera beatitudine eterna. Questo, e non altro, è il fine della vita.

Onde l'opera ha un valore altissimo, forte impresa che volge una serie d'operazioni a un gran fine. Che se di quest opera si tocca un difetto che par minimo (non refraenans linguam) e saccenna a una pratica di bene che par da poco (visilare pupillos), non lo fa senza ragione. Ripensala bene, la ragione è quella medesima che indusse Cristo a proclamare tutta la legge in un Comandamento, tutta la legge in un Precetto. Plenitudo erao legis est dilectio (Rom. xm., 10).

Si, quest'è la pienezza della legge perfetta, ed è la pienezza della vita: amare, amarsi. Un docere per tutti, a cui san Giacomo dà il nome sacro e santo di religione: Religio munda et immaculata apud Deum et Patrem haze est: Visitare pupillos... R il tuo fratello assai vie più digesta, Là dove tratta delle bianche stole, Questa rivelazion ci manifesta <sup>1</sup>.

4. Solo Giovanni tra gli Evangelisti conserva il ricordo delle frasi onde s'annunzia da un unico punto di luce tutta l'opera di Cristo, e la dottrina, e l'insegnamento, e la Vita.

Le frasi, che son due, hanno ne' suoni della lettera un poco di varietà, e intorno a questa è da spendere una parola. Eccole a confronto.

Cap. XIII, 34: Mandatum novum do vobis: Ul diligais invicem, sicul dilexi vos, ul et vos diligais invicem.

Cap. xv, 12: Hoc est praeceplum meum, ul. diligatis invicem, sicut dilevi vos.

E sempre Gesú che parla, continuando il medesimo discorso; le grandi parole sono alla distanza di quarantesei versetti. In generale gl'interpreta e gli essgeti, pur avendo per istinto l'andare alla pesca d'ogni minuzzolo di cosa, qui passan diritti, con l'aria di dire: Non vedete che è una ripetizione. – Sì, una ripetizione, ma coluta, a voluta da Cristo, per ragioni che sarà bello all'intelletto meditare.

Anche i volgarizzatori non si danno troppo pensiero. Quasi tutti s'attengono al testo greco, che non fa distinzione tra mandatum e praecepium, e traducono: « lo vi do un nuovo comandamento.... Questo è il mio comandamento ». Il Curci poi fa: « Precetto nuovo vi do... Questo è il precetto mio ».

Che nessuno tenga conto della differenza della Volgata, è strano; tanto più che tra essi c'à il Tommaseo, la mente più addestrata e meglio adatta a vedere e a notare le differenze e le somiglianze delle idee e delle cose nelle parole. E non è a dire che non l'abbia avvertita, perché nel Dizionario volge cesì il riferito versetto 12 del capo xy: « Quest'e il precetto mio, che vi (la stampa ha mi, ma è uno sbaglio) amiate com'io v'ho amato ». Riguardo pei al valore della differenza, lo dà ne' Sinonimi, chiamando il precetto « l'applicazione del comandamento ».

Forse questa la ragione che consigliò san Girolamo a variaro mandatum in praeceptum. Che ci guadagni la musica dello stile, lo dice l'orecchio; ma io guardo più addente, o mi par di vedere nella differenza de' suoni la intenzione di unire i concetti più strettamente, coa strettamente da togliere ogni differenza, ogni divisione, ogni partizione.

Pensate alle costumanze legislative degli nomini, e avrete, anche per questo, l'idea dell'abisso che è tra l'uomo e Dio.

Gli uomini fanno le leggi, ci sillano tutta la loro sapienza e la loro preveggenza; poi ci tornan su, e avvertono vuoti, pieghe, dubbi, a cui rime-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Per. xxv. 94. - Dante attribuisce l'Epistola cattolica a Giacomo, fratello di Giovanni; s'al tempo suo così ritenevasi. Oggi prevalo l'opinione che la sia dell'attro spostolo Giacomo, detto il Minore. E si parla anche d'un terra-Giacoma.

diano co' regolamenti. Ciascuna legge ha il suo regolomento, dove gli articoli si moltiplicano, si raddoppiano, si slargano, si stemperano. E avviene quel che il Dizionario osserva de decreti. « Non solamente il sovrano, ma le inferiori autorità. quando trattasi di semplicemente applicare la regge, fanno decreti, e que' decreti, in nome della leggs sogliono spesso avere forza anche contro la legge » (alla voca legge). Onde il proverbio argutissium: Falta la legge, trovato l'inganno.

Che se poi l'accenno vi paresse un po sconveniente, io ho modo di rinculzarlo con un esempio dal Vangalo, dove le voca che formano l'oggetto del nostro síudio s'incontrano per staccarsi dalla triste realtà degli uomini e confondersi nella luce

di Dios

I due primi Evangelisti riferiscono la risposta di Gesù a una delle tante mormorazioni de Farisei cattivi, perché non faceva osservare da' discepoli le prescrizioni della Legge, specialmente quelle di doversi lavar le mani prima di mangiare. Do il testo di san Marco, Cap. vn;

5. Et interrogabant eum Pharisaci et scribae; Quare discipuli (in non ambulant iunto triplitionem semiorum; sed communibus manibus manducant panem?

0. At ille respondens dixit eis: Bene prophetavit Isains de vabis hypocritis, sicut scriptum est: Populus hie labits me hanorat, cor autem corum longe est a me.

7. In vanum autem me colunt docentes doctrinas et реассеры поличина

8. Relinquentes enim mandation Dei tenetis tradifionem hominum, biptismata arceorum et colicum: et alia zimilia his facitis multa.

9. Et dicebat illis: Bene irritum facitis proeceptum Dei, ut traditionem vestram servetis.

10. Moyses enim dicit: Honora patrem tuum et ma-

trem tuam. Et qui maledizerit patri vel motri, morte

11. Vos autem dicitis: Si dixerit homo patri aut matri: Corban (quad est donum) quadeumqua ez me, tibi

12. Et ultra non domittitis sum quidquam facere patri

suo, out mater: Rescindentes verbum Dei per truditionem vest eim.

Grave fatto di storia, gravissimo documento di dottrina!

L'interrogazione par che abbia una cert'aria di mitezza; ma lo sdegno della risposta prova la rea malizia di que' dottori che s'avvicinavano a Cristo, come già satana nel deserto, per coglierlonella rete de' loro cavilli. Egli, Cristo, sa che si nasconde sorto quel zelo, sotto quella veste tessuta d'ipocrisia e d'inganni; innanzi a lui sono i profanatori della parola di Dio, Badate all'ultima frase: Rescindentes verbum Dei per traditionem nestrom, resa in lingua nostra con questa varietà nel primo termine: « Frustando, invalidando, abrogando, annullando, violando, rompendo ».

Ferse, com'efficacia di concetto, si scende in meglio, e i vocaboli banno sfamature che forman gruppo egni due, l'uno spiegando l'altre-Per riguardo all'ultimo, che è della Bibbin Volgare: « Rompendo il verbo di Dio per la vostra ordinazione », ben diciamo romper la legge, che ci fa vedere l'atta violento nella ussofferenza di non volerla osservare. Ma, è come si giustifica l'arbitrio di sostituire al largo senso della voce tradizione il povero uso meschino della parola ordinazione? Non giustifico, spiego; e a ciò serva un esempio dell'antico libro Espasizione de' Vangeli: « Ogni obbedienzia cristiana è fendata nel

Vangelo, al quale non debbe esser contraria niuna obbedienza umana, ne veruna ordinazione di regola, nò forma di vivere ».

Attraverso ii composto di frase, ordinazione di regola, ci appare il significato della voce e il perchè della scelta. Il volgarizzatore ha avuto Foechio al tempo a cui ci riporta il testo, quando la solenne maestà della Legge e la ragionevole interpretazione de' vecchi erano scese così basso da non si riconoscere più, affogate tra mille superfluită sovrapposte, delle quali sole i falsi dottori eran gelosi tenacemente, e per parere anch'essi legislatori, è metterci qualcosa di suo, e avere sulle coscienze altroi autorità, di che già si sentivano indegni > (Calena Awea).

La nota è del Grisostomo, finissima, perchè ci fa guardare alla radice del male, dandoci il brutto fatto come uno sfogo d'orgoglio, come una sparata di superbia. Quali le conseguenze? Varie, e tra esse una, la più funesta, è particolarmente condannata e descritta dal Maestro divino, quella che toglio alla parola, al precetto, al comandamento di Dio la propria virtà. Relinquentes mandatum Dei..., irritum facitis praeceptum Dei..., rescindentes verbum Dei Cosa che spaventa! II l'uomo ci arriva per il mal gusto di sperimentare il ricettario de' proprii consigli... Già, ordinazione, oltre a essere voce d'uso presso i mercini, è anche termine di farmacisti!

Ma noi qui possiamo fermare dal lato positivo la stupenda armonia che è nel testo evangelico tra mandatum Dei, praeceptum Dei, verbum Dei: le grandi linee convergenti del nostro lavoro. Dalla specificazione, identica ne' tre termini, noi siamo fatti certi che l'autore del Cristianesimo, volendo annunziare la sua legge (una legge che fosse veramente sua, e però nuova), questa, pur variando ne' termini, non poteva essere che una, semplicissima; e doveva, notatelo bene, poggiare su un fondamento dove il divino e l'umano, perchè uniti sostanzialmente nella medesima persona, la divina persona di Gesù Cristo, non avessero più a contradirsi, non avessero più a confondersi.

Mi spiego con un esempio, che gioverà anche come riepilogo.

Nel citato racconto di san Marco (versetto 10), Gesh ricorda un antico testo, così: Moyses enim dixit: Honora etc. Invece nel testo parallelo di san Matteo (xv, 3): Nam Deus dixit: Honora elc.

In uno de modi dovette esprimersi; quale sarà stato? Scegliete qual meglio vi piace, è lo stesso, perchè all'orecchio di chi ascoltava, le due maniere sonavano la stessa cosa, avevano lo stessissimo valore.

Dal contesto poi si ricava che le parole riferite (almeno secondo la lettera), alcune sono di Dio e alcune di Moisè. Honora patrem tuum et malrem tuam, è la quarta parela del Decalogo, à uno de' Comandamenti (Esod. xx, 12); ma il Qui maledizerit patri cel matri, morte moriatur, si legge tra' precetti così chiamafi giudiziali (Esod. xxi, 17), che formano il minuto commento del legislatore. Nè si opponga che il legislatore anche il suo commento dà a nome di Dio. Si, Dio glielo ispira, ma Dio lascia all'uomo acconciarsi agli uomini. In Moisè l'uomo appare e si mostra, si mostra nella sua virtù e co' suoi difetti: s'intende i difetti della natura, dell'indole e dell'aria del tempo. Per quel popolo ci voleva quell'uomo,

ci voleva quella legge. La quale veramente è da bio, e comincia, come luce di sole purissime che risplende nell'alto del ciclo; ma poi scende, e nello scendere s'incontra con le nebbio della terra, con le nebbie, con la grandine, col fulmine. Non si contano le volte che us libri di Moise's ode il lerribile e pauroso rintocco funebre: morte moriative?

Cristo, Il figliacio dell'acmo, volendo nettare il cialo di tutta in involagia che ne coprira il bel sereno che cosa fe? Si colloca all'astremo opposto, e di la piglia la messa per tornare al principio. Non di preoccupiamo del perche abbia fatto così, è certo che così ha fatto, e ci hasta. Insomma: la legge della prima rivelazione comincia da Dio per discendere all'nomo; la legge della seconda rivelazione comincia dall'uomo per accondere a Dio l'ayge di Dio l'una e l'altra; ma la prima data a tempo e affidata all'uomo quindi fattossa e difettosa come l'uomo, come l'uomo capace d'invecchiare; la seconda, sanza limiti di luogdi, senza gelosie di genti, senza pregiudizi di filosofi e di teologi, ha perpetua la gio-vinezza sua.

Questa giorinezza e perpetuità di forza ascendente, che non tome, diciamo così, le pressioni atmosferiche della storia degli nomini, questa è che forma la grande novità, e quindi il proprio carattere, il carattere divino, della legge, come dell'opera, come della vita di Gesa Cristo.

# ANIL

MA DE NUEVO LEÓN

DE BIBLIOTECAS



# Biblioteca Fede e Scienza.

La biblioteca FEDE E SCIENZA, incoraggiata dal planto universale, segue la strada tracciatasi or sono sei anni e chiude la seuta serie per incominciare subito la settima.

I suoi volumetti vanno già per le mani di tutti e da ogni parte sono giunti elogi per la sincerità della dottrina e per la santità

dello scopo prefissosi.

La sesta aerie che ora si completa contiene volumi importanti. tutti di grande attualità. Importantissimi sono p. es, i due voluni del P. Savio su Papa Liberio quello del Puccini, l'altro della Zampini, del Salvadori su Nicolò Tommaseo, due del compianto prof. Fahani, uno del prof. Danato, ed uno del prof. O. Marurchi, La settima serie avrà principio con due importantissimi vohumi del cli, prof. comm. Tuccimet e seguitora con un lavoro del

pr. Montresor, altro del dott. Mioni su Cristo e Budda, etc. Per coloro che volessero collaborate alla biblioteca FEDE E

SCIENZA e per chi vuole interessarsi ai suoi volumetti, tipotiamo qui sotto il sue

# Programma.

1. La biblioteca ha ner titola: Fede e Scienza - Shall apoligend per Toric presents. 2. Essa e diretta a tutti, ma specialmente al giovani e a quanti desilerano intentrat nel diversa argomenti i non hanno tempo a possibilità di approfessive le più imporsanti questioni moderne attimenti alla scienza el

a. Scope della Fede a Scienza e di combattere gli errori moterna, che it accampano contra la filligione e / suoi degrat, e mostrare come i segunta della Scienza sera e la rugione non contradicano in alcan mode alle

verità della nostra Fede. A. Gli argoniciti trattati, noscono quindi essere i più vari e inuccesaria. La Ogni argonicità dere essere trattato pessibilmente in un solo volunte; ogue volume perció na dr se. Quando però la natura e l'importanta del tema richiedono maggiore avijuppo, vi si deficheranno due o più volumi.

6 Ogni volume comprendera dalle 80 alle 100 pagme circa stampate il-

gantemente e, se occurre, anche con incissossi. 7. Il prezzo di ogni votuno è di centesimi 80 per l'Italia e centesimi S

per l'entre, l'accid pertu.

8. Ogni lo volumi fermano ma seria e l'apponamento ad sani serie cust
L. 6.60 per l'Italia e L. 8 per l'estero, franca di porto.

# Volumi pubblicati:

Serie Primar

Motten dott G. Il Cristians mo e le grand question moderie. If the 2. Zament dott G. M. Il buon seme del Vangelo nel terreno della Face. Previsi dott & Rousero. La scienza e il ilbaro arbitrio.

46. Farani dott di Casto Dogna ed Evoluzionismo.
6. Battani prof. è Donnico il Papale nella Civilia e nelle Lettere.
78.0. Rose da Licca crof. Luca: Del verace conoccimento di Die.
16. Rowari P. G. M. il Culto esterno della Chica: Cattolica.

#### Serie Seconda:

11-12. Axtovetta prof. G.: Lo Spiritismo, I votumi con illustrazioni, Hofis

18. FADANI dott. d. CARLO: L'abitatilità dei monda. 14. Savio prof. d. Carlo Favera: Positivismo e velouta.

15-16. Procure prot. d. Rossuco: Il Socialismo in pratica. 17. Zampini nott. G. Mr. II hoon seme dei Vangelo tra le apine della critica 18. Cantono dott. At . S. Praticenco d'Assist e in democrazia cristimia

19. Manuacin comm. O.; Le Calacoulte ed il Protestantesimo. 20. BATTAINI HOTE, DOMESIO : Il Cristianesimo e le scienze storico-fileadesis

FEDE E SCIENZA

ANTICHITÀ

DEL

GENERE UMANO

PER IL

SAC. DOTT. CARLO FABANI.

UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DE I



LEÓN

DIRECCIÓN GENERAL DE BIBLIOTECAS

ROMA
FEDERICO PUSTET

1908



# JNIVERSIDAD AUTÓNOM DIRECCIÓN GENERALID

#### CAPITOLO I.

### Importanza dello studio dell'antichità dell'uomo.

SOMMANO: 1. La questione dell'antichità del genere umano è una delle più discusse. - 2. Origine dell'antagonismo fra la scienza e la cronologia biblica. - 3. Dovere di ben studiare l'argomento. - 4. Deliri di alcuni scienziati.

1. «Il cardine centrale, dice il dotto P. Hewit, intorno al quale si aggira un intiero sistema di argomenti, è l'argomento dell'antichità della stirpe umana »! Eccettnata l'evoluzione - cho ha una bibliografia tutta propria, una letteratura che si svolge con una rapidità sorprendente e che accenna a diventar gigantesca, essendosi da circa mezzo secolo, dacchè venne pubblicato il libro di Darwin L'origine delle specie, scritti migliaia e diecine di migliaia di volumi tanto da disgradarne qualunque tema, - nessun altro scientifico soggetto, si può assicurare senza tema di smentita, ha in questi ultimi due secoli occupato l'attenzione degli scienziati e degli studiosi della Bibbia, quanto l'antichità della nostra stirpe.

2. Molte cause si potrebbero assegnare alla spiegazione dell'interesse manifestatosi in tal questione; - interesse che, lungi dal raffreddarsi, sembra accendersi e divampare vieppiù col volger del tempo; - ma le non meno potenti fra tutte,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Scriptural Questions nel Catholic World, p. 645, 1885.

osserva il P. Zahm , sono senza dubbio il razionalismo o meglio la miscredenza col suo legittimo figlio, cioè l'antagonismo, che si suppone esistere fra quanto insegna la cronologia biblica ed i trovati della scienza moderna.

Lutero aveva ripudiata la tradizione; Lessing, che venne chiamato il Lutero del secolo decimo ottavo, ripudiò la Bibbia come opera divinamente inspirata. Dopo di lui i chiosatori della Scrittura parvero gareggiare l'uno con l'altro a chi avesse spinto più oltre l'opera di disgregamento e di demolizione. Ogni libro, ogni capitolo, ogni versetto, ogni parola del Vecchio e del Nuovo Testamento venne sottoposta al microscopio della «Critica rigerosa ». Ogni dichiarazione della Scrittura fu paragonata con gl'insegnamenti della scienza profana, e sentenziata vera o falsa secondo che conveniva con gli ultimi pronunziati del pensiero scientifico o discordava da essi.

Progredendo sempre più il razionalismo, sorsere altri. i quali, per salvare qualche cosa della religione soprannaturale dall'estremo naufragio, gettarono in mare ogni cosa fino a che non si accorsero di non aver lasciato stare che la religione naturale, la quale non è che poco più del puro e semplice razionalismo. Tali fureno Locko, Semier, Henke ed Ernesti. Più tardi poi David Fredrich Strauss colla sua Critica biblica, Renan nella sua Vita di Gesù e ultimamente l'Harnack colla sua Essenza del cristinaesimo i, spazzarono via tutto ciò che del Sacro Testo i loro predecessori avevano lasciato, considerandolo una raccolta di mitiche leggende.

Bibbia, Scienza e fede, Siona, 1895.

È da questo punto che pigliò piede, anzi giganteggiò, l'idea che vi fosse nessun principio di vertià per riguardo all'antichità dell'uomo nella cronologia biblica.

3. Quindi per questo motivo, la questione dell'età dell'umana stirpe è una di quelle, che premono tanto allo stadioso della Scienza come a quello della Fede; perciò i moderni esegeti della Scrittura hanno volto a questo argomento quasi tanta attenzione e tanto studio quanto hanno fatto e fanno i più ardenti seguaci della scienza. Il soggetto, come tutti quelli in cui hanno parte un interesse umano ed un interesse religioso, ha un'attrattiva, un fiscino, che nessun argomento puramento scientifico può possedere; per conseguenza non dobbiamo stupirci se molti investigatori abbiano impiegato tanto tempo in tentativi più o meno felici per chiaririo e se ebbesi a formare uma si immane colluvie di scritti.

E finchè tutte le difficultà riguardanti la questione non sono dileguate, finchè tutti i dubbi derivanti dal supposto conflitto della scienza con la cronologia biblica non sono dissipati, e finchè non sia dimostrato che non c'è, nè vi può essere differenza d'insegnamento per parte della scienza da un lato, e per parte della Scrittura dall'altre, intorno al tempo da cui esiste l'nomo sulla terra, la questione dell'antichità della nostra stripe continuerà ad avere, per molti investigatori almeno, la capitale attrattiva, che loggi è sì notevole.

4. Affinche però s'attenui e disparisca tale divergenza di dottrina tra la Scrittura e la scienza, se è necessario che ben si approfondisca, e con animo sereno, quella, è ancor più necessario che non si venga ad essere semplice portavoce d'uno dei più strepitosi esempi dei deliramenti, a cui

<sup>2</sup> V. all'uopo Il Renan e l'Harnach del sac. Boss-Battaini, Roma, Pustet, 1904.

tare le più evidenti assurdità.

Per più d'una generazione ci è stato chiesto di accettare come vera scienza il credo materialistico di un Moleschott, di un Büchner, d'un Canestrini e di un Hacckel. Eglino apparivano sicuri e confidenti affermatori di dommi, di cui si compiacevano, e che loro sembravano tali da dare una soddisfacente risposta alle questioni più ardue della scienza: per loro l'idea che l'uomo sia una macchina progredita su un abbozzo di una remotissima antichità, appoggia ormai sopra l'evidenza. e i pochi esempi, che ne davano, ribadiscono questo concetto in modo da mostrare che con esso nulla più rimanga di misterioso,

Altri scienziati più contemporanei sono invece altrettanto dubbiosi quanto quelli furono nell'affermare; il loro dubbio però non è negazione, è aspettativa fidente, è un avvisare d'ignote terre in lontananze incerte; essi riconoscono che la scienza d'oggi è più critica e meno dogmatica di quel che fosse alcuni decenni innanzi; e dichiarando con acume il loro concetto, mostrano che un certo numero di affermazioni, a cui la scienza ha rinunciato, dipende dal riconoscimento sincero della sua impotenza o della sua impreparazione attuale a sentenziare su questioni, che ai tempi di Darwin, Büchner, Moleschott ecc., afffermandosi competente, essa si vantava di avere o risolte o dimostrate insussistenti.

Pur tuttavia per quanto il moderno scienziato si mostri più prudente nelle sue affermazioni io

molte e molte questioni, interno a quella dell'antichità del genere umano, forse per fini non del tutto scientifici, egli si mette ancora d'accordo o meglio accetta i responsi dati dai più antichi, s'aggira attorno ad essi come ad un perno, e non riconesce come mercanzia di contrabbando, che si voleva gabellare per legittima, quantunque a prima vista scorgasi non essere altro che un tessuto di arroganti e logori concetti un riflesso di fantasia individuale e non già uno specchio dei fatti della natura. Come lo spettro del Broocken, la scienza dei succitati pensatori con i moderni più dubbiosi per quanto fedeli seguaci, non è che un' ombra vacua del parto del loro ingegno, la chimaera bombinans in vacuo dei metafisici medicevali, un ingrandito, impalpabile, evanescente fantasma proiettato su d'un fondo di nuvole e di nebbia.

Per convincersi basta il sentirli anche nel variabilissimo accordo. - Nel concludere la sua dissertazione sull'antichità dell'umana stirpe, Le Comte dice: « Noi non abbiamo finora una sicura cognizione del tempo dell'uomo sulla terra. Può essere centomila anni e può essere soltanto diecimila; ma più probabilmente il primo spazio di tempo che il secondo » 1 - M. Mortillet presentandosi più positivo nelle sue affermazioni, « L'uomo, ei dice, comparve in Europa all'epoca Quaternaria, almeno duecento trenta o duecento quaranta mila anni fa > 2. - Büchner, sebbene men definito, non è meno positivo. Egli riguarda come del tutto certo « che il periodo storico a noi noto è un puro niente, come tempo, ove si paragoni coi periodi, durante i quali la nostra razza ha in

<sup>1</sup> Elements of Geology, p. 570.

<sup>3</sup> Le Preintorique, p. 628.

realtà abitato la terra > '. Secondo A. Laugel, che Büchner cita approvandolo, la scienza moderna ha fatto risalire « l'origine dell'uomo ad un periodo di tempo si remoto che, in paragone di esso, la nostra storia scritta sembra come un momento trasvolante in una serie di secoli, che la mente non vale ad abbracciare ». Il Grassi insegnando che « l'universo ha sempre esistito con continui fenomeni d'involuzione e di evoluzione » osserva che « la questione dell'origine del mondo - e quindi anche dell'uomo - ha necessariamente perduto ai nostri giorni tutta l'importanza che le era attribuita dai pensatori dei secoli passati » 2 perchè l'età dell'uomo sarebbe indefinita. - Enrico Du Cleuziou valuta l'età dell'uomo a 100 mila anni ; il Vogt dice che i 6 o 10 mila anni assegnati all'età dell'uomo, non sono che una goccia del tempo trascorso dall'apparizione dell'uomo sul suolo europeo 4; Flammarion la stima dai 230 mila ai 240 mila anni 5; Pietrement e Zuhlrott 300 mila anni 1. « Le ricerche tanto numerose ed importanti, dice Haeckel, avvenute lungo il correre di questi ultimi anni sopra la storia primitiva del genere umano, pongono fuor di ogni dubbio un fatto capitale e che era già da lungo tempo assai veresimile per altre ragioni; e ciò è che l'esistenza del genere umano risale certamente a più di 20000 anni. Ma più di 100000 e forse anche

L'umo considerato secondo i risultati della scien-

centinaia di migliaia di anni già trascorsero dall'origine dell' nome sulla terra ». Secondo Canestrini, bisogna attribuire all'uomo un'età non inferiore a 24000 anni. « É questo, soggiunge, un calcolo tutt'affatto approssimativo, il quale ha la sola pretesa di esprimere con cifre il minimum dell'antichità dell'uomo » '. E lo stesso Darwin dice: « L'altissima antichità dell' uomo è stata recentemente posta in evidenza dai lavori di una schiera di uomini insigni, incominciando da Boucher de Perthes; e questa è la base necessaria per comprenderne l'origine » \*. - E non diversamente insegna un Lyell seguito dal Rengade, dall'Hamj, dal Draper, dal Streenstrup, dal Morselli, dal Bunson e da alcuni altri modernissimi insegnanti in verbo magistri.

E per quanto strano possa apparire, e per quanto illogico davvero ciò sia, gli uomini della scienza, i quali sono si restii sotto l'autorità spirituale o religiosa e che sogliono vantarsi d'assoluta libertà intellettuale, sono i più grandi schiavi sotto di quelli che pel momento vengono valutali come i gerofanti del pensiero progredito. Sono essi assai spesso più guidati nelle loro indagini dal magister dixit di qualche stravagante coniatore di teorie, di quello che lo siano dai fatti della scienza e dalle indicazioni della natura. Questo spieghera le variazioni e le contraddizioni, le quali si spesso vengon date in pascolo al pubblico come vera scienza, e renderà ragione dei deliramenti e delle assurdità che spesso costituiscono non la vera scienza, ma la loro scienza.

Ad ogni modo noi andiamo ventilando tali fantasticherie, consultando l'astronomia, la geologia,

<sup>\*</sup> Grassi, Corso di Iezioni tenute nell'Università di Romo, 1900-1901.

<sup>3</sup> Dy Clevnou, La creazione dell'uomo.

<sup>4</sup> Vogr, Lezioni sull'uomo. Giessen, 1863.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> FLAMMANION, Il mondo prima della creaz dell'uomos <sup>6</sup> PIETHEMENT, Les origines du cheval domestique, 1893, Paris.

<sup>1</sup> CANESTRINI, L'origine dell'uomo.

<sup>2</sup> Danwin, L'origine dell'uomo.

l'archeologia e l'etnologia, non tralasciando però di fare in ultimo una perfetta esegesi della cronologia biblica.

#### CAPITOLO II.

# L'antichità dell'uomo e l'astronomia.

1. Astronomia primitiva in genere. - 2. Astronomia egile ziana. - 3. Astronomia indiana. - 4. Astronomia cal-ERI daica ed assira.

1. L'astronomia è, senza dubbio alcuno, la più antica delle scienze. Prima ancora che s'inventassero; i caratteri e cominciasse la storia, gli uomini già scrutavano il cielo e ponevano le basi di un calendario primordiale. Forse tal scienza rimonta al nostro progenitore!

Quante volte, in sul compire i nove secoli della sua travagliata vita, il decaduto monarca della natura, riposando in una bella notte estira dalle fatiche del giorno, circondato dai figliudi e dai nipoti, levando gli occhi al cielo stellato, conforto unico del suo esiglio, si facera ripetere da quelli quanto aveano imparato da lui intorue alla natura ed ai movimenti degli astri; e infine, passando la mano sulla fronte pensosa, ricercara nella memoria se alcuna notizia fosse quivi ripesta ancora da conseguare per ultimo ricordo ai suoi eredi!

E non credasi che, fra gli nomini primitivi, i meglio disposti per ingegno lasciassero caiseo il capitale di cognizioni ereditato, favoriti inoltre dalla grande longevità, che li rendeva atti ad osservazioni e a confronti, divenuti impossibili nella corta vita delle generazioni posteriori.

Gli studi del Piazzi Smith interno alla Gran

Piramide hanno rivelato in quel monumento, anteriore alla civiltà pagana dell'Egitto, evidenti traccie di distanze della Terra dal Sole, la misura del raggio terrestre, il volume, il peso specifico del nostro pianeta, ed altri punti assai, messi in chiaro dall'astronomia moderna, vi sarebbero già espressi in caratteri d'innegabile significato. Il Moigno si è dichiarato senza riserva per le conclusioni dell'illustre astronomo inglese; il Secchi ne apprezzava come ingegnosi e seri i riscontri; la maggioranza degli astronomi moderni li disprezzò, non credendo di guadagnare gran cosa a lasciarsi convincere che nella prima età del mondo la scienza degli astri prevenisse, sotto molti rispetti, le scoperte più recenti. Ma checchè sia delle singole asserzioni del Piazzi Smith, sarebbe un chiudere gli occhi all'evidenza il negare che l'astronomia della Gran Piramide, eretta circa 2500 anni av. C., non attesti cognizioni superiori di gran lunga a quelle dell'antichità più a noi vicina, reliquie dell'astronomia primitiva, affidate alle prime generazioni, che si estesero a popolare il mondo.

Non tardò molto però che anch'esse andarono smarrite, sia perchè i pochi superstiti del mondo antidiluviano non riteneano forse altro che le principali conclusioni della scienza e della tradizione primitiva, senza possederne le dimostrazioni non che l'intero sistema; sia per la divisione delle lingue e la dispersione delle gillingeni migliori, come la gente volgare, così gl'ingegni migliori, collocando essi e la parte della scienza da ciascuno posseduta, nelle condizioni più sfavorevoli alla sua conservazione; sia per le avventurose vicende di quei popoli migratori e pel loro genere di vita, intesa tutta nello stabilimento ma-

teriale delle nuove sedi, e infine pel traviamento degli animi, voltisi perfino alle assurde superstizioni dell'idolatria.

E pure da un naufragio così irreparabile camparono alcuni pochi teoremi, di cui si conservò memoria fino nelle età più tarde, ammessi per tradizione senza saperne le prove, simili agli avanzi di upa nave perduta, che le correnti dell'Oceano trasportano in latitudini lontane.

Ammettiamo pertanto che si è per mezzo dell'astronomia sola che pochi raggi degli abitanti primitivi della terra possono esser portati con sicurezza sotto l'occhio del moderno osservatore in guisa da fornire a lui una luce che, sebbene scarsa, è pura non interrotta e libera del falso colorito della vanità e delle idee preconcette. Ciò però che non ammettiamo nè possiamo ammettere, si è la favolosa antichità di questi scarsi monumenti, da alcuni voluta per ragioni tutt'altre che astronomiche o scientifiche.

2. Giá accennammo all'insigne monumento scoperto da Piazzi Smith sulla Grande Piramide d'Egitto. Ebbene sulla scorta di Manetone da Sebennito, vuolsi da alcuni ch'esso rimonti all'anno 5318 prima di C., essendo stata la piramide cretta dai re della terza dinastia. Ma le Piramidi sono d'un'antichità assai più recente e ben si può accogliere l'opinione del generale Bonaparte, quando. arringando alla vigilia della famosa battaglia delle Piramidi, pronunziò una delle più belle frasi che conosca la eloquenza militare, con la quale inflammò il sentimento nazionale dei suoi soldati è li fece combattere come leoni, perchè « dall'alto, quei monumenti stavan da quaranta secoli centemplandoli ».

Parimenti una profonda sensazione venne can-

sata dall'avere alcuni dei dotti francesi, che accompagnarono Napoleone in Egitto, trovato gli zodiaci di Denderach ed Esneh, resi adesso cotanto famosi. Secondo i calcoli di certi astronomi e matematici, questi zodiaci, come pure i templi in cui vennero trovati, avrebbero un'antichità sommamente irreconciliabile con qualsivoglia sistema di cronologia, che si potesse dedurre dai fatti e dalle genealogie della Scrittura.

M. Nonet calcolò che lo zodiaco di Esneh risalisse a 4600 anni prima della nascita di C.: uno scrittore dell'Edinburgh Review, lo fece risalire a 5300 anni; Burckhardt gli attribul 7000 anni prima dell'E. V. - Gli zodiaci di Denderah furono stimati da qualcuno di 3800 anni a. C.

Ma M. Dupuis andò molto più oltre, e stimò che i templi dove gli zodiaci vennero scoperti dovessero avere almeno quindicimila anni. « Io ho, diceva egli compiacendosi di sè stesso, gettato l'ancora della verità nell'oceano del tempo ». Un grido vittorioso di giubilo innalzarono ailora i miscredenti di Francia e di Inghilterra, annunziando che la cronologia biblica aveva fatto il suo

Ma tanto l'oceano del tempo di Dupuis, si fece conoscere quale un oceano di errore, come il grido di trionfo degli altri fu prematuro! Poichè proprio allora che i nemici della Fede stavano estaticamente cantando il loro peana di congratulazione, un giovano dotto ed esploratore, arrivò dall'Egitto, recando seco incontrastabile preva che i calcoli, i quali assegnavano si grande antichità agli zodiaci di Denderach ed Esneh, erano affatto illusorii e privi in realtà di ogni qualsiasi fondamento.

Il nome di quel giovano era Jean Francois

Champollion, il padre dell'egittologia, il cui genio avea svelato i misteri dei geroglifici, i quali prima di lui manifestavano si poco intorno alla storia antica della terra del Nilo, ai suoi monumenti ed ai suoi abitanti, quanto la Sfinge stessa. Egli aveva studiato gli zodiaci sul posto, e potè dimostrare con soddisfazione dei critici più rigorosi, che lungi dall'avere la veneranda antichità per essi, non ascendovano più in là dei primi due secoli. Essi non appartenevano ai tempi di qualcuno dei primi Faraoni, come molti arditamente sostenevano, ma erano stati messi al pesto derante la dominazione romana in Egitto, in un tempo durante o fra i regni di Tiberio e di Antonino Pto.

3. Favolosa e fantastica età di diecine di migliaia d'anni vien pur data ad alcuni templi indiani, in cui si conservano libri, che indicherebbero avera gl'Indu studiato astronomia almeno quattromila duecento anni avanti l'Era Cristiana.

Ma sentiamo a proposito R. Müller: '« I primi templi che usarono gli indiani per la venerazione dei loro Idoli bramini e per le cerimonie della loro religione, furono semplici grotte scavate nel vivo sasso; poi a mano a mano ai formarono dei templi adornati di figure e di descrizioni e non privi di architettomici abbellimenti. Alcune di queste opere costrutte sottoterra, risalgono, secondo i bramani, a tremila anni av. C., e da loro si ritiene che siano state fatte da Visrakarma, l'architetto celeste, che insegnò agli uomini il segreto delle arti e dei mestieri » Anche gli stessi indiani pertanto, ancorché dall'orgogio nazionale siano spinti ad esagerare, non assegnano

ai loro monumenti e quindi indirettamente all'uman genere, una favolosa antichità.

In quanto poi ai libri rinvenuti nei suddetti templi, da alcuni più cospicui membri della Sociotà Asiatica, specialmente da M. Bently di Calcutta e dal celebre astronomo francese Delambre, venne dimostrato che i calcoli di Playfair, Bailly e compagni fatti su di essi, erano basati su un mito. Venne eziandio mostrato esser fuori d'ogni dubbio che le prime osservazioni astronomiche degl'Indù degne di fede, quali sono registrate nei suddetti libri sacri, non risalgeno più là dell'anno 1421 av. C., e che il più antico trattato d'astronomia che di loro ci rimanga, appartiene ad un periododi tempo non anteriore al 570 dell'era nostra.

4. L'ultima, ma l'assai più guernita cittadella di rifugio di coloro che volevano nell'astronomia erigere il monumento attestante una remotissima età dell'umana stirpe, sarebbero state le cognizioni in questa scienza de'cieli riscontrate nei monumenti della Caldea e dell'Assiria.

È stato conesciuto infatti fin da gran tempo che l'origine dell'astronomia si può riuvenire nella Mesopotamia, e che i Caldei furono i primi astronomi. Ma fuori di questo fatto generale, tutto era immaginazione e congettura. Pochissime particolarità si conoscevano ed ancor queste di nessun profitto per la scienza. Quanto si poteva dire intorno a questo monumento era compreso nel seguente poetico paragrafo dell'Astronomic di Lalande, opera pubblicata più d'un secolo fa.

« Gli abitanti delle vaste pianure di Sennaar, dove sorgeva la città di Babilonia, farono, secondo molti dotti, i più antichi astronomi, ed i primi fra tutti gli osservatori; almeno le loro osservazioni sono le più antiche, le quali siano

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Müller, II Braminismo, Napoli 1885 p. 20.

pervenute fino a noi. Tutto contribuiva a rivolgere la loro attenzione verso i cieli. L'allevamento dogli armenti era la loro precipua occupazione. Ma il calore del giorno faceva loro preferire la notte pei loro lavori e pei loro viaggi, di guisa che lo spettacolo dei corpi celesti s'imponeva, diciamo così, alla loro attenzione, ancorchè fossero stati alieni.

In questi ultimi anni si fece però un gran passo nella nestra cegnizione intorno ai primitivi metodi dei primi osservatori del mondo degli astri. I dotti paleografi e matematici Padri Strassmaier ed Epping \* della Compagnia di Gesù, come frutto d'un'accurata spiegazione di alcuni degli scritti cuneiformi trovati nella biblioteca di Assurbanipal, e di una serie di lunghi e complicati calcoli, che solo gli astronomi di Babilonia avevano una molto accurata cognizione della scienza degli astri, e che essi fecero osservazioni delle ecclissi di sole e di luna, delle opposizioni e congiunzioni dei pianeti e di alcune delle stelle ad un tal grado di precisione che non può dirsi altro che meraviglioso. Oltre a ciò, essi avevano un calendario degno di nota per la sua esattezza ed una collezione di tavole basate su di osservazioni e calcoli che si approssimavano in molti punti alle nostre moderne effemeridi \*. E notist che lo studio dell'astronomia caldea fatto sulle iscrizioni cunciformi non è che nella sua infanzia! Noi poi già troviamo che gli Assiri, coi Cal-

Noi poi già troviamo che gli Assiri, coi Caldei ed i Babilonesi, avevano un senso cronologico che, come vedemmo, al tutto mancava presso gl'Indù, i Cinesi e gli Egiziani. Questo fatto ispira assai più fiducia nelle cronologiche memorie dell'Assiria, della Caldea e di Babilonia, di quella che pessono far nutrire le memorie di qualsiasi altro popolo orientale.

A differenza degli Egiziani e dei Cinesi, gli Assiri non computarono il tempo secondo gli anni durante i quali i loro re tennero lo scettro, ma bensì coi nomi di ufficiali eponimi, detti Limmu, i quali come gli arconti di Atene ed i consoli di Roma, davano i loro nomi agli anni in cui erano in ufficio. Facendo i calcoli su queste liste eponime, delle quali si è conservata una parte, si possono assegoare, con relativa certezza, le date di eventi che ebbero luogo in periodi molto remoti della storia assira.

Così dalle iscrizioni, che ci rimangono, veniamo a sapere che l'istituzione dei Limmu data fin dal decimo quarto secolo av. C. - Altre iscrizioni, alle quali gli assiriologi sembrano disposti a prestar fede, ci fanno risalire fino all'anno 2274 prima dell'E. V.; mentre la celebre tavoletta di Nabonidos, che ora si conserva nel British Muzum, sembra fissare la data del regno di Sargon I, palre di Narsam-Sin, a circa trentutto secoli prima dell'fira Cristiana.

Secondo le testimonianze di altri menumenti, un buon numero di re occuparono il trono dirante il tempo che trascorse fra il regno di Sargon I e il Diluvio di Not. Ciò contraviamente alla opinione che in generale si segue, porrebbe il diluvio a 4000 anni almeno prima di C. - Altre iserzioni della biblioteca di Assurbanipal riguardanti il diluvio e spiegate da M. George Smith <sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> STRASSMAIER EPPIRG, Astronomia di Babilania ossia la scienza che i Caldei avevano del cielo stellato. 1880.

<sup>\*</sup> Lucas, Astronomie à Babilone - Revue des questions scientifiques, ett. 1890 e apr. 1891.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. Les premières civilisations, di Francois Lenonmant, iom. II. - Le Deluge et l'epopée babylonienne.

Abbia esattezza o meno il computo di Rawlinson è ancora dubbio; ciò che v'ha di sicuro si è che la civiltà dell'Asia centrale è, e doveva essere, più remota che non di qualsiasi altro popolo della Terra. Se si provasse che l'Egitto, la Cina e l'India ebbero una civiltà anteriore all'Era Cristiana di tremila anni, dobbiamo concederne altra di più secoli antica a quelli dell'Asia centrale. Questa regione, secondo la tradizione e la scienza, fu con tutta probabilità la culla del genere umano, e quindi, se come già osservammo in principio di questo capitolo, gli abitanti di essa non avendo, nelle avventurose vicendo originate dalla emigrazione, disperso il patrimonio di scienza ricevuto, non potevano non mostrarsi, in paragone di altri popoli intesi tutti nello stabilimento materiale delle nuove sedi e caduti nello stato selvaggio, in un'avanzata civiltà.

Altre ricerche scientifiche difendono il nostro asserto. Fra le altre citeremo i risultati ctienuti nei recenti scavi fatti dai dott. Roberto Koldewej nel luogo, dove sorgeva la città di Babilonia, a 22 chilometri a nord di Hillè, nel villaggetto di Bagdad. La costruzione e la decorazione interna del palazzo di Nebucadzear, sono una vera magnificenzal I mattoni dipinti e invetriati, di cui ancora rimangono i frammenti, debbono aver formato un insieme meraviglioso; a questa decorazione apre prospettive affatto nuove per la storiz dell'arte orientale, o direm meglio, dell'arte primitiva non corrotta e non degradata. Questo si applichi per la scienza de' cieli.

<sup>1</sup> Da un articolo di Paoto Romanaca, Prausische Inhebücher, maggio 1901.

# CAPITOLO III.

L'antichità dell'uomo e la geologia.

# L'antichità dell'uomo e la geologia.

L'uomo è terziario? — 2. Quando fu l'epeca terziaria.

 3. Selui dell'epeca terriaria. — 4. Ossa ad intercature. — 5. Ossa miane. — 6, L'uomo apparve nell'Epoca glariale. — 7. Alluvioni. — 8. Torbiere. —
 5. Stalagmiti. — 10. Effetti distruttivi dei funni; dei terremoti, dei vulcani. — 11. Epoca Glaciale. Quando fu. Sua. estensione ed effetti. — 12. Cambiamenti di vegetatione.

1. L'uemo è terziario? Sonvi sostenitori che l'ammettono, come il Collomb, il Desnoyers, il Delaunay, il Cottead ecc. appoggiati da Dupont, da Garrigou, da Vibraye, da De-Mortillet, da Worsaoe e da altri che sembrano più o meno convinti. Ma d'altra parte la maggioranza degli scienziati di miglior peso, fra i quali annoverermo Pictet, Marcel de Serres, Lyell, Vogt, Facere, Southall. Stoppani, Mantegazza e Virchow, non trovano fatti sufficienti per ritenacto, a ammettono la comparsa dell'uomo primitivo soltanto all'epoca dello sviluppo dei ghiaccisi.

« Dopo aver dovuio confessare, scrive il Mantegazza ; che l'uomo quaternario era un uomo per nulla pitecoide (come desideravano i trasformisti) e che il magnifico oranio del vecchio di Cro-Magnon aveva 119 centimetri cubici di cervello più del parigino medio di oggidi, i trasformisti dovettero ricacciare l'origine dell'uomo ad epoche molto lontane ». - « Nessuno, dice Virchow, ha ancora trovato negli strati vergini di un terreno terziario alcun frammento che dal

<sup>1</sup> Mantegazza, L'uomo terziario seconito il Quatrefoges. - Nel periodico La Naturo, 1884, p. 51. Milano. condussero poi Sir Henry Rawlinson ad assegnare al gran cataclisma una data di 6 o 7 mila anni.

Abbia esattezza o meno il computo di Rawlinson è ancora dubbio; ciò che v'ha di sicuro si è che la civiltà dell'Asia centrale è, e doveva essere, più remota che non di qualsiasi altro popolo della Terra. Se si provasse che l'Egitto, la Cina e l'India ebbero una civiltà anteriore all'Era Cristiana di tremila anni, dobbiamo concederne altra di più secoli antica a quelli dell'Asia centrale. Questa regione, secondo la tradizione e la scienza, fu con tutta probabilità la culla del genere umano, e quindi, se come già osservammo in principio di questo capitolo, gli abitanti di essa non avendo, nelle avventurose vicendo originate dalla emigrazione, disperso il patrimonio di scienza ricevuto, non potevano non mostrarsi, in paragone di altri popoli intesi tutti nello stabilimento materiale delle nuove sedi e caduti nello stato selvaggio, in un'avanzata civiltà.

Altre ricerche scientifiche difendono il nostro asserto. Fra le altre citeremo i risultati ctienuti nei recenti scavi fatti dai dott. Roberto Koldewej nel luogo, dove sorgeva la città di Babilonia, a 22 chilometri a nord di Hillè, nel villaggetto di Bagdad. La costruzione e la decorazione interna del palazzo di Nebucadzear, sono una vera magnificenzal I mattoni dipinti e invetriati, di cui ancora rimangono i frammenti, debbono aver formato un insieme meraviglioso; a questa decorazione apre prospettive affatto nuove per la storiz dell'arte orientale, o direm meglio, dell'arte primitiva non corrotta e non degradata. Questo si applichi per la scienza de' cieli.

1 Da un articolo di Paoto Rohabacu, Prausische Inhebücher, maggio 1901.

#### CAPITOLO III.

## L'antichità dell'uomo e la geologia.

L'uomo è tertisrio? — 2. Quando fu l'epeca terziaria.

 Seleti dell'epeca terriaria. — 4. Ossa ad intercetare. — 5. Ossa uniane. — 6. L'uomo apparve nell'Epoca glariale. — 7. Allovioni. — 8. Torbiere. —
 Satalgmiti. — 10. Effetti distruttivi dei funni; dei terremoti, dei vulcani. — 11. Epoca Glaciale. Quando fu. Sua estenione ed effetti. — 12. Cambiamenti di vegetatione.

1. L'uomo è terziario il Sonvi sostenitori che l'ammettono, come il Collomb, il Desnoyers, il Delaunay, il Cottead ecc. appoggiati da Dupont, da Garrigiou, da Vibraye, da De-Mortillet, da Worsaoe e da altri che sembrano più o meno conviati. Ma d'altra parte la maggioranza degli scienziati di miglior peso, fra i quali annoveremo Pictet, Marcel de Serres, Lyell, Vogt, Facere, Southall Stoppani, Mantegazza e Virchow, non trovano fatti sufficienti per ritenerlo, e ammettono la comparsa dell'uomo primitivo softanto all'epoca dello sviluppo dei gluiaccisi.

« Dopo aver dovuio confessare, scrive il Mantegazza ; che l'uomo quaternario era un uomo per nulla pitecoide (come desideravano i trasformisti) e che il magnifico oranio del vecchio di Cro-Magnon aveva 119 centimetri cubici di cervello più del parigino medio di oggidi, i trasformisti dovettero ricacciare l'origine dell'uomo ad epoche molto lontane ». - « Nessuno, dice Virchow, ha ancora trovato negli strati vergini di un terreno terziario alcun frammento che dal

<sup>1</sup> Mantegazza, L'uomo terziario seconito il Quatrefages. - Nel periodico La Naturo, 1884, p. 51. Milano.

mondo dotto sia stato accettato come indizio certa dell'esistenza dell'uomo > 1. La stessa opinione dichiarano d'avere Cartaillac e Boule nella France prehistorique?, dove alla descrizione del terreno terziario fanno seguire queste parele melto esplicite: « Nessuna traccia certa dell'uomo in Europa ». Lo stesso pensa il Giglioli che dice essera « l'uomo pliocenico tuttora un mito » e lo Stoppani non dubita di affermare che l'esistenza dell'uomo terziario va relegata « fra le cose da dimostrarsi, o meglio fra le favole più assurde in linea geologica > ". - « Durante il quarto di secolo, che or ora trascorse, osserva il Lyell, miglinia di ossa di mammiferi raccolti nei terreni terziari, furono sottoposte all'attento esame dei geologi, ed eglino non vi poterono scoprire non che un frammento qualunque, ma neppure un dente di scheletro umano » 1.

Ora, se nei detti terreni si rinvengono degli avanzi di animali, perchè vi dovrebbero far difetto qualli dell'uomo se vi fosse esistito? Si dirà forse che cotesti avanzi vennero distrutti da qualche agente físico o chimico? Ma in tal caso perchè avrebbero dovuto esser risparmiati quelli degli animali, massime dono che da Cuvier fu dimostrato, che le ossa dei guerrieri, disotterrate negli antichi campi di battaglia, non erano più decomposte di quelle dei loro cavalli rinvenute nei medesimi luoghi?

2. D'altronde qual cervello balzano potrebbe

Ch. vnt.

dare all'uomo l'età di più milioni di anni? -Carlo Darwin ci dice, fondandosi su Lyell ed altri geologi, che non crede sufficiente lo spazio di 140 milioni di anni dal periodo cambriano all'epoca attuale. Ora, computandosi 8 mila metri lo spessore del terreno tra il cambriano e il siluriano dell'epoca primordiale; 14 mila metri quello dell'epoca primaria; 5 mila quello della secondaria, risulterebbe che l'epoca terziaria coi suoi mille metri di spessore di terreno, seguita dai 200 dell'epoca quaternaria', sarebbe incominciata 6 milioni di anni or sono.

Egli è vero che il periodo terziario è riconosciuto da altri geologi come recente, volendo essi vedere nell'eocene i grandi sconvolgimenti nei conglomerati e nelle puddinghe, nel miocene alcuni depositi di minor potenza, nel pliocene altri enormi, ma repentini sedimenti di brecce. puddinghe e conglomerati, chiudendosi poi il periodo con quello glaciale, il quale tutto avrebbe seppellito con lo avvanzamento e con lo scioglimento dei ghiacci formatisi da per tutto 2.

Quest'opinione è, come vedremo in altro lavoro: Il Dibscio di fronte alla scienza, abbastanza attendibile; ma siccome il più dei geologi oscillano a far rimontare il periodo terziario dai 6 milioni ad un minimo di 200 mila anni; così neppur noi non vorremme fario rimentar soltante ad 8 o 10 mila anni.

3. Perche i fautori dell'uomo terziario possano emettere la loro ipotesi e darle qualche appoggio, bisoguerà che abbiano qualche traccia, qualche indizio. E quale sarebbe? Le prove che adducono sono alcune pietre o selci tagtienti

SIMONIN, Histoire de la Terra.

<sup>1</sup> Vincuow, Problemi dell'Antropologia, 1892. Dichiarazioni fatte nel Congresso internazionale di Mosca.

<sup>2</sup> V. MANTEGAZZA, op. cit. 3 Stoppani, L'ombranella storia e nella geologia, p.31. L'ancienneté de l'homme prouvé par la geologie,

FLAMMARION, Il Mondo prime della creaz dell'uomo.

trovate a Sain-Prest dall'abate Bourgeois, nelle terre mioceniche con avanzi di Elephas meridionalis, Trogontherium Cuvieri ecc.; quelle trovate da Siderot in Brettagua, da Ponzi a Roma; quelle di Faluns miocenici di Pouthevoy, nonché altre trovate da Rames nel Miocene superiore di Puy Courny, e da Ribeiro in Portegallo nel Miocene superiore di Otta nella Valle di Tago. Adducono pure per prova le ossa ad infaccatore di animali marini ritenuti terziari e trovati in questi medesimi depositi miocenici di Pouance. Adducono infine i frammenti di uno scheletro umano trovato dall'Issel a Colle del Vento presso Savona; un altro con altre ossa umane dissotterrato dal prof. Ragazzoni nel Pliocene inferiore di Castenedolo presso Brescia; ed in ultimo il teschio di Giava scoperto dal Dubois,

Per quanto riguarda le selci taglienti del Bourgeois non v è nulla, su cui poter fondarsi perchè l'unmo sia terziario. E per più ragioni.

Prima di tutto osserveremo essere stata tale l'opinione dello stesso scopritore. Infatti dopo aver egli fatta conescere la sua scoperta, certo come era della verità naturale, scriveva al De-Moigno che il risultato definitivo della discussione sarebbe non di far invecchiar l'uono più di quanto permette il sano criterio colla Genesi, ma bensì di far ringiovanire i fossili dei depositi marini della Beauce.

Citeremo in secondo luego il giulizio emesso in proposito dai più illustri geologi e paleontologi.

« Quanto alle selci mioceniche dell'abate Bourgeois, dice il non sespetto Du Cleuziou, il deposito di Thenay è incontrastabilmente miocenico, ma le selci che vi si sono trovate non sono incontrastabilmente lavorate. Esse hanno punte, spigoli

vivi, rugosità, scheggiature e sembrano aver subito l'azione del fuoco, ma, ad esaminarle senza alcuna idea preconcetta, senza alcun partito preso, si vede che, per trovarne una su cento, in questo deposito di selce, che appaia lavorata, bisogna cercare con attenzione oltremodo scrupolosa, e ciò nonostante non si trovano, in ultima analisi, che scheggiature, le quali possono assai bene risultare ascrivibili a cause fortuite, e in ispecial modo all'azione del fuoco. Il fuoco, dicesi, non può essere acceso che da creature intelligenti. E un errore. Non passa anno che il fulmine non dia fuoco da sè a paglia secca, a legname, a combustibili diversi, e non è certo più raro il caso di vedere il calore solare incendiare intere praterie, o nelle miniere combinazioni chimiche attizzare vari incendi. Il fuoco è dunque anteriore all'uomo > 1.

Auche Desor, Escher de Sa Lint, Fraas ed altri, constatarono che dette selci esposte a certe influenze atmosferiche si spezzano naturalmente e spontaneameute in lame taglienti, che possono benissimo rassomigliare a quelle più rozze fabbricate dall'uomo. « Le variazioni notevoli di temperatura, dice De-Mortillet, uno dei più fanatici propugnatori della tesi preistorica, che si succedono in uno spazio di tempo assai breve, ben possono produrre il distacco di piccole scaglie sulla superficie delle selci, le quali scaglie hanno un carattere tutto speciale. Generalmente, lungi dall'essore irregolari, esse sono tutte di una regolarità sorprendente.

In Egitto e nei deserti Africani, dove agli ardori diurni del sole rapidamente succede un

<sup>\*</sup> Du Chanzou, La creazione dell'uomo, p. 93.

intenso freddo notturno, può facilmente studiarsi questo scheggiamento meteorologico delle selci, La selce, e tutte le pietre capaci di fornire delle schegge taglienti, hanno una tendenza a rompersi, in forma concoidale, presentando cioè una convessità o una concavità irregolarmente arrotonditè, come l'interno di certe conchiglie bivalve... Le azioni successive di freddo e di caldo, di unidità e di socchezza, di gelo e di disgelo, alterano sovente la superficie della selce: onde in seguito di codeste azioni si staccano dalla pietra dei frammenti di diverse grandezza, la cui faccia staccata è una concoide in rilievo, lasciando sul masso un incavo della medesima forma » 1.

Si opporrà è vero che simili fenomeni non succedono per ordinario che sulle cime delle rocce esposte alla luce ed all'aria, mentre le selci rinvengonsi spesso nelle viscere della terra. Rispondo con un passo del dotto lavoro di Luigi Adone"; « Non nego che sulle creste dei monti a preferenza si osservi il fenomeno di cui parliamo, senza per altro escludere la sua possibilità anche nei profondi strati sotterranei. Ma poiche si chiede come mai quelle selci divelte dai cacumi dei monti abbiano potuto farsi strada in seno alla terra; dirò che le influenze atmosferiche (senza neanche tener conto dei terremoti) basterebbero esse sole a spiegarci un tal fatto, quando pur non ne scorgessimo la cagione nella origine medesima di quelle rupi. Che altro per fermo sono i monti, se non sedimenti formati sotto il livello del mare, che emersero dalle onde a loro tempo, per slanciarsi colà, dove attualmente si trovano in grembo alle nubi? Se ciò è vero, nulla di più naturale che in quella spinta violenta abbiano riportato numerose fenditure e veri crepacci, in un senso perpendicolare a quello della loro stratificazione. Donde avviene che le acque pluviali o fluviali, s' infiltrino per quei meati, e agghiacciandovisi dilatino le interne pareti delle rocce; scorrendo poi liberamente ne erodano mano mano le superficie verticali, fino a scavarvi dei solchi spaziosi e profondi, e a trasformarli non di rado in immense caverne. Epperciò le selci tagliate, scoperte nelle voragini della terra, lungi dall'accusare l'intervento dell'uomo, si proclamano da loro stesse opera della natura; o furono staccate da macigni sotterranei, e ciò si deve ad una cagione meteorica; o dalla superficie del suolo furono travelte in quei baratri, e ciò si deve ad una cagione meccanica ».

Il prof. Debierre esclamat « Supporre che le selet di Thenay siano state tagliate dall' uomo sarebbe un'affermazione contraria a quanto noi conosciamo circa le leggi fondamentali dello sviluppo degli esseri, e ai fatti più accertati della paleontologia » <sup>1</sup>.

Il dotto inglese prof. Tyndall possedeva una collezione di selci foggiate naturalmente. « Se le si trovassero, diceva egli, insleme ad avanzi unani, non si mancherebbe di classificarie come appartenenti a qualche periodo dell'età della pietra.»

L'illustre Dufrenoy , presso a morire, diceva ad un suo collega dell'Accademia: « Vedete queste scheggette di seice puramente naturali, siatene certo che non mancherà un bel giorno chi pre-

<sup>1</sup> DE MORTILLET, Le préhistorique, pag. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L. Anone, Le origini dell'uomo, Napoli 1894, pag. 138.

<sup>1</sup> DESIGNER, L'homme avant l'histoire, p. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> DUPRENCY, Materioux pour servir à Phistoire de Fhomme, Tom. I, p. 67.

tenda essere state desse lavorate dalli'uemo ». E Virchow, nel Congresso di Lisbona del 1880, di cui era presidente, esprimeva la stessa opinione, appoggiato su fatti consimili. « Da dieci anni, così osservava, faccio a me medesimo questa questione: si può riconoscere dalla forma di una scheggia di selce se l'operazione che l'ha prodotta sia intenzionale? Io sottoporrò al prossimo Congresso degli esemplari aventi tutti i caratteri reclamati e raccolti in tali condizioni, che l'uomo non vi avrà avuto parte alcuna ».

In terzo luogo ci son di mezzo le decisioni negative di vari Congressi scientifici, in cui si tratto seriamente la questione di questi pretesi avanzi dell'industria umana, cioè delle seloi ta-

glienti. Il Congresso dell'Associazione francese per l'avanzamento delle scienze, raccoltosi a Blois nel settembre 1884, fece giustizia sommaria delle selci di Thenay. Si fecero praticare vari scavi sopra un' estensione di terreno scelto a caso, e quaranta membri del Congresso si diedero alle ricerche più minuziose. Ebbene, nonostante tutto questo, due sole selci furono ritrovate che offrivano l'apparenza di qualche ritocco. Le selcispezzate erano più numerose; ma dalle discussioni del Congresso risultò che anzichè riconoscerle come lavori di un antropoide terziario, furono considerate come un prodotto dell'azione del fuoco, ed i ritocchi che scorgevansi in alcune di esse, furono giudicati inganni di operai che abusarono della buona fede dell'abate Bourgeois e di quella dei congressisti. « Inoltre, dice Cotteau 1, la maggior parte dei membri che hanno assistito all'esecuzione, in presenza dell'antichità enorme di quel giacimento, sono rimasti convinti che l'uomo non esisteva ancora. Per ammettere la di lui esistenza in un'epoca così remota, ci vorrebbero prove ben più convenienti di alcune piccole selci, senza uso definito, mancanti di bulbo di percussione, e non offerenti come indice di un lavoro intenzionale che qualche ritocco ineguale, irregolare dovuto senza dubbio al caso ». E lo stesso De-Quatrefages, parlando delle nuove obbiezioni sollevate in quel Congresso, scriveva queste significanti parole: « Sventuratamente ve ne hanno di quelle che sono di competenza della geologia, e che agli occhi di alcuni dei giudici più competenti conservano una certa gravità. Io quindi comprendo come si possa esitare ad attribuire all'industria umana le selci raccolte a Thenay » 1. - Tanto aggiunse anche l'Heber.

Dalle varie relazioni dei congressisti si ricredette anche il padre Monsabrè il quale in una sua conferenza avendo alluso al precursore terziario, scrisse tosto a Mons. Bonomelli, traduttore delle sue conferenze, che « per-sfortuna degli increduli, i quali avevano per progotto esagorato le scoperte del dotto geologo, abate Bourgeois, il Congresso ha deciso che mila eravi di meno certo di questa prova dell'opera dell'uomo e del suo precursore nel terreno terziario ».

Che se così disgraziato fu l'esito delle selci di Thenay, nelle quali gli evoluzionisti avevano riposte le migliori loro speranze, non meno disgraziato fu quello delle altre.

Nell'agosto 1864, Sirodot, professore alla Facoltà di Rennes, partecipava all'Accademia delle

<sup>4</sup> De Quatrierages, Hist. génér, des Races hionalises, p. 93.

<sup>4</sup> Cotteau, Revue scientifique, 25 oft. 1884.

Scienze, come certi importantissimi scavi da lui fatti eseguire al monte Dol in Brettagna, lo avessero condotto a scoprire un deposito di reliquie dell'antica in lustria umana. I copiosissimi avanzi da me raccolti, scriveva egli, riempiono ventitrè casse e corrispondono a frammenti più o meno calcinati di selce, in forma di schegge, di coltelli, ecc. di ciottoli arrotonditi... Esaminò queste decantate reliquie il signor Rouault, direttore del museo geologico di Rennes, e questi in una sm lettera al direttore del Giornale di Rennes, in data 19 settembre 1872 fermamente dichiara che, dopo aver ripetutamente e con la massima diligenza esaminato la raccelta delle anzidette selci esposte, gli è stato assolutamente impossibile riscontrare in esse veruno di quegli oggetti che Sirodot si è ingegnato di descrivere »; e soggiunse: « Quanto ai coltelli, i quali avevano secondo lui, amplissime dimensioni, non ho avuto la fortuna di vederli, malgrado tutta la mia migliore volontà ».

Il prof. Capellini, ancor egli si gloria di aver raccolto in più luoghi, in giacimenti pliocenie; schegge di diaspro a forma di coltelli e rozza cuspidi di frecce. Ma il dotto Carlo le Stefani, felicitandolo di questa scoperta, gli dice chiaro e tondo: « Tutti sanno quanta differenza debba aversi di simili pezzi, varie essendo le cause naturali, che possono aver dato luogo alla frattura di molie rocce selciose, ed a schegge talora comparabili a quelle che uscircon dalla mano dell'uono, el altrettanto varie essendo le cause naturali, che possono aver infusa in un terreno più antico resti appartenenti ad un periodo assai più recente » <sup>1</sup>.

Si fece pure non poco chiasso intorno a due o tre schegge di selce rinvenute in Roma, nelle ghiaie che formano un regolare deposito fra le argille marine plioceniche, a cui sovrastano, e i tufi vulcanici, da cui sono ricoperte. Tutto stache esse sieno state davvero tagliate dalla mano dell'uomo. Lo scopritore prof. Ponzi non ebbe troppo a rallegrarsi, del comune consenso degli scienziati, a cui presentò quelle selci come non dubbi avanzi di umana industria. Citeremo per tutti il giudizio dello Stoppani: « Vidi io pure le celebri selci, egli scrive. Se l'uomo soltanto potesse scheggiare la selce, mi sarei fatto la questione, se quelle selci erano veramente lavorate, Ma quelle selci mi parvero così informi, che di simili se ne possono trovare dovunque esista della selce fra un mobile deposito ». Frugo ancor egli, coll'ingegnere Angelo Alessandri, nelle ghiaie del Gianicolo ed ebbe a conchiudere; « lo non ebbi certo a perdere nulla delle mie convinzioni, circa l'inutilità di cercare l'uomo fossile in un deposito, che di tanto precedette l'epoca dell'uomo; ebbi invece a vedere accrescinta quella convinzione, giustificata da troppo numero di fatti, che in queste indagini, cioè, si è proceduto finora con straordinaria leggerezza » t. Tanto si dirà delle selci terziarie trovate da Carlos Ribeiro nel Miocene superiore di Otta nella valle del Tago. Vennero esse discusse nel Congresso di antropologia ed archeologia preistorica di Lisbona nel 1880 ed incontrarono una generale opposizione.

E le selci di Puy-Courny? È vero che di esse il Quatrefages , dice che gli torna difficile il

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Atti della R. Ancademia dei Lincei, Vol. II, Ser. III, Classe di Scienze fisiche, ecc.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Stoppani, Corso di geologia, t. II, c. xuni.

DE QUATHEFAGES, Hist. gen. des voces les numers, p. 92,

non riconoscere, almeno in un certo numero, la tracce della mano dell'uomo, ma dobbiamo aggiungere ancora che Hamard non ha alcuna garanzia na sulla loro autenticità, nè sull'età dei terreni, ai quali vengono attribuite, nè sulla natura dei loro intagli > 1. Ecco a quanto si riduce il valora delle principali fra le supposte prove dell'uomo terziario ossia di una smisuratissima antichità dell'umana specie.

Ma prima di conchiudere vale la pena il chiedere col Sig. d'Acy al trasformisti, a qual uso dovessero servire, tra le granfie del loro antropopiteco, quelle selci. Ci risponde per tutti il De-Mortillet: « Non ne so nulla, non trovandomi nello stesso ambiente e non avendo gli stessi bisogui dell'animale che le ha lavorate. Tuttavia voglidi proporvi una spiegazione che, se non è assolutamente vera, è possibile ed anche verosimile. Questa spiegazione non è mia, ma mi è stata suggerita da un mio collega il Sig. Nicole. Le selci ritoccate sono in generale raschiatoi e punte Come lo fa notare egregiamente il d'Acy, questi raschiatoi dovevano servire a raschiar pelli per renderle più docili e i punteruoli a bucarle per farci occhielli. Nell'epoca miocenica, faceva caldo abbastanza, perchè l'animale intelligente che fallbricava degli arnesi, non avesse bisogno di vesti. Tanto meno ne aveva il bisogno in quanto che doveva essere molto più peloso dell'uomo. Per lo contrario doveva avere melto più fastidio dell'nome, il quale tuttavia n'ha abbastanza. I raschiatoi e le punte servivano a grattarsi, quando le scorrerie si facevano troppo vivaci » 1. Il De Mor-

Hamann, Le Congrèz de Bloiz et l'homme tertiniré.
 Bull. 200. d'Anthrop., 3<sup>h</sup> serie, t. VII, p. 180.

tillet poi non ci dice perchè mai le unghie non bastassero a quella bisogna.

D'altronde per finire ci limiteremo a riprodurre un'osservazione, secondo noi decisiva contro l'uomo terziario, di M. Boyd-Dawkins, riportata e fatta sua anche dal De Lapparent. Sotto qualunque punto di vista l'uomo si colloca, non può apparire che come il coronamento del mondo organico, dopo che il regno animale ed il regno vegetale hanno ricevuto, l'uno e l'altro, tutto il loro sviluppo. Ora all'epoca miocena questi sviluppi sono ben troppo incompleti, perchè la presenza dell'uomo sulla terra ne sia considerata come un vero anacronismo, e ciò basta ai nostri occhi per permettere di rigettare un fatto d'altronde assai male stabilito come quello di Thenay e d'altri luoghi » <sup>1</sup>.

 Passiamo ora ad un'altra classe di reliquie della pretesa industria umana, le strie ossia Le incisioni che si osservano nelle ossa di animali terziari.

Ma è ella ammissibile cotesta ipotesi? Se l'uomo avesse prodotto questi tagli, è certo che avrebbe dovuto, per ottenere tanto effetto, servirsi di un'arma sottile, taglientissima e resistente così al repentiui cangiamenti di direzione del taglio, come alla torsione che ne proveniva di necessaria conseguenza; un'arma tale non avrebbe potuto essere altrimenti che metallica. Or è egli natutale l'ammettere che l'uomo pliocenico conoscesse l'uso dei metalli, e che i suoi figli e discendenti, i quali avrebbero vissuto nell'epoca quaternaria, siano di tanto retrocessi in civiltà, da tornare all'uso non pur della pietra levigata soltanto, ma

DE LAPPARENT, Traité de Géologie, p. 1296.

FABANT.

si della pietra scheggiata? Ma supponiamo pure che siano state possibili tali striature per mezzo di strumenti di pietra, a qual fine esse sarehbero state fatte? Per distaccare la carne? Evidentemente no; poiché intaccando le ossa sarebbesi inutilizzato il friabile strumento. Le striature trovansi generalmente su ossa di animali marini. Ma dato che l'uomo abbia rivolta la sua attenzione ai cetacei, per trarne ossa e carne sufficiente ai suoi bisogni, come spiegare che le essa di uno stesso scheletro, evidentemente stato utilizzato a tal fine, si trovino assieme riunite, o non siano piuttosto state separate e disperse in più luoghi? È egli possibile che l'uomo pliocenico fosse andato a caccia di cetacei vivi, alforche sprovvisto di grandi mezzi di locomozione sulle acque avrebbe dovuto a tal uopo esporsi ai più grandi pericoli in fragili tronchi scavati? È egli naturale che dopo di aver spogliato un cadavere delle carni più utili, ne caricasse il carcame sopra un trasporto qualsiasi, e lo andasse a gettare in alto mare, perché lo coprisse il deposito sabbioso, che ivi andava formandosi, conservandone insieme le reliquie superstiti, e non le abbandonasse piutosto sul lido, dove gli agenti atmosferici e i flutti del mare ne avrebbero ben presto scompaginate, disperse e distrutte le ossa? È egli naturale infine che avendo l'uomo una tale abitudine, non gettasse, unitamente agli scheletri d'animali marini anche quelli d'animali terrestri (sulle cui resse dovrebbero incontrarsi simili intaccature od incisioni); e che noi abbiamo ad avere il compite di cercar le tracce dell'uomo pliocenico sopra i resti soltanto di animali marini, quando sappiamo che l'uomo, questo re del creato, ha delle abitudini esclusivamente terrestri? Non pare egli più natu-

rale il supporre, che animali, i quali hanno un regime affatto acquatico, che sono frequentatori dell'alto mare, in cui trovano il loro vitto, e che non si accostano troppo frequentemente alle spiagge, abbiano trovato appunto nel mare i loro nemici, a regime anch'essi perfettamente acquatico, di tal mole, e muniti di armi tali di offesa, da assaltarli se vivi, da divorarli se morti?

E che gli squali attacchino i grandi cetacei vivi o morfi lo dimostrano tutti i naturalisti. Vedasi per tutti il Van Beneden i, il quale racconta varii fatti in proposito.

Ma supponiamo pure che quelle ossa di cetacei abbiano avute le incisioni sulla spiaggia ove furono gettati, si potrà con ciò affermare che sieno opera dell'uomo? Sentiamo all'uopo cosa dice il prof. Gastaldi pel cranio scalfitto che si rinvenne a Monte Aperto in Toscana : « Se all'azione dell'uomo sono dovute le scalfitture che vennero segualate sul cranio di balena rinvennto a Monte Aperto, l'uomo dovette farvele con strumenti di selce, coltelli, raschiatoi e via dicendo. per staccare i tendini, e le altre parti molli che vi aderivano, e dovette compiere tale operazione sulla spiaggia, ove il cadavere galleggiante del cetaceo andò a prender terra. Ora non è egli naturale il supporre che non l'uomo, bensi i carnivori, cani, lupi, iene ecc. abbiano eseguita l'operazione di scarnar quel cranio, lasciandovi sopra le tracce dei loro canini? > 2.

Dal Capellini furono trovati nel podere di Poggiarone presso Siena, altri avanzi fossili del

VAN BENEDERS, Descriptions des ossements fossiles des environs d'Auvers. P. III, p. 48.

<sup>\*</sup> Garrani, Franmenti di Paleoetnologia italiana, Roma 1876.

Balaenolus, ed anche questi furono dallo scopritore ritenuti come una prova evidente della presenza dell'uomo, durante l'epoca pliocenica. Ma l'illustre Carlo De-Stefani, recatosi per ben due volte con altri geologi a studiar quello scheletro, dopo maturo esame fu costretto a conchiudere « essere impossibile attribuire alla presenza dell'uomo pliocenico, in quel posto, le tracce trovate sulla ossa del Balaenotus » 1. A quale agente debbono esse dunque attribuirsi? Fu già detto: ai denti degli squali; e ce lo assicura il De-Stefani, il quale afferma; « Nello stesso strato, a distanza di circa due metri dal Balaenotus, i professori Bosniaki e Pantanelli, presente me pure, trovarono un dente di Carcharodon ed un altro di Galvocerdo. Quei due denti sono rimasti in proprietà ai rispettivi raccoglitori; ma del resto si trovano frequentemente là, come dovunque, nei terreni pliocenici argillosi non litorali; tanto è vere che dalla famiglia del colono (del podere Poggiarone) ne avemmo una quindicina che erano stati trovati nel podere ».

Questo fatto è abbastanza luminoso, perchè si conosca ad evidenza quale sia la causa produttice di quegl'incavi. Che se si desiderasse nevella prova, la più evidente ce la fornisce il Dott. Alessandro Portis. Esaminando egli alcuni avanzi fossili del Museo geologico di Torino, trorà un dente di squalo in una vertebra di sirenoida. Qual prova più evidente del doversi attribuira quella incisione al dente di un pesce-cana? Illuminato da questa scoperta il Portis i studio uno

scheletro di delfino.. estratto... dalle sabbie gialle di Bagnasco e vi trovò sulle ossa più di 30 intaccature, ed evocando colla sua immaginazione gli eventi cui andò soggetto il delfino, se lo figura con una bella descrizione, un cadavere galleggiante, attorniato da una frotta di pescecani che lo addentano per ogni parte, e vi lasciano numerose e profonde strie colle possenti loro mandibole armate da numerosissimi denti.

Altra reliquia di animali marini, su cui si credette di riconoscere l'impronta della mano dell'uomo consiste in alcuni denti d'uno squaloide del genere Carcharodon, che il signor Edoardo Charleswor ha presentate all'Istitute Antropolegico della Gran Brettagna e d'Irlanda, nella tornata degli 8 aprile 1872 e che raccolse nel crag rosso di Suffolk, terreno terziario superiore. Cotesti denti son bucherati nella loro base; e appunto in quei forellini, il dotto inglese pretende ravvisare un prodotto di lavoro umano, simile a quel che suol praticarsi dagl'insulari del mare del Sud sui denti di pesce, che essi affiggono alle loro armi, per renderle più micidiali. Cobbold esaminati que denti avvisa che quelle perforazioni siano il lavorio di antozoo, affine del Nematobothrium Filarina, il quale vive nella cavità branchiale di una specie di Scioena. Witaker ascrive quei fori alla decomposizione della radice del Dente. Carter Blake opina l'autrice dei medesimi aver dovuto essere la carie, che ha perforato l'osteodentina. Ed Hughes ' dimostrando che quei trafori non sempre corrispondeno da ambedue le facce dei denti, conchiude che essi hanno dovuto esser trafitti da litodomi, da gasteropodi,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. DE STRFAM, Nota sulle trucce attribuite all'unni pliocenico nel Senese.

<sup>\*</sup> PORTIS, Nuovi studii sulle tracce attribuite all'umo pliocenico, p. 19.

<sup>1</sup> Hounes, Geological Magazine, T. IX, Giugno 1872,

da spongiari, coadiuvati forse dall'azione di un qualche elemento deleterio. La quale sentenza così ovvia e luminosa è stata riconfermata dal Busk nel Congresso internazionale d'Antropologia e Archeologia preistoriche di Bruxelles!.

Per quanto riguarda, infine, alle intaccature delle ossa di Halitherium, Lyell, che pur dimostrò in tutte le sue opere la tendenza di aliontanare il plis che pote l'epoca della prima apparizione dell'uomo, propende a crederle operate prottosto che da selci acuminate, dai denti di qualche grosso resicante, e precisamente dal Trogon lucrium appunto vivente nell'epoca pliccenica.

Abbiamo passato in rassegna le selci e le ossa striate raccolte nel terreno terziario, ma lungi dal ravvisarne dove che sia la improtta dell'umono, abbiamo dovuto scorgere o l'opera della natura, o l'intervento di un qualche agente sempre diverso da lui.

5. Poiche adunque coteste sognate reliquis punto non valgo no ad attestare l'esistenza dell'uomo nell'età terziaria, vediamo se mai torni più efficace a dimostraria il linguaggio dei fossili umani

Si adducono in proposito lo scheletro di Sarona, quello di Castenedolo, ed il teschie di Gisra. - In quanto al primo diremo che pel deposino di Savona manca un diligente esame del suolo per poter assigurarsi che non vi siano state accidendentalità, screpolature, alluvioni od altro.

In quanto al secondo, che è l'unico avanto umano che sia stato messo innanzi con una certa apparenza di probabilità di appartenere a quell'epoca, vediamone bravemente il valore.

Se noi poniamo fede a quanto di questo sche 1 Buss. Compte rendu du Congrès de Bruxelles, 1872. p. 100.

letro e di poche altre ossa trovate ad una certa distanza da esso, ci dicono il Ragazzoni, il Sergi e il De-Quatrefages. - il quale però scrive sulla fede del secondo, - dovremmo, come ottimamente scrive il Gaffuri !, proprio ritenere che si tratti di ossa contemporanee alle argille azzurre plioceniche, nelle quali furono rinvenute. Il Sergi anzi per ribattere l'obbiezione che forse questa potrebbe essere una sepoltura umana di molto posteriore alla formazione di quel terreno, cerca di spiegare il perché di quelle ossa, appartenenti certamente a più individui, non si ebbe che un solo scheletro intero. Quelle argille rappresentano un terreno marino; or bene dovrebbe colà essere avvenuto il naufragio di un'intera famiglia; ed il cadavere di un solo individuo, nel calare a fondo, si sarebbe accidentalmente trovato in condizioni di conservazione eccezionale, mentre gli altri, rimasti allo scoperto sul fondo marino, avrebbero poi avuto le loro ossa separate e disperse.

Suppongasi per un istante come vero ed almeno come probabile questo commovente episodio di alcune decine o centinaia di migliaia d'anni
or sono, che il Sergi ha la superlativa abilità di
leggerci negli strati di Castenedolo. Ma, dimandiamo, nell'epoca terziaria quella famiglia erasola al mondo? Ci si dovrà concedere che almeno
a Monte Aperto, a Thenay, a Puy-Cornuy ed intutte le altre località, dove si troyarono ossa e
selci che si spacciano per lavorate dall'uomo miocenico o pliocenico, ve ne doveano essere delle
altra. Come si può allora spiegare che soltanto
i membri di quella famiglia nanfragata poterono
consegnare le loro ossa ad un terreno, che le

<sup>1</sup> Garrent, I promeranti dell'uomo, Monea 1890.

avrebbe tramandate sino a noi, e che questo privilegio venisse inesorabilmente negato a tutti gli altri uomini di quell'epoca? Forsechè questi doveano trovarsi în condizioni peggiori di quelle di tanti animali, che a migliaia lasciarono le loro speglie negli strati terziari? Non si sa proprio comprendere perche il corpo degli animali si possa conservare, e quello degli uomini no; già accennammo a questa contraddizione; e se gli avanzi fossili dell'uomo terziario non si trovano, si può esser certi che questo uomo non ha mai esistito. Ma e le ossa e lo scheletro di Castenedolo? Diremo che realmente sono stati trovati in un terreno terziario; ma non rappresentano nomini appartenenti all'èra terziaria perchè nella stessa guisa potremmo noi rappresentare uomini appartenenti all'epoca secondaria ed anche alla primaria, dato che il nostro corpo avesse adessere sepolto in terreni di tale èra, i quali venissero per una causa geologica qualunque ad affiorare vicino alla superfice terrestre, o che si spaccassero negli strati superiori, così ingoiandori e seppellendoci. Infatti il dottor Topinard i, assai poco sospetto, perchè tenace difensore dell'uemo terziario, ha dichiarato che quelle ossa non sono nemmeno fossilizzate, e che non presentano nulla che permetta di considerarle come antiche. E lo Stoppani, dopo aver dimostrato che le selci e le ossa spezzate o scalfitte non hanno a che fare coll'industria umana, aggiunge: « Nè meno ridicolo indizio dell'nomo terziario sono certi avanzi di scheletri umani, di quello per esempio che trovasi sepolto nella parte più superficiale delle ar-

Citato da Hamard nella Science catholique, febbrilo 1890. gille marine plioceniche, come un altro potrebbe trovarsi nelle marne paleozoiche » \*.

Anche Dubois s, medico olandese, a Giava, presso il fiume Bengawan, in un tufo andesitico, che per l'età è incerto fra il pleistocene, fase la più antica del quaternario, e il pliocene, fase la più recente del terziario, trovò nel 1894 prima un molare isolato, poi una calotta cranica con un altro dente molare, e alcuni mesi dopo e alla distanza di 20 metri dal luogo del primitivo rinvenimento, un femore; questi residui dallo scopritore furono attribuiti ad una nuova forma detta da lui stesso Pithecanthropus erectus. La scoperta del Dubois ha destato l'attenzione dei dotti dei due mondi e suscitati i più svariati commenti. Se ne è parlato replicatamente nella Rivista inglese Nature, nel Cosmos, nella Revue scientifique, nell'Anthropologie, nella Rivista Italiana di Paleontologia, nell'Annuario scientifico, nella Rivista Italiana di Scienze Naturali ecc.; se ne è occupato un numero ragguardevole di naturalisti ed antropologi, fra i quali Marsh, Turner, Hull, Keith, Cunningham, Martin, Manouvrier, Pettit, Topinard, Milne-Edwards, Tuccimei, Mantegazza, Virchow, Rosemberg, Flower, Lydekker, Valdejer, Hamann, Ten Kate, Ray Lankester, Matchie, Keane, Haeckel, Nehring ed altri. Sopratutto se ne è fatta ampia e dotta discussione nel Congresso Zoologico Internazionale tenuto a Leida nel settembre del 1895, presso la Società Antropologica di Parigi, a Bruxelles, a Dublino, ad Edimburgo, a Londra, a Berlino, a Jena; e benchè venga detto che « ovunque abbia il Dubois

1 STOPPANI, Corso di Geologia, Vol. II, p. 743.

Durons, Pithecanthropus arectus, Eine menschenachnliche Uebergansform aus Java. 1894.

avuta la soddisfazione di trovare degli sciennati che accettarono le sue conclusioni » ', ad onor del vero, con tanto scrivere e parlare e discutere non si potè accertare nè l'età del terreno, se cioè terziario esso sia o quaternario, essendosi quegli avanzi rinvenuti lungo un fiume; nè tampoco se siano resti di scimmia piuttosto che resti unani :

Quindi, per concludere, sono al tutto deficienti le prive che servir dovrebbero a dimostrare l'essenza dell'uomo colla fauna caratteristica dei terremi terziari, e solo quando verrà scoperto in que depositi, serbati intatti, qualche avauzo di schetetto umano, non fosse, come dice Figuier è che una falange, si potrà affermare econ qualche probabilità l'esistenza dell'uomo durante i periodi terziari. Ma questa probabilità è molto lontana e forse mai potrà aver luogo, e col Littra è dobbiamo reputare « la questione come per sempre interdetta ad ogni ricerca ».

6. Se dunque l'uomo terziario non esiste, quale antichità occupa egli nell'èra quaternaria?

Insegna la geologia che in sul finire del plincene, ultima epoca dell'èra terziaria, e al principio dell'èra quaternaria le nostre contrade subircuo un notevole raffreddamento. Copiose pioggie caddero sulla terra, onde si ebbero straordinari fenomeni di crosione e di alluvione. Grandi ammassi di nevi coprivano intorno le creste dei monti, ed enormi ghiacciai riempivano le valli e scendevano

i Naviant, Pakeconthropus crectus, V. Rivista Italiana di Scienze Naturali, Signa, 1897.

\* Fabant, Il Domma s l'Ecoluzionismo, Vol. II, 1901. Roma, Pustet.

\* Figurer, L'uomo primitivo.

Presso Panna D'Esvinu, Les origines de la terre et de l'homme d'après la Bible et d'après la Science, v. 40. giú fin nelle pianure, e si ebbe quel periodo che i geologi chiamano glaciale. Si ritiene dai più che in questo periodo o in sul finire di esso. l'uomo apparve. Abitava allora le caverne e le tende; in più località, essendosi dimenticata la lavorazione dei metalli, ebbe per arnesi punte di freccie e di lance fatte di pietra, coltelli, asce, martelli, souri egualmente di pietra, oppure di corna di cervo o di ossa di animali. Ma sia qualunque il periodo dell'èra quaternaria, in cui l'uomo ha fatta la sua comparsa sulla terra, la sua antichità non è più remota di quello che comunemente si crede, e le prove addotte in contrario non trovano un valido appoggio nella scienza, come più avanti vedremo.

7. Benchè la geologia non possa determinare che l'età relativa soltanto dei terreni, si è tentato di calcolaro l'antichità dell'uomo dallo spessore dei depositi alluvionali esistenti nelle nostre pianure e nelle nostre valli. « L'attual periodo geologico detto d'alluvione, dice il Büchner 1, i cui terreni sono tutti di nuova formazione, parla anch'esso in favore di una antichità del genere umano abbastanza remota, per lasciar dietro di se tutti i tempi storici e la tradizione biblica ancora. In vero mentre non si può dare a questa tradizione un'antichità superiore ni 5 o 7 mila anni, la durata dell'alluvione abbraccia per quanto ne dicono i geologi, almeno 100 mila anni, cosicchè essa abbandona all'esistenza dell'uomo preistorico un enorme lasso di tempo » Non avendo un appoggio sicuro per rimandare l'uomo all'epoca terziaria, si vuol prolungare l'epoca quaternaria!

Se il noto materialista e suoi colleghi siano nel vero lo vedreme brevemente.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Büchnes, L'uomo considerato ecc., parte I, p. 56 Milano, 1871.

I delta dei fiumi e dei torrenti altro non sono che gli ammassi di detrito o di altre materie trasportate dalle correnti alla loro foce. Una corrente qualsiasi, se si incontri in una massa d'acqua, viene arrestata da questa, onde quella depone le materie che seco traeva. Da ciò proviene che i delta dei fiumi sempre più s'innalzano e si dilatano e così accrescono il continente, e restringono il mare.

Così il Mississipi spinge le sue alluvioni fino a 40 chilometri nel mare; il Gange e il Brahmaputra versano nella baia del Bengala un miliardo e cento trentadue milioni di metri cubi di terra per anno. Il Loira fa giungere a Nantes ogni anno 400,000 metri cubi di sabbia, trascinata colà in 24 miliardi di metri cubi d'acqua; la Garonna fa pervenire a Marmande ogni anno 2,850,000 metri d'alluvione, trasportati in 25 miliardi di metri cubi d'acqua. Pochi anni or sono in Valtellina il lago di Mezzola si congiungeva col lago di Como; ora le alluvioni dell'Adda l'hanno allontanato d'assai; il lago di Como va accorciandosi e verra tempo che fra Colico e Lecco non vi sarà che un letto di flume, come va pure trasformandosi in un grande fiume il mare d'Azof mediante il lento avvicinarsi delle sue rive; come diventerà Venezia il prolungamento della valle del Po; come il Mediterraneo non sarà che un avvicendarsi di laghi oppure più tardi un gigantesco fiume.

La piccola città di Aiques Mortes nella Francia meridionale nel 1248 era porto di mare, essendovisi imbarcato S. Luigi per le Crociate. Ma il Rodano, sulle rive della foce di un braccio del quale si poggiava la città, apportando annualmente da 18 a 20 milioni di metri cubi di sabbia e di fango, l'allontanò assai, ed una delle torri costrutte alla suddetta sua foce nel 1737, ne dista oggidi più di 7 chilometri. La città d'Adria, che ha dato il suo nome all'Adriatico, alla sua origine, al tempo cioè degli Etruschi, or sono tre mila anni, era sul lido del mare. Oggi essa dista 26 chilometri dal punto più vicino; l'Adige ed i diversi bracci del Po spingono innanzi insensibilmente la spiaggia; la foce principale del fiume è attualmente a 35 chilometri dal meridiano d'Adria. La misura di progressione dei depositi di sabbie è di 70 metri per anno. Il fiume apporta annualmente 42,760,000 metri cubi di limo, ossia un metro e 37 centimetri cub. per minuto secondo. Tra i flumi dell'Europa è il lavoratore più attivo in causa delle Alpi e dei torrenti. Il Danubio, che apporta al mare una massa d'acqua cinque volte maggiore, non apporta che 35,500,000 metri cubi d'alluvione per anno. Ravenna, che ora è a sette chilometri dal mare e di parecchi metri sotto il livello del Po, al tempo della sua fondazione ed anche ai tempi di Augusto, era porto di mare. Ostia, città vicina a Roma, fondata da Anco Marzio, come indica lo stesso suo nome, bocca, trovavasi allo sbocco del Tevere e dal suo porto salpò la flotta di Sciplone l'Africano per la Spagna Attualmente le rovine della città trovansi a quattro chilometri dalla foce del fiume.

Fondandosi su queste generiche misure orografiche i sostenitori d'una remotissima età del genere umano credono avere trovato novelle prove del loro asserto per alcuni arnesi trovati sepoliti a grandi profondità in quei terreni alluvionali. Ma vedremo quanto sia errato il fondarsi unicamente su questi calcoli, e per lunghe epoche.

« Nel 1851-54, dice il Büchner 1, in uno scavo fatto nel delta del fiume Nilo, basso Egitto, si

<sup>:</sup> Becenen, L'uomo considerato ecc., parte 1, p. 56.

trovarono degli oggetti lavorati dall'uomo e dei frammenti di stoviglie, che erano sepolti ad una profondità di 60 o 70 piedi (20 metri circa), di maniera che, se si calcola in ragione di 5 pollici per secolo lo spessore del deposito d'alluvione formato in cento anni, l'antichità di queste vestigia umane, raggiunge la cifra di 14,400 a 17,300 anni. Che se poi con Rosière, si vaol che di due pollici e mezzo soltanto sia lo spessore della crosta formata in un secolo, si raggiunge allora l'età di 30.000 anni per un pezzo di mattone rosso trovato da Linant Beg alla profondità di 72 piedi Burmeister ' ammette che il suolo del basso Egitto si innalza di tre pollici e mezzo per secolo e che dopo la comparsa dell'uomo in questa contrada 200 piedi d'alluvione furono deposti, per la qual cosa egli fa risalire l'antichità dell'uomo in quel paese a 72 mila anni ».

Che siano fallaci le deduzioni dei suddetti naturalisti è facile dimostrarlo. La elevazione verticale del piano del Delta può essere statu accentuata, come spesso accade, da maggior materiale di deposito, dovuto a straordinarie pioggie ed a straordinari franamenti lungo il corso del Nilo. Non è poi da tacersi, che i venti stessi meridionali ed anche orientali possono talora aver contribuito all'innalzamento del suolo, accumulando or qua or là le sabbie dei deserti; in quella guisa che altri hanno temuto che possa accadere al canale ora-scavato tra Suez e Porto Said, cioè dalle sabbie del deserto possa essere anche in alcuni tratti ostruito. V'ha nella Liguria vicino a Finalmarina un Iuogo, chiamato Arene Candide, costituito da sabbie che vengono a formare uno strato profondo sovrapposto al monte della Capra Zoppa. alto metri 293. Ebbene quelle arene sono state trasportate dai venti di mezzogiorno, che colà spirano gagliardissimi. Ed in Egitto quanti paesi, quante città non furono seppellite dalle arene del deserto in poche centinaia di anni? Che i venti africani poi trasportino molto lungi le sabbie del deserto, lo provano le piogge di sabbie identiche a quelle del Sahara, che spesso vengono a cadere in Italia e nel mezzodi della Francia. Secondo poi gli scrittori antichi, il piano superficiale del Delta egiziano è dei tempi affatto storici. Si sa che ai tempi di Omero si poteva navigare direttamente all'isola di Faro nel lago Mareotide, avente cinquanta miglia di estensione. Al tempo di Strabone, non era esteso più di venti; le arene portateci dai mare e dal vento formarono la lingua di terra, su cui è fondata Alessandria, otturarono le più vicine bocche del Nilo, e colmarono quel lago. Quindi i sacerdoti egiziani ebbero a dire ad Erodoto, essere il Delta da poco tempo comparso; einfatti in Omero sembra, come trovasi scritto in Aristotele ', non farsi menzione di Memfi, ma solo di Tebe.

E per addurre altri esempi sifiatti osservati nella nostra Italia, sappiamo che nella pianura del Modenese trovansi lastricati e costruzioni romane a cinque metri sotterra, e a dieci metri si rinvenne un ceppo di vite maritata all'olmo \*. E ciò in tarreno duro e non movibile come il fondo di un flume, dove un peso va, con molta facilità, vieppiù abhassandosi e dove, essendo facili gii sprofondamenti, l'acqua fangosa pertendo sopra

Metcam., lib. 1, c. 14.

Inov, Le abitazioni lacustri di Fimon. Venezia, 1876, p. 64.

<sup>1</sup> Lettere geologiche.

la velocità e formando lago, diviene quasi immobile e vi depone tutto il limo, assai più di quando vi passa rapidamente. - A tre e quattro metri sotto il suolo attuale di Bologua, si trova una rete di lastricati poligonali romani, che indicano quale fosse il piano di quella città or fanno 18 o 20 secoli al più; e alcuni anni or sono si à trovato il piano dell'antica Cattedrale bolognese al tempo di S. Petronio, presso la Basilica di Sauto Stefano quale era quattordici secoli or sono, e che è quasi due metri più bassa del piano attuale adiacente, sebbene in posizione da non suhire innalzamenti per alluvioni. Nella città di Padova è stato poco tempo fa scoperto nel luogo. ove esistevano un tempo le prigioni delle Debite, a 7 metri e 50 centimetri di profondità dal piano stradale un pavimento in mosaico romano ! A Roma nella primavera del 1877 pei lavori della fogna del Colosseo, presso l'angolo della Moletta, furon trovate tre strade sovrapposte l'una all'altra di mano in mano che s'innalzava il suolo della città per le escrescenze del Tevere. L'inferiore trovossi a 10 metri circa di profondità sotto il piano attuale. Sotto il pavimento della medesima correvano due condotti di piombo i quali recavano l'acqua a proprietà urbane della gente Roin e Rubellia ".

Così, nel recinto del tempio di Efeso, Wood riscontrò a sei metri di profondità, a vanzi di sculture colossali e la strada, che conduce al tempio era per 4 metri sotterra. Al promontorio meridionale di Santorino, che chiamasi l'Acrotiri, trovaronsi sotto uno strato di peperino, della potenza di 20 a 30 metri, abitazioni intonacate con cemento in calce dipinto in resso vivo, vasi di delicato lavoro ed una sega di bronzo. Nell'aprile del 1876 fu annunziato dal giornale l'Explorateur, che il signor Agostini, piantatore dell'isola della Trinità, scavando un profondo canale aveva trovato l'àncora che Cristoforo Colombo abbandonò in quei paraggi, riconosciuta al tipo particolare di que' tempi. Essa per l'estendersi della spiaggia per le alluvioni dell'Orenoco, si trovava a 150 metri lontana dal mare e più di un metro sotto il suolo 1. E gli esempi che potremmo ancora addurre sarebbero innumerevoli.

Ma lasciamo ancora la parola al Büchner: « A Villeneuve, continua egli nella sua enumerazione comprovante l'antichità dell'uomo, sulle sponde del lago di Ginavra, pochi anni addietro. per il tracciato di una ferrovia fu scavato un promontorio d'alluvioni in forma di cono, ch'era deposto da un torrente; e il dottor Morlot, dopo l'esame degli oggetti trovati in quel terreno, fece ascendere dai 7 ai 10 mila anni l'antichità dell'uomo in quel paese » 1.

Il promontorio d'alluvioni, o cono di deiezione, in geologia intendesi quell'ammasso di detrito, che trovasi nell'imboccatura di una corrente d'acquache discende per uno stretto alveo, il quale repentinamente si dilata in un piano. Avvenendo un subitaneo rigonflamento d'acqua, la corrente giù trasporta quanto incontra, e pervenuta all'imboccatura, l'acqua spandesi pel piano, e cesì anche le materie trasportate; ma ove succedano presto le magre, ossia diminuzioni delle correnti, le materie come altrettanti isolotti restano all'imbor-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Annuario scientifico industriale pel 1876, p. 250. \* Rapporto trimestrale della Commissione archeologica municipale. V. L'Opinione del 12 luglio 1877.

Journal des Botes, 3 maggio 1876.

BUCHNER, Ioc. eit.

PARANT.

catura in forma appunto di cono col vertice contro la corrente. Un esempio in miniatura si ha spesso nei piccoli fossati, anzi negli stessi solchi dei campi lavorati, quando per breve tempo cadono impetuose pioggie.

Il cono può essere a repentine variazioni di volume per unumerevoli cagioni: uno scoscendimento, una frana, diversità di durezza delle rocce erose dalla corrente possono, in brave tempo, ora ingrossarlo assai più che prima non era avvenuto in lunghissimo tempo.

Aggiungasi la coltura del terreno, il disboscamento delle selve ecc.; sono pure queste cagioni che possono produrre lo stesso effetto. A porgerne un singolo esempio, le acque della Somme, secondo M. De Mercy, il quale fece uno studio speciale di questo fiume, durante la dominazione dei Romani eran ben cinquanta volte più abbondanti d'ora. Egli è perciò che dalla sezione del cono di tempo storico, falsamente puossi argomentare l'età delle sezioni di tempi antistorici. Laonde osserva qui lo Stoppani: « Faceva egli d'uopo di cacciarsi sopra un cono di deiezione, sopra una formazione che è per indole e per l'origine sue quanto v'ha di più irregolare, di più instabile, di meno calcolabile, per stabilire dei calcoli di tanta squisitezza? > 1.

Ma ammettiamo pure il calcolo approssimativo del Morlot riportato dal Lyell, e vedremo quanto sia errata di grosso la deduzione, che si vuol cavare. Morlot rinvenne nel cono di deiezione del torrente Tinsera tre strati di terra coltivata:

| TOTTOTIO | THEOREM | SEAS STREET, SEC. |              |
|----------|---------|-------------------|--------------|
| alti     | alla    | profoudità        | dell'epoca   |
| 0.12     |         | 1,30              | romana       |
| 0, 15    |         | 3,00              | del bronzo   |
| 0.17     |         | 6,00              | della pietra |

STOPPANT, Op. cit. parte II, pag. 180.

Egli ritiene che avendosi da 16 a 18 secoli per l'èra romana, corrispondono

> da 3000 a 4000 anni per l'èra del bronzo da 5000 a 7000 » » della pietra.

Il calcolo è fondato adunque sulle profondità; ma vi fu trascurata la serie crescente dell'altezza dei depositi, maggiori in principio e minori poscia nel rapporto di 17:12. Altro elemento da considerare è che nella nostra civilizzazione i torrenti sono frenati dall'opera umana, mentre nelle epoche primitive erano liberi di straripare e perciò di innalzare il terreno. Infatti se si divida la profondità di 1,30 per 1800, abbiamo 0,00007 per anno, cioè una quantità tanto minima che può essere spiegata anche dai venti polviferi e dalle piogge. Se poi si consideri che il terriccio, quale materia alluvionale soprabbondava allora sui monti, e che bastano da 10 a 20 straripamenti ampi per innalzare sei metri il suolo limitrofo al torrente, si comprenderà che bastano circa mille anni per produrli, e che probabilmente quell'epoca non retrocede che da tremila anni. Bisognerebbe essere geologi non di solo tavolino; e se si esaminassero le piene ed il trasporto dei nostri fiumi e torrenti, subito si verrebbe a persuadersi della prontezza e facilità con cui si formano questi coni.

« Alla Nuova Orleans, nel delta del Missiasipi, racconta ancora il Büchner i, sotto sei distinti strati di alluvione e ad una profondità di 5 metri si troarono delle ossa umane...; il dottor Dowler stima che queste reliquie abbiano un'antichità di 50 o 60 mila anni... Vogt i assicura che il calcolo è esatto.... e Brow malgrado

BUCHNER, Loc. cit.

<sup>\*</sup> Voor, Lexioni sull'uomo.

Capitalo III. tutti gli sforzi fatti per ravvicinare all'epoca nostra l'antichità di queste reliquie, non ha potuto ridurla a meno di 15,000 anni ».

Rispondiamo. Il delta del Mississipi formato da sedimenti alluvionali alti in qualche luogo 100 metri, ha una superficie di chilometri 77 mila e una lunghezza di quasi 278 chilometri. Lyell valuta di circa 100 mila anni l'età del deltà, quantunque Temmasy in una splendida descrizione di esso, gli assegni dai 10 ai 12 mila anni e gli idraulici del genio degli Stati Uniti riducano tale età a circa 4,400 anni. Ma pur concedendo i 100 mila anni di Lyell, se questo geologo calcolando la massa d'acqua ed il fango contenuto, non ottenne che 100 mila anni pel delta alto perfino 100 metri, come sarà possibile ottenerne 50,000 da un deposito di 5 metri? D'altronde Lyell calcolò il limo sospeso nell'acqua, 0,003, ma trascurò di valutare che nel fondo del torrente vi può essere più che doppio e che inoltre vi ha trasporto di ghiaia non calcolata, oltre alle piene straordinarie che possono centuplicare il deposito. I viaggiatori in quelle regioni sanno cosa siano i furiosi temporali, che producono vere flumane sulle pianure che costeggiano quelle rive. ed il limo sospeso nell'acqua non fu certo colto e calcolato in quelle circostanze. Perciò la sua epoca è riducibile dai 50 ai 30 mila. Ammessa quest'ultima e 100 metri d'altezza, i metri 5 (profondità delle reliquie rinvenute) danno 2,500 anni a questi avanzi-

Ometteremo gli altri esempi addotti, come quello di uno scheletro umano rinvenuto in un banco di coralli nella Florida, cui da Agassiz si vogliono dare 10 mila anni; quello di una capanna dissotterrata in un torrente della Svezia,

cui si danno pure 10 mila anni; quello di Natches ancora sul Mississipi, che si fonda sulla corrosione laterale del fiume; e quello di Abbeville, che riguarda pure una mascella umana rinvenuta nei bassi strati di un fiume; perchè tutti cadono coll'istesse osservazioni. Concluderemo pertanto col ripetere che nulla vi ha in geologia di così incostante quanto la deltazione, i depositi dei letti dei flumi e la loro corrosione; ende la cognizione dello spessore, avuto in periodo conosciuto di tempo, non può prestare un giusto valore per dedurre l'età di formazioni antiche. Sarebbe necessario dimostrare che le stesse canse banno sempre agito nella stessa guisa; ed è ciò che non proverassi giammai; od almeno non si è provato per poter quindi legittimare i calcoli fatti.

Gli strati di torba del Vecchio e del Nuovo Mondo sono stati parimenti citati quali cronometri per definire la questione dell'età dell'uomo, almeno nei luoghi, che hanno fornito indubitati avanzi umani.

Ma anche qui, come nel caso di depositi alluvionali, ci troviamo dinanzi una difficoltà fondamentale, - quella di stimare l'accrescimento degli strati di torba. I più divergenti risultati sono stati il termine, a cui vari investigatori sono arrivati, variando quelli grandemente secondo i luoghi presi a studiare.

Secondo Lyell, la proporzione con cui la torba aumenta procede con estrema lentezza. M. Boucher de Perthes, come risultato delle sue indagini, venne a conchiudere che la misura di aumento degli strati di torba non era più di quattro centimetri per secolo. Avendo egli rinvenuto nella valle della Somme alcuni esemplari di stoviglie romane sessanta centimetri sotto la superficie d'una torbiera profonda otto metri, egli calcolò che il tempo richiesto per la formazione della torbiera stessa, considerando che le stoviglie si trovassero colà da milleciaquecento anni, fosse meno di ventimila anni. L'errore nel computo dipendeva dal considerare che fossero stati necessari 1500 anni a formarsi lo strato di torba sopra quegli avanzi, i quali senza alcun dubbio si saranno abbassati a quella profondità per un caso fortuito. Da quanto sappiamo intorno al crescere delle torbiere in altre parti, non v'è ragione da credere che il tempo realmente impiegato per l'aumento della torbiera, sovrastante alle stoviglie, sia stato maggiore di due o tre secoli al più.

In America, secondo Andrews, un deposito di torba si forma nella proporzione di venti o venticinque pollici per secolo - da dodici a quindici volte più rapidamente di quello che era stato immaginato da Boucher de Perthes. In Irlanda è stato riconosciuto che l'aumento di una torbiera è di due pollici l'anno, - più in un anno di quello che il dotto francese ammetteva per un secolo. In una torbiera dello Schleswing, a Nydam, furono trovati vestimenti, sandali, spilloni, pinze, collane, caschi, borchie di scudi, corazze, cotte di maglie, fibbie, cinturoni, foderi di spade, 80 spade, 500 lance, 30 scudi, 40 punternoli, 160 freccie, 80 coltelli, diversi oggetti di bardatura, rastrelli di legno, magli, vasi, ruote, vasellame di creta e monete. In questo stesso luogo, che indica un'avvenuta battaglia, si trovò sepolto un battello di 21 m. di lunghezza, 90 cent. di profondità e metri 3 di larghezza, ben lavorato e fermato a chiedi di ferro, contenente armi tutte di ferro. Questo battello essendo a pochi metri di distanza dal luogo ove furono trovate 50 monete romane, che portavano date diverse dall'anno 67 all'anno 217 di G. C. è da credersi che appartenesse almeno al terzo secolo. Pertanto in quel tempo vi era un lago o certamente tanta acqua da potervi galleggiare e muoversi un battello di quella portata; eppure quel lago in meno forse di 15 secoli ha avuto il tempo di essere prosciugato, di colmarsi e la torba di alzarsi tanto da coprire per alcuni metri un battello largo 3 metri e profondo 90 centimetri.

Presso Colzè nel Vicentino, si rinvennero finissini cocci di stoviglie, probablimente etrusche, alla profondità di 9 metri. Nelle torbiere scozzesi trovaronsi monete romane a 4 metri di profondità, in quelle di Kinkardine lastricati romani, in quelle di Groninga, alla profondità di 14 metri, una moneta romana e nella valle della Somma alla stessa profondità una barca carica di mattoni.

In virtà di questi e di altri fatti consimili, M. Rioult De Neuville, autorità riconosciuta come competente in tale materia, non esita ad asserire: « Sembra provato che in circostanze favorevoli la più profonda torbiera può essere stata formata in uno spazio di tempo non eccedente uno o due secoli, ed in quei luoghi pure, dove ai nostri giorni, per difetto delle condizioni essenziali al suo incremento, la torba non si forma più ». Anche lo Stoppani, altra autorità competentissima, osserva che « le stazioni lacustri della pietra e del bronzo si troveranno per mezzo di questo cronometro, da melti mal usato, di melto ringiovanite ! »

 Altro cronometro d'antichità si cercò nella stalagmitizzazione. Suppongasi la volta di una

Liov, Le abitazioni lacustri di Gimon, p. 66,
 Syoppani, Note ad un corso annuale di geologia,
 P. I. pag. 149.

caverna, a cui si aldossino rocce calcaree, coperte da vegetazione, che dia all'acqua d'infiltrazione il necessario gas acido carbonico. Una prima goccia che trasudi da essa volta, vi aderisce per un certo tempo, tanto che basti perche ne svapori. la superficie. Alla superficie d'essa goccia si forma una crosta esilissima, una pellicola invisibile. Ma la goccia ingrossando, cade rompendo il proprio involucro, di cui non resta che porzione aderente alla volta, in forma di anello irregolarmente dentato, come deve essere quello, che risulta da una pellicola lacerata da un corpo cadente. Alla prima goccia succede una seconda, e quindi al prime un secondo anello e via via, finche dalla sovrapposizione di tali anelli risulta un tubo. È questa la forma che presenta la stalattite nel primo periodo di sua formazione; quella di un tubo, grosso come la canna di una penna d'oca, terminato inferiormente da una esilissima frangia, Ma nel mentre la stalattite si allunga, la parte già formata è di continuo madefatta, e quindi, sempre per l'effetto della evaporazione, più e più s'ingrossa. Ne risulterà necessariamente un cono, rovesciato, appunto la forma ordinaria delle stalattiti. La forma di cono riposante sopra la sua base, sarà al contrario quella della stalagmite, creata invece sul suolo della caverna, dalle gocce stesse che cadono dalle stalattiti, e di cui continua l'evaporazione. Il cono stalattitico discende verso il suolo e lo stalagmitico ascende verso la vôlta, fino a che questi si toccano coi vertici opposti, e si fondono in uno, ed ecco l'origine di quelle colonne o pilastri che formano uno dei più pittoreschi ornamenti delle caverne 1.

<sup>‡</sup> Stoppani, Note of un corso animale di geologia, Parte I, p. 59.

Ora în siffatti depositi stalagmitici di certe caverne, specialmente in Europa, si sono trovati umani avanzi associati con quelli di animali ora tutti estinti. Questi resti si è creduto per lungo tempo che indicassero una grande antichità della nostra razza; ma il ragionamento con cui si arriva a tal conclusione è fallace per due ragioni. Prima di tutto, perchè esso ammette che gli animali di specie estinta, i cui avanzi fossili si sono trovati accanto a quelli dell'uomo, esistessero in uu periodo di tempo molto più remoto di quello che realmente sia, come vedremo più avanti. In secondo luogo, si è ammesso come certo che la proporzione del deposito di stalagmiti nelle spelonche, di cui si tratta, fosse molto più lenta di quello che sappiasi avvenire altrove in eguali condizioni. Il vero si è che noi c'incontriamo qui nella stessa difficoltà che abbiamo nelle nostre prove di misurare il tempo mediante i sedimenti alluvionali o l'aumentare della torba. Così, secondo un autore, ci volle un milione d'anni pel deposito del carbonato di calcio sulla volta della celebre grotta di Kent in Inghilterra, mentre, secondo un'altra autorità del pari competente nel pronunziare un giudizio su tal materia, un periodo di mille anni fu più che sufficiente.

Come nel caso dei depositi alluvionali, v'è ogni ragione per credere che la proporzione del tempo, con la quale si formarono le stalagmiti durante l'Epoca Quaternaria, fosse molto più rapida che al presente. Vi era a quoi tempi maggiore umidità nell'atmosfera, e per conseguenza una maggiore copia di acqua filtrante attraverso i composti di carbonato di calcio, in mezzo a cui le caverne si trovano. Il naturale risultato in sifiatte condizioni sarebbe che grossissimi depositi

di materia calcarea si sarebbero formati in un tempo relativamente breve. I visitatori dell'Yel-Iowstone National Park sanno con quanta rapidità alle Sorgenti Calde del Mammut, si formano, per es., depositi calcarei e silicei. Degli oggetti collocati in queste acque vengono increstati pesantemente in pochi giorni 1. Lo Stoppani illustrando altra caverna, quella di Tocco nell'Italia meridionale, osserva che lo stillicidio « gocciando sul suolo spruzzasse le erbe e i muschi che rivestivano la soglia della caverna e che si venivano coprendo d'una crosta di sasso. Staccò e portò seco una bella ciocca di musco, la quale sul di dietro era ancora verde e rigogliosa, mentre il davanti era di sasso 1 ». Le condizioni di queste due caverne, è vero, sono eccezionalmente favorevoll in alcune delle grotte, in cui si son trovati umani avanzi, e che appartengono all'Epoca Quaternaria od anche al Periodo Moderno.

10. Un altro argomente addotto in favore di un'antichità dell'iomo, maggiore di quella biblica, sarebbero te oscillazioni della crosta terrestre, le quali hanno in notevole guisa modificata la superficie del globo probabilmente dopo la comparsa dell'uomo.

Il guscio solido del globo in oggi come nelle epoche più remote dell'evoluzione terrestre traballa ancora negli immensi pezzi, di cui si compone, oscilla e dondola sulla massa pastosa che lo sostiene. Quei pezzi da un margine si sprofondano, dall'altro si sollevano formando una continua altalena. Questo argomento fu assai discusso; ma dopo che si è provato ad evidenza che il mare diminuisce si, ma che la sua diminuizione

in dieci secoli, in mille, due mila o tre mila anni è insensibile all'osservazione, e per la memoria umana rimane costante il suo livello, il fatto dell'altialena della crosta terrestre splende della più positiva certezza ed evidenza.

Lyell, basando le sue conclusioni sopra osservazioni fatte lungo la costa della Svezia, pensa che la misura del sollevamento terrestre non ascenda a più di due o tre piedi per secolo '. Anche qui, fedele alla sua teoria uniformitaria, egli ammette che la misura del sollevamento sia regolare, e, nel lungo corso dei tempi, praticamente la stessa in tutte le parti della superficie terrestre. Ma tal criterio è falso, come si può dimostrare. Non solo c'è una diversità col variare dei tempi, ma anche in luoghi affatto contigui; ora sono secolari ed ora si fanno repentini. Citiamone in proposito alcuni esempi.

Nel 1750 in un sol tratto, la costa del Chili, scossa da un violento terremoto, si sollevò in tutta la sua estensione per 8 metri sul livello del mare. Il porto della Concezione fu completamente messo a secco ed enormi scogli sottomarini emersero ad un chilometro nel mare.

Nel 1882 il medesimo fenomeno si riprodusse sul litorale dal Chili al Perú, innalzandolo di un metro sopra una lunghezza di 240 miglia. Pludardi, nel 1835 l'isola di Santa Maria, situata nei nedesimi paraggi, fu sollevata di tre metri verso il nord e di due circa verso il sud. Il Monte Nuovo di 132 metri d'altezza e di 2400 metri li circonferenza alla base, che si elevo in una sola notte sul posto dell'antico lago Lucrino, è un altro esempio di sollevamenti istantanei.

<sup>1</sup> Zann, Bibbia, Scienza e fede.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> STOPPANI, Il bel paese, Milano, Cogliati, p. 256.

<sup>1</sup> Liell, Antiquity of Man, p. 58, e Principles of Géology cap. xxxi.

Altro esempio di sollevamento se non istautaneo, però assai rapido, si è un'isola del mare Pacifico. Nel 1867 a 30 miglia all'ovest di Namouka (Tongo) una nave avea trovato un bassofondo. Dieci anni dopo si vide del fumo in quella località. Nel 1885 si formò un'isola lunga 3 chilometri ed alta 75 metri; nel 1887 era alta 80 metri. Ora la sua lunghezza è di 1760 metri e la larghezza di 1440, ed è formata di scorie e di ceneri vulcaniche.

L'isola Giulia nacque nel 1831, tra la costa sud-ovest della Sicilia e la punta più avanzata dell'Africa, a 30 miglia da Sciacca. Dove l'isola apparve lo Schmyth aveva accertato collo scandaglio una profondità di 183 metri. Il 10 Luglio passando colà il capitano Carrao osservò in quello stesso punto un getto d'acqua e colonne di fumo, che si elevavan ad un'altezza di 550 metri. Di ritorno in quel posto a' 18 di Luglio lo stesso Carrao scorse la testa di una montagna, che sporgeva dal mare, formando un'isola conica con un cratere in eruzione alto 7 metri. L'isola crebbe sempre, finchè misurata ai 4 d'Agosto aveva la forma d'un cono tronco e svasato, alto 60 metri sopra una base di 3 miglia di circonferenza. Ai 25 d'agosto però l'isola si ridusse a due miglia soltanto, ai 7 di settembre a meno di un miglio. Nell'ottobre si vedeva ancora un mucchio di pietre: più tardi tutto era scomparso.

Insomma dal principio del secolo scotso al oggi, sorsero ben 52 isole vulcaniche. Diciannove di esse sono già scomparse e dieci invece seno ora abitate.

Nel terremoto memorando di Lisbona del l Novembre 1775, pel quale perirono non meno di 60 mila persone nel breva tempo di sei minuti, una vasta parte della città sprofondò per sempre per 200 metri sotto il livello del mare.

Maggiori per numero e per estensione sono poi i sollevamenti e le depressioni lente e secolari, ma come per le istantance e rapide senza alcuna uniformità per tutte le regioni e in tutte le enoche.

Nel golfo di Napoli e precisamente in mezzo alle rovine di Pozzuoli, davanti all'antico tempio di Giove Scrapide, abbiamo una curiosa testimonianza di una lenta instabilità del suolo. Questo tempio edificato verso l'anno 105 prima di C. sopra la spiaggia del mare, ma assai al disopra del suo livello, decorato di marmi preziosi da Settimio Severo, fra gli anni 194 e 212 dell'èra nostra, arricchito ed abbellito da Alessandro Severo fra gli anni 222 e 235 fu rovinato da Alarico e dai suoi Goti nel 410 e da Genserico nel 445. Or bene nel medio evo fino al secolo XV il suolo, su cui fu edificato, si abbassò fin sotto al livello del mare per la misura di alcuni metri, trovandosi le tre colonne, alte 12 metri e mezzo, ultime vestigia del tempio, perforate per Paltezza di 6 metri e 30 centimetri da litofagi. che vivevano allora nel mare come oggidi. Alla fine del XV secolo il suolo cominciò ad effettuare un movimento in senso contrario e sollevarsi lentamente e gradatamente. Ma questo movimento di elevazione si è arrestato. Nel 1749 il tempio era a secco, nel 1807 cominciava ad essere bagnato, se il vento soffiava con forza. Dal 1822 al 1838 si verificò l'abbassamento in ragione di 25 millimetri ogni quattro anni; Lyell nel 1858 trovò che vi erano 60 centimetri d'acqua; Flammarion nel 1872 circa 2 metri ed il suolo continua a sprofondarsi.

Sono pure in corso di graduato sollevamento: lo Spitzberg, la costa crientale della Siberia la Norvegia e le alpi di Scandinavia; la Scezia, la Sardegna, la Tunisia, le due rive del Mar Rosso e il Turkestan. Ma se alcune parti della crosta terrestre s'innalzano, altre si abbassano. Un'altalena assai vicina la vediamo in Scandinavia, dove elevandosi la parte settentrionale, si abbassano le sue spiaggie meridionali.

Il Belgio e l'Olanda discendono lentamente; il suolo delle città, edificate non lontane dalle spiaggie, è al disotto del livello del mare, anche durante le più basse maree; in molte località il livello delle alte maree sorpassa il tetto delle case.

Nel Mediterraneo all'estremità dell'Adriatico. Venezia è uno dei pochi esempi dell'abbassamento relativamente graduale del suolo; si può calcolarlo in metri 0,155 per secolo. Il lastricato di S. Marco, che è già stato rialzato nel 1732 di 34 centimetri al disopra dell'antico pavimento di mattoni, è di tratto in tratto sommerso dalle acque. Anche il litorale oceanico della Francia fino a Parigi ed oltre colla media misura di due metri per secolo si sprofonda nell'oceano, sicchè fra 10 secoli la Normandia e la Brettagna saranno abbassate per 20 metri, saranno distrutti tutti i porti della Manica e dell'Oceano, e Parigi dopo essere stata porto di mare in una ventina di secoli verra pur essa inghiottita dal mare-

Sonvi abbassamenti nella costa occidentile della Groenlandia, nell'estremità meridionale della Svezia, della Prussia, nell'Annover, nella Fiandria, nella Picardia, nelle Lande e nella Guascogna fino alla Spagna, nel litorale dell'Adriatico, nel delta del Nilo e nella regione di Suez,

nelle bocche dell'Indo e nel delta del Gange. Parrebbero pur discendere lentamente, nelle Americhe, la costa orientale dell'America del Nord. tra la Florida, Terra Nuova e il Brasile, dalla foce delle Amazzoni fino al Pornahyba; la vallata delle Amazzoni s'è lasciata invadere dall'Oceano fino a 500 chilometri, e le Ande, su cui e posta la città di Quito, pur esse graduatamente discendono. Lo stretto di Calais si è approfondito di 10 metri in 139 anni e lo stretto di Gibilterra, designato nell'antichità sotto il nome di « Colonne di Ercole » si sprofonda di secolo in secolo. Sembra che dapprima non fosse esistito e che in suo luogo si trovasse un istmo, cosicchò Plinio, Pomponio, Mela. Aveno parlano di parecchie isole boschive che lo framezzavano, Plinio lo descrive della larghezza di 10 od 11 chilometri ed attualmente si è di 16 chilometri.

La perfetta rassomiglianza di certi esseri viventi oggidì in certe isole, talora molto staccate, non ci dice con chiarezza che quelle terre, ora separate, sono le ultime vetto di continenti inabissati sotto le acque?

Certo si è pertanto che le oscillazioni della crosta terrestre lungi dall'essere per la lero irregolarità un sicuro cronometro in favore della grande antichità della nostra stirpe, i cangiamenti indicati rafforzano piuttosto il sentimento di coloro, i quali pensano che cinque o seimila anni sono largamente sufficienti a spiegare tutte le tracce dell'uomo preistorico, non solo in America, ma anche in Europa.

11. È un fatto indiscutibile che dopo il chiudersi dell'epoca terziaria, e probabilmente dopo la comparsa dell'uomo, v'è stato ciò che venne detto periodo glaciale o era glaciale. Se l'uomo

non fu testimone del principio di questo periodo di bassa temperatura e di estesi ghiacciai e piani di ghiaccio, pare certo, come tutti i geologi ed archeologi riconoscono, che egli vivesse durante una parte, probabilmente la più grande, di questo periodo.

Le teorie, che sono state messe in rapporto col periodo glaciale per ispiegarne le cause, il principio e la durata, possono venir divise in due classi: cosmiche e terrestri, o astronomiche e geologiche, e di queste ve ne sono quasi una dozzina, e tutte noverano abili avvocati, e tutte vogliono essere riconosciute per certe.

Lyell 'abilmente propugna l'aumente e la distribuzione dei ghiacciai, doversi attribuire ai cambiamenti nella distribuzione di terra e di acqua sulla superficie terrestre.

Croll, basandosi sulla teoria di Lyell, tenta di stabilire esattamente il numero di anni trascorsi dal principio alla fine dell'epoca glaciale; ma tal computo è impossibile e per causa della complicatezza del problema da un punto di vista geologico, ed a motivo della totale assenza di qualsiasi cronometro degno di feda.

Secondo la teoria astronomica, di cui Groll, James, Goike e Robert Bell sono i principalissimi campioni, la causa dell'epoca glaciale si devrebbe ricercare nei cambiamenti climatici, dovuti alla precessione degli equinozi ed alle variazioni avvenute nella eccentricità dell'orbita. A ciò possono aggiungersi come un fattore meno potante, le variazioni della obliquità dell'eclittica. Grazie alle indagini di Leverrier, Poisson, Lagrange, ed altri eminenti matematici, gli astronomi possono

computare con grande esattezza i periodi di queste variazioni e pel passato e pel futuro.

La precessione degli equinozi, che gradatamente altera la relativa lunghezza dell'inverno e dell'estate, ha un periodo di 21 mila anni e l'età glaciale dovrebbe colpire alternativamente, or l'uno or l'altro degli emisferi, ognidie cimila e cinquecento anni.

Altri cercano, come Lyell e Lubbock, la causa del periodo glaciale in un gran cambiamento secolare occasionato dalla variazione dell'eccentricità dell'orbita terrestre, la quale può prolungare l'inverno di ben 36 giorni.

Il periodo di questo cambiamento è molto lungo ed abbraccia non diecine di migliaia, ma centinaia di migliaia d'anni.

L'ultimo periodo di uno stato di grande eccentricità, secondo i calcoli di Croll, cominciò duecento quaranta mila anni fa, e persistette per centosessantamila anni, terminando perciò ottantamila anni or sono. Siccome pertanto l'uomo comparve immediatamente o poco dopo il chiudersi del Periodo Terziario, dalla scuola di Lyell, Croll e Geike ci viene imposto di concadere all'uomo un'antichità di almeno duecentomila anni, se non più.

Le conclusioni però a cui arrivarono eminentissimi geologi, fra i quali Prestwich. Wright ed altri sono affatto diverse da quelle testè enunciate.

Il primo. Prestwich, ¹ come risultato d'un attento esame, dichiara che il periodo glaciale, facendo pur tutte le concessioni pretese dagli avversari, non può esser durato più di 15 mila anni e solo ad 8 mila anni il periodo post-glaciale, sul principio del quale può essere apparso l'uomo.

<sup>1</sup> Principles of Geology.

Geology, vol. II, p. 553, 554.

Il Wright pur dichiara che tale durata non può essere più lunga; ma conclude, che potrebbe essere anche minore e che ad ogni modo i geologi non possono dare una risposta definitiva, spettando questa ai metereologisti dell'avvenire più illuminati di noi <sup>4</sup>.

Da quanto dicemmo apprendiamo pertanto che ne la geologia, ne l'astronomia valgono a fornirei qualche rispesta alle questioni concernenti la causa, l'epoca o la durata del Periodo Glaciale. Le opnioni, tenute su fal proposito anche dai più doti campioni di queste scienze, sono le più disparate e spesso contradditorie. Veggansi all'uppo per accertarsene, le opere di Agassiz, Croll', James Geike <sup>†</sup>, di Prestwich, del Duca d'Argyll', di Howorth <sup>†</sup> ecc.

Ma dovremo noi dunque restare in una completa ignoranza 2 Non potremo aspettarci informazioni da altre sorgenti? Noi crediamo che si possa rispondere affermativamente e che la luce ci possa venire da un più negletto testimonio, cioè dalla storia, la quale se non ci spieghera la causa del Periodo Glaciale, poco importante pel nostro presente scopo, ci fornirà almeno una parte della cognizione che noi cerchiamo rispetto al tempo, in cui avvenne e quanto durô.

Non credasi, prima di tutto, che caratteristica del Periodo Glaciale fosse un intensissimo freddo che s'assomigliasse a quello dei paesi polari della nostra epoca. Tale opinione è veramente

infondata. M. Charles Martin, e tra noi il Cermenati, il Melzi ed altri hanno dimostrato che un abbassamento di temperatura di quattro gradi sarebbe bastevole a spiegare tutti i fenomeni di congelamento dell'Età glaciale. E questa diminuzione di temperatura può venire riguardata come il massimo, poichè è un fatto notorio, che nessun glacialista negherà, che l'umidità è un fattore anche più importante dell'estremo freddo nella formazione dei ghacciai. E che quello fosse na periodo di grande umidità ce lo attestano i letti delle riviere e i sedimenti alluvionali.

È pure un'errata idea l'immaginare che noi dobbiamo risalire a tempi antichissimi e preistorici per trovare l'Europa in tal condizione di umidità e bassa temperatura. La storia al contrario ci assicura che tale stato di cose ebbe luogo molto tempo dopo la venuta dell'uomo in questa parte del mondo, che non ci è necessario di andare indietro più di 1500 o 2000 anni per trovare condizioni climateriche affatto diverse da quelle che ora predominano, ed inverni i cui rigori erano molto più intensi, di quelli che siansi mai provati nei tempi moderni.

Secondo Erodoto, il clima della Scizia a tempo suo era presso a poco quello di Alaska o del Labrador a tempo nostro. L'asino, uno degli animali meno delicati, non ci potava vivere. Essa come il territorio lungo il Danubio, era totalmente golato per otto mesi dell'anno; il estate si distingueva per prolungate e torrenziali piogge. Anche Virgilio ed Ovidio dicon lo stesso del congelsmento del Danubio e del Ponto Eusino. Ovidio anzi ci dice che vide coi propri occhi coperto di ghiaccio l'intiero Eusino, che egli vi cammino sopra mentre esso era in tule stato, e che nella re-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> WRIGHT, L'età glociale nell'America del sellestrione p. 440.

<sup>\*</sup>Chota, Clima e tempo.

<sup>3</sup> GRIKE, Grande Eid Glociale.

AROYLL, Teoria Glaciale.

<sup>5</sup> Howeres, L'incube glaciale e il dilucio.

gione circostante si intenso era il freddo, che anche il vino gelava, e veniva rotto in pezzi per beverlo.

Non dissimile è la descrizione che Cesare porge del clima della Gallia, del rigore dei suoi inverni, e dell'eccesso delle sue piogge, descrizione confermata dalle testimonianze di Varrone, Cicerone, Strabone e Diodoro Siculo. Si grande, dice quest' ultimo, è il freddo della Gallia nell'inverno « che quasi tutti i flumi sono coperti di ghiaccio, e si formano ponti naturali, su cui grandi eserciti coi loro carri e bagagli passano con sicurezza ». Aristotele aggiunge poi anche per la Gallia come Erudoto diceva per la Scizia, che l'asino non potea resistere al rigore del clima.

Virgilio ed Orazio attestano la bassa temperatura che predominava in Italia e ci dipingono le climateriche condizioni prevalenti ai giorni loro fin giù nella campagna di Roma el ai bastioni di Taranto, quali ora son proprie degl'inverni dell' Europa settentrionale.

Nelle foreste settentrionali, come sulla Senna e nella Germania centrale vivevano, i rasgiteri, che oggi soltanto trovansi nel nord dell'Europa,

Per l'istessa ragione ci viene assicurato da Teofrasto che l'olivo non poteva allignare la Grecia più di quattrocento stadi lungi dal mare. E, secondo la testimonianza degli scrittori greci e romani, il rigore artico della Gallia rendeva impossibile di coltivare colà la vite e l'olivo.

Nei primi secoli dell'Era Cristiana le condizioni climateriche delle parti d'Europa, che abbiamo nominato, erano, secondo tutti gli scrittori contemporanei che accennano a questo argomento, essenzialmente le stosse che ai tempi di Erodoto, Cesare, Orazio ed Ovidio. Non occorre indicare quanto il clima in seguito sia mutato, e come ora esso sia del tutto diverso da quando Aristotele insegnava e Virgilio poetava. Nel leggere le descrizioni lasciateci dell'intenso freddo di regioni, ove prescutemente il clima è si mite, sembrerebbe cosa da non credere, se non si avessero tutte le prove le più sicure per poter risolntamente affermare che è un fatto storico accertato.

Il passaggio, adunque, da uno estremo freddo ad un gradevol calore è avvenuto durante il corso di tempi storici; e data una lieve variazione nelle nostre presenti condizioni termometriche ed igrometriche, noi saremmo, come la metereologia insegna, in breve tempo testimoni di tutti i fenomeni all'Epoca Glaciale. E tal variazione produrrebbe in gochi secoli, – in poche migliaia di anni al più, – tutti quei cambiamenti, pei quali i geologi e gli archeologi richiedono diecine di migliaia e centinaia di migliaia, auzi, milioni di anni.

12. Në miglior prova pei nostri avversari sono i cambiamenti di vegetazione. In Danimarca hanno voluto trar partito da certi fondi torbosi, detti skovmose, per far credere all'alta antichità dell'epoca della pietra, mettendo in relazione coi famosi kjökkenmöddings, dei quali parlereme più avanti, questi skovmose, nel fondo dei quali in mezzo a torba amorfa si trovarono tronchi di pini, che oggi più non crescono naturalmente in Da nimarca. Sopra questi tronchi di pini, si trovano caduti tronchi di querce e di betulle bianche, due specie di piante oggi poco comuni al paese; ora sono scomparse anche le quercie e non si vedono vegetare che faggi. Ma Streenstrup ha trovato strumenti di pietra in mezzo ai tronchi di pino, epperciò si conclude che l'età della pietra vi deve essere di grande antichità, perche non v'è memoria d'uomo che ricordi e pini e quercie

aver vegetato in quelle località e pertanto deve essere passato lunghissimo tempo per dar agio ad estinguersi foreste di pini per l'invasione di quelle di quercie ed altrettanto per l'estinzione di queste per la prevalenza dei faggi. Ma ognun vede che qui si lavora di congetture e null'altro; congetture, che pur ammesse, lasciano indeterminata affatto la questione della maggiore o minore antichità della pietra, non potendosi calcolare neppure approssimativamente il tempo stato necessario a formarsi siffatti cambiamenti di foreste.

In date condizioni avrebbe potuto essere a ciò necessario un tempo lunghissimo, in altre un tempo relativamente assai più breve. Si conoscono esempi, dice Lioy, di regioni che, diboscate una volta, assumevano ben presto un aspetto diverso dal primitivo, vi accadeva quasi una rotazione naturale, nuove specie di piante allignavano a preferenza, ove le anteriori avevano sfruttato il terreno '. La facilità di crescere nuove piante in luogo, ove non se ne ebbe esempio anteriormente, è cosa che si osserva di frequente, come di frequente si osserva la prevalente vigoria, con cui le piante nuove sopraffanno le antiche. Ora i fuggi, ovunque il terreno è abbastanza asciutto, finiscono per usurpare il posto d'altre piante; essendo che, secondo l'osservazione di Waldemar Schmidt, i faggi hanno la proprietà di prosperare sotto qualunque ombra, mentre l'ombra loro è agli altri nociva e crescono inoltre più presto di altre specie, massimamente delle quercie. « E dunque facile comprendere, dice il citato Lioy, come i faggi, che rampollano all'ombra di antichi beschi, sviluppinsi, elevinsi, vincano le altre piante in

Da tutto quanto però è stato detto intorno alla geologia agevolmente si raccoglie che l'altissima antichità dell'uman genere non può minimamente essere provata da questa scienza.

### CAPITOLO IV.

# L'antichità dell'uomo e l'archeologia.

 Significato del termine preistorico. - 2. Età della pietra, del brouzo e del furro. - 3. La successiono delle età non è generale, nè assoluta. - 4. Patenti prove dataci dallo studio di ciascuna età, nonchè dalla S. Scrittura. - 5. Monumenti megalitici: tunnili, menhira, dolmen. - 6. Camudi di conchigile o Kjohtesmoediduga. - 7. Abitazioni lacustri. - 8. Fossili. - 9. L'estimiono delle specie non è un argomento di antichità assoluta. -10. Panna attuale in via di spognera.

 Che veramente si possa ammettere a rigore di termini pel genere umano una preistoria è

altezza, impediscano la circolazione dell'aria, e, per così dire, soffochino i loro commensali. Nella magnifica foresta di Fontainebleau i roveri stanno appunto per essere distrutti da simile invasione; in Danimarca si cerca di sharazzare da si pericolosi nemici le quercie secolari che voglionsi preservare da rapida distruzione » 1. - Da ciò è chiaro essere inutile fondar solidi calcoli sul fondo torboso dei skormose per provare l'altissima antichità dell'epoca della pietra, e quindi dell'apparizione dell'uomo, perché questa successione di vegetazione non richiede in modo assoluto mille secoli per compiersi. Che se non vi ha memoria in paese che ricordi ivi il prosperare delle quercie, ciò non impedisce di pensare che un mille anni fa ed anche meno, non prosperassero: giacchè le memorie storiche in Danimarca non vanno molto indietro.

<sup>4</sup> Op. cit., p. 65.

Ltov, Le abitazioni lacustri ecc., p. 64.

aver vegetato in quelle località e pertanto deve essere passato lunghissimo tempo per dar agio ad estinguersi foreste di pini per l'invasione di quelle di quercie ed altrettanto per l'estinzione di queste per la prevalenza dei faggi. Ma ognun vede che qui si lavora di congetture e null'altro; congetture, che pur ammesse, lasciano indeterminata affatto la questione della maggiore o minore antichità della pietra, non potendosi calcolare neppure approssimativamente il tempo stato necessario a formarsi siffatti cambiamenti di foreste.

In date condizioni avrebbe potuto essere a ciò necessario un tempo lunghissimo, in altre un tempo relativamente assai più breve. Si conoscono esempi, dice Lioy, di regioni che, diboscate una volta, assumevano ben presto un aspetto diverso dal primitivo, vi accadeva quasi una rotazione naturale, nuove specie di piante allignavano a preferenza, ove le anteriori avevano sfruttato il terreno '. La facilità di crescere nuove piante in luogo, ove non se ne ebbe esempio anteriormente, è cosa che si osserva di frequente, come di frequente si osserva la prevalente vigoria, con cui le piante nuove sopraffanno le antiche. Ora i fuggi, ovunque il terreno è abbastanza asciutto, finiscono per usurpare il posto d'altre piante; essendo che, secondo l'osservazione di Waldemar Schmidt, i faggi hanno la proprietà di prosperare sotto qualunque ombra, mentre l'ombra loro è agli altri nociva e crescono inoltre più presto di altre specie, massimamente delle quercie. « E dunque facile comprendere, dice il citato Lioy, come i faggi, che rampollano all'ombra di antichi beschi, sviluppinsi, elevinsi, vincano le altre piante in

Da tutto quanto però è stato detto intorno alla geologia agevolmente si raccoglie che l'altissima antichità dell'uman genere non può minimamente essere provata da questa scienza.

### CAPITOLO IV.

# L'antichità dell'uomo e l'archeologia.

 Significato del termine preistorico. - 2. Età della pietra, del brouzo e del furro. - 3. La successiono delle età non è generale, nè assoluta. - 4. Patenti prove dataci dallo studio di ciascuna età, nonchè dalla S. Scrittura. - 5. Monumenti megalitici: tunnili, menhira, dolmen. - 6. Camudi di conchigile o Kjohtesmoediduga. - 7. Abitazioni lacustri. - 8. Fossili. - 9. L'estimiono delle specie non è un argomento di antichità assoluta. -10. Panna attuale in via di spognera.

 Che veramente si possa ammettere a rigore di termini pel genere umano una preistoria è

altezza, impediscano la circolazione dell'aria, e, per così dire, soffochino i loro commensali. Nella magnifica foresta di Fontainebleau i roveri stanno appunto per essere distrutti da simile invasione; in Danimarca si cerca di sharazzare da si pericolosi nemici le quercie secolari che voglionsi preservare da rapida distruzione » 1. - Da ciò è chiaro essere inutile fondar solidi calcoli sul fondo torboso dei skormose per provare l'altissima antichità dell'epoca della pietra, e quindi dell'apparizione dell'uomo, perché questa successione di vegetazione non richiede in modo assoluto mille secoli per compiersi. Che se non vi ha memoria in paese che ricordi ivi il prosperare delle quercie, ciò non impedisce di pensare che un mille anni fa ed anche meno, non prosperassero: giacchè le memorie storiche in Danimarca non vanno molto indietro.

<sup>4</sup> Op. cit., p. 65.

Ltov, Le abitazioni lacustri ecc., p. 64.

impossibile, poichè osservando che Mosè ci ha fatta la narrazione così del principio del mendo e delle nazioni che florirono di poi, come dei fatti principali che erano accaduti fino al suo tempo; e che in seguito altri scrittori fra gli Ebrei avevano continuata questa narrazione fino al tempo nel quale poi sorsero gli scrittori gentili; ne viene di conseguenza essere ben chiaro e manifesto, che il mondo e l'umanità avevano la loro storia scritta fino dal primo inizio dei tempi.

Mosè tuttavia narrò soltanto ciò che al popolo ebreo poteva interessare, trascurando naturalmente tutto quanto riguardava quei popoli, che non ebbero commercio e relazione col suo. Da qui ne viene che molti di questi popoli rimasero senza storia scritta, fintanto che presso varie nazioni non nacquero coloro che, raccogliendo le memorie e le tradizioni, interpretando monumenti e registrando le cose contemporanee successe sotto i loro propri occhi, e delle quali erano stati testimoni, cominciò per questi popoli quell'epoca, che oggi si è convenuti di chiamare epoca storica. Da ciò venne pure per conseguenza che le epoche anteriori a questa pei popoli suddetti, fu chiamata preistorica od antistorica. Il popolo ebreo soltanto e que popoli che ebbero frequenti rapporti con esso fin dai primi tempi, come gli Assiri, i Babilonesi, i Persiani, gli Egiziani, i Fenici, non hanno avuto epoca veramente preistorica, poiche Mose ed altri lasciarono memoria della loro origine e dei principali loro avvenimenti.

Anche i popoli dell'India e della Cina ed altri popoli dell'Asia orientale ed occidentale, gli Scandinavi ed altri, non hanno, secondo noi, un vero periodo preistorico, quantunque una vera e completa storia non si può dire che abbiano nenpure ai nostri giorni, se non è per loro la storia dei popoli, che li hanno soggiogati. I Purana degli Indiani costituiscono una vera storia antica dell'India, malgrado vi siano innestati racconti favolosi ed esagerati, che giungono fino al tempo di Ciro. Ma le invasioni dei Greci sotto Alessandro Magno e le altre dei Persiani, dei Tartari e degli Arabi ancora, fanno parte meglio della storia dell'India che degli stessi popoli invasori. In tal modo gli Egiziani ci fanno conoscere la stato dei popoli del Mediterraneo, come i Sardi, i Siculi, i Tirreni, gli Etruschi, coll' averci tramandato mediante i loro monumenti le memorie delle guerre e delle alleanze strette coi popoli sunnominati.

D'altra parte que' molti popoli che, emigrati dalla culla dell'uman genere nell'Asia occidentale, si sparsero in parte per l'Europa e per l'Africa ed in parte per le lontane contrade dell' Asia settentrionale passando a popolare le Americhe e le isole innumerevoli dell'oceano, tutti hanno avuto per certo un'età senza storia, la quale non può in breve discorso essere determinata. Ma determinata o no questa età, certo è che per questi popoli vi ha un tempo, nel quale le notizie del loro stato, tuttochè imperfette non si possono trarre che dai monumenti lasciati da essi o da tutte quelle cose ancora che, per sè indifferenti, sotto l'acuta osservazione dei dotti rivelano alcun che de' fatti loro, del loro essere, dei loro costumi ed abitudini. Di qui pertanto, gli studi preistorici, che oggi sono in tanto onore, di qui l'affannarsi degli archeologi, degli etnografi, geografi e naturalisti in ispecie, per compilare quella nuova disciplina, che chiamano Preistoria, la quale ci deve dar a conoscere i popoli in quella età oscura della loro vita, che riguarda i primi secoli della loro comparsa o della loro indipendenza, e ci completa la storia dell'umanità intera.

A nessuno poi verrá mai in pensiero che la preistoria debba riguardare un tempo al di là della storia ebraica, quasi che l'umanità non sia cominciata da Adamo.

2. L'età preistorica venne or sono quarant'anni circa, per opera principalmente degli archeologi danesi e svedesi divisa in tre grandi epoche: l'età della pietra, l'età del bronzo e l'età del forro.

Queste età sono state inoltre suddivise; e dalla prima hanno fatto sorgere l'età archeolitica e che altri chiamano della pietra rozza, perchè si suppone che l'uomo abbia cominciato a servirsi per la guerra, per la caccia e per le arti, della pietra appena ridotta a taglio od a punta; e l'età neolitica ossia della pietra pulita o levigata; perchè avendo l'uomo, così dicono i moderni, che lo vogliono nella sua origine fanciullo, selvaggio e bestiale, col tempo progredito in coltura, ha imparato a lisciare, levigare e brunire le sue punte di freccia, le sue ascie e accette ed i suoi coltelli. Nei quali due periodi della medesima età, si ammette ancora che l'uomo avesse per istrumenti ed utensili clave e mazze di legno. frecce e punte di osso, martelli di pietra ed anche di corno di cervo e di renna.

L'età del bronzo segnò un progresso nell'umanità, poichè dà, secondo gli evoluzionisti, a conoseere che l'uomo aveva già scoperto alcuni metalli od almeno ne conobbe l'utilità, il modo di ridurli a proprio uso e di trattarli secondo l'arte. Così si procurò il rame, lo stagno, seppe fonderli, seppe farne miscela e formarne il bronzo, col quale costrul spade, accette, coltelli, rasoi, cunei, mazze ed altri istrumenti. Conobbe allora anche il modo di fabbricar meglio i suoi vasi, di dar loro una forma più artistica. scegliere meglio il materiale e usare il tornio.

Questa età vorrebbesi tuttavia da taluni suddivisa in età del solo rame, perchè sembra che per un dato tempo qualche popolo non abbia adoperato che il solo rame; ed in età del bronzo propriamente detta. Ad ogni modo in questa età si vorrebbe scorger l'uomo, che già comincia a mostrarsi padrone della natura, è fatto adulto, già si applica si traffichi ed ai commerci; inventa la scrittura, fonda imperi sterminati e potenti; e si stabiliscono colonie marittime in lontane spiaggie, Insomma si progredisce a grandi passi nella via della coltura, ed ecco che l'uomo arriva all'età del ferro, in quella s'addentra e in questa per moltissimi usi sostituisce questo metallo al bronzo. Col ferro l'uomo ha un metallo di poce valore, duro, elastico, facile a lavorare e che si presta agli usi d'ogni sorta, che esige il lavoro industriale, così multiplo nelle sue opere e nei suoi bisogni.

Ma per mezzo di qual proccesso i primi metallurgi riuscirono ad estrarre il ferro dai suoi composti naturali? Il ferro nativo, cioè il ferro metallico naturale è assai raro, e si trova quasi sottanto negli aeroliti. Secondo il nativialista russo Pallas, riportato dal Figuier, alcune tribù della Siberia, con gran pena, riescono a trarre qualche particella di ferro dagli aeroliti, che si trovano in questo paese, e che loro servono poi a far coltelli. Il medesimo uso esiste presso i Lapponi. Infine, secondo una relazione di Amerigo Ve-

spucci, gli Indiani alla foce del Plata, nel secolo decimoquinto, fabbricavano le punte delle frecce e di altri utensili con pezzi di ferro estratto dagli aeroliti. Ma, non occorre ripeterlo, le pietre cadute dal cielo son troppo rare, son troppo accidentali, per aver indirizzati gli uomini sulla via della estrazione del ferro. Egli è dunque certo che questo metallo fu tratto per la prima volta dai seli minerali, come lo furono il rame e lo stagno; cioè per mezzo della riduzione dell'ossido, sotto l'influenza del calore e del carbone. Invano si opporrebbe a questa spiegazione la temperatura prodigiosamente elevata che esige il ferro per fondersi, o, per parlare più esattamente, l'impossibilità di fondere il ferro entro forni comuni. La fusione del ferro non era punto necessaria all'estrazione del metallo, e se si fosse trattato di produrre del ferro fuso, non vi sarebbe riuscita l'industria di nessun popolo. Bastava ottenere per opera della riduzione dell'essido di ferro, il metallo allo stato spugnoso: il martellamento al color rosso di questa massa spugnosa la riduceva in una vera barra di ferro. Se gettiamo un colpo d'occhio sull'industria metallica dei popoli semibarbari dei nostri tempi, vi troveremo un processo di estrazione del ferro, che giustificherà completamente l'idea sopra enunciata, intorno al modo con cui per la prima volta l'uomo poté avere il ferro metallico. Il naturalista Gmelin nel suo viaggio in Tartaria, fo testimonio del modo elementare, di cui si servono quei popoli settentrionali per procurarsi il prezioso metallo. Colà ciascuno prepara il ferro per sè, come ciascuna famiglia fabbrica il suo pane. Il forno per l'estrazione del ferro è posto nella cucina, è una cavità di due centimetri cubi circa che si riempie d

carbone e di minerale. Il fornello è sormontato da un camino di terra, ha una porta sul davanti che serve per introdurre i metalli e che si chiude durante l'operazione, mentre un foro laterale riceve la canna di un soffietto. Un uomo mette il mantice in moto, mentre un altro versa il minerale ed il carbone a strati successivi. Il forne non riceve mai più di un chilogramma e mezzo per ciascuna operazione. Quando questa quantità è introdotta a piccole porzioni successivamente, non occorre più che mantenere per qualche tempo l'azione del mantice. In seguito, tolta la porta del forno, traendo al di fuori le ceneri e gli altri prodotti della combustione, in mezzo ad esse si trova una piccola massa di ferro spugnoso che proviene dalla riduzione dell'ossido di ferro per opera del carbone, ben inteso, senza che il metallo siasi fuso. Si pulisce con una scheggia di legno quel pezzo di metallo che vien messo da parte per poi, insieme ad altri, martellarlo al calor rosso per un certo tempo e quindi per mezzo di temperature diverse ridurlo in una barra sola. Un identico processo per estrarre il ferro dai suoi ossidi naturali viene impiegato dai negri di Fonta-Djallon nel Sénégal. Conoscendo questi modi elementari di estrazione, che sono adoperati dalle attuali popolazioni ancora semibarbare, non si avrà difficoltà a comprendere quanto il naturalista svizzero Morlot scrisse sulle primitive fucine, nonche ad accettare il suo modo di vedere. Morlot nel suo libro Mémoires sur l'archéologie de la Suisse, descrisse gli avanzi di forni antistorici da lui rinvenuti in Carinzia (Austria) e che avevano servito a preparare il ferro. Secondo Morlot, veniva scavato sul pendio di una collina esposta al vento una buca. Se ne rivestiva il fondo con un ammasso di legnami, e su questo si distendeva uno strato di minerale, Questo letto di minerale veniva ricoperto con un secondo affastellamento di legname; poi approfittando d'un vento forte che suppliva alla mancanza di mantice, veniva incendiata la catasta alla base. Il legno per opera della combustione si trasformava in carbone e sotto l'influenza del calore riduceva l'ossido di ferro allo stato di ferro metallico. Finita poi la combustione, fra le ceneri si ritrovavano le particelle di ferro ridotto. Di tali forni primitivi se ne rinvennero in gran numero nel cantone di Berna, nei Pirenei, nel Belgio ed in molti altri Inoghi. In tal modo, su per giù, avranno tutti i popoli dato principio alla loro èra del ferro.

Con questa età ha pieno sviluppo il periodo storico già cominciato a metà dell'epoca del bronzo, Vi sono leggi scritte, yi sono codici, vi ha letteratura, commercio, agricoltura, industria, ordinamento civile dei popoli, società insomma organizzate, popoli celli, nazioni florenti e prospere. Da questo puuto il progresso dell'umanità non soffre più soste, se non parziali e temporanes; quel progresso che oggi ci vien fatto vedere straordinario, ma che però, illimitato com'è, condurrà l'uomo di meraviglie in moraviglie, quali la mente può appena immaginare.

3. Spiegati in tale maniera, quale si fa dai materialisti l'origine e lo sviluppo sociale dell'uomo, non è meraviglia se essi non saune persuadersi che l'uomo non sia più antico di quanto per Mosè appaia. L'acquisto di conoscenze in chi è limitato d'intelletto, in chi è digiuno affatto di ogni cognizione nè ha maestro che lo dirozzi, in chi infine è privo di qualciasi sussidio o di imi-

zione o di esempio, deve richiedere per natura lunghissimo tempo, moltissimi secoli e sforzi immensi. Ecco la ragione per cui si ammette lunghissima e di parecchi secoli l'età della pietra e lunga ancora di parecchie decine di secoli l'età del bronzo.

Ma non ci vorrà molto in verità per dimostrare come queste età, guardate per loro verso, studiate per quel che sono secondo i fatti e la verità, si riducano a cosa poso concludente nel determinare l'età dell'uomo e che per certo poi esse non giungono ad addimostrarlo più antico di quanto la storia mosaica lo faccia.

E perché? Per il semplice motivo che queste età, come non sono universali per antichità di tempo, così nol sono nemmeno per estensione. Non abbiamo che consultare senza preconcetti la storia, perchè ci appaiano evidenti le prove del postro asserto.

4. Non è dubbio che in certe parti di Europa, e forse per la maggior parte di esse, l'età della pietra precedesse l'età del bronzo e del ferro.

Il motivo che fa così concludere si à che i primitivi utensili che si trovano nei terreni di dette regioni sono invariabilmente di pietra, da principio greggia e grossolana, ma in seguito spesso bellamente levigata e di delicato lavoro. Frammisti a questi oggetti trovansi pur altri di corno e di osso, i quali, in luogo di metallo costituivano per l'uomo primitivo i principali, se non i soli materiali servibili per la manifattura di semplici aruesi e di armi necessarie per difendersi o per la caccia degli animali, in alcuni luoghi poi distinti da più incivilimenti successivi, spesso trovasi una serie di sedimenti, gl'infimi dei quali contengono soltanto oggetti di pietra

quelli immediatamente superiori, di bronzo, mentre gli ultimi in ordine di tempo sono caratterizzati dal rinvenirsi in essi, in maggiore o minor quantità, utensili di ferro.

Sarebbe però un errore l'immaginare che l'Età della pietra determini un epoca fissa nella storia umana, e che essa regnasse nello stesso tempo in tutte le terre e fra tutti i popoli. Niente più di questo sarebbe lungi dal vero, poichè taluni pepoli o presso taluni popoli alcune tribù e classi del popolo, hanno fatto uso di armi e di utensili di pietra, anche quando altri popoli od altre classi di un popolo usavano armi ed utensili di metallo, Anzi aggiungeremo che si hanno esempi parecchi. da' quali si conosce che l'uso delle armi e degli utensili di pietra si è protratto in taluni luoghi e presso taluni popoli fino a tempi relativamente recenti, per pon dire fino a noi.

Ommettendo molti passi della Scrittura che più oltre, per altre prove citeremo, sarà bene qui ricordare come Sefora, moglie di Mosè, circoncise il figliuol suo con un'acutissima pietra ! e che il Signore ordinò a Giosuè di prendere cultros lopideos e di circoncidere di nuove i figli d'Israele .

Presso gli Egiziani si sono trovate reliquie di armi e strumenti di pietra, malgrado che essi adoperassero in tutti gli usi il bronzo e spesso anche il ferro. Nei musei di Leida, di Berlino e di Torino veggonsi coltelli di selce rinvenuti nelle necropoli egiziane presso alle mummie; per cui Chabas trova verosimile ciò che ci attestano Diodoro ed Erodoto, che in Egitto fossero usati i coltelli di pietra per aprire l'addome dei cadascrittori chiamavano etiopica. Un coltello di steatite, riconosciuto dai più dotti egittologi per non anteriore alla dinastia dei Saiti (sei o sette secoli av. G. C.) era appartenuto ad un Psalmes, capo degli artisti dell'ordine dei sacerdoti, che sostenevano l'uffizio più importante delle cerimonie funerarie '. Ed oltre i coltelli di piromaca, che si trovano nelle tombe egiziane, si rinvengono sparse nei contorni delle città, nei profondi cavi fatti nelle rocce, nelle necropoli, attorno ai cofani funerari e dentro i medesimi, tutti i generi di schegge lavorate o no, tali quali si trovano in tutti i luoghi d'Europa ed eziandio accette, coltelli, raschiatoi ecc. E questi, cosa sorprendente, sono più abbondanti nello stesso Egitto nei tempi de Lagidi e dei Romani che non nei più antichi, siccome anche da Mariette fu osservato e più sorprendente ancora si è che le pietre meglio lavorate si trovano ne' sepoleri più antichi . V'ha ancora un altro fatto curioso, il quale però mostra sempre più la contemporaneità di strumenti di metallo e di pietra, ed è che sempre in Egitto, ove, come si è detto, il bronzo per lo meno è stato in continuo uso, e dove gli antichi monumenti, le sculture, i bassorilievi e simili, non possono essere stati eseguiti senza il soccorso dei metalli, si sono trovate miniere che sembrano essere state, chi sa per quale ragione, abbandonate ad un tratto, le quali erano scavate con istrumenti di pietra e di legno che furono rinvenuti in posto.

Tutti convengono nel porre la guerra di Troia

<sup>1</sup> Esodo, 1v. 25. 2 Giosue, v, 2.

<sup>4</sup> CHABAS, Etudes sur l'antiquité historique d'après les sources egyptiennes ecc., p. 378.

<sup>2</sup> CHARAS, p. 337.

in piena epoca del bronzo per quei paesi; e di fatti Omero non parla che di armi e di usberghi di rame o di bronzo e poche volte di ferro. Ora nel 1880 scrivevano alla Reichsanzeiger di Berlino da Argos, in Grecia, intorno ad alcuni particolari delle scoperte fatte dal celebre dott. Schliemann a Micene e specialmente intorno alle tombe che il suddetto archeologo giudica essere degli Atridi. « Il cranio dello scheletro coperto di grossa calotta d'oro trovato il 2 dicembre 1876 e che lo Schliemann crede essere quello di Agamennone, è perfettamente conservato ed è ancorafornito di tutti i denti. Presso la mano destra giaceva molta quantità di oggetti d'oro; ma nessuno porta segni che indichino una qualsiasi scrittura. Due altri scheletri scoperti nel quinto sepoloro, secondo lo Schliemann, sarebbero quelli di Cassandra e Eurimidene, uccisi iu un banchetto nello stesso tempo che Agamenone, da Egisto e Clitennestra. Le tombe degli Atridi sono contornate da doppia fila di placche in marmo. Nella quarta tomba, il dott. Schliemann ha raccolto giotelli e pietre incise bellissime, caschi d'oro, diademi e cantheres, cinture, il tutto in ero, una collana d'ambra e trentacinque teste di freccia di ossidiana ».

Che una tal quale industria della pietra si protraesse in Europa fin quando già da gran tempo nsavansi i metali, lo provano le esplorazioni fatte in moltissime stazioni della Francia e della Svizzera, ove si trovano gli avanzi dell'industria della pietra, riuniti sempre ad oggetti di bronzo e di ferro, nonche a monete abbastanza recenti. Consultinai a proposito, per persuadersene, le opere di Hate<sup>1</sup>, di Lubbock <sup>4</sup>, di Issel <sup>5</sup>, di Chabas <sup>3</sup>, del Pallas <sup>4</sup>, del Liov <sup>5</sup> e di altri autori.

Il Büchner anch'egli, quantunque sia caldo partigiano delle età preistoriche, ricorda che i Brettoni combatterono con armi di pietra Guglielmo il Conquistatore; che, secondo Erodoto, gli arcieri etiopi arruolati nell'armata, condotta da Serse contro la Grecia, portavano frecce di canna armate di punta di pietra; che nel campo di Maratona, nei tumuli, che gli Ateniesi innalzarono sui cadaveri dei cittadini morti per la patria, furono trovate molte punte di frecce di pietra e di bronzo. Secondo i due archeologi di riconosciuta autorità, Lartet e Christy, armi e strumenti di pietra furono impiegati dagli abitanti dell'Europa occidentale fino ad un periodo posteriore d'assai alla invasione romana. Secondo le cronache irlandesi, nell'anno 920, proiettili di pietra vennero adoprati in una battaglia contro i Danesi presso Limerick. Simili projettili sappiamo essere stati messi in opera nella battaglia di Hastings nel 1066. Vi è motivo di credere che più d'un secolo dopo, nel 1298, s'impiegassero armi di pietra dai soldati scozzesi condotti da Wallace.

Il Lioy poi ricorda ancora un esempio più recente di uso d'armi di pietra in piena età del ferro. Questo esempio è tratto dalla *Cronaca* di

<sup>1</sup> HATÉ, Les resultats des recherches préhistoriques d'après les congrès et reunions des societé savantes.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lunnock, I tempi preistorici e l'arigine dell'incivilimento, Torino 1835.

<sup>1</sup> Issat, L'uomo preistorico in Italia.

<sup>\*</sup> ISSEL, L'uomo preistorico in Hen \* Chabas, Op. cit.

<sup>\*</sup> Pallas, Relatione de' suoi viaggi in Russia, V. Chabas, p. 557.

<sup>5</sup> Liov, Conferenze. - Abitazioni lacustri.

<sup>\*</sup> Buchsen, L'aomo considerato secondo i risultati della scienza, P. P.

84

Giovanni Villani al Capo LXXVIII del libro ottavo, ove nacrando come lo re di Francia sconfisse i Fiamminghi a Mansimpeveri dice che « facendo i Franceschi venire i loro pedoni, e spezialmente i bidali, ciò sono i Navarresi. Guasconi e Provenzali, e con altri di Linguadoca, leggieri d'arme, con balestra e con loro dardi e giavellotti a fusone, e con pietre pugnereccie concie a scarpelli a Tornai, onde il re avea fatto venire in su più carra, assaliro il carreggio dei Fiamminghi ecc.... ». E questa testimonianza di Giovanni Villani, che scriveva delle cose del suo tempo, è certamente di molto valore. Ai nostri giorni pei quando Mariette Bey, al dire di Chahas, vedeva ad Abidos gli operai, dei quali si serviva nei suoi scavi ed esplorazioni, farsi la barba e scorticarsi la testa con istrumenti di selce; quando gli Arabi di Qournuah gli mostravano le lance dei Beduini ancora armate di grosse pietre, egli si è creduto trasportate in piena età della pietra. Non è scorso un secolo che molti fra i soldati del Giappone erano armati di lance di selce.

Anche ora in tutto lo splendore della tanto vantata civiltà del secolo ventesimo, l'Età della pietra continua in alcune parti del globo. Per darne soltanto alcuni esempi, essa persiste ancora in alcune isole dell' Oceano Pacifico meridionale, tra i Fuegiani, gli Esquimesi, e fra alcune tribù della costa dell'America settentrionale bagnata dal Pacifico. Anche in Italia, e precisamente in Valtellina ed in gran parte della Lombardia superiore non vengono usate pentole ed altri utensili fatti colla pietra ollare?

Ben a ragione pertanto vien detto dal Lioy: « Se un cataclisma geologico seppellisse l'Europa

moderna sotto ai depositi di un diluvio, gli archeologi dell'avvenire non troverebbero ancora rappresentata la civiltà contemporanea di forme le più diverse? Non incontrerebbero la capanna di paglia o di legno, vicino al palazzo di marmo? Non disseppellirebbero le ricche mobiglie dei Levera vicino ai rozzi arredi del contado, e i vasellami doviziosi del Ginori accanto alle grossolane pentole dei nostri pastori dell'Appennino e gli argentel e dorati utensili accanto ai cucchiai di

legno dei nostri alpigiani? ».

Ciò che diede qualche appoggio ai nestri evoluzionisti per sostenere l'esistenza di un'età universale della pietra, è la grande quantità dei manufatti litici, che si vanno scoprendo ed il loro rinvenirsi in tutti i luoghi e paesi del mondo. Herbst comunicava nel 1864 a Lubbock il numero degli strumenti litici, che allora si contenevano nel museo di Copenaghen, e che ascendeva ad 8798 tra sucri, coltelli, pugnali, punte di lance e di frecce, schegge silicee, strumenti d'osso e simili: e calcolava inoltre che in tutti i musel di Danimarca, il numero totale di questi non dovesse essere minore di 30,000, Secondo Lubbock si calcola pure che il museo di Stocolma contenga 15,000 a 16,000 esemplari e tutti i musei d'Europa ora ne contengono numeri non inferiori, i quali vanno sempre più aumentando di giorno in giorno. Anzi si vuole di più che esistessero in questa età, ovunque, complete officine, nelle quali si preparavano gli strumenti di pietra non meno di quanto costumavasi fra noi anche pochi anni sono, quando era in uso la pietra focaia per accendere il fuoco domestico e per dar fuoco agli archibugi ed ai fucili. Si vanno trovando mucchi di schegge e raccolte di oggetti in pietra in ogni contrada

Pigliamo fra tutti i monumenti antichi il più sicuro, vogliam dire la Bibbia ed essa ci darà più di una prova, giacchè secondo il Genesi troviamo che fin da primi tempi si lavoravano metalli, così che il nome di Tubalcain è arrivato fino a noi come malleator et faber, cioè come artelice in cuncia opera aeris et ferri 1. Il ferro continuò a conoscersi ed a lavorarsi più tardi ancora, ed ecco che in Giobbe troviamo che il Signore paragona il cuore della Gran bestia biblica alla fermezza o solidità dell'incudine sotto i colpi del martello. Cor eius indurabitur tamquam lapis el stringetur quasi malleatoris incus 1. Troviamo inoltre che vi si parla di spada, di asta e di usbergo. Cum apprehenderit eum gladius, subsistere non poterit neque hasta neque thorax . E di metallo ancora: quasi stipulam aestimabit malleum et deridebit vibrantem haslam . E non si ha a dire che quivi siamo nell'età dei metalli, e che l'età del ferro, e dei metalli in genere, è antica quanto quella della pietra e forse più di questa ancora, quando oltre al detto superiormente, troviamo nel medesimo libro di Giobhe: ferrum de terra tollitur et lanis solutus calore aes vertitur? 3.

Altri luoghi della Bibbia, e del Pentateuco in specie, parlano del ferro e dei metalli, come cosa di comune conoscenza ed uso. Così nel Levitico è dello: et conteram superbiam duritite.

d'Europa e questi mucchi e queste raccolte vengono comunemente considerate come avanzi di officine litiche o ripostigli.

Ma qual valore dobbiamo noi dare a tanta abbondanza di sifiatti documenti d'un'età della pietra, l'abbiamo pur visto nel capitolo precedente quando dimostrammo: che non potevano essi rimandar l'uomo al periodo terziario, come almeno vuolsi intendere tale periodo dai geologi. La facilità, con cui in natura vengono formate la selci, che sembrano manufatte per l'azione delle temperature estreme, dei raggi cocenti del sole e le falsificazioni, che di esse vengono fatte da certi industrianti, lo dimostrammo largamente.

Ora per le cose esposte possiamo con ragione concludere che non vi è stata un'età della pietra nel senso inteso dai preistorici moderni, vale a dire un'epoca per la quale abbia dovuto passare l'umanità avanti di arrivare alla conoscenza ed all'uso dei metalli; età od epoca che sia stata eguale in ogni parte della terra e presso tutti I popoli e quasi nel tempo stesso ovunque. Invece solo si può dire che uomini imbarbariti od anche solo per speciali loro condizioni, rimasti privid'ogni mezzo per procurarsi metalli, hanno dovuto industriarsi usando la pietra per farne armi da guerra e da caccia e domestici istrumenti; e ciò nuando altri popoli, che non avevano giammai perduta la conoscenza o l'uso dei metalli, continuavano a godere della loro preziosa utilità.

Che se non vi fu una età della pietra propriamente detto, naturalmente non esistettero neppure le età del bronzo e del ferro, poichè, come rilevammo, non troviamo una marcata distinzione ed una rigorosa determinazione di queste età;

<sup>1</sup> Genesi, 1v, 22

<sup>\*</sup> Gronne, x11, 15.

<sup>2</sup> Ibid. 17. 4 Ibid. 20.

Giorse, Erryin, 2.

vestrae, daboque vobis coelum desuper sicul ferrum et terram aeneam 1. Nel Capo primo, nel prescrivere il modo di sacrifizio della tortora o della colomba, è detto: confrigetque ascellas eius, et non secabit, neque ferro dividet cam !. Nel Capo xxxv del Numeri è minacciato di morte, si quis ferra percusserit et martuus fuerit qui percussus est. Nel Deuteronomio è data la misura del letto del gigante Og e vi è detto ch'esso è di ferro: Nobus quippe Qq rew Basan restiterat de stirpe gigantum. Monstratur lectus eius ferreus, qui est in Rabbath filiorum Ammon; novem cubitis habens longifudinis et quatuor latitudinis ad mensuram cubilis virilis manus. Nè il ferro, del quale si parla, come già si è ben veduto, è il naturale o meteorico o siderco come talor si chiama, ma veramente è di miniera: infatti nel Capo viii del Deuteronomio stesso è detto: ciaus lapides ferrum sunt et de montibus eius aeris melalla fodiuntur 1; il che va d'accordo colle parole citate superiormente da Giobbe: ferrum de terra tollitur, et lapis solutus calore in aes vertitur. Finalmente nel Capo xix del Deuteronomio stesso si accenna ad una scure di ferro; et in succissione lignorum securis fugeril manu, ferrumque lapsum de manubrio amicum eius percusserit et occiderit'.

Ma non solo le distinzioni basate sull'esistenza delle tre età sono vaghe e fallaci; non solo queste variano di epoca e di laogo, essendo più antiche in alcune regioni, e meno antiche in altre; durando per lunghi ed indefiniti periodi fra alcuni popoli, ed essendo di poca durata in mezzo ad altri; ma v'è pure un fatto più importante da notare, e tale davvero che annienta assolutamente la teoria evoluzionista dell'uomo primitivo e della remotissima sua origine.

Secondo le brillanti ricerche del già sullodato dott. Schliemann a Hissarlik, luogo dove sorgea l'antica Troia, ed a Micene, non vi fu nè un'età della pictra, nè un'età del metallo, nella Grecia e nell'Asia Minore. Oltre a ciò gli argomenti, che la scuola evoluzionista di archeologia, ha basato sullo svolgimento della civittà come attestato della citata graduale transizione dall'uso della pietra a quello del bronzo, e dal bronzo al ferro, è qui degisamente sfutaia.

Negli scavi di Troia sopratutto si ha la più meravigliosa prova di regresso o degenerazione degli abitanti, che successivamente occuparono quel luogo storico. Colà, come a Micene, gli ornamenti e gli utensili scoperti anche nei più bassi strati, lungi dall'indicare uno stato selvaggio o di estrema abiezione, ne annunziano uno di elevato incivilimento, e d'una tanto perfetta conoscenza dell'arte di lavorare i metalli e della ceramica, quanto quella di cui si diede prava nei tempi posteriori. In seguito alle scoperte dello Schliemann, per non parlare di altre egualmente dimostrative fatte anche ultimamente i in Egitto e tra le cuine dell'Assiria e Babilouia, riguardanti la condizione dell'uomo primitivo in Oriente, sembra evidentissima la conclusione che Esiodo ben si apponeva, e che la moderna scuola evoluzionista è dalla parte del torto, che la storia dell'uman

<sup>1</sup> LEVITICO, XXVI, 19.

<sup>1</sup> Ibid., L. 12,

<sup>3</sup> Deut. 111, II. 4 Ibid., vm. 9.

<sup>5</sup> Ivi, xix, 5.

A. T. CLAY. - Art. and Sunday Strand, Glagno 1904.

genere non è una storia di svolgimento, ma bansi di regresso, di degenerazione. Così la storia della caduta dell'uomo, quale vien ricordata dalla Santa Scrittura, vien corroborata dalle affermazioni della più nuova delle scienze, cioè dall'archeologia,

Gli archeologi scandinavi, in ultimo, col loro. sistema eronologico sono stati feraci di altri errori, oltre quelli testè enumerati. Essi hanno preteso, per esempio, che l'uomo primitivo sapesse l'arte di lavorare e di mettere in uso il bronzo prima di avere imparato l'arte di fondere il ferro. Tuttavia secondo il giudizio dei più esperti metallurgici, questa opinione è tanto improbabile, che rasenta l'assurdo. Così Iohn Percy, uno dei più abili metallurgici dell'età nostra, afferma che dal punto di vista della metallurgia l'età del ferro dovrebbe precedere quella del bronzo. « Quando gli archeologi, egli dice, sostengono il contrario, dovrebbero ricordarsi che il ferro per l'istessa sua natura non può conservarsi sotto terra fanto a lungo quanto il bronzo ». Il danese Tschering, come frutto di lunga esperienza nella fabbrica dell'artiglieria, affermò ad oltranza in congresso tenutosi pochi anni or sono a Copenaghen che una conoscenza del ferro deve risalire ad un tempo molto anteriore a quella del bronzo, per la ragione che questo è molto più difficile a prepararsi di quello, e richiede l'impiego di arnesi di ferro e di acciaio. « Si, indubitato è questo fatto, dichiara Horstmann nella sua critica della Teoria delle tre età, che implicherebbe una contradizione di tutta la nostra scienza tecnica l'ammettere che fossero stati fabbricati oggetti di bronzo per mezzo di strumenti di bronzo. Tale insegnamento è l'obbrobrio dell'archeologia contemporanea »1.

Dei monumenti megalitici, dolmens, tumuli, menhirs ecc. dell'Europa, che si son creduti dimestrare una grandissima antichità dell'uomo, diremo che gli scavi fatti dimostrano tutt'altro, poichè vi si trovano confusi ed affratellati oggetti delle così dette tre età e nella maggior parte oggetti dell'epoca romana e dell'epoca cristiana, portando scolpita una croce, o essendo, come alcuni dolmens sulle rive del Godavery, fra Hyderabad e Nagpore nell'India centrale, od in Bretagna presso Locherist, eretti con monoliti tagliati

regolarmente in croce.

Forse si osserverà che sotto alcuni di questi monumenti gli oggetti di pietra ed i vasi di basso layoro sono in assai minore quantità che sotto altri, che si dicono della età vera della pietra. Il che si ammette; ma nel tempo stesso sarà pur giocoforza ammettere che anche in altre età sussisteva l'uso di detti oggetti, e che la loro presenza sola in quel posto non deve indicare quella età, che certi archeologi hanno voluto immaginare. E. già lo ripetemmo più volte, come noi non neghiamo che in alcun tempo, in determinato luogo, un dato popolo, abbia usato di istrumenti di pietra: neghiamo soltanto che questa età debba considerarsi un fatto universale, e determinato da tutti quei caratteri, da tutte quelle condizioni che i suddetti archeologi e naturalisti hanno voluto far credere ed imporre a credenza altrui.

6. I monticelli di conchiglie o di avanzi di cucina (shell-mounds or kjäckenmöddings) che si trevareno in Danimarca lungo gli angusti seni, che frastagliano la costa del mare, vengono parimenti citati come prova della grande antichità della nostra specie. - Diremo prima di tutto che

<sup>\*</sup> Recue des Questions scientifiques, p. 256, Luglio 1880.

simili cumuli se ne vanno facendo anche oggidi sia nelle regioni più nordiche dell' America, sia nella parte meridionale. « Siccome gli abitanti vivono principalmente di conchiglie, dice Darwin nel suo Viaggio intorno al mondo 1, sono obbligati costantemente a mutar dimora; ma ritornano ad intervalli agli stessi luoghi, come lo dimostrano i mucchi di antichi gusci, che debbono avere il peso di molte tonnellate. Questi mucchi si possono distinguere da loniano ecc. ». Siccome però quegl'indiani pescatori, principalmente delle regioni settentrionali con grande difficoltà, siccome gli Esquimesi, posseno provvedersi di strumenti di ferro, servendosi per le loro pesche e cacce, per necessità, di oggetti di osso di balena, di foca, di vitello marino, di renne o di qualche orso bianco, così ben difficilmente in quei cumuli di conchiglie lasceranno tracco d'oggetti di ferro e quindi si potrebbero anch'essi supporre dell'epoca della pietra.

D'altronde anche in quelli di Danimarca vennero trovati oggetti di bronzo e di ferro, ed oggetti certamente di manifattura romana, cosicchie la massima parte degli archeologi sono stati costretti ad ammettere per questi monticelli una data molto più recente, ed a concedere che essi « venissero tolti dalla categoria delle prove delantichità dell'uomo ».

7. Fra tutte le fonti di autentica rivelazione intorno al genere di vita ed altre costumanze dell'uomo, ai primi tempi della sua esistenza, nonchè alla sua antichità, niuna certamente è più curiosa delle abitazioni lacustri, scoperte, esplorate ed illustrate in questi ultimi anni.

Come quasi sempre, anche questa grande scoperta si deve attribuire ad una causa minima. Assai secco e freddo fu in Svizzera l'inverno dal 1853 al 1854 e le acque si abbassarono più dell'usato. Gli abitanti di Meilen, villagio posto sulle sponde del lago di Zurigo, vollero approfittare di questa circostanza per guadagnare sul lago una certa porzione di suolo, elevando il terreno e circondandolo di muri. E seguendo questi lavori, si rinvennero, nel limo del fondo del lago, dei grossi piuoli orizzontali o verticalmente piantati, delle grossolane stoviglie, degli strumenti di pietra e di osso, ossa di animali domestici, tessuti di lino e maglie di rete, orzo, frumento, frutta e molti altri avanzi analoghi a quelli raccolti nei cumuli e nelle torbiere danesi. In seguito a questa scoperta si fecero altre indagini, e si rinvennero altre numerose stazioni; ed oggi, secondo le opere di Troyon, Morlot, Desor, Rosa, Pigorini, Strobel, Lioy ed altri, se ne conoscono più di 200, ed ogni anno se ne trovano di nuove anche negli antichi laghi, ora trasformati in torbiere, come nella torbiera di Wauwyl nel Cantone di Lucerna, ove furono scoperte 5 stazioni. Ben presto simili scoperte ebbero luogo in Italia, in Baviera, nella Carinzia e nella Carniola, nella Pomerania, nella Francia, nell'Inghilterra e perfino nel Brasile.

In Italia, e precisamente in Lombardia, esistono, illustrate dallo Stoppani, dal Gastaldi, dal Moro, dal Cappellini, dal Lioy e da altri, in tutti i laghi: Così l'Isolino del Lago di Varese (che altro non è se non un'isola artificiale) le stazioni dei laghi di Monate, Maggiore, di Garda all'isola Lecchi, ed anche di Como al suo capo meridionale. Quelle painfitte, esaminate attentamente, si

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ivi pag. 185.

riconobbero per avanzi di popoli, che abitarono luoghi lacustri, onde le loro abitazioni furono chiamate abitazioni lacustri.

È evidente, che i popoli che in esse vivevano, scelsero tali località per difendersi dalle flere, numerosissime nelle folte circostanti boscaglie, e da improvvisi assalti delle tribù nemiche.

La storia più o meno antica ci fornisce non pochi esempi di siffatte abitazioni. I soldati di Trajano si incontrarono in abitatori sulle palafitte nei laghi d'Austria e sul Danubio. Erodeto ed Ippocrate ricordano i Peonii del lago Prasias in Tracia. Anche oggidi ve ne sono nella Nuova Guinea, alle isole Celebes, a Ceram, a Mindanao, nelle Isole Caroline ecc., in certe isole dell'Oceano Pacifico, su alcune spiaggie del Venezuela. La città di Borneo è innalzata in tal modo. Si rinvengono fra le preistoriche le tracce delle così dette epoche della pietra levigata, del bronzo e del ferro; ed anche il sistema più o meno perfetto di costruzione delle capanne mostrasi in armonia con la maggiore o minore priorità di tempo degli utensili rinchiusivi. L'età di otto o dieci mila anni, che un tempo si è preteso di assegnare si villaggi lacustri dell'epoca della pietra in Isvizzera, non è più sostenibile. A poco a poco si sono andati dissipando tutti quei puntelli, con cui avevano sorretta l'ipotesi nel primo entusiasmo delle scoperte fatte. Noi abbiamo già veduto che gli utensili di pietra ed il vasellame rozzo e mal cotto, non sono sicuri argomenti per giudicare della maggiore o minore antichità di un monumento o per determinare almeno di quanti secoli possa essere rimandato indietro. Chi sa sino a quando in Isvizzera siasi durato ad adoperare armi e strumenti di pietra?

Chi può dire che quelle popolazioni alpestri, segregate dall'umano consorzio forse per alcuni secoli, non siansi mantenute nello stato di povertà e rozzezza, al quale l'isolamento, la miseria ed un cielo inclemente le avevano condannate, anche quando in Italia floriva la civiltà etrusca e cominciavano i bei tempi di Roma? Non abbiamo testè noi veduto che l'età della pietra non ha finito ad un determinato tempo in ogni luogo? Non abbiamo veduto che in talune parti di Europa durava l'uso della pietra quando nelle parti meridionali era già in costume ed il bronzo ed il ferro? Quali argomenti possonsi trovare, checchè dicano Canestrini coi suoi 10,000 anni, Morlot e Troyon coi loro 7000-4000, per asserire che i così detti villaggi lacustri della pietra in Isvizzera debbano avere più di 2600 anni?

E se non avessero altra età, che vi sarebbe di straordinazio in essi e dove andrebbero a finire tutte le considerazioni, che la loro scoperta ha dato luogo negli anni passati? Veramente in nulla. Dunque neppure le abitazioni lacustri ci danno prove d'una remotissima antichità dell'uman genere.

S. A determinare l'antichità dell' uomo si è anche ricorso alla fossilità delle ossa umane. Ma pur ammettendo quanto ci dice lo Stoppani i che quantunque generalmente lente, pur tuttavia non i può assegnare un tempo alla fossilizzazione, vi ha chi dubita che le ossa umane di Grenelle e di Clichy, le sole che si potrebbero addurre con qualche ombra di fondamento, siano fossili nel vero senso della parola. Con maggior ragione il più degli scienziati dubita della fossilità delle ossa di Furfooz, di Montone, di Finale, di Hall-

<sup>4</sup> Stoppant, Note ad un corso annuale di geologia. Part. I. 125-126. stalt, della Lozère e di tutti gli altri avanzi umani. A tal proposito così si esprime un autropologo non sospetio. « Molte scoperte pretese quaternarie, vale a dire riportate all'epoca pre-infra e post-glaciale, hanno certamente svegliato gran rumore nel periodo, in cui fervevano le indagini preistoriohe, e in cui ogni ricercatore s'imaginava di aver posta la mano sul più antico, iappresentante della nostra specie; ma la critta ulteriore ha raffreddato quegli entusiasmi, e le scoperte autentiche si sono ridotte di numero ».

9. Ci resta da ultimo a dire qualche parola della fiuna contemporanea all'uomo primitivo. Si sa che le tracce più antiche della presenza dell'uomo si trovano nelle alluvioni e nelle caverne ossifere, insieme alle ossa dell'Etephas antiquus, E. primigenius, Rhimoperos ticorhimus, Ursus spelaeus, Hyaena e Felis spelaea ecc., tute specia ora estinta. Da cotesta estinzione di fauna vorrebbe dedursi la remotissima antichità dell'uomo.

L'argomento però è zoppicante, a per due ragion: la prima è che le reliquie di specie, da antica pezza già spente, con le reliquie di sche-letri umani o di umana industria, possono non indicare contemporaneità di esistenza, ma bensi semplico associazione di essa reliquie, ottenuta per vari fenomeni nello stesso deposito, nell'identico strato; la seconda è che pretendere che posta una fal convivenza, la culla del genere umano debba indietreggiare di più mighiaia di anni, è, a dir vero, una stranezza, la quale varca più che poco i limiti del tollerabile. Per poterlo infatti

affermare, bisognerebbe innanzi tutto aver la data, se non altro approssimativa, della scomparsa di quelle specie. Ora fu detto che se in geologia vi è punto, intorno a cui senza disparere convengano quanti ne sono i cultori, è questo, essere dessa affatto incapace di determinare l'epoca assoluta di checchessia, ma di poterne accennare soltanto l'età relativa, val quanto dire il prima e il depo.

E per verità noi domandiamo se codesta miscela di sì eterogenei avanzi sia per sè medesima tale un fatto, da potersene ragionevolmente inferire, senza altri dati, la conoscenza e la contemporamenta dei rispettivi loro rappresentanti. Finchè tali miscugli si fossero trovati giscenti sopra strati regolari prodotti da antichi fondi marini, finchè si trattasse di regolari depositi formati sotto l'influenza delle leggi ordinarie di depositi, ove naturalmente e necessariamente abbiano dovuto trovarsi sepolte le speglie degli abitatori dell'ambiente, non v'ha dubbio che dal semplice fatto della coesistenza delle reliquie ben potrebbe dedursi quello della convicenza delle specie. Ma sta ben diversamente la cosa.

Fin dal 1824 il dottor Fleming (le cui conclusioni venivano più tardi riconfermate da Cuvier e da Elia di Beaumont) scriveva che « le reliquie degli animali estinti trovansi soltanto negli strati superficiali, nelle sabbie di acqua dolce o nell'argilla, e possono ben ritenersi legati all'ultima e moderna epoca della storia della Terra '». La quale teoria è parsa così esatta a Guglielmo Robinson, da fargli dire, che se il Fleming vivesse ancora, proseguirebbe tuttodi a sosteneria,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Morenta, Osservazioni critiche sulla parte Antropologica-Prantorica del recente trattato di Poleontologia di C. Ziuel, p. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pleming, Journal philosophique d'Edimbourg, 1. x1, pag. 303.

a dispetto di tutte le pretese moderne scoperte. Non sono adunque che terreni di trasporto quelli. in cui si rinvengono confusi insieme questi avanzi animali ed umani; quindi l'indole stessa di così fatti depositi è tale, da spiegarci la coesistenza di quegli avanzi, senza che siano stati punto coeri

Capitolo IV.

i rispettivi loro proprietari.

Il mammuth, il rinnoceronte ticorhine, l'orso speleo ecc. potevano ben da gran tempo essere affatto scomparsi, quando impetuose inondazioni causate dallo sgelo dei ghiacciai, penetrando negli strati inferiori e nelle caverne, dove giacevano i loro avanzi, mescolarono, coi nuovi terreni, arnesi, utensili, ossa e scheletri umani; i quali, confondendosi perciò colle reliquie di quegli antichi animali, formarono appunto una miscela, che aveva tutta l'apparenza di un sincronismo geologico.

Se si chiedessero argomenti di fatto, ve ne sarebbero in gran numero; ma non ne accenneremo che uno solo, raccontato da De-Mortillet !. Nel 1850 nella grotta delle fate ad Ary sur Cure, Vibraye raccolse una mascella umana, scavata da un operaio, mentre il dotto esploratore era uscito da quell'antro sotterraneo. Avvertitore, egli si affrettò a chiarirsi della giacitura di quella reliquia, e si assicuro che essa giaceva fra la testa di un Ursus spelacus e diversi frammenti di una Hyaena spelaca. Orso e iena, esclama qui De Mortillet non hanno potuto vivere insieme; la miscela quindi delle loro reliquie suppone di necessità un rimestamento.

Passando poi all'ispezione delle stesse caverné, nel cui seno si sono trovati frammisti quei fossili, avremo la più lampante riprova di ciò che or ora fu detto. Sottostante a delle volte, quasi sempre rossastre o giallastre (segno evidente della presenza dell'acqua, la quale avendo incontrato delle particelle ferruginose delle rocce calcaree, vi ha lasciato l'impronta dell'ossido o dell'idrato di ferro), l'argilla, che ne occupa il fondo, è assai spesso penetrata da selci e da ciotteli, provenuti da terreni lontani, e non aventi la menoma analogia con le rocce circostanti. Su questo letto, coperto di un denso strato di fango, scorgonsì altri mucchi di ossa di animali, fra cui talvolta anche delle ossa umane, e ció che è più strano, conchiglie terrestri o fluviali in buon numero. Le grandi ossa mancano poi spessissimo di apofisi, e le piccole son ridotte a frammenti arrotondati; ciò che unicamente si spiega per l'attrito che quelle subirono attraverso ad un lungo ed agitato trasporto. Se da ultimo si rifletta che le anzidette ossa e frammenti di esse invece di giacere sparse sul fondo delle caverne, si trovano accantonate tutte in un angolo, o addessate a qualche parete, si avrà tale un cumulo di circostanze, da non potersi non ravvisare nella vecmenza delle acque la causa produttrice di quella mescolanza di tossili.

A tale evidentissima conclusione vennero pertanto i più insigni geologi ed archeologi, fra i quali il Serres', il Rozet, lo Zittel, lo Stoppani, il De Lapparent ed il Phillips, passato il bollore delle ipotesi, suscitato dopo la prime scoperte da altri scienziati, che più o meno in buona fede ebbero a formulare. Il Phillips anzi aggiunge che conesti ossami e questi avanzi, oltre ad essera depositi come i depositi di trasporto delle valli,

<sup>1</sup> Dr Morthlut, Le prélistorique, p. 469.

<sup>1</sup> Comptes rendus, t. XLVI, p. 1243.

hanno potuto venire mescolati e confusi sia per un processo naturale e di data recente, sia ancora per mano dell'nomo » 1.

Dunque per sè la coesistenza delle reliquie non può dirsi sinonimo di convivenza delle specie.

Ma supponiamo, come si può credere, che l'uomo abbia convivuto con quegli animali scomparsi, gli avanzi dei quali trovansi con le sue reliquie. Si potrà per questo pretendere che l'età dell'uomo debba indietreggiare di più migliaia di anni e per qualcuno anche di migliaia di secoli? Mai no: perché resta sempre a provare che certe specie siensi estinte o accantonate in tempi molto antichi; ed è ciò che non si può dimostrare. L'età di una specie estinta può riguardarsi sotto due rapporti; o dalla sua comparsa o dall'ultimo periode di sua esistenza. Ora non è sotto il primo aspetto che risulta l'uomo contemporaneo a quelle specie estinte, bensì sotto il secondo. Durante il periode glaciale molte specie di animali, che abitavano le regioni nordiche, si inoltrarono verso il sud e si ebbe quella mescolanza veramente anormale di specie, quali il mammuth, il castoro, l'alce, la tigre, il rangifero, la pantera ecc., come si sono trovate nella regione meridionale di Albai; cresciuta poi la temperatura gradatamente, fecero ritorno ai loro luoghi d'origine, come avvenne del renne, del castoro, del mammuth. Ora dalle caverne da ossami, da quelle cioè ove trovansi ammassi di ossa senza alcuna traccia umana, consta chiaramente che quelle specie di animali nel sud dell'Europa abbondavano prima assai della comparsa dell'uomo: segno evidente che l'uomo fu contemporaneo non

dei primi individui di questa specie, ma degli ultimi, la cui specie ci lascia ancora dei campioni.

Ciò per quanto riguarda l'Europa; ma dove s'appigliano vieppiù i nostri preistorici si è sulla convivenza dell'aomo colle specie estinte americane. L'America settentrionale vanta clire al mammouth, comune coll'Europa, l'Elephas americanus, il Mastodon giganteus, il Castor Canadensis, il Bison latifrons, il Carous americanus, il Felis atrox, e gli avanzi di un grosso cetaceo, la Beluga cermontana scoperti vicino al lago Champlain.

L'America meridionale offre, per così dire, un mondo posterziario a sè; senza contare quelle comuni coll'Europa, sono ben 100 le specie di mammiferi, sparsi quasi su campo di recente strage nei Pampas della Plata, o pigiati nelle caverne del Brasile.

Prima meraviglia sono 12 o 13 specie di Megalherium e altrettanti di Armadillo. Aggiungi i Megalonia, i Mylodon, i Seetidotherium, ecc. Tutti questi animali costituiscono una vera fauna di sdentati, con quanto può avere di più fantastico, di mostruoso, una fauna di animali appartenenti all'ordine infimo dei mammiferi, e distinti, anche i viventi, dalle forme più bizzarre.

Il Megatherium Cuvieri, grossolano, tozze, pesante, con femori tre volte più grossi di quelli dell'elefante, misurava 18 piedi di lunghezza. Il Mylodon robustus era lungo Il piedi. Il Glyptodon clavipes, della tribù degli armadilli, protetto da robusta corazza, a mo' di tartaruga, vantava una lunghezza di 0 piedi. Uno sviluppo così singolare di mn ordine di animali, ora così ridotto e di mole e di numero e di abitato, è fenomeno degno di nota. Il Megatherium sorpassa forse

Adresse inaugurale d l'instruction britannique, Birmingham, 1868.

di un centinaio di volte la mole del più grosso sdentato, che vive attualmente.

Le caverne del Brasile sono ricche di altri generi di mammiferi: un *Mastodonie*, differente da quello del Nord, rosicchianti in gran numero, cavalli, taniri, lama luni e una mezza dozzina di

specie di pantere.

Ma ammirò l'uomo questa fauna spettacolosa del Nuovo Mondo? Si narra che un Mastodonte si trovasse, come se ne trovano molti, infossato per di dietro nel fango di quella specie di maremme. Il davanti portava le traccie dei colpi di pietra e del fuoco con che gl'Indiani lo avrebbero ucciso, approfittandosi della triste posizione, in cui trovavasi il povero animale. Un altro era sepolto a metri 1,50 di profondità. Vicino gli si trovarono frecce di selce, simili a quelle, di cui fanno uso gli attuali indiani; l'osso del bacino mostrava il solco di una freccia, che l'aveva scalfito. D'Archiac, nelle sue Lezioni di Paleontologia, non crede che si possa prestar fede a tali narrazioni. Ma ammesso l'uomo americano, contemporaneo del Mastodonte, del Megatherium ecc. non ci sarebbero argomenti per supporre un'antichità fuori dei limiti. E non si sparse forse, da poco tempo, la voce nel mondo scientifico di una pelle ancor fresca presentata al dottor Moreno del museo di la Plata da un pastore, e per cui s'inviò nell'America meridionale, una completa spedizione, organizzata dal Daity Express e diretta dal Sig. Hesketh Ricard, onde scoprire se qualche campione di Milodonte esista ancora?

Ma come mai in epoca cesì recente, si spense una si copiosa e poderosa fanna qual'è quella del Sud-America? Quei colessi si trovano a profondità assai mediocri, anzi sono talora affatto superficiali e freschissimi. Un Mastodonte trovato nel New-Yersey, era così ben conservato, che dal suo stomaco si estrassero 7 moggia di vegetali riferibili al cedro bianco, che prospera ancora colà.

Questo fatto, che lo Stoppani chiama un problema grave da sciogliersi, avrebbe una spiegazione plausibile da alcuni fatti recenti accaduti

in quelle località.

Darwin nel suo Viaggio di un naturalista attorno al mondo, dopo aver riconosciuto che molte di queste ossa di Megatherium, di Schelidotherium, di Milodonti a Bahia Bianca trovavansi in terreno recentissimo i, dimostra pure che l'area di loro distribuzione dovea essere limitata, avendo trovati gli avanzi di nove specie di grandi quadrupedi, più di altre specie ancora, nello spazio di circa 200 metri quadrati. Mettiamo pertanto che gran parte di esse specie vivessero nella estesissima pianura della Pampas oppure in tutto il vastissimo territorio dell'Argentina e che sia avvenuta una grande siccità. Che cosa sarebbe accaduto? Quanto accadde nel periodo compreso fra l'anno 1827 e il 1832 nelle stesse località. Il calcolo più basso della perdita del bestiame nella sola provincia di Buenos-Aires fu di un milione di capi. Un proprietario a San Pedro perdette 2000 bovini. In simile frangente mandre di migliaia di capi di bestiame si gettarono nel Parana, ed essendo spossati dalla fame non poterono più arrampicarsi sulle sponde melmose del flume e così si annegarono. Il braccio di flume, che corre accanto a San Pedro, era tanto pieno di carcami imputriditi, che il padrone di un basti-

<sup>1</sup> DARWIN, Ivi, Capit. V.

mento disse a Darwin che il fetore lo rendeva al tutto insopportabile. Senza dubbie perirone in tal modo centinaia di migliaia di animali nel flume : i lero corpi quando erano in putrefazione furono veduti galleggianti sulla corrente; ed è probabilissimo che molti siano stati depositati nell'estuario del Plata. Tutti i piccoli flumi divennero sommamente salati, e così produssero la morte anche per questa causa. Azara 1, descrivendo la furia dei cavalli selvatici in così fatta occasione, quando si precipitavano negli stagni, dice che quelli che arrivavano prima venivano oppressi e stritolati da quelli che venivano in seguito. Egli aggiunge di aver veduto più di una volta offre ad un migliaio di carcami di cavalli distrutti in tal mode a Darwin aggiunge poi dal canto suo d'aver visto i corsi d'acqua più piccoli dei Pampas selciati di una breccia di ossa.

Ora uno o due di tali periodi di siccità, a breve scadenza e comprendente l'area di distribuzione geografica delle suddette specie, non avrebbe potuto bastare a spegnere in breve tempo anche una si copiosa e poderosa fauna?

10. L'estinguersi poi delle specie non è, nè può essere un indizio di grande antichità, perchè ai hauno esempi di specie d'animali che si sono spenti in tempi per nulla remotissimi, anzi noi stessi assistiamo alla estinzione o alla migrazione di varie specie.

In Italia ridottissimo in alcune località degli Appennini, cinquani anni or sono il lupo era il terrore di tutte le regioni montane. Anche in Prussia, ove erano numerosissimi, s'incontrano i lupi solo nella parte orientale. Così è avvenuto, fra le nostre Alpi, anche dell'orso, ed è ben raro trovarue alcuno nelle Prealpi, Nella Prussia Orientale, l'anno 1559, secondo riferisce Sebastiano Munster 1, rinvenivansi ancora i cavalli selvaggi, i quali vi scomparvero alla fine del secolo XVI. - È fuor di dubbio che il leone dimorasse nell' Asia Minore. Omero menziona come animali selvatici del monte Ida il leone; Eliano parla del Isone di America; Costantino Porfirogenita lo mette in Persia; Rosenmüller nel suo studio degli animali della Bibbia raccolse un gran numero di luoghi dei libri santi, in cui si parla dei leoni della Palestina; Erodoto dice espressamente che il leone si trovava in molte regioni d'Europa. Attualmente questo animale ha limitata l'area di distribuzione geografica alla sola Africa, dove oggidi non si potrebbe trovare, secondo G. Gerard , il numero che i Romani avrebbero di questa specie preso in un sol anno, Nofisi quindi che nei giuochi del circo, Marco Aurelio fece uccidere a colpi di freccie 100 leoni; Adriano 100 altri; Giulio Cesare mise in combattimento 400 leoni e ne uccise 600 Pompeo. Probo raccolse in una sola volta 100 leoni e 100 leonesse; 1000 struzzi. 1000 cervi e 1000 cerve, 1000 cignali, 1000 daini e 1000 stambecchi. Fu computato che in Africa non vi sarebbero oramai più di 400,000 elefanti, e, se la distruzione senza pietà praticata sinora avesse a continuare, fra una ventina d'anni non vi saranno più elefanti sul continente nero 1. - Un tempo, quasi tutte le isole del Pacifico australe pullula-

i Azara, Viaggi, Vol. I, p. 374. — Vedi Darwin, Loc. cit. Cap. VIL.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Monsten, Cosmographia universalis, pag. 784.

<sup>\*</sup> GERARD, La caccia del leone.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Fabani, I sette giarni della creazione - 1896, pag. 475.

vano di foche; sembrava anzi che le acque dell'emisfero australe fossero le più propizie all'animale, perchè lo si trovava anche nelle isole del sud dell'Atlantico. Nella prima metà dello scorso secolo la strage fu terribile. Ogni anno i velieri andavano a far raccolta del maggior numero possibile di pelli. Più di un milione di foche furono uccise nell'isola della Desolazione, e altrettante nella Georgia del Sud. Nei due anni, che seguirono la scoperta delle isole Shetland, presso il capo Horn, vi si presero più di trecentoventimila pelii. Le isole del Pacifico furono attaccate con pari vigore e il risultato fu che egni anno il mercato fu invaso da duecentomila pelli, che scesero naturalmente a prezzi minimi. La foca disparve così dalle isole australi, e si dovette andaria a cercare nell'emisfero boreale oltre il circolo artico. Anche qui la strage continuò accanita, cosicchè le nazioni con a capo la Russia per salvare la specie da una prossima sicura estinzione, stabilirono leggi severe !

Rileggendo le memorie dei primi tempi della caccia alle balene nei mari artici, noi rimanismo stupiti nel vedere che le schiere delle balene erano allora così numerose, che coprivano lo specchio dell'acqua. Accorrevano gli avventurieri dalla Spagna, dalla Francia, dall'Inghilterra, dall'Olanda, dalla Germania, attratti dalla speranza di ricco bottino e quei mari risuonavano dello strepito dei colpi. Ora su di essi è ritornata la calma primiera; anzi più che la calma primiera, giacche non vi si trova che qualche rarissimo campione di quell'abbondante specie.

Pochi anni or sono a settecento trenta miglia

ad ovest della costa dell'Ecuador, lo Stato sudamericano, nel gruppo insulare di Galapagas immenso era il numero delle tartarughe giganti, dalle 350 alle 400 libbre di peso. Quando Darwin, visitò quell'arcipelago, unica patria di questa specie, durante il suo viaggio intorno al mondo, erano ancora in discreto numero. Ma dopo la sua visita, questo si venne molto decimando, cosicchè la spedizione mandata nel 1903 dal Rothschild, onde cogliere alcuni campioni per arricchire la sua grande e preziosa collezione zoologica del Tring Park, trovò la razza quasi estinta i.

Il Kanguro è agli estremi <sup>1</sup>. Altra specie che va estinguendosi è quella del bisonte, il quale occupava una volta un buon terzo della superfice del confinente americano, nonchè in alcune regioni dell' Europa, come nella Prussia orientale fino alla metà del secolo xviii 2. Il suo apogeo nell'America fu probabilmente un secolo e mezzo fa. Ancora nel 1870 ne esistevano parecchi milioni, ma per la ricerca del cuoio, dopo d'allora la carnificina fu spietata. È vero che uno gruppo di 300 individui trovò rifugio nel Yellowstone Park; ma, appena qualche individuo esce fuori dal recinto riservato, è ucciso. Oggidi è molto se ve ne trovano ancora due centinaia. Il Governo degli Stati Uniti si adopra con leggi severe per conservare questi ultimi superstiti di una stirpe infelice, che pure era abbastanza premunita.

Altrettanto dicasi dei castori confinati nell'estremo Canada, laddove numerosissimi erano anche in Europa.

Nel medio evo l'alce era oggetto di caccia

<sup>1</sup> FRANKLIN-CHESTER, Munsey's Magazine. Giugno, 1901.

<sup>1</sup> Wide World Magazine, 1903, Maggio.

<sup>\*</sup> DARWIN, Vinggio intorno al mondo.

<sup>3</sup> V. Tronomische Zeitung, del 1859.

nobile nell'Europa centrale, dove fu interamente distrutto.

E ritornando fra noi, sotto i nostri occhi, nelle nostre Alpi, quante specie non vanno scomparendo! Già accennammo all'orso ed al lupo; anche il cervo da circa un secolo scomparve. Col cervo scomparve anche il gentile capriolo, riducendosi a pochi rappresentanti della specia nell'Engadina.

E così anche altra fra le più belle specie delle Alpi, lo stambecco da molto tempo scomparve e per sempre. Inseguita da tutte le parti, circondata, serrata contro le nevi eterne, ferma come la statua fra l'inferiar della tempesta, fiutando dagli aguzzi comignoli la gelida tormenta, ne ha ornato per qualche tempo gli azzurri ghiacciai, poi, per la scomparsa dei boschi più alti e non potendo sopportare le basse temperature, essa avrebbe finito per sparire affatto, se Vittorio Emanuele Il non avesse messi sotto la sua protezione efficace, costante lunga ed intelligente, gli ultimi 500 individui. Anche re Umberto circondo e Vittorio Emanuele III circonda quegli avanzi delle Alpi Graie, in Val d'Aosta, di ogni cura; ciò che del resto fecero, ma senza esito, i vescovi di Salisburgo in altri tempi, i quali cercarono con ogni possibile sforzo di moltiplicarli nelle loro montagne.

Più agile e più resistente alle basse temperature, il camoscio, ultimo superstite degli arctio-dactyli, lotta energicamente per l'esistenza lassù nelle alte regioni alpine, ed ancor per le cime nevose dei nostri monti. Povero camoscio! Quando la neve comincia a cadere, coprendo le intrisitte ed arse erbe delle alte regioni alpine, esso scende a cercare un rifugio nei boschi, ove i rami degli

alberi sostenendo la neve, gli permettono di trovare sul suolo alcunchò da brucare, e lo sottraggono nello stesso tempo al pertinace tiro del cacciatore. Finchè quei pochi boschi persisteramo, il camoscio potrà ancor lottare con speranza di vittoria, per la conservazione dell'esistenza e della specie; ma quando l'accetta del boscaiuolo, il fuoco del pastore e le conseguenti violenze delle valanghe e delle frane, nonchè l'invadente rigidità del clima li avrà distrutti od almeno ancor più ridotti, la svelta gazzella delle Alpi segura, senza alcun dubbio la triste sorte del cervo e dello stambecco.

Si è fatto quasi un caro ricordo l'urogallo, e presto subirà la stessa fine anche il fagiano di monto. Tagliati i boschi, abbruciate le boscaglie, spinto nei boschetti, ov'è facile impresa farlo saltare e ucciderlo, ed ove le sue nidiate non sono sicure nè contro l'uomo, nè contro gli uccelli di rapina, nè contro il freddo protratto; privato degli abeti che lo riparavano e che lo nutrivano colle loro fronde d'inverno, è in via di diminuzione continua.

In via di diminuzione e per l'istesse cause trovansi pure la lepre, la coturnice, la starna ed altre specie di selvaggina.

Fin il topo, fido abitatore dei nostri comigneli, si può dire letteralmente scomparso, vittima della ferocia sanguinaria del lurido Mus decumanus, che venne dalle Indie orientali nel 1732 a pigliar stanza nelle nostre cioache.

Queste ed altre specie vanno spegnendosi sotto i nostri occhi in un intervallo di tempo assai breve; altre con non minore brevità furono spente pochi anni or sono.

Negli annali necrologici delle specie animali,

sono famose le grandi razze di uccelli appartenenti alla famiglia degli struzzi, che ebbero regno e tomba, l'uno e l'altra quasi a memoria d'uomini, nelle isole dell'Oceano Indiano. Il Dodo, uccello tozzo e grosso, del peso di 50 libbre, abitava l'isola Maurizio ed altre dell'Oceano Indiana. Gli Olandesi lo trovarono abbondantissimo nal XVII secolo, e per buona sorte ce ne diedero i disegni, poiché di questo uccello gigante nen restanci che una testa e due piedi. Dall'epoca in in cui i Francesi s'impossessaron dell'isola, non si senti più parlare ne del Dodo, ne del Solitario. suo rivale nelle forme gigantesche. La Nuova-Zelanda vantava il Moa (Dinornis giganteus) grosso più dello struzzo ed alto da 10 a 12 piedi. e del cui novo fu scritto che un cappello d'uomo gli avrebbe servito da portanovo. Ora è spento con altri del genere Apterio e Notornis.. Ricordiamo pure il gigante degli uccelli, l'Aepiornie maximus, altro struzzo dell'altezza di 20 piedi. e dalle uova aventi un piede di diametro; viveva nel Madagascar. Anch' egli è spento.

Anche il Plautus impennis, grande Alca, è un grosso uccello completamente distrutto el in poco tempo. Il Newton nel suo lavoro sugli uccelli della Groenlandia, lasció scritto che « la prima scoperta di questa rimarchevole ed interessante specie, data dall' anno 1574». - Nel 24 luglio 1807 l'equipaggio di una nave corsara potè in un sol giorno distruggere a Geirfuglasker, miglian di Alche adulte, tutti i piccoli e brutalmente schiacciare quante uova potè rinvenire! Nel 1813 poi un'imbarcazione, espressamente preparata dai miseri abitanti delle Isole Feroè, inviata in Islanda e presso il Capo Reykjanes fece su quegli scogli un vero massacro di quante Alche impenni vi si

trovarono: e così al ritorno dei cacciatori, i compatrioti sofferenti per mancanza di cibo, ebbero di che sfamarsi per alcuni giorni... Nel successivo anno (1814), racconta il Faber che sovra un piccolo scoglio situato presso Latrabjarg ne vennero uccise alcune; ma che sette anni dopo e precisamente il 21 giugno 1821, non fu possibile ucciderne alcuna. Dal 1830 al 1831 nell'istessa località furono catturati 27 altri individui; e altri 10 nel 1839 e nel 1840. Le ultime due Alche impenni vennero uccise in una delle piccole isole dell'Islanda nel 1844. - Ecco una specie dapprima assottigliata, confinata entro angusti limiti e spenta da poco tempo. Sonvi esemplari di essa nei Musei di Berlino, Cambridge, Dieppe, Drevda, Gratz, Londra, Monaco, Oxford, Parigi, Praga, Tring, Vienna, Firenze, Milano, Pisa, Torino e ultimamente (1903) due adulti e dei più ben conservati în quello di Roma, donatigli da re Vittorio Emanuele III, che prima conservavansi nel R. Castelle di Moncalieri . - Nel 1888 è stato venduto un uovo di tale specie per 4 mila franchi. Fra tutte le collezioni pubbliche e private del mondo esistono 66 di queste uova, delle quali 4 sono in Inghilterra \*.

Anche la Rytina Stelleri, Cuv., vivava nello scorso secolo in Siberia; ora si ritiene spenia.

Ricorderemo ancora che, quando i coloni inglesi giunsero al Capo di Buona Speranza, il rinoceronte ticcrino. l'alce e molti altri animali, che si pretendono già spenti non so da quanti secoli innanzi, abitavano tuttavia quelle selvagge contrade. In seguito ad accurate ricorche,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Farani. - V. art. Plantus impennis in Rivista di Fisica, Matem. e Scienze Nat. di Pavia, Settembre 1903. <sup>2</sup> Parani, Scienza e Bibbia, 477.

Giacomo Soutakll, e già citammo in proposito anche Darwin, ha mostrato che in America scheletri di mastodonte si sono scoperti in certi depositi affatto superficiali; che la renna viveva ancora in Europa nel medio evo; che l'orso delle caverne ha sopravvissito ai tempi neolitici; cha si è trovato l'ippopotamo negli scavi di Hissarlit, al disopra delle rovine di Troia; che si sono rinvenuti avanzi del rinocceronte ticorino nelle caverne neolitiche di Gibilterra; e così di altre specie credute già estinte da antichissime età !

Altra specie scomparsa affatto dalla terra è il Bos primigenias. Ma si sa che fu tratto a combattero negli anfiteatri romani, e che la sua scomparsa ebbe luogo in un'epoca posteriore ad uno dei più luminosi periodi della storia.

Egli è vero che dove si fondano maggiormente i fautori di una grande antichità dell'uomo, si è la convivenza di questi col mammouth, col rinoceronte lanuto, coll'orso delle caverne e conaltri immani quadrupedi, loro più ordinari compagni. Ma se niuno si stupisce quando si dice che il Bos primigenius, contemporaneo del mammouth, fu ammirato negli anfiteatri di Roma, come niuno si sorprende, se il lupo, il cervo, il renna, il castoro, pur essi contemporanei del mammouth, vivono ancora; faremo noi le meraviglie che ilmammouth e i diversi pachidermi, che gli furono coevi, vantino tra le specie viventi un altro contemporaneo nell'uomo? Per meravigliarsene, bisognerabbe aver dimenticato che il passaggio da un periodo geologico all'altro non si avvera mai

per ordinario con un transito repentino e brusco, ma invece con un lento e graduale progressosicchè i fossili caratteristici della età precedente, mano mano estinguendosi, varcano le prime fron; tiere dell'età successiva. Quindi se male argomenterebbero i nostri nepoti l'antichità nostra, perchè contemporanei a specie che vissero coi nostri progenitori ed ora vanno estinguendosi; del pari male deducono alcuni la grande antichità dell'uomo, perchè visse con specie che più non esistono. Si ascolti la bella argomentazione dello Stoppani: « È pur la cosa puerile questo gridare all'universo che l'uomo è diventato più antico. Non si poteva egli anche voltar l'espressione, e dire che il mammouth è diventato più moderno? Ma në l'una cosa në l'altra può dirsi, perchè L'uomo non è divenuto più antico. La scienza invece si è impossessata di un fatto di più. Il fatto è che dalla comparsa dell'uomo in poi, si spensero molte specie di animali che lo precedettero nella loro comparsa sulla terra ». Dimestra poi quanto sopra noi dicemmo che, siccomo nessuno si meraviglia di quanto ci dice la storia intorno al Bos primigenius ancor vivente ai tempi dei Romani, così non può meravigliarsi se il lupo, il cervo, la renna ecc. siano contemporanei del mammouth. Per l'uomo delle palafitte si trovarono almeno dei rapporti con monumenti d'epoca storica, ma per l'uomo del diluvium nessuno. salvo per i geologi, o meglio i paleontologi, per cui rimane accertate che l'uomo del diluvium antecede nel tempo l'uomo delle palafitte. È sempre l'uomo preistorico, la cui antichità assoluta non è finora stabilita sopra alcun calcolo attendibile. « Questi calcoli, scrive Lyell, ad onta delle sue marcate tendenze ad esagerare l'antichità del-

SOUTRALL, L'origin récente de l'homme mise en évidence par la géologie e la science modèrne de l'Archéologie préhistorique.

l'uomo, queste misure dei tempi trascorsi non vanno prese altrimenti, nello stato attuale della nostre cognizioni, che come tentativi, i cui risultati hanno bisogno di venire confermati col più gran numero possibile di prove. Stiamo dunque ai fatti » 1.

### CAPITOLO V.

# L'antichifà dell'uomo, l'anatomia e la fisiologia.

Sommario: I. L'uomo-bestia o primitivo di Haeckel. -2. Tavole cronologiche compilate su crani supposti di varie opoche. - 3. Gli studi recenti distruggono simili distinzioni. - 4. Valore dei vari crani più antichi e di altri avanzi. - 5, la ogni razza v'è una variabilità enorme di crani regolari e di fisionomie fra nomini creduti di razza inferiore. - 6. Peso medio dei cervelli d'individui appartenenti a vari popoli. - 7. I piecoli erani non sono i più antichi. - 8. Non fu nacessario un lungo tempo per produrci le diverse varietă di granî e di fisionomin. - 9, Il tipo primitivo è probabilmente quello africano. - 10. Ciò che accade auche attualmente nella formazione dei eranieffetti dell'ambiente, del vitto, dell'altezza barometrica, del clima e della diversità di condizione - 11. Deturpazioni in uso presso vari popoli. - 12 Scheletri umani giganteschi. - 13. Mitologio e atoria. - 14. La scienza moderna nega che anticamenta l'ocmo sia stato di più grande statura - 15. Un grande scheletre in una tomba antica non ne è una prova. - 16. Organi rudimentali. - 17. Coccige - appendice vermicolare - fori branchiali - lanuggine del feto - mammelle maschili - plien semilunaris - dente della sapienza. - 18. Diversità di sensi. - 19. Diversità di colorito nelle varie razze.

I. Come altrove dicemmo, per far l'uomo antichissimo s'inventarono le età preistoriche lunghe,

straordinariamente lunghe; ora per far le età preistoriche lunghe, bisognava tentare di far credere che il primo uomo debba essere assai, assai lontano da noi; ed ecco che l'hanno fatto bestia. Darwin colla sua teoria evoluzionistica ha tentato di far vedere, contraddetto del resto da altri che sono partigiani d'una evoluzione pronta, come lentissimamente le specie si trasformino in altre specie, passando per tanti gradi intermedi e consumando con ciò secoli sopra secoli. L'Haeckel, suo primo discepolo e professore di zoologia all' Università di Tena, provandoci, come nel deriderlo dice lo stesso Cleuziou 1, che gli immortali di tutte le Accademie, quando vi si mettono di lena, hanno ben più immaginazione di noi semplici mortali, applicando la suesposta teoria darwiniana all'uomo, cosi lo descrive senz'altro: « Quest'uomo primitivo era assai dolicocefalo, assai prognato; aveva capelli Ianosi, una pelle nera o bruna, il corpo suo appariva rivestito di peli più abbondanti di quello che in veruna razza attuale; le braccia erano relativamente più lunghe e più robuste, e le gambe, all'opposto, più corte e più sottili senza polpacci. Il portamento non era in lui verticale che a metà, e aveva i ginocchi fortemente ripiegati > 1. H Büchner 2, come sempre, applande a questa ridicola ed immaginaria descrizione ed aggiunge che le ginocchia erane rivolte in dentro!

Lyell poi, venendo in aiuto ad Haeckel, fra le altre prove cita le pitture egiziane di mille anni prima di Cristo, nelle quali l'Africano nero ed il Caucasico bianco sono rappresentati in modo

STOPPANI, Note ad un corso di Geologia, Milano 1867, p. 11, p. 198.

CLEURIOU, La creazione dell'uomo, p. 94. 2 HARCKEL, Storia della creazione, p. 614.

Bücanes, L'uomo considerato secondo i risultati ecc. Parte I, p. 81.

l'uomo, queste misure dei tempi trascorsi non vanno prese altrimenti, nello stato attuale della nostre cognizioni, che come tentativi, i cui risultati hanno bisogno di venire confermati col più gran numero possibile di prove. Stiamo dunque ai fatti » 1.

### CAPITOLO V.

# L'antichifà dell'uomo, l'anatomia e la fisiologia.

Sommario: I. L'uomo-bestia o primitivo di Haeckel. -2. Tavole cronologiche compilate su crani supposti di varie opoche. - 3. Gli studi recenti distruggono simili distinzioni. - 4. Valore dei vari crani più antichi e di altri avanzi. - 5, la ogni razza v'è una variabilità enorme di crani regolari e di fisionomie fra nomini creduti di razza inferiore. - 6. Peso medio dei cervelli d'individui appartenenti a vari popoli. - 7. I piecoli erani non sono i più antichi. - 8. Non fu nacessario un lungo tempo per produrci le diverse varietă di granî e di fisionomin. - 9, Il tipo primitivo è probabilmente quello africano. - 10. Ciò che accade auche attualmente nella formazione dei eranieffetti dell'ambiente, del vitto, dell'altezza barometrica, del clima e della diversità di condizione - 11. Deturpazioni in uso presso vari popoli. - 12 Scheletri umani giganteschi. - 13. Mitologio e atoria. - 14. La scienza moderna nega che anticamenta l'ocmo sia stato di più grande statura - 15. Un grande scheletre in una tomba antica non ne è una prova. - 16. Organi rudimentali. - 17. Coccige - appendice vermicolare - fori branchiali - lanuggine del feto - mammelle maschili - plien semilunaris - dente della sapienza. - 18. Diversità di sensi. - 19. Diversità di colorito nelle varie razze.

I. Come altrove dicemmo, per far l'uomo antichissimo s'inventarono le età preistoriche lunghe,

straordinariamente lunghe; ora per far le età preistoriche lunghe, bisognava tentare di far credere che il primo uomo debba essere assai, assai lontano da noi; ed ecco che l'hanno fatto bestia. Darwin colla sua teoria evoluzionistica ha tentato di far vedere, contraddetto del resto da altri che sono partigiani d'una evoluzione pronta, come lentissimamente le specie si trasformino in altre specie, passando per tanti gradi intermedi e consumando con ciò secoli sopra secoli. L'Haeckel, suo primo discepolo e professore di zoologia all' Università di Tena, provandoci, come nel deriderlo dice lo stesso Cleuziou 1, che gli immortali di tutte le Accademie, quando vi si mettono di lena, hanno ben più immaginazione di noi semplici mortali, applicando la suesposta teoria darwiniana all'uomo, cosi lo descrive senz'altro: « Quest'uomo primitivo era assai dolicocefalo, assai prognato; aveva capelli Ianosi, una pelle nera o bruna, il corpo suo appariva rivestito di peli più abbondanti di quello che in veruna razza attuale; le braccia erano relativamente più lunghe e più robuste, e le gambe, all'opposto, più corte e più sottili senza polpacci. Il portamento non era in lui verticale che a metà, e aveva i ginocchi fortemente ripiegati > 1. H Büchner 2, come sempre, applande a questa ridicola ed immaginaria descrizione ed aggiunge che le ginocchia erane rivolte in dentro!

Lyell poi, venendo in aiuto ad Haeckel, fra le altre prove cita le pitture egiziane di mille anni prima di Cristo, nelle quali l'Africano nero ed il Caucasico bianco sono rappresentati in modo

STOPPANI, Note ad un corso di Geologia, Milano 1867, p. 11, p. 198.

CLEURIOU, La creazione dell'uomo, p. 94. 2 HARCKEL, Storia della creazione, p. 614.

Bücanes, L'uomo considerato secondo i risultati ecc. Parte I, p. 81.

da dimostrare che nei 3000 anni decorsi non subirono variazioni. Quale sterminato numero di migliaia d'anni sarà stato necessario pertanto a variare l'uomo primitivo di Haeckel!

2. Da queste teorie generiche si venne ben presto a specificare la materia. Difatti sono sorti l craniologi, i quali hanno trovato de crani deformati e piccoli, e questi li hanno giudicati crani degli uomini primitivi che, a loro dire, non avevano ancora del tutto, appunto come l'uomo di Haeckel, perduto i caratteri di loro origine scimmiesca. Di mano in mano che sono andati scoprendo altri crani fossili o solo antichi, hanno istituite delle tavole cronologiche con questi crani e così hanno stabilito quali sono i crani dell'età della pietra, quali dell'età del bronzo e via via, istituendo quindi altre suddivisioni, che, prendendo il nome da razze immaginario (la razza di Canstalt, la razza di Cro-Magnon, la razza di Furforz, di Moulin-Quignon, d'Engis ed altre ancoral hau servito secondo il capriccio di questo o quello scrittore, per formare con esse una scala cronolegica nella supposizione che i crani più piccoli è deformi o quelli meno somiglianti alla media degli attuali, debbano essere più antichi di quelli che alla media del contemporanei più si assomigliano. Di qui la questione se le teste lunghe (delicocefaliche) siano più o meno antiche delle teste corte (brachicefaliche) o se le teste a fronte fuggente indietro siano anteriori a quelle a fronte più pronunziata; e così sopra dati scarsissimi e sopra fantasie parecchie si è formata una craniologia preistorica, tutta a servizio di quelle età chiamate con pari appellativo e della ipotesi dell'alta antichità dell'umana specie.

3. Ma tutto questo lavoro, che la sana critica

rifiutava, perchè riconosciuto privo d'ogni carattere di verità, e che ciò non ostante è stato imposto alla generalità dei dotti, i quali, con poco loro onore, si sono docilmente prestati ad accoglierlo ed a guardarsi in faccia con serietà, ora cade a brandelli dinanzi ancora ad una accurata osservazione e ad una serie di esperimenti, che assai lodevolmente sono stati istituiti. Esperimenti, che sarebbero stati superflui, quando non fossero nate quelle dotte frenesie, che hanno sconvolto le menti degli studiosi in questi ultimi anni, ma che per esse sono diventati utili anzi necessari, per far toccar con mano quanto siasi errato in questi tempi, ne' quali si è voluto forzare fuor di modo la scienza pel vanto di un vano progresso.

Gli studi più recenti tendono a distruggere tutte quelle gratuite supposizioni, che eransi formate intorno al dolico-brachi-meso-microcefalismo, all'ortognatismo e al prognatismo, alle fronti più o meno arcuate o depresse, alla simmetria od assimetria craniche, al maggiore o minore sviluppo delle arcate orbitali e delle fosse nasali, alla maggiore o minore capacità interna della calotta ossea del capo, al vario significato degli indici cefalici e cose simili, per istabilire quali fossero i crani di una età e quali di un'altra, quasi dovesse essere che in una data età non vivessero che microcefali, in altra soltanto i dolicocefali, ovvero i prognati ecc. ecc. Gli studi più recenti dimostrane che gli antichi hanno avuto varietà di crant e di cervelli come hanno eziandio gli uomini dei nostri giorni; hanno fatto comprendere che anche allora aveansi crani patologici come ve n'ha al presente, crani grandi, crani piccoli, cranî simmetrici, cranî assimmetrici e via via. Bene esaminati i crani fossili, senza grande fatica

si trovano riscontrare taluni crani che sono appartenuti o che possono appartenere a persone contemporanee.

Il cranio di Gro-Magnon è secondo De Quatrefiages rimarchevole per le sue belle proporzioni e per la sua capacità, che, secondo Broca, non è minore di 1503 centimetri cubi, cifra molto superiore a quella della media di tutte le popolazioni curopee.

Il cranto di Neanderthal, rinvenuto nel 1857. dal dott. Funirott d'Erbefeld, noto per gli archi delle sopracciglia alquanto prominenti e per la generale conformazione - sempre come vuole il Buchner ' - siffattamente degradata, che l'Huxley. l'avrebbe qualificato per il più bestiale e scimmiesco dei conosciuti, volendolo spassionatamente esaminare, per molti caratteri non è inferiore a quelli delle basse razze umane tuttora esistenti. Il suo angolo facciale, secondo i più, è di 64 a 67 gradi, ch' è press' a poco quello degli Australiani, e la capacità del cranio è di 1230 centimetri cubici, ch'è la capacità modia riscontrata nei orani degli Ottentotti e degli abitanti della Polinesia. Quanto agli altri caratteri d'inferiorità, che si rinvengono in questo cranio, bisogna notare che Virchow, l'illustre fondatore della patologia cellulare, ha qualificato il cranfo di Neanderthal come proveniente da un idiota microcefalo; il quale giudizio è condiviso da Zittel 2 e da altri illustri scienziati. E ciò sarebbe più che sufficiente. Ma altri non meno illustri scienziati lo dissero d'una capacità superiore a quello di molti Parigini 3, e « d'un tipo che si riproduce a quando

a quando fra le popolazioni Europee, sia antiche che moderne » '; cosicchè il Vogt, al Congresso di Parigi, vi ravvisò le somiglianze del cranio del distintissimo medico alienista, dott. Emmeyer. Il Quatrefages lo somiglio a quello di kai Lytika gentiluomo danese, che sostenne una certa parte politica durante il secolo xvII e il Godron al teschio di S. Mansueto Vescovo di Toul nel IV secolo.

Anche il cranio scoperto dal dottor Schemerling nella grotta di Engis nel Belgio, giudicato il più antico cranio umano che si conosca, fu oggetto di lunghi studi e di vive discussioni fra gli anatomici e i paleontologi moderni. Fu scritta una innumerevole colluvie di opuscoli e di opere, di polemiche e di repliche senza fine, quando deposto finalmente al Museo delle Piante a Parigi. nella galleria antropologica a flanco d'uno scheletre di donna di razza celtica assai sviluppato, si conobbe che questo corrispondeva perfettamente a quello di Engis, e per soprappiù lo stesso Huxley protestò ch'esso appartiene al tipo caucasico puro sangue, aggiungendo che, per i suoi caratteri di superiorità e d'inferiorità, quel cranio può essere appartenuto tanto ad un filosofo come ad un selvaggio 12.

Il cranio del Liri, che si vuol far appartenere ancor esso ad una delle più remute epoche dell'umanità ha caratteri non inferiori a quelli dei crani italici tuttora esistenti. La sua capacità craniale è di 1306 centimetri cubici, e il peso del cervello raggiungerebbe il peso medio del cervello della donni italiana di oggi.

Si disse antichissimo anche il cranio trovato

Büchner, L'uomo considerato sec Parte I, p. 96.
Zerrer, Handbuch der Paleontologie ecc. vol. IV, p. 724.

QUATREFAGES, Les émules de Dermin, vol. II, p. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Monantiti, Osservazioni critiche sulla parte Antropologico-Pressorica del recente trattato di Paleontologia di C. Zittel, p. 15.

<sup>2</sup> Place de l'hamme dans la nature, p. 310.

Il Broca, che studiò alcuni dei teschi di Eyzies, non potè non confessare avervi trovato dei caratteri di superiorità, che non si riscontrano che presso le nazioni civili, sebbene per altri caratteri ci fanno, a suo dire, nascere l'idea di una razza viclenta e brutale. Afferma Pruncr-Bey, in occasione di questi scheletri, che tutti i caratteri, che essi presentano d'inferiorità, s'incontrano nella razza presente degli Estoni i.

Altro punto d'attacco è la mascella di Naulette; ma il dottor Carier Blake, segretario della Società Antropologica di Londra, in un suo rapporto presentato alla stessa Società nel 1867, dice che dopo di aver accuratamente confrontata quella mascella con più di tremila mascelle umane ebbe a concludere che i suoi caratteri l'avvicinavane e qualche volta la mettevano al disopra delle razze colorate, sopratutto degli Australiani.

La mascella poi rinvenuta a Moulin-Quignon entro strati non rimaneggiati dalle acque e che vuolsi ancor essa d'una antichità remotissima, offre caratteri che in parte si riscontrano anche nella razze umane più perfette, nia solo in via di anomalia, ed in parte si ripetono solo nelle razze umane più degradata. Sono tali cotesti caratteri da far credere a Busch che quella mascella sia una di quelle trovate in una sepoltura di Mesnières, che credevasi celtica; lo stesso credono Falconer ed Evans, aggiungendo che avrebbe potuto benissimo essere introdotta negli scavi da qualche operaio <sup>5</sup>.

5. Virchow al Congresso preistorice di Brusselle dichiarò che, dopo aver confrontato per lungo tempo crani antichi e crani moderni, aveva concluso doversi ammettere in ogni rozza una variabilità enorme, incontrandosi nel medesimo paese tipi differenti, per cui è d'uopo procedere a rilento nell'ammettere, per cagione della varietà di crani, che in uno stesso paese esistano mescolate più razze. Il che vuol dire che se nelle viscere della terra abbiamo trovate differenti forme di crani fossili, non si ha a credere che quelli non possano essere contemporanei e di una medesima razza. Infatti questa specifica struttura di cranio e di cervello, come esclusivamente propria piuttosto di una razza che di un'altra, non è un fatto così generale che non lasci luogo a parecchie eccezioni. E per vero, quanti caratteri negroidi, fenici, mongoli non si osservano in persone che incontriamo ad ogni passo? Riguardo alla capacità, Tiedmann constatò l'eguaglianza cranica fra i negri e gli europei. Livingstone dice di non aver mai potuto credere, dopo lunghe osservazioni, che l'idea, che noi ci facciamo del negro, quale è raffigurato nelle nostre botteghe da tabacco, corrisponda al tipo veritiero della razza africana. Un gran numero di Balonda (negri dell'Africa Australe) hanno certamente la parte anteriore e posteriore del capo un po' troppo sviluppata dalla fronte all'occipite, il naso schiacciato, le labbra grosse, l'osso del calcagno troppo prolungato ecc.; ma nello stesso tempo molti di essi hanno bella faccia, la testa ben fatta ed il corpo perfettamente conformato !.

« La dolcezza della espressione delle loro fiso-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Монтилат, 1. III, р. 857.

<sup>\*</sup> Précis d'Antropologie de l'Hams, p. 218.

t L'Africa matrale - I Viuggio.

nomie, dice Darwin parlando dei Tahitiani, bandisce ad un tratto l'idea d'un selvaggio; e l'intelligenza, che vi brilla, mostra che progrediscono in civiltà. Sono attetici, colle spalle larghe, alti, e bene proporzionati. È stato osservato che basta un po'di abitudine per rendere all'occhio di un curopeo una pelle nera più piacevole e naturale che non il sau proprio colore. Un bianco, che si bagna accanto ad un Tahitiano, somiglia ad una pianta imbiancata dall'arte del giardiniere comparata con un bell'albero verde-oscuro, che cresce vigoreso in mezzo ai campi » <sup>1</sup>.

Tanto ci dice anche dei Neo-Zelandesi e degli Australiani

« Essi, così parlando degli stessi Mons. Salvado, Vescovo di Porto Vittoria e fondatore della colonia della Nuova Nursia, hanno d'ordinario un petto ben conformato e largo, ciò che è indizio di una gran forza ed hanno un portamento pieno di dignità... Soventi volte io mi sono incontrato in selvaggi, che per la grazia delle forme, la nobiltà del contegno, come anche per la rassomiglianza della fisonomia, mi hanno richiamato alla mente molte onorevoli persone, che io aveva altre volte conosciute a Londra ». Ecco, dice Perron d'Arc, riportando le parole del suddetto Monsignore, ecco il carattere fi ico di questo essere, che per lungo tempo è stato dipinto si contraffatto. Tanto ripetono Zimmermann, parlando di due ritratti eseguiti a Songa e che mal si distinguerebbero dagli Europei, e Delessert ancora a riguardo di Tahiti.

Crochley Claphan ha esaminati 16 cervelli di cinesi, 4 di indigeni delle isole Pelew ed uno bengalese, i quali erano rimasti vittime del terribile uragano avvenuto ad Hong-Hong il 22 e 23 settembre 1874 ed altri di un naufragio e morti all'ospedale; e quantunque questi miseri appartenessero all'infima classe del popolo, pure il peso dei loro cervelli ebbe una media di 1260 grammi circa, sebbene fra essi siano computati ancora quattro appartenenti a donne. Davis ha trovato in 25 cinesi una media di 1357 grammi di peso, in 5 eschimesi di 1396, in 9 negri Dahomey di 1322, în 17 australiani di 1197, în 13 donne inglesi di 1222, in 8 donne cinesi di 1298 in 5 donne eschimesi di 1247, in 3 negre Dahomey di 1249. Il peso del cervello varia nell'uomo adulto e sano di mente dai 1830 grammi, come nel cervello di Cuvier, agli 872 grammi, come in quello di una donna Boschimana, esaminato da Marshall. Ma questi sono casi eccezionali: poich- la media dai 30 a 40 anni nella razza bianca è di 1410 grammi per gli uomini, e di 1262 per le donne secondo Wagner; di 1424 pegli uomini e di 1272 per le donne secondo Huschke.

Come trarre dunque una cronologia per mezzo di crani fossili, in tanta incertezza e contradizione? Come sostenere con ciò le asserzioni dei novellisti, che una volta gli uomini fossero in generale forniti di organo cerebrale più piccolo, meno pesante e perfetto, è che i crani, quanto più sono antichi abbiano tanto meno capacità e siano lontani in genere dalla struttura attuale? Come si puo provare l'avventuta ipotesi, che la razza negra rappresenti l'anello, che congiunge le scimmie all'uomo attuale, mentre essa ha contrarie la osservazioni anatomo fisiologiche, archeologiche ed etnografiche? A tutte queste inchieste è assai difficile che i novellisti del giorno possano rispondere.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Danwin, Viaggio d'un naturalista interno al mondo, p. 349.

7. Altra falsa idea è quella che i piccoli crani debbono essere antichissimi e debbono essere appartenuti a uomini primitivi. Ma perchè, dice il Venturoli, non potrebbero essere di donne, le quali si sa avere la capacità cranica costantemente più piccola degli uomini? Forse si pretende di distinguere il cranio di una donna da quello di un nomo? Ma no, risponde il Mantegazza, il quale dopo di avere notato 25 caratteri differenziali fra il cranio dell'uomo e quello della donna, conchiude però che non si conosce ancora un solo carattere che costantemente affermi il sesso in un cranio 1 Perche taluni crani piccell non potrebbero essere patologici ed una conseguenza di un arresto di sviluppo, come giustamente lo sostiene il De Quatrefages e come anche ne convenne il Vogt al Congresso preistorico di Copenaghen? Vediamo tanti crani assimetrici anche ai giorni nostri, senza che ad alcuno

que se si trovano due o tre crani fossili assimetrici, si conchiude all'alta antichità dell'uomo e si stabilisce un'epoca lontanissima e primitiva, nella quale tutti gli uomini dovevano avere crani per un verso o per un altro assimetrici? - « Se io fossi così disgraziato, concludereme col Lioy?, che non riuscendo, come sarebbe mio desiderio,

venga il pensiero di riguardarli come rappresen-

tanti di razze selvaggie e brutali; perchè dun-

a trattenere piacevolmente i miei uditori, scommetto che, se la craniologia non esce di infanzia, vi sarebbe da qui a mille anni qualche scienziato che noi fratelli ed amici partirebbe dall'esame dei crani in Dio sa quante razze, e cotesta paci-

<sup>4</sup> Archivio per l'Antropologia e l'Etnologia Ann. Unite di Medicina, Novembre 1872 p. 385.

2 Lion, Conference scientifiche.

fica riunione descriverebbe forse come un conciliabolo di capi di varie tribù dai diversi linguaggi e dalle diverse favelle ».

8. Eppure, si dirà, ammesso pure che « la cranioscopia dei viventi è un labirinto senza uscita » <sup>†</sup> e che « la forma del cranio, insomma, varia all'infinito in alcune razze » <sup>‡</sup>, si dovrebbe però ammettere che per ottenero siffatte diversità ad intito, è stato necessario un lunghissimo tempo... D'altronde i tipi generici differenziali tra razza è razza non si possono negare...

Rispondiamo che non furono affatto necessarie migliaia d'anni perchè venisse ad essere il cranio umano dolicocefale piuttosto che brachicefalo e perchè si producesse in esso una forma ortognata o prognata con fronte più o meno arcuata o depressa. Per fare che un popolo di razza lafetica abbia ad avere le mandibole prognate ed il cranio depresso anteriormente e sporgente all'indietro, come quello della stirpe di Cam, basterebbe che s' avesse a proibire alle madri e alle levatricii di comprimere il cranio dall'indietro all'avanti, e di coprirlo e difenderlo dall'aria con cuffie produtticio della rachitide, od almeno tali da ritardare la mineralizzazione delle ossa.

La madre, nella specie nmana, ha nelle esta del bacino una particolare struttura per impedire, causa la stazione eretta, un inevitabile aborto. Ne consegue che il bambino subira delle compressioni nell'atto della nascita e che avrà il cranio cella forma sporgente all'indietro, la fronte compressa e sporgente, come vedesi permanente nei neri Africani. Non sonvi eccezioni per nessuna

Lior, Ibidem, p. 304.

<sup>5</sup> DARWIN, Origine dell'uomo p. 165.

razza, per nessun popolo; solianto vi può essere qualche grado più o meno di differenza. « Se questi pretesi naturalisti, dice il dottor Maschi, che fabbricano sistemi ponendo i piedi sulla Bibbia e la mano su crani adulti, avessero assistito a vari parti, avrebbero visto che i crani dei neonati sono più o meno uniformi in tutte le stirpi, e che le modificazioni posteriori sono effetto del modo di curare il neonato. Il cranio di Neanderthal non differisce che di poco dai crani moderni del neonato Europeo. e non differirebbe che poco anche dai crani adulti, se questi non fossero compressi, nè coperti di cuffie legate sotto le mandibole, nè coricati sopra un cuscino che spinge la testa all'innanzi. Conservate la forma del cranio tale quale l'hanno tutti all'uscire dal bacino materno, ed avrete presentemente in Europa la forma dei crani di Neanderthal e d'Engis. Si tratta di un fatto meccanico inevitabile, sul quale ragionano quelli che non hanno mai assistito ad alcun parto, ne levato alcun neonato col forcipite » 1. Non diversamente parla l'illustre Cafori, dichiarando che l'alterazione della forma naturale del cranio è effetto dell'abitudine delle levatrici 2.

Aggiungasi anche che i bambini neri, essendo spesso abbandonati a ruzzolare per la terra, a camminar carponi e ad attaccarsi alla vita della madre per succhiare il latte da essa, che accudisce frattanto alle sue faccende, sono pur queste cause della sporgenza delle mascelle. Vengono poi le succitate ragioni suffragate da un passo

<sup>4</sup> L. Maschi, Confutazione della Dottrine trasformistiche, Parma 1874.

Caloni, Del tipo brachicefalo negli Italiani moderni.
Memoria letta nell'Accademia dell'Istituto di Bologna,
1888.

di Buffon: « Nei negri i quali hanno per la maggior parte la testa coperta di una lana arricciata, il naso allargato, le labbra grosse, le mascelle sporgenti, si trovano delle intere nazioni con lunghi e veri capelli e con fattezze regolari, quasi europee » ¹. E ciò certamente pel modo analogo a quello degli europei, che viene usato in quelle regioni nell'allevare i neonati.

9. Questi fatti fanno ritenere che il tipo primitivo dell'uomo sia quello del nero africane, eccettuato però il colore e la forma del naso. Ed in ciò non errerebbe che per esagerazione neppure l'Haeckel nella ricostruzione problematica del suo Uomo primitivo, del quale poco sopra riportammo la descrizione.

Altro suffragio alle suaccennati ragioni, ci viene indirettamente, in modo chiaro ed evidente, portato da uno de' più accanniti nemici della Rivelazione, il professor Schaafhausen in Insegna egli, che il cranio dell'uomo primitivo era allungato, piccolo e colle pareti grosso, che ordinariamente si rinvegono armi di pietra con crani corti del tipo mongolico, e che ancora oggidi queste due forme di crani rappresentano i due tipi stazionari e retrogradi nel movimento della civiltà fra le altre razze umane, la nera, la mongolica e l'europea.

Ora, con quali ragioni si vuole addurre una grande antichità per l'uomo, quando infin infine le razze sono ancora le stesse? Non si mutarono che le località, forse per cambiamento di clima; ma le invasioni, le migrazioni ed altri movimenti dei popoli abbisognano forse di decine di migliata d'anni per verificarsi?

Burron, Storia Naturale, vol. 29.

SCHAFFHAUBEN, Sulla cronologia delle rasse primitive.

10. Ma si dirà: il tipo della testa rotonda apparve soltanto dopo, e quindi quanto tempo si dovette impiegare, perchè si formasse una diramazione della testa allungata! Già rispondemmo a questa osservazione col Maschi e col Calori, rilevando gli effetti prodotti dall'allevamento dei bambini. Che se poi aggiungiamo gl'influssi dell'ambiente, del cibo, dell'altezza barometrica, del clima e della diversità di condizioni del popolo, che si diramò, vedremmo ancor più facilmente come, anche escluso il particolar medo di allevare i neonati, si possa in breve tempo giungere ad aver un cangiamento di forma nella faccia e nel cranio. Quatrefages t ed il Dott. Rolle t ci propongono numerosi esempi in riguardo all'ambiente: Non meno numerosi ce ne porge il Darwin', per il cibo; ma più persuasivo è il Bar . « I Tartari di Kasan, scrive egli, non hanno punto le facce larghe e gli archi zigomatici, ma facce strette, spesso lunghe, con nasi molto prominenti, non di rado di forma aquilina. I loro crani mostrano una forma intermedia, in cui non prevale più questa che quella dimensione.... Or donde avviene che altri Tartari, che dimorano non lungi da quelli Kasan nelle steppe del Volga e dell'Ural e parlano la stessa lingua, hanno larghe facce e nasi meno sporgenti ma più larghi e tutt'insieme un aspetto più selvaggio? Io ne cerco la ragione, appunto, come Prichard, nel diverso modo di vivere: poiche noto espressamente che

1 QUATREFAGES, Revue des cours scientifiques, 10 otto-

2 Danwin, Origins dell'uomo, p. 179, cap. III.

\* Ban, Bericht ecc., p. 10.

bre 1868, p. 724.

qui non si tratta di popoli diversi, che soltanto l'etnografia comprende sotto un nome collettivo, ma d'un popolo che da sè si considera come un solo ».

E fatte altre sue osservazioni intorno ni detti popoli, il Bar soggiunge: « La gran distanza degli archi zigomatici, comunemente tanto più collegata colla larghezza del cranio, quanto più il vitto si compone esclusivamente di carne, richiama alla mente che gli animali carnivori anche per gli archi zigomatici discosti, si distinguono dagli erbivori, e fa sorgere la questione se qui non si mostri l'influsso del nutrimento sulle variazioni del genere omano. E, per verità, io inclino a rispondere affermativamente a siffatta questione, poichè in tutti i popoli che si nutrono soltanto di vitto animale, trovo gli archi zigomatici più discosti che in quelli che consumano una considerevole quantità di materia vegetale, come gl'Indi e i popoli indo-germanici d'Europa » E quanto tempo impiegò il regime a portare quell'influsso? L'intervallo non molto lungo dell'unità di un popolo.

Anche l'altezza barometrica, in cui trovasi un popolo, sembra che, in un tempo non lungo, modiffichi la struttura del cranio. Da un'altra serie d'esservazioni addotte infatti dallo stesso Bar, è posto in chiaro che le stirpi abitanti sulla spiaggia del mare o in pianura hanno crani piatti. laddeve gli abitatori dei monti si distinguono pei erani ad alta volta.

Il clima influisce pure. Il Long ' e l'Edwards ! hanno ambedue osservato come i crani dei coloni bianchi, che presero stanza in quelle isole, dif-

PARANT.

\* Rolly, Der Mensch, seine Abstammung ecc., 1865.

Loss, Storia della Giamaica.

<sup>2</sup> EDWARDS, Storia delle Antille.

feriscano sensibilmente per la forma da quelli dell'Europa, e si accostino di molto alla configurazione americana.

La forma del capo in ultimo può ricevere una modificazione per la diversità di condizione. Il Prichard, testè da noi citato, ne assicura che negli Stati Uniti gli schiavi, i quali son dedicati al servizio delle case, hanno il naso meno depresso e la bocca e le labbra meno rilevate di quello che l'abbiano comunemente gli altri schiavi, che s'affaticano nel lavorare la terra. Una generazione o due bastano per rendere evidentissimo l'influsso della condizione di vita. Anche Darwin nella sua Origine dell'uomo, cita parecchi autori in proposito; e lakson , facendo pure la medesima osservazione su gli Arabi, che abitano le città nel reame del Marocco e i Beduini, che dimorano nelle tende, dice: « I Jellounhs di Hada, si distinguono per la fisonomia del volto dagli Arabi delle pianure ed anche dai fellahs di Susa, sebbene per la lingua, per i costumi e per la maniera di vivere essi si rassomigliono a questi ultimi ».

Non è d'uopo che aggiungiamo altri fatti ai qui ricordati, onde si possa avere la convinzione che non è necessario un lungo intervallo di tempo, perchè dalla forma dolicocefala ne possa venire una forma brachicefala, e così per converso, nonchè altre modificazioni.

11. Altre differenze sia nel cranio come nella faccia sono un prodotto della moda o meglio d'una corrotta estetica di certi popoli. Fra i Niam-Niam le prima cura di colei, che assiste un parto, è di imprimere al cranio del neonato, sia comprimendolo colle dita, sia avvolgendolo in apposite bende. delle bizzarre deformazioni; con questo curioso sistema si dà ai bambini la così detta « aria di famiglia » e si possono distinguere a prima vista i figli dei capi dagli altri bambini di un villaggio 1. E questo costume sembra essere stato comune anche presso antichi popoli, poiche al Congresso dei Naturalisti tenuto in Vicenza nel 1868. il prof. Cornalia presentò due cranî peruviani sformati artificialmente col mezzo di bende \*. Presso alcuni popoli, come fra i Malesiani, si avrebbe per brutto e mal conformato un figlio se devesse crescer col naso preminente, e perciò glielo schiacciano quando le ossa sono ancor tenere. - I Bongo, nel territorio dell' Ubanghi affinente di destra del fiume Congo, limano i denti a punta acutissima 3, - Gli abitanti della Nuova Guinea ed i Iakomas dell' Ubanghi (Congo) si sfigurano il viso con una specie di cavicchia grossa. un dito e lunga parecchi centimetri, con cui si attraversano le due narici 4. I Cirignani della Bolivia invece perforano con un corno di gazzella il mento introducendovi una larga placca - tembetta - di resina o di gomma, o di legno, o di metallo . I Siamesi, per non avere, così essi dicono, una somiglianza cogli animali, anneriscono i dentie si allangano le palpebre. Altri Siamesi, i Peguani, gl'indigeni dell'Aracan, di Laos e di altre regioni, hanno del gusto per le orecchie lunghe; gli uni le tirano per allungarle, ma senza forarle :

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Iakson, An account of the empire of Marocco, London, 1881, p. 18.

<sup>1</sup> Huor, Revue Scientifique, 8-29 Marzo 1902.

Giorante della Provincia di Vicenza, 1868, n. 113.
 Huor, V. Revue scientifique, 8-29 marzo 1902.

Dott. Henry Ghard, L'Antropologie, Tomo XII, N. 1-2, 1902.

<sup>5</sup> DEL CAMPANA, Noticie interno di Cirignani, 1902.

altri, come nella regione di Laos, ne ingrandiscono il padiglione si prodigiosamente, che si potrebbe per esso quasi passare il pugno, in guisa ch'esse discendono fin sulle loro spalle.

12. Altri amatori di una remotissima età dell' uomo, citando alcune antiche ossa umane di
proporzioni più grandi della media attuale, s'aggrovigliano attorno a quest'àncora di loro salvezza col difendere che molte e molte migliaia
d'anni sono state necessarie, perchè l'uomo vemisse ad avere l'attuale statura.

La trovata dai nostritavversari è abbastanza spiritosa; è non asseguando alcun limite possono vantarsi di avere avuto anche un precursore in Herrion, il quale nel 1817 calcolò e scrisse che Adamo doveva essere alto 123 piedi e 9 pollici. Noè un po' più meno di 100, Abramo 80, Mosè 30, Ercole, Alessandro 6, Cesare 5 1. Cosicchè ammessa questa gradazione, noi dovremmo essere alti tre piedi, ossia un metro e i nostri posteri diverrebbero Liliputi simili a quelli descritti già dallo Swift nei suoi viaggi di Gulliver, dallo Stanlev e da Mioni nei loro viaggi nell'Africa centrale. Così pure ammessa tale proporzione, adottando quanto insegnano coloro che rimandano a centinaia di migliaia d'anni la comparsa del primo uomo, questo doveva avere l'altezza del Monte Bianco o del Monte Rosa.

Anche la fantasia di molti popoli dell'antichità, esente però dalle esagerazioni di un Herrion e non pochi fra i moderni, - dei quali alcuno volle far passare le ossa di un mastodente per umane, - ha avuto la visione chimerica di una specie di superuomo, ossia di un essere costituito

hensì come l'uomo ordinario, ma più grande e più forte. Questi esseri di proporzioni perfette, ma di statura colossale, erano chismati giganti; e l'opinione popolare, che ammetteva la loro esistenza in un passato più o meno remoto, era cosi generale e così radicata, da far pensare che avesse qualche fondamento nella resità, e che rispecchiasse il ricordo, amplificato dalla tradizione, di una razza colossale realmente esistita.

<sup>13.</sup> In tutte le mitologie e nella storia di tutti i popoli dell'antichità troviamo leggende di gi-ganti, i quali, del resto ad onor del vero, dagli storici e dai critici erano ritenuti come personificazione delle forze sotterranee, che nei primitivi periodi dell'esistenza umana provocarono eruzioni vulcaniche, terremoti e altri grandi cata-cilemi.

Le prime notizie intorno ai giganti le troviamo nella Bibbia, nella quale più di una volta questi colossi vengono nominati; basti ricordare la popolazione gigantesca trovata nella terra promessa dagli uomini mandati in esplorazione da Giosuo, e la storia del gigante Golia, al quale viene attribuita una statura che, tradotta in misura odierna, sarebbe di metri 3,50.

Più tardi il principe dei dottori ebrei. Esdra, commentatore dei sacri libri, si lamenta della decadenza progressiva della razza umana. Anche Omero, Erodoto, Pausania ed altri scrittori greci muovone gli stessi lamenti; Plutarco paragona gli uomini del suo tempo a dei neonati in confronto con gli uomini delle epoche precedenti; e, fra i romani, Virgilio parla del coltivatore che, arando il campo, fa venire alla luce le ossa e le armi dei suoi antenati e rimane colpito di stupore nel vederne le gigantesce dimensioni.

Gust. Pregiudizi interno agli animali.

14. Fu forse in base di tali lamentele che gli scienziati o meglio pseudoscienziati di pochi anni or sono e qualcuno anche dei nostri di, sostennero che i primi uomini avessero una statura colossale diminuita poi via via nel corso dei tempi. La scienza moderna però, con prove positive ed irrefutabili, ci dice che non v'ha ombra di vero in siffatta opinione. L'antropologia infatti si è proposto il compito di determinare la statura nelle varie epoche della storia, della preistoria e dei tempi geologici.

Per far questo essa doveva disporre di un metodo abbastanza sicuro per calcolare la statura degli individui sugli scheletri o anche soltanto dai frammenti di scheletri messi in luce dagli scavi; e il metodo di misurazione antropometrica venne dato ai moderui da un insigne studioso, il Manouvrier, il quale, in base a lunghi e diligenti studi, compilò una tavola di ragguaglio che permette di determinare la statura di un individuo sulle dimensioni di alcune delle sue ossa e più pracisamente del femore e della tibia 1.

Secondo i suoi calcoli, se si volesse ammettere, ii che è molto contradetto, come umano il celebre avanzo del pithecanthropus erectus, trovato dal Dubbis nel 1891 nell'isola di Giras, lo scheletro, cui apparteneva avrebbe dovuto essere di m. 1,65. - Passando dall'epoca terziaria, alla quale vione non giustamente, come altrove vedemmo, ascritto il suddetto avanzo, all'età paleolitica, i pochi avanzi di scheletri venuti in luce danno una statura media di metri 1,65. - Molto più numerosi sono gli scheletri dell'epoca neolita; e le misurazioni su questi eseguite danno,

per gli nomini, una statura media di metri 1,64, per le donne di metri 1,52. Se a queste misurazioni eseguite sugli avanzi delle epoche preistoriche, aggiungiamo quelle fatte sugli scheletri delle epoche storiche, vediamo dimostrato luminosamente non essere vero che la statura dell'uomo abbia subito alcuna variazione sistematica nelle migliaia d'anni, dacchè egli fece la sua prima comparsa nel mondo.

15. Ammettiamo pure che in qualche antichissima tomba come in quella di Krapina (Cronzia) si trovino scheletri di alta statura. Però come al giorno d'oggi vi sono i Negritos delle isole Andaman con una statura media di m. 1,47 e gli Akka nell'Alto Nilo con una statura media di 1,11; ma per contrapposto vi sono anche Patagoni con una media di 1,82, i Dinka che pure abitano l'Alto Nilo, i Polinesi, gli Scandinavi e gli Scozzeri con una media di 1,78; anche in remotissimi tempi per diverse cause, che presto vedremo, vi potevano essere differenze di statura in vari popoli anche tra loro vicini. - D'altronde vi sono anche i casi patologici. E come oggidi sonvi degli individui colpiti da nanismo o meglio d'infantilismo o d'achrondroplesia, quali il famoso Bebe o Nicola Jerry alto 89 centim., il Borulowski di 76 centim., Billy (turco) di appena 57 centim. ed altri; ma sonvi anche casi pur patologici di eccessiva statura, quali un lames-Toller di m. 2,58, un Carlo Byrne di m. 2,67, un Gabbara di m. 2.87, un Podio di m. 3.15; e tra i viventi un Teodoro Marchow russo, di m. 2,38, un canadese presentato a Virchow di m. 2,51; e come ancora ciò può verificarsi in una sola famiglia, p. es.; nei due fratelli Rhoder nati a Long-Island City, negli Stati Uniti d'America,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> MANOUVRIER, Sui rapporti antropometrici e sulle principali proporzioni del corpo, 1992.

dei quali l'uno, Percy, nato nel 1888 è di 98 centimetri e l'altro, Willie, nato nel 1880 è alto metri 2 e 11; così ancora nei primordi dell'umanità dovevano esistere simili differenze, perchè naturalmente dovevano esistere le stesse cause. E per quali cause?

Se pigliamo infatti ad esaminare i casi patologici sappiamo che i nati achrondroplesici devono la loro natura ad una malattia del tessuto cartilaginoso, il quale è colpito di sterilità, e quindi mancano di sviluppo le parti, in cui il loro male ha avuto campo di operare. Questi nani hanno la testa grossa e il tronco relativamente vigoroso, mentre hanno gli arti piccoli e deboli, perche, avendo le ossa umane diversa origine, che le divide in ossa di cartilagine e ossa di membrana, le ossa di membrana - che sono quelle del cranio, della clavicola, delle coste - si svolgono in loro normalmente, e le ossa di cartilagine rimangono mostruosamente incomplete. I giganti per converso devono la loro natura ad una malattia detta macrosomia ossia ad una straordinaria attività nei due tessuti cartilaginoso e membranoso-Dunque dacche l'uomo è comparso sulla terra; anche queste malattie, come altre dovettero accompagnarlo, colpendo alcuni individui.

Se invece pigliamo ad esaminare i casi normali di diversità di statura, fra popolo e popolo, le cause sono molteplici. Molti, popoli vivono in una vita stentata: costretti per la sterilità del luogo e per l'ignoranza dell'agricoltura a vivere di caccia e di pesca sono continuamente in moto, senza tetto, sotto cui difendersi dalle intemperie, senza uno stramazzo, su cui riposare le lasse meutra, e molte volte avviene loro di star lungamente digiuni per assoluta mancanza di cibo.

Guardiamo gli abitanti del Nord p. es.: gli Esquimesi. Vivono essi sotterra o in capanne quasi interamente sotterrate, e coperte di scorze d'alberi o di ossa di pesci. Una notte di parecchi mesi li obbiga a tener acceso, in siffatto soggiorno, un lume alimentato da grasso di foca o di balena. L'estate sono costretti a vivere in un denso fumo, onde preservarsi dalle punture delle zanzare. I raggi riflessi dei sole sulla neve presto li accieca. Ben si capisce che, data loro questa vita, la media della statura abbia ad essere inferiore alla media comune, e che possano alcuni di loro passare per nani, discendendo fino a un solo metro di altezza..., o di bassezza.

Rivolgiamo ora le sguardo sugli Indiani delle Cordigliere, che loro casa e mobilio portano sulla sella del cavallo e loro vitto affidano alle bolas. al lawo; ed in mezzo a quella vita libera di natura, vediamo all'incontro persone floridissime e di statura non comune. Portiamoci ora in mezzo ai Coroados del Brasile « che amano stare quasi sempre nell'acqua come le rane > ', oppure fra gli indigeni della Terra del Fuoco che, nudi e appena protetti dal vento e dalla pioggia di quel tempestoso clima, dormono sul terreno umido raggomitolati come animali; fra questi miserabili che soffrono la fame e che quindi non aspettano altro il più delle volte che si abbassi l'acqua della spiaggia, perchè d'inverno o d'estate, di notte o di giorno si alzino per staccare le conchiglie dalle rocce od i ricci di mare unico loro cibo, quando non sia il carcame di qualche putrefatta balena ; gettiamo uno sguardo sulle tribù della selva tenebrosa dell'Africa centrale, per poi fermarci ai

<sup>1</sup> Monsiener Langens, Bullettino Salesiano, p. 45, 1895

<sup>\*</sup> Danwis, Viaggio intorno al mondo.

Coloro che invocano gli organi rudimentali a danno della dottrina della creazione, osservano che quegli organi, non avendo funzione, sono in contradizione stridenti col fine, che loro avrebbe dovuto assegnare il Creatore. Niente dovrebbe essere inutile, essi dicono, e ripugna ammettere che un Creatore sapientissimo abbia dato agli animali parti, che a nulla servono, anzi che talvolta sono perfino dannose. Invece la inutilità dimostrata in questi casi prova che quegli organi non sono altro che la conseguenza della inazione, a cui furono ridotti, quando col lungo volgere dei secoli, gli animali antenati, in seguito all'adattamento a nuove condizioni di vita, non ne ebbero più bisogno. L'atroffa, conseguenza del non uso, gli ha ridotti come sono ora. Ed anche l'uomo, naturalmente, per costituire un ramo diverso del chimpanze, del gorilla e dell'ourangutan ha dovuto. vedere moltissimi secoli per giungere a liberarsi o quasi di organi non più confacenti o necessari alla sua specie.

L'argomento, che a prima vista sembra di qualche valore, ha invece neppure un'ombra di fondamento. Se pur concedessimo, tanto per dire, l'origine animale dell'uomo, non si potrebbe invocare in contrario la tanto da loro desantata facilità, con cui gli esseri viventi in certe circostanze si modificano? Si citano come cavalli di battaglia il famoso toro, che nacque senza sporgenze di corna e che si propagò nelle generazioni; le razze di buoi a gambe corte; le

nostri alpigiani lombardi e vedremo che ci sembrerà evidentissimo che le condizioni della vita, il cibo abbondante e le comodità generali abbiano ad avere un'azione diretta sullo eviluppo della forma e della statura 1. - I giornali tedeschi per citare un ultimo esempio e di più evidente esame pel nostro asserto, pubblicarono sulla fine del 1903 che si sono scoperti nella Nuova Guinea degli nomini d'una razza singolare, di cui ne vennero mandati a Londra alcuni campioni. Vivendo in terreni paludosi, questi uomini non hanno mai occasione di camminare. D'altra parte queste paludi sono coperte d'una vegetazione, che impedisoe ai canotti di navigare. Gli nomini vi sono rifugiati sugli alberi, vi hanno costruito delle capanne. Siccome solo gli organi di prensione sono loro utili, le membra inferiori si sono quasi atrofizzate. Questi indigeni non hanno più che delle gambe e dei piedi deboli, e piegati, mentre il dorso e le braccia hanno conservato uno sviluppo normale. Si reggono diritti a fatica, e non camminano che carponi. A vederli danno la curiosa impressione d'un popolo senza gambe. Naturalmente quel popolo non conterà migliaia d'anni. Dunque con tutta facilità fra le ossa umano più antiche se ne possono trovare altre di giganti ed altre di nani; altre bene ed altre ancora mal conformate, a seconda dell'ambiente e del genere di vita, ai quali appartenevano quegli individui e senza alcun bisogno di lunga serie di secoli per avere un cambiamento di loro forma e statura.

16. Altro argomento apparentemente assai più valido a favore dei partigiani della remotissima età dell'uman genere, e che da solo fu il

<sup>1</sup> QUATREFAGES, Unità della specie umana.

200 e più varietà di piccioni. Ora abbisognarono forse migliaia e migliaia d'anni per ottere tali modificazioni, oppure ebbero luogo nei pochi mesi di vita intrauterina nel primo caso ed in una accurata selezione di poche generazioni nel secondo? La risposta ci basterebbe per dimostrare la futilità dell'argomento. Ma sarà bene che, per maggior prova dimestriamo come non vi siano organi inutili o rudimentali.

17. Ognuno sa che cosa sia il coccige che forma la coda. Nell'nomo è composto di quattro vertebre e sembrerebbegli inutile, secondo gli evoluzionisti, i quali dicono che è rimasto all'uomo per eredità dai bruti suoi antenati. Pure nell'uomo serve di base ai muscoli grandi glutei, ischio-coccigei ed all'elevatore dell'ano; ma non ha muscoli estensori che rappresentino l'esternosacro-coccigeo e l'esterno inter-vertebrale obliquo degli animali candiferi. Darwin espone che fu avvisato dal dottor Turner che Teile ammette nel coccige un muscolo che sarebbe una ripetizione dell'estensore della coda; ma osserviamo che la coda ha un paio di grandi estensori ed una serie di piccoli estensori e non già un sol paio; cosicchè l'esposto perde di stima per la imperizia anatomica, con cui viene enunciato. Questi estensori od elevatori della coda sono muscoli esterni, mentre nell'nomo vi sono solo i muscoli interni ed i laterali. Egli è bensì vero che gli evoluzionisti ci petranno obbiettare che i muscoli esterni sono scomparsi a poco a poco; ma non potranno mai darne una prova; e, tant'è lo stesso, potrebbero dire che è scomparsa anche la testa.

Si ripete costantemente che l'appendice vermicolare dell'intestino cieco sia dannosa e che sia il residuo di quell'intestino stesso che, negli erbivori è molto sviluppato. « Come va allora, ben osserva il Tuccimei i, che gli erbivori non figurano tra gli antenati dell'uomo nella genealogia di Häckel? ». Quanto al danno che verrebbe dall'appendice vermicolare, è vero, come dicono Canestrini 2, Marton e Häckel, che i corpi estranei provenienti dalla digestione vi si possono incuneare e cagionare una inflammazione, che finisce quasi sempre in una peritonite mortale. Ma non è perciò da incolparne l'appendice. Si muore anche di malattia di cuore, di polmone, di vescica, di stomaco ecc., eppure per questi organi non si fa alcona induzione che siano dannosi all'individuo. Non si può poi asserire che sia inutile, perchè è abbondantissima di glandole mucipare, la cui secrezione versata nella dilatazione cecale serve per lo meno a tener molli le feci e a favorirne le scorrimento. Ufficio modesto, è vero, ma proporzionato al minore bisogno, e quindi al minore sviluppo dell'organo.

A conferma della sua inutilità si allega che essa viene estirpata per scopo di cura, senza che ne venga alcun male all'individuo. Ma si amputa anche la mano, il braccio e la gamba, senza che a nessuno venga in mente di chiamarli organi inutili, solo perchè l'individuo continua a vivere abbastanza bene anche senza di essi.

Nell'estremità brachiale dell'omero di vari animali trovansi due fori, uno sopra la tuberosità interna e l'altro sopra la tuberosità esterna. All'interno il Darwin ed il Canestrini e non attribuiscono grande importanza, dacchè il forame non è regolarmente presente nei quadrumani supe-

<sup>1</sup> Toccimus, Cause efficienti e cause finali, Roma 1904. 2 CANESTRINI, Per l'evoluzione e La teoria dell'evo-Iurione.

riori »; ma l'esterno, è ritenute per prova che l'uomo discende dalla scimmia per motivo che, secondo i calcoli del professor l'urner, trovasi un maggior numero di volte quanto più gli scheletri sono autichi. Ma osserviamo: 1º che manca pure in molti mammiferi, che dovrebbero essere progenitori della scimmia; 2º che non esseudo un organo speciale, ma una modificazione, ha una causa nella meccanica dello sviluppo, cioè nel tempo più o meno precoce dell'ossificazione, la quale può variare per circostanze accidentali estrinseche indipendenti dal tipo dell'animale.

Infatti è naturale che il camminare sugli arti anteriori fa sì che il cubito ed il radio premano è tendano a spostare all'esterno le due tuberosità laterali dell'omero, nel cui divaricamento s'insinuano i vasi ed i nervi. Si consideri ora che nell'uomo l'estremità brachiale dell'omero comincia ossificarsi a due anni di vita extrauterina e che l'osso è molle. Ora se questi fatti si studiano in rapporto alla probabilità che nella vita rozza dei primi popoli, i bambini fossero spesso abbandonati a terra e si servissero delle braccia per audare le gambe ancora impotenti per se a camminare, avreme una causa che produce l'esistenza di quei due fori '.

« Il pelo nella specie umana, obbietta ancora il Canestrini, può essere considerato come un carattere rudimentale... perchè in appoggio di questa si possono ritare que fatti. l'o il pelo sattilissimo e lanoso o la così detta lanuggine ricopre flitamente il feto umano nel sesto mese; Il° casi più volte osservati di ipertricosì » \*.

Per riguardo all'ipertricosi coi suoi due casi

descritti dal Lombroso di certa Gambarella e di certa Krao (1887) nonchè del famoso Bebè morto nel 1903, non ci spaventa affatto, perchè potremmo chiedere al Canestrini se gli assai più numerosi casi di assoluta assenza di peli, anche capillari, non possano servire per cavarne una deduzione affatto opposta.

Per ciò poi che concerne la lanuggine del feto, non potremno forse nuovamente chiedere al suddetto autore il perchè, dopo la scomparsa della lanuggine, il pelo coll'avanzare dell'età si fa più forte e più fitto? Non sarebbe questo fatto un regresso verso l'animalità? A nostro parcre, senza tante ipotesi, sarebbe meglio studiare assai più la fisiologia ed indagarne l'importanza embriologica, o meglio i fini provvidenziali di tali caratteri, che allora la scienza guadagnerebbe assai più.

Altri s'appigliano alle mammelle rudimentali del maschio. Secondo i trasformisti esse dovrebbero essere state ereditate da una specie che le aveva sviluppate e funzionanti anche nel maschio, come doveva avere sviluppati e funzionanti gli altri organi propri del sesso femminile. Non altrimenti si deve dire dei rudimenti sessuali maschili che si travano in questa, e che proverebbero uguale discendenza. Insomma bisogna ideare un antenato ermafrodito, dal quale l'uomo sarebbe derivato. Ma in tutta la serie dei mammiferi, anzi dei vertebrati, l'ermafroditismo in via normale si trova soltanto in poche specie di pesci; del rimanente nessuna specie risponde a questi caratteri di ermafrodismo, se si eccettuano pochi individui affatto anormali, ermafroditi imperfetti, i quali per di più hanno gravemente compromessa la funzione generatrice, onde non potrebbero mai

<sup>1</sup> Fabani, I sette giorni della creazione, 1896, p. 260.

<sup>\*</sup> CANESTRINI, L'origine dell'somo.

aspirare ad avere una discendenza. Se dunque i pesci sono gli animali più vicini a noi dotati di ermafrodismo, è logico che i nostri moderni facciano discendere proprio da quelli? È sia pure! Ma allora quali mammelle possiamo noi avere ereditato, se i pesci ne vanno del tutto privi? Ci pare dunque che il ritenerle organi a noi trasmessi e ridotti, per le lunghe migliaia di anni, ad essere rudimentali, ci porti inesorabilmente a questo dilemma, che cioè noi discendiamo o da mammiferi ermafroditi, o da pesci senza mammelle L'una e l'altra ipotesi è ugualmente smentita dall'anatomia comparata, ed è perfino ridicola!

Canestrini ed altri ticordano poi che anche la plica semilunaris « nell'uomo sia un organo in via di regrossione ereditato dagli antenati »?, ed affatto inutile. Rispondiamo 1º che la piega semilunare non è priva di funzioni, essendo che il dunlicato palpebrale appare nell'uomo solo quando egli guarda verso il naso od in basso, ed in questo fatto allontana la palpebra inferiore dal bulbo oculare, agevolandone il movimente, 2º che gli animali, che l'hanno, non figurano tra i nostri antenati; e quelli che sono ritenuti per tali, nou è provato che l'avessere; 3º che in una lunghissima serie di discendenti non è mai riapparsa a ricordarci quella eredità.

Si è anche pensato di trarre partito dall'assenza o presenza, dal maggiore o minore sviluppo del terzo molare della specie umana, volgarmente detto dente della sapienza, per asserire che nelle razze più antiche e meno civili, questo dente non manca mai ed è più sviluppato che nelle razze

\* Canestrini, Origine dell'uomo.

moderne e più civili. Schauffausen e Darwin hanno discorso con molta compiacenza su di un tale argomento. Ma dopo l'osservazione accurata di centinaia e migliaia di teschi autichi e moderni fatta da Magitot. Lambert, Mummery e Mantegazza, si è dovuto concludere che anche questo puntello manca alla cronologia preistorica.

18. Che diremo poi di quell'altro tentativo fatto per provare che gli uomini antichi avevano sensi diversi e precisamente l'organo della vista era, nei primitivi uomini, meno perfetto che non negli uomini attuali? Il Soury che ha volgarizzato questo tentativo, Ugo Magnus che l'ha sostenuto coll'aiuto del linguista Lazzaro Geiger, debbono avere poca speranza di persuadere gli nomini seri. Imperocchè quand'anche fosse provato che dalla Bibbia, dai Libri Vedici, dal Zend-Avesta e dai poemi omerici non appaia siano notati tutti i colori che notiamo noi, non dovrebbesi concludere che gli uomini di quel tempo non li vedessero; perchè potevano vederli senza notarli o vedendoli ancora, non vi istituivano quell'analisi, alla quale gli uomini attuali si sono abituati. Ma è egli vero che in antico non si avesse conoscenza che del rosso e del giallo e non mai del verde delle piante e dell'azzurro del cielo? Senza dire che in Omero si trova sempre Minerva occhi-glauca, noi troviamo nel Genesi che Dio comanda - germinet terra herbam virentem. Mose al versetto 9 del c. 11, dice: producitque Dominus Deus de humo omne lignum pulchrum visu - ma a che, bello a vedersi, se non fossero stati gustati i bei colori delle piante dalle loro verdi foglie e dai vividi colori dei fiori? - Al versetto IIIº del IXº capitolo si parla un'altra volta del verde dei legumi - quasi olera virentia tradidi vobis omnia. Dagli studi cuneiformi poi, pubblicati da Lenormant <sup>1</sup>, si apprende che nei testi cuneiformi, tanta assiri quanto accadiani o sumeriani, cinque ideogrammi principali esprimono le nozioni del colore: il bianco, il nero, il giallo, il verde, il rosso e l'azzurro.

È ciò basti per far conoscere la scienza dei nostri moderni.

19. Passando poi all'intensità di colorito che Buffon chiama « la maggiore alterazione che il Cielo abbia fatto subire all'uomo, la quale per altro, si vede non essere profonda » <sup>3</sup>, vedremo che i nostri amanti d'antichità non possono addurla per valida prova del loro asserto.

La fisiologia umana non è pervenuta a scoprire le circostanze, per cui può variare fra due estremi il colore degli individui. È noto che le piante impallidiscono o diventano bianche nell'escurità, laddove la luce le rende verdi e colorate. Durante la stagione invernale molti animali imbianchiscono come la lepre alpina, l'ermellino, il francolino delle nevi ed altri; e ciò forse proviene dalla privazione dei raggi solari, la quale sarà pur causa del colore bianchiccio degli animali polari. Le persone, che vivono continuamente all'ombra delle camere, sono pallide, al contrario quelle che conducono la vita all'aperto sono rossastre ed abbronzate. Tutto questo lo sappiamo; ma non ci è dato di sapere con certezza, perchè il colore possa essere bianco negli uni e nero negli altri; i vari autori sono tutti tentennanti sulla vera causa della produzione

delle glandole pigmentarie colorate in si alto grado di diversità.

Ma cio non fa per noi; noi dobbiamo indagare soltanto la circostanza del tempo impiegato per ottenere questo divario.

Sir Andrea Smith, citato da Knox e da Darwin attesta che alcune famiglie olandesi non hanno mutato per nulla colore dopo di aver dimorato per tre secoli nell'Africa meridionale. Buffon pur dice: « Da che si trasportano i negri in America, cioè da 250 anni non si è ancora conosciuto che le famiglie nere, che vi si conservano senza mischiarsi con altre, abbiano perduto del loro colore originario; egli è ben vero che quel clima dell'America meridionale, essendo per se stesso abbastanza caldo per imbrunire i suoi abitanti, non è da meravigliarsi che i negri vi si mantengono neri; per far l'esperienza del cangiamento di colore nell'umana specie, converrebbe trasportare alcuni individui neri del Senegal nella Danimarca, ove. avendo l'uomo comunemente la pelle bianca, i capelli biondi e gli occhi turchini, la differenza del sangua, e l'opposizione dei colori è la più notabile; bisognerebbe isolare per anni una famiglia di puri neri.... questo è il sol mezzo che usar si possa per sapere quanto tempo v'abbisogni, per reintegrare in quella parte la natura dell'uomo, e per la stessa ragione quanto tempo s'abbisognò per cangiarla dal bianco al nero > 2.

Ma se lo Smith ed il Buffon non ebbero prove decisive sulla quantità di tempo necessaria per portare siffatte modificazioni nel colorito, ben se la ebbero altri naturalisti. Il Burmeister, avver-

I Journal asiatique agosto e settembre 1877.

<sup>\*</sup> Burron, Storia Naturale, vol. 29, pag. 149 - Milano 1793.

<sup>1</sup> Knox, Races of Man.

DARWIN, L'origine dell'uomo pag. 176.

BUFFON, Ioc. cit. pag. 148.

sario dichiarato della cronologia biblica e di tutto quanto s'appartiene alla rivelazione, favellando delle differenze del colore, dice: « Si può parlare di un certo scolorire degli uomini africani posti a vivere nella zona temperata quando per parecchie generazioni si siano trovati sotto l'influsso dei raggi obliqui del sole, quantunque mai non diventino hianchi come gli Europei. Dall'altro lato nazioni bianche sotto al sole dei tropici, si fanno brune ... Da questo proviene eziandio che in una stessa nazione i nobili e ricchi, sono di colorito più bianco che le classi più povere, poiche quelle s'espongono meno al sole e si difendono dai suoi raggi con mezzi artificiali, mentre i poveri sono esposti senza difesa a tutta la sua azione » 1. Si lesse già nel Hullettino della Società di geografia francese dell'anno 1836 che i nerisbuchs avevano perduto i tratti caratteristici della loro razza e in ispecie quelli del colore, in tempo assai breve, nella Guyana, cangiando modo di vivere senza incrociamento di razze. R constatato, checché in contrario abbia detto Buffon, che i negri nati in America sogliono essere meno. neri dei genitori.

Su questa generazione poi, diversi sono gli effetti dell'influenza del clima, secondo che ella vive vestita o nuda, in città o in campagna, in paesi freschi o in climi ardenti. Alla stessa guisa un negro trasportato ja Europa vede a poco a poco rischiararsi la tinta delle sue carni, incomineiando dalle parti più rilevate del corpo, come le orecchie, il naso ecc. Sulle coste del Malabar e nell'isola di Ceylan alcuni coloni portoghesii sono divenuti si neri di colore, che essi non più aveva subito un cangiamento tale nella tinta della sua pelle, che lo si sarebbe considerato come

nativo di Europa.

D'altronde se nell'uomo varia la forma dei capelli e del naso ed il volume di molte parti, perché non potrà variare una glandula interna ed il reticolo dermico nello stesso od in assai minor intervallo di tempo? Fra gli animali domestici, il gatto, che originariamente è grigio nelle selve dei paesi caldi, può generare gatti neri nella domesticità, senza che di tale fatto ci sia nota la causa.

L'anatomia pertanto e la fisiologia escludono assolutamente che il genere umano rimonti ad una remotissima età.

### CAPITOLO VI.

## L'antichità dell'uomo e il suo stato primitivo.

Sommario: 1. L'uomo semi-bestiale descritto dai fautori della preiatoria. - 2 Quest'uomo non avrebbe potuto lottare e sarebbe subito scomparso, - 3. Quale fu veramente il suo atato. - 4. Popoli degradati o progrediti in brave tempo. - 5. L'uomo abbe veramente. per sua prima dimora le caverne? - 6. Antropofagia. - L'uomo non fu ne potè essere antropofago.

1. Ma come si potrà conciliare un relativamente breve lasso di tempo colla giande rozzezza e barbarie degli nomini primitivi della civiltà moderna? - Non era da dubitare che i fautori della preistoria, i quali avevano tratto tanto partito per allungare l'età dell'uman genere, da cento altri argomenti, non potessero mancare di far gran

L'antichità dell'uomo, l'anotomia e la fisiología. 149 si discernono dalle razze indigene; e il Caldani cita l'esempio di un calzolaio negro, il quale essendo stato condotto in tenera età a Venezia,

BURMEISTER, Gesch. der Schöpfung pag. 507

sario dichiarato della cronologia biblica e di tutto quanto s'appartiene alla rivelazione, favellando delle differenze del colore, dice: « Si può parlare di un certo scolorire degli uomini africani posti a vivere nella zona temperata quando per parecchie generazioni si siano trovati sotto l'influsso dei raggi obliqui del sole, quantunque mai non diventino hianchi come gli Europei. Dall'altro lato nazioni bianche sotto al sole dei tropici, si fanno brune ... Da questo proviene eziandio che in una stessa nazione i nobili e ricchi, sono di colorito più bianco che le classi più povere, poiche quelle s'espongono meno al sole e si difendono dai suoi raggi con mezzi artificiali, mentre i poveri sono esposti senza difesa a tutta la sua azione » 1. Si lesse già nel Hullettino della Società di geografia francese dell'anno 1836 che i nerisbuchs avevano perduto i tratti caratteristici della loro razza e in ispecie quelli del colore, in tempo assai breve, nella Guyana, cangiando modo di vivere senza incrociamento di razze. R constatato, checché in contrario abbia detto Buffon, che i negri nati in America sogliono essere meno. neri dei genitori.

Su questa generazione poi, diversi sono gli effetti dell'influenza del clima, secondo che ella vive vestita o nuda, in città o in campagna, in paesi freschi o in climi ardenti. Alla stessa guisa un negro trasportato ja Europa vede a poco a poco rischiararsi la tinta delle sue carni, incomineiando dalle parti più rilevate del corpo, come le orecchie, il naso ecc. Sulle coste del Malabar e nell'isola di Ceylan alcuni coloni portoghesii sono divenuti si neri di colore, che essi non più aveva subito un cangiamento tale nella tinta della sua pelle, che lo si sarebbe considerato come

nativo di Europa.

D'altronde se nell'uomo varia la forma dei capelli e del naso ed il volume di molte parti, perché non potrà variare una glandula interna ed il reticolo dermico nello stesso od in assai minor intervallo di tempo? Fra gli animali domestici, il gatto, che originariamente è grigio nelle selve dei paesi caldi, può generare gatti neri nella domesticità, senza che di tale fatto ci sia nota la causa.

L'anatomia pertanto e la fisiologia escludono assolutamente che il genere umano rimonti ad una remotissima età.

### CAPITOLO VI.

## L'antichità dell'uomo e il suo stato primitivo.

Sommario: 1. L'uomo semi-bestiale descritto dai fautori della preiatoria. - 2 Quest'uomo non avrebbe potuto lottare e sarebbe subito scomparso, - 3. Quale fu veramente il suo atato. - 4. Popoli degradati o progrediti in brave tempo. - 5. L'uomo abbe veramente. per sua prima dimora le caverne? - 6. Antropofagia. - L'uomo non fu ne potè essere antropofago.

1. Ma come si potrà conciliare un relativamente breve lasso di tempo colla giande rozzezza e barbarie degli nomini primitivi della civiltà moderna? - Non era da dubitare che i fautori della preistoria, i quali avevano tratto tanto partito per allungare l'età dell'uman genere, da cento altri argomenti, non potessero mancare di far gran

L'antichità dell'uomo, l'anotomia e la fisiología. 149 si discernono dalle razze indigene; e il Caldani cita l'esempio di un calzolaio negro, il quale essendo stato condotto in tenera età a Venezia,

BURMEISTER, Gesch. der Schöpfung pag. 507

calcolo da altri dati intorno ai costumi popolari degli antichi, per aggiungere un argomento ancora in favore della sterminata antichità del·l'uomo. Perciò sulle traccie di una salira del voluttuoso Orazio <sup>1</sup>, di un vaneggiante discorso di Rousseau <sup>2</sup> e di un Voltaire, ci hanno descritto più con sforzi di fantasia che con osservazioni e cognizioni di fatto, i costumi dei popoli antichi in modo da far credere che l'uomo, come bestia perfezionata, cominciasse solo a poco a poco ad avere costumi propri ed umani.

La primitiva ed unica nostra dimora, ancor secondo essi, furono la caverne e gli antri, gli spaccati delle montagne ed il cavo degli alberi giganteschi, simili a quelli, che, nelle selve tropicali dell'Africa e dell'America, danno talora

ricetto a famiglie di selvaggi.

L'uomo, ancora semi-bestiale, non avrebbe potuto indursi così presto ad abbandonare subito la
dimora delle tigri, delle iene e dei leoni; forse
fintanto che un chimpanze non gli ebbe ad insegnare come si fabbricasse una capanna i, non
aveva altro modo, onde ripararsi dalle intemperie
e difondersi dai cocenti raggi del sole o dalla
notturna brezza, che le caverne naturali. Appena
mon fu più bestia sarebbe state qualche cosa di
più ributtante che non sarebberto eggidi i più abbietti fra gli abitatori delle isole Andaman, fra
i Figani, gli Australiani, gli Ottentotti, i Papuani e simili. Quegli uomini primitivi si sarebber
divorati tra loro come le fiere e quindi l'antropofagia sarebbe stata loro costume stabilito ed

universale; non avrebbero avuto matrimoni; la donna sarebbe stata tenuta uguale alle bestie, e cose simili si applicano ai costumi dei primi uomini.

Questo supposto vivere selvaggio andò a poco a poco, col corso dei secoli, come dicon essi, umanizzandosi, incivilendosi. Ma ben si comprende come questi progressi avrebbero dovuto essere lenti fra uomini mezzo bestiali, con facoltà intellettuali che si supprogono debelissime e ristrette e con tanta deficienza di mezzi e di aiuti sociali. Però a ragione i moderni pensano di far l'uomo antichissimo, così che fra il suo stato di antica barbaria e questo di così raffinata civiltà, gli uomini della moderna scienza, non possono non frapporre centinaia e centinaia di secoli.

Dalle caverne l'uomo sarebbe uscito all'aperto, ed arrebbe cominciato a fabbricar capanne di paglia, di canna o di rami d'albero; e poi casupole di legno, le quali, come già vealemmo altrove, per lo più piantava in mezzo ai laghi ed agli stagni d'acqua, per difendersi dalle fiere. In progresso le famiglie e le tribà si unirono in società più estesa e si formaron villaggi, e poi piccole città e regni civili, andando di pari passo a questo progresso quello ancora delle armi, delle arti, degli siudi, commerci, industrie e cose simili. Ma per tutta questa serie di progressi, quanti secoli sarebbero stati pecessari?

2. Che l'ammettere l'nomo semi-bestiale sia un voler negare la luce del sole, è evidente. La natura sarebbe stata, più che crudele, una vera omicida, facendo apparire l'uomo in tale stato, perchè, dopo poche generacioni ed anzi dopo pochi anni, per la sua debolezza e per la sua mancanza di mezzi di difesa, abbandonato a sè, sa-

<sup>4</sup> Onazio, Satira 3, lib. I.

ROUSSEAU, Discorso, Amsterdam 1775 psg. 66.
 LUBBOOK, L'homme avant l'histoire. - Parigi 1867, pag. 487.

rebbe scomparso irremissibilmente dalla faccia della terra. « Il corpo dell'uomo, scrive lo stesso Vallace, era nudo e senza protezione: la mente lo ha provveduto di vestimenti per ripararsi dalle intemperie delle stagioni. L'uomo non avrebbe potnto lottare in rapidità col daino e in forza col toro selvaggio: la mente gli ha dato armi per prendere e domare questi animali. L'uomo non era tanto atto quanto la maggior parte degli animali a cibarsi di erbe e di frutti, che la natura fornisce spontaneamente; questa ammirabile facoltà gli ha insegnato a governare la natura a dirigerla verso i suoi fini, a farle producre allmento quando e dove esso vuole. Dal memento, in cui la prima pelle di animale è stata adoperata per vestimento, in cui la prima rozza lancia è stata fatta per servire alla caccia, il primo seme, il primo germoglio è stato piantato, una grande rivoluzione avvenno che non era mai stata eguagliata da alcun'altra in tutte le precedenti età della storiadel mondo; giacche da quel momento esisteva un essere, che non era necessariamente soggetto a variare coi cambiamenti dell'universo, un essere che era, in un certo grado, superiore alla natura, perchè possedeva i mezzi di controllare e di regolare la sua azione, e poteva mantenersi in armonia con essa, non col modificare il suo corpo, ma col perfezionare la sua mente ».

Date adunque l' nome fornite di mente, è di per se evidente che non poteva essere semi-bestiale. E tale conclusione è cotanto certa che non isfuggi neppure a Darwin, il quale così disse: « Nondimeno in quell' antichissimo periodo le facoltà intellettuali e sociali dell'uomo non possono essere state di molto inferiori a quelle che posseggono oggi i selvaggi; altrimenti l'aomo primitivo non avrebbe potuto rimanere cosiffattamente vincitore nella lotta per l'esistenza, come lo dimostra la sua antica e grande diffusione » 1.

3. Noi non chiediamo di più; poichè dopo di vedere ridotta assai la barbarie del selvaggio, noi possiamo aggiungere che nessuno si è mai sognato, quantunque non bene si possa dichiarare che cosa s'intende per civiltà, di dire che i nostri protoparenti fossero civili a quel grado, in cui si ritengono i parigini e i Lords di Londra. Essi conobbero i principi di buona morale tanto da compiere i loro doveri verso il Creatore, verso se stessi e verso gli altri; ebbero cognizioni sufficienti a procacciarsi mezzi per campare onoratamente la vita; e questa, benchè « non fosse pervenuta ad un grado di progresso indefinitamente più elevato » come vorrebbe il Lyell, perchè «la razza, d'onde l'umanità discende abbia a dimostrare d'avere avuta un'origine celeste », era però una civiltà atta a far loro compiere il fine, pel quale erano creati.

E certo poi che, in seguito alla dispersione delle primitive genti sulla faccia della terra, sono molti caduti nella abbietta barbarie, modificando persino le accidentalità cerebrali e creando differenza fisiologiche, sebbene non affatto essenziali.

E questa decadenza si spiega assai facilmente. Suppongasi difatti una famiglia, che, affidata ad un debole palischermo, siasi avventurata al mare e, guidata da vento favorevole, o shattuta dalla tempesta, venga ad approdare ad una terra deserta. Suppongasi ancora, diremo col dottor Savio, che quella terra sia coperta da fitta boscaglia, infe-

<sup>1</sup> DARWIN, Origine dell'uomo, pag. 171:

stata da belve feroci; i nuovi coloni avranno a lottare col clima, cogli animali, colla natura intera a forze disuguali. Essi non potranno pensare altrimenti che alla propria difesa, alle prime necessità della vita. Moltiplicati, non muteranno le loro condizioni cesì presto: frattanto le tradizionali usanze, superstiziosamente mantenute diverranno col tempo il carattere della tribù. Ogni idea di progresso man mano scompare, rimanendo il lontano ricordo di un'epoca felice, dalla quale, per forza di eventi, quella schiatta si allontano. La difficoltà di provvedersi di strumenti, l'ignoranza dei processi industriali usati nella madre patria, l'estrema povertà, l'isolamento, la libertà delle passioni, tutto concorre a favorire la decadenza ed anche in brevissimo tempo. La storia ci porge a proposito sott'occhio molti fatti e questi debbono confessare anche gli evoluzionisti di lunga data.

4. Darwin înfațti stima per uomini degradati i Fneghini , e dice che molti indiani divennero selvaggi 1. Gli abitanti della Kabilia sono provenienti da Romani e da Mori fuggiti dalla Spagna, come rilevasi evidentemente dai monumenti trovati presso di loro. Eppure nulla ora hanno della cultura remana e nemmeno della moresca, che avevano i Turchi nella penisola Iberica. I Dahomeiesi provengono dall'Egitto, come risulta dalla loro lingua, dalla religione e da varie costumanze; eppure nulla ora ritengono di quella coltura, che esisteva nella antica patria, quando da essa si separarono. La legge del progresso è smentita anche da fatti indipendenti da mutamento di luogo. Che cosa avvenne della patria di Omero, di Pericle, di

Danwin, Op. cit. pag. 96.

Platone, di Fidia e di Prassitele, vo' dire della Grecia, dopo la conquiste di Roma? Essa decadde; decaddero le sue lettere, decadde la sua filosofia, decaddero le sue arti, e lo splendore antico non più rivide Atene. Roma pagana fu grande ai tempi di Augusto; toccò allora l'apice della sua grandezza; andò poscia sempre declinando, si che tre secoli appena dopo, più non sarebbesi riconosciuta per quella antica sede delle lettere e dalle scienze! Dov'è qui la legge del progresso? Si dirà che la Grecia fu oppressa da guerre, che fu impedito il progresso di lei dagli invasori molesti e rapaci; ma ciò che menta? E pur vero, che sonvi cause che impediscono il progresso dell'umanità e la costringono alcune volte a tornare indietro. Nel giornale: L'Esplorazione Commerciale del gennaio 1895, Pippo Vigoni, che fu illustre viaggiatore, ebbe a dire: «L'Etiopia fu grande, fu civile, fu ricca, fu potente e quindi ha in sè i germi per ritornare all'antico splendore ». In una conferenza sulla Corea tenuta nel Testro Milanese nel marzo 1895, il Signor Ernesto von Hesse-Wartegg disse che molto più incivilità era nel secolo decimoquinto, quando già conosceva la stampa e produceva artistiche porcellane. Gli Eschimesi conoscevano un tempo l'uso dei metalli, e più tardi l'abbandonarono interamente, per servirsi della pietra e dell'osso. I Libiani quattordici secoli prima di Cristo, possedevano armi di metallo e carri guerreschi; mille anni più tardi quelli che Massagete guidava erano vestiti di pelli e brandivano giavellotti di legno. L'Archeologia dell'America del Nord mostra che potenti nazioni agricole e ricche città fiorivano un tempo, ove gli Europei non rinvennero che popolazioni selvagge. L'industria dei sarti floren-

<sup>1</sup> Danwin, Viaggio interno al Mondo.

tissima tra gli Assiri, sotto i Faraoni, fra i Greci e fra i Romani, sparve insieme a tante altre nelle epoche barbare. E così potremmo citare cento altri esempi, che tutti dimestrano essere più che possibile che gli abozzi di Cimabue, che ci conducono a Raffaello, non escludeno i capolavori di Prassitele, donde possiamo scendere a Cimabue; vale a dire che un popolo, che si trova in uno stato di coltura limitatissima, può essere stato assai colto in altri tempi anche non lontani.

E la storia c'insegna pure che non impiegarono neppur lungo lasso di tempo alcune nazioni
ad abbandonare la più rozza barbarie e percorrere trionfanti la via della civiltà. Non è nacessarie il·lungo lavorlo di un aiuto esterno, perchè
un popolo progredisca; una scoperta fatta per
caso, un'intelligenza superiore sorta nel suo seno,
bastano talvolta perchè in breve tempo un popolo
si modifichi nei suoi costumi, si avvii a migliorare
le sue industrie ed apra le porte ad un graduale
progresso. Le varie nazioni d'America, il Giapnone ed altri popoli informino.

5. È per ritornare alle caverne, agli antri, agli spaccati delle montagne, ai cavi degli alberi, furono veramente essi le prime dimore del genere umano nei primi tempi della sua comparsa sulla terra? La Genesi p. es. ci dice il contrario! Tutte le prove che le caverne siono state le abitazioni dei nostri primitivi antenati, stanno nelle ossa umane o sole od accompagnate da ossa di animali, in carboni, ceneri e rottami di vasi di terra, che si trovano d'ordinario nel sottosuolo di caverne un po' cospicue per grandezza. Ed è vero che nelle moltissime caverne, che sono state

E cominciando, diremo che Le Hon ammette tre classi di caverne; quelle abitate dall'uomo, quelle che servirono di sepoltura e quelle che furono ricovero di animali carnivori. In queste ultimesi trovano ossa rosicchiate e rotte. - Quali sono pertanto quelle che furono veramente abitate dall'uomo? Difficile è il determinarlo. Quelle caverne che offrono ossa umane rosicchiate insieme ad ossa di fiere, - e sono quelle che formano il maggior numero delle esplorate in Europa e specialmente in Italia - certamente si può supporre che sieno state abitazione di animali carnivori e non dell'uomo, essendo affatto fuori di ogni probabilità che l'uomo potesse andar a caccia di quegli animali. Si vede in esse che l'uomo è stato contemporaneo a quegli animali, il che, come altrove rivelammo poco importa pel nostro assunto, e nulla più. Nè possono sempre provare che siano state abitazioni umane i pochi carboni, la poca cenere e le poche stoviglie rotte, che furono ivi rinvenute. Poiche quale difficoltà che talune di queste invece di potersi dire che hanno servito di stabile abitazione in tempi antichissimi, abbiano servito piuttosto in tempi posteriori, di momentaneo riparo ad uomini fuggiaschi, a famiglie perseguitate, a soldati in guerra, a banditi ecc.?

L'unuichid dell'uomo e il suo usato primitico. 157
esplorate in varie parti dell'Europa, si sono trovate o tutte queste cose unite insieme o qualcuna
di esse sola. Ma ciò non ostante è facile il dimostrare che questi fatti addotti l.º non provano che
le caverne sieno state la abitazioni dei primi nostri
antenati; 2.º non provano che, le caverne esplorate, siano state abitate stabilmente dall'uomo;
3.º non provano che anche quelle abitate stabilmente dall'uomo, indichino necessariamente grandissima antichità o tempi al di là della storia scritta.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Genesi Cap. IV v. 17-20.

Parlando poi di quelle caverne che recano ossa umane sole od anche frammiste ad ossa di animali erbivori, diremo che la maggior parte di esse sono sepolture che hanno servito per lungo tempo a questo uso. Tali sono, a cagion d'esempio, la famosa grotta d'Aurignae scoperta da Lartet, quella denominata Trou du frontal nel Belgio, l'altra del Porco Spino presso Palermo, quella detta Tamaccio scoperta da Regnoli salle Alpi Versiliesi, quella di Finale marina al Monte Capra-Zoppa, esplorata da Issel. e moltissime altre. I carboni e le stoviglie rinvenutivi, indicano gli usi che avevano gli antichi - conservati del resto in parte da popolazioni anche moderne, come in alcuni luoghi delle Calabrie e della Sicilia - di celebrare i loro riti funebri, con banchetti, nei quali, mangiate le carni arrostite sul luogo, ivi lasciavano le ossa degli animali divorati e le coppe e i vasi, che avevano servito alle libazioni di rito, insieme a tuttociò che aveva servito al banchetto.

Anche dal Genesi si hanno indizi di questo. uso di servirsi delle caverne per sepoltura, quando si legge che Abramo comperò una spelonca per sepellirvi Sara; d'altronde anche Gesu venne sepolto in una tomba scavata nella viva roccia. Si sa pure che tanto usarono gli antichi popoli d'Italia e gli Etruschi specialmente e che tale costume si riscontra essere esistito nelle Americhe, poiche, come ebbe scoperto Humboldt, in una caverna ad Ataruspè presso l'Orenoce, vi si contarono fin 600 cadaveri entro tanti corbelli di palmizi, chiamati Mapiri dagli indiani del luogo !.

Da questo numero poi vanno eziandio tolte

altre caverne, che non cadono fra le tre classi. notate da Le Hon, quelle cioè che, giustamente designate da Schmerling, racchindono moltissime ossa umane e d'animali, le quali vi furono trasportate di lontano e con molta probabilità, da forti correnti di acqua, sia nel diluvio anteriora o in quello posteriore al periodo glaciale, sia per nubifragi posteriori. Tale, fra le altre, è la caverna detta Buco dell'Orso, al di sopra di Laglio, nel Lago di Como, scoperta da Omboni ed illustrata dallo Stoppani, la quale mostrò contenere ossa fossili anche dell'orso speleo, frammiste a ciottoli di natura diversa dalla roccia calcarea del monte ed accumulate nei seni delle pareti della grotta, e non accompagnati nè da coproliti ossia escrementi fossili, nè dall'argilla nerastra, che in altre grotte sembra dovuta allo sfacimento delle parti molli degli animali.

Non v'ha poi dubbio che nei tempi andati, ma non sempre antichi e preistorici, vi siano stati uomini che hanno trovato utile, sia per elezione, in mancanza di meglio, sia perchè costretti, a cercarsi un rifugio oscuro e non conosciuto dalla civil società, di abitare per un tempo più o meno lungo, le caverne, le grotte e gli spaccati delle montagne.

Omero 1, Platone 1, Eschilo, Esiodo, Aristotile parlano d'alcuni di essi. Diodoro Siculo, che scriveva nel primo secolo avanti la nostra èra, ci dice che a suo tempo gli abitanti delle isole Baleari, dimoravano ancora in caverne e nudi andavano in estate 3. Strabone, posteriore a Diodoro, menziona i Tarati, i Sossinati, i Balari

<sup>1</sup> OMERO, Odissen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> PLATONE, Delle leggi, Lib. III.

<sup>2</sup> Lib. V. c. 17.

<sup>4</sup> Humboldt, L'uomo preistorico, pag. 124.

gli Aconiti dell'isola di Sardegna, i quali a suo tempo abitavano le spelonche delle montagne i e secondo Tacito anche i Finni. Alcune caverne di Lumigiano, villagio del Vicentino presso Fimon, esplorate da Paolo Lioy, contenevano nel sottosuolo ed a piccola profondità, carboni, ceneri, cocci di stoviglie di epoche recenti, daghe di ferro corrose dalla ruggine, palle di spingarda, vetri rotti ecc.

E inutile poi avvertire che nei secoli di persecuzioni, di guerre e delle invasioni dei barbari, famiglie intere si rifugiavano e nescondevano nelle caverne, e che anche ai tempi nestri si conoscono tribu troglodite, massimamente nel centro dell'Africa e perfino in terre italiane, come ne fanno fede ti Bresciani nella sua bell'opera sulla Sardegna <sup>3</sup>, e il Rosa, trattando delle grotte del monte Civitella del Tronto, e recentemente coloro, che visitarono Modica e dintorni, prima e dopo le famose inondazioni del 1902.

Concluderamo pertanto col dire essere falso che l'ucono, generalmente parlando, abbia cominciato dall'abitare le caverne ad uso di fiera, che l'uso di dimorare in caverne non è stato di ulti i popoli, nè di tutti i paesi, nè di una determinata età dell'uomo; che le caverne sono state abitate anche quando altri uomini e popoli abitavano in capanne, in villaggi lacustri ed in città ben fabbricate; e che finalmente la maggior parte delle caverne, che contengono ossa umane, hanno piuttosto servito nell'antichità all'uso di sepolori.

6. Në pur si potră ammettere che presso le popolazioni antiche l'antropofagia per un dato tempo sia stato un costume generale, come vogliono Spring, Dupont, Schaalfhausen. Broca, Vogt. Carrigou, ed altri. Fondano essi la loro strana dottrina sulle scoperte fatte in alcune caverne del Belgio e di qualche isola del mar Tirreno, principalmente in quelle che fronteggiano il golfo di Spezia ecc., o sopra ossa che sono state spezzate nel loro senso longitudinale o in altre ancora carbonizzate alla superficie. Il modo con cui furono rotte queste ossa, che indica la mano dell'uomo, e il caso che esse appartenevano se a donne ed a giovani fanciulli, le cui carni erano più tenere e più saporite, fecero concludere che l'uomo primitivo fosse antropofago.

Rispondiamo con quanto fu detto nel Congresso antropologico tenuto nel 1868 a Copenaghen, dove fu discussa profondamente questa questione: « Noi non dividiamo perfettamente le idee di Spring e di altri rispetto all'antropofagia dei nostri primi padri, perchè non ci sembra provata... ci sembra che il sapiente professor di Liegi cogli altri abbia lasciato vagare alquanto la sua immaginazione a tessere il romanzo della antropofagia dell'nomo primitivo » 1. E che l'antropofagia degli nomini primitivi non sia ben provata è un fatto evidentissimo. Da che si deduca la condizione di un popolo antico? Dalla storia e dai monumenti. Ora delle popolazioni preistoriche, non abbiamo storie, appunto perchè preistoriche. Se diamo poi un'occhiata all'esordire della storia. poco o nulla ci vien detto di popoli antropofagi. La Storia Sacra, che è il libro storico più antico, ricorda bensi popoli immersi nella più stupida idolatria, rei delle più nefande iniquità; ma non fa menzione alcuna dell'antropofagia. Le altre

Lib. II, c. 2.

<sup>\*</sup> Brisciani, I costumi della Sardegna.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Materiali per l'istoria primitiva e naturale dell'uomo. Vol. V, 1870.

storie, che godono di qualche autenticità, ascendono a circa tre secoli avanti l'èra volgare, e narrano crudeltà di tiranni, barbari costumi di vari popoli, ma non sarà dato trovare in esse ricordati popoli, presso i quali fosse costume l'antropofagia.

Neppure abbiamo monumenti, se ne togli gli scarsi avanzi, sui quali fondansi i suddetti autori. Ora le ossa rotte per estrarre il midollo sono di animali e non di donne e fancinlli, o se ve ne sia qualcuno d'uomo, non per questo si può arguire il cannibalismo di tutti coloro, che abitavano quelle caverne e molto meno di tutti i loro contemporanei. Egli è vero che del cannibalismo se non si possono avere prove dirette presso gli nomini primissimi, le si hanno presso qualcuno dei nostri antenati, imperocchè lo stesso orribile costume regnò per lungo tempo fra diverse tribù selvagge dell'America e dell'Australia, e anche le attuali popolazioni della Nuova Caledonia e di altri luoghi preferiscono tuttora la carne umana ad ogni altro alimento"; e infine si può nelle regioni dell'Africa australe segualare in oggi una tanto barbara costumanza.

Il cannibalismo è, come dice Toussenel. « un gasto depravato, anzi il massimo della degradazione: è una depravazione dell' istesso istinto naturale che forte si fa sentire negli stessi carnivori » è « un male fisico, come è male fisico la manha dell'omicidio e del suicidio in tanti pazzi » a quindi non può questa barbaria, questo disordine mon essere posteriore all'uomo primitivo.

Questa conclusione è voluta dall'istesso buon senso, nonchè dalla natura dell'uomo e dai fatti.

Il buon senso ci dice che se l'uomo primitivo fosse stato antropofago, il genere umano non avrebbe potuto sussistere, come pur troppo deperiscono numerosi popoli dell'Africa, dove venne introdotta tale barbara costumanza, che atterra migliaia e migliaia di vittime in pochi giorni.

In secondo luogo, se l'uomo primitivo avesse avuto questo istinto, avrebbe dovuto corrispondergli una struttura particolare dei denti, delle mascelle, delle gambe, delle unghie e del sistema nervoso e digerente.

In terzo luogo s'oppone il fatto dei cannibali contemporanei a noi, che menismo vanto di nonaver più la ferocia per patrimonio, ma la carità o la filantropia, come si voglia.

In quarto luogo anche fra popoli civili, transitoriamente si hanno casi d'antropofagia originata da corruzione morale o da fisica necessità. Alle Isele Fidi, come attesta il Zimmermann !, furono scoperti alcuni individui, avanzi di ciurma, appartenenti ad un vascello Europeo, i quali avevano appreso i costumi tutti degli isolani, ed erano al pari di questi divenuti antropofagi. Le scene orribili commesse dalla feccia del popolo francese. sul terminare del secolo decimottavo, ci sono una prova desolante di che sia capace l'uomo depravato, quando è allevato in seno a popoli, che vantano una più squisita coltura. I nobili scorticati e le loro pelli usate per formar guanti ed altre vestimenta, tazze di sangue umano bevuto e brani di cuore divorati fea gli evviva degli spettatori, mostrano per evidenza che non sono di antica

<sup>4</sup> Rendicanto dell'Acondemia delle Scienze, 20 gannzio 1890.

<sup>\*</sup> Toussenet, Zoologia passionale.

Tuccimei, Cause efficienti e cause finali, 1904, p. 35.

<sup>1</sup> ZIMMERMANN, L'Homme, p. 473.

data i cannibali dell'Europa, e che, non fra le popolazioni preistoriche, ma fra le contemporanee troviamo in mezzo a noi tracce di antropofagia.

Da questo fatto però male conchiuderebbesi, che la feccia del popolo francese si troyasse sul terminare del secolo xvitt. fra il lusso e le grandezze del XiV e XV Luigi, allo stato selvaggio e nelle stesse condizioni, in cui trovansi popoli selvaggi dell'uno e dell'altro continente; come stortamente argomentereblesi che peggiori di quei cannibali francesi fossero coloro, dai quali essi derivarono. Dunque il cannibalismo non fu la nrimitiva condotta dell'uomio.

Al quesito: Quale potè essere il regime naturale e primitivo dell'uomo, così risponde il Flourens: « Noi oggi conosciamo perfettissimamente, in grazia dell'anatomia comparata, le condizioni del regime erbicoro e quelle del regime carnicoro; ed è facilissimo di vedere che l'uomo non è stato primitivamente nè erbivoro (almeno essenzialmente erbivoro) ne carnivoro. L'animale carnivoro ha denti molari affilati, stomaco semplice e intestini corti; il leone, p. e., ha tutti i denti molari affilati, uno stomaco stretto e piccolo (lo stomaco del leone è quasi un canale), ed intestini tanto corti, che hanno appena tre volta la lunghezza del corpe. L'uomo non ha i suoi denti molari affilati: il suo stomaco è semplice, ma largo; e i suoi intestini sono sette od otto volte più lunghi del suo corpo. L'uomo dunque non è naturalmente carnivoro... Neppure essenzialmente erbivoro. Infatti non ha, come l'animale ruminante, p. es., l'animale erbivoro per eccellenza, i denti molari a corona alternativamente scavata e sporgente; uno stomaco che si compone di quattro stomachi, ed intestini fino a ventotto e quarantotto volte più lunghi del suo corpo... Per il suo stomaco, per i suoi denti, per i suoi intestini, l'uomo è naturalmente e primiticamente frugicoro... Ma dopo che l'uomo ebbe trovato il fuoco, dopo che fu giunto ad ammollire, intenerire, preparare ugualmente le sostanze animali e vegetali per mezzo della cottura, potè nutrirsi di tutti gli esseri viventi, e riunire insieme tutti i regimi. L'uomo dunque ha due regimi; un regime naturale, primitico, istintico, e per questo è frugivoro: ha poi un regime artificiale e per questo è erbivoro e frugivoro, cioà è annivoro » 1.

Ecco dove si fonda la vera scienza. Essa non si contenta di fatti comunque abborracciati senza alcuna idea cronologica; essa va alla radice della questione, ed allora ne scaturisce un inno di lode alla Bibbia, la quale ci afferma che il primo uomo si nutriva esclusivamente di frutti, dei frutti degli alberi, degli arbusti e delle piante che crescevano, fiorivano, fruttificavano spontaneamente nel lusurreggiante giardino dell'Eden.

Lo stesso Flourens poi continua: « Il regime frugivoro è fra tutti i regimi il più sfavorevole, perchè costringe gli animali, che vi sono sottoposti, a non lasciare i paesi caldi ». Anche qui senz' accorgersi la scienza, si fa eco di un gran fatto biblico.

Al cambiamento di dimora imposto al primo nomo per comando immediato di Dio, come ci insegna la Bibbia, o per mutazione di clima o altro, succede l'immediato cambiamento del modo di alimentazione « Maledetta la terra per quello che tu hai fatto; da lei trarrai con grandi fattiche

<sup>1</sup> FLOURENS, Longevità della vita umana, Parigi.

il vitto per tutti i giorni della tua vita. Essa produrrà per ta spine e triboli, e mangerai l'erba della terra » <sup>1</sup>. Le erbe, i grani, il pane, ecco la

seconda alimentazione dell'uomo.

Soltanto più tardi l'uomo addivenne carnivoro, e ciò si verificò in una circostanza altrettanlo storicamente memorabile quanto scientificamente misteriosa. Si ha ragione di credere che avanti il periodo glaciale l'atmosfera terrestre avesse qualche differenza nella sua natura o nella sua composizione, da ciò che è attualmente; con grande probabilità benchè assai migliorata per la vita animale da ció che era anteriormente, come lo prova l'apparizione degli uccelli, pur tuttavia doveva ancora essere più ricca di acido carbonico e più povera di ossigeno. Soltanto dopo il periodo glaciale e diluviano essa è divenuta come l'abbiamo ai nostri tempi. Ora non A egli naturale il credere, che dopo queste profonde variazioni atmosferiche e geologiche, gli alimenti non azotati, i frutti, le erbe ed i grani siano divenuti insufficienti, specialmente al momento, in cui l'uomoimpegnato in una lotta più ardente e vorrei quasi dire titanica contro l'imperversata natura, doveva condurre una vita incomparabilmente più attiva e più laboriosa?

Da quanto esponemmo risulta pertanto che l'uomo non può essere stato cannibale nei primi tempi di sua apparizione; che l'antropolagia ebbe luogo più tardi per degenerazione mentale o affettiva e limitatamente presso alcuni popoli. D'altrondo, il che assolutamente non è, se fosse stata, in un dato periodo di tempo, generale presso tutti i popoli, nulla ci autorizza a credere che abbiso-

gnino migliaia e miglisia d'anni per convertire a più dolci costumi una popolazione cannibale. Molte tribù d'Australia, e dell'Africa e dell'America i che una cinquantina d'anni or sono erano antropofaghe, ora deplorano siffatte orribili costumanze.

L'uomo dunque è stato creato allo stato socievole e perfetto; tutto ci predica questa verità; e la decadenza sua non è che posteriore, ma non può ammoutare a remotissima età.

### Capitolo VII. L'antichità dell'uomo e la filologia.

Sommanio: 1. Origine del linguaggio. - 2. Sus moltipliessione ed albero genealogico delle ingue. - 3. Difficoltà, che si vocrebbero incontrare per le lingue americano. - 4. Che cose ci può dire la storia. - 5. Origine della scrittura. - 6. Quanto tempo possa durare una lingua. - Escaupi. - 7. Derivazioni di vocaboli e loro parcutela. - 8. Cause per cui le lingue si mutano.

1. « Non v'ha dubbio alcuno, dice il Buchner\*, che l'uomo primitivo era tanto impotente a parlare un linguaggio, quanto lo è oggi l'animale e, fino ad un certo punto, anche l'uomo selvaggio. E invero se crediamo a Westropp\*, l'uomo primitivo fu necessariamente un essere muto, il quale a poco a poco e nel modo stesso dei fanciulli nostri, apprese a formulare con determinate espressioni, le impressioni sue e i suoi bisogni, i quali tuttavia, durante un lunghissimo tempo, non seppe acceunare in altro modo che con suoni

3 Westborp, Sull'origine della lingua.

<sup>1</sup> Genesi, Cap. III, 17-18.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Del-Campana, Notizie interno ai Cirignani, Firenzo 1902, p. 19.

<sup>\*</sup> BUCHNER, L'uomo considerato ecc. Part. II, p. 96.

inarticolati e con gesti... Il linguaggio articolato fu un lento e graduale acquisto, ne pervenne alla sua attuale perfezione senza incominciare dalle più umili origini...; ebbe per prima origine i suoni inarticolati, gridi di piacere, di dolore, di rammarico, di gioia, tutti fenomeni che si possono ancor vedere nell'animale. Oltre questo limite tutto è opera di un lunghissimo progresso ».

In altro nostro lavoro i diffusamente dimostrammo che l'uomo non potè scoprire il linguaggio per la ragione che si scopre ciò che già esiste; che non potè inventarlo, perchè, se muto, non si comprende come potesse dar opera all'invenzione di quello senza sapere che cosa essa fosse. E d'altronde, essendo esso opera dell'intelligenza ed essendo questa mancante, necessariamente non poteva aver luogo neppure il linguaggio. Cosi la pensò un Rousseau: « La parole me parait avoir été fort nécessaire pour inventer la parole ». Così la pensò de Bonald: « il faut penser la parole avant de parler sa pensée ».

Non può dunque essere stato che comunicato all'uomo dallo stesso suo Autore. Ora, cosi essendo, saranno abbisognate diecine di migliaia d'anni per dargli l'origine? Sarà stata necessaria. per così dire, una lunga preparazione, una lunga incubazione? Tanto valgono diecine di migliaia quanto alcuni pochi anni. Se l'uomo fosse apparso, per es., appena un miglialo d'anni fa ed anche meno, l'origine del linguaggio daterebbe da quell'epoca, e nulla più.

2. Senonché vedendo essere impossibile ammettere una lunghissima serie di anni per pre-

pararne l'origine, gli avversari s'appigliano al fatto della moltiplicazione.

Vi sono circa 3000 lingue, essi dicono; ora chi sa quante migliaia d'anni si dovettero impiegare per venire a questa grandissima disparità.

Vediamo. - Quante e quali sono le lingue morte? Sono l'ebreo, il sanscrito, il caldeo l'egiziano, il pelvi, il greco ed il latino. - Ed altre più antiche non ve ne furono?

Ahime! - risponde per tutti il Renan - dobbiamo pur confessarlo, le lingue primitive per la scienza sono sventuratamente scomparse, e quel ch'è più, è scomparso con esse anche lo stato psicologico da esso rappresentato <sup>1</sup>. Dunque la sua scienza patisce difetto.

Però notate bene, ripiglia, benchè sieno scomparse e non sappiamo dirvene il numero e neanche il nome, le conosciamo tuttavia e possiamo distinguerle dalle altre a loro posteriori. A cagion d'esempio sappiamo dirvi che l'autore del Genesi, là dove racconta \* che Adamo impose il nome agli animali, credeva a torto che la lingua che si parlava al suo tempo, intorno a lui, fosse primitiva .

Va bene: la lingua ebraica, che in quella appunto è scritta la Genesi, non è dunque primitiva, ma derivata. Ma da qual altra è derivata? Precisamente non si sa dirlo; si sa soltanto che la lingua ebraica appartiene alla classe delle semitiche. Sia pure; noi però sappiamo, e lo sa qualunque filologo, che le lingue semitiche hanno pure più di un punto di contatto colle ariane; come si possone spiegare questi punti di contatto

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ranan, Origine del linguaggio, Parigi 1871.

<sup>2</sup> Gen. I, 11-19 e zeg.

<sup>2</sup> RENAN, Origine del linguaggio 1.83.

<sup>1</sup> Fabaki, Origine e moltiplicazione del linguaggio. Roma 1904.

fra loro? Ammessi questi contatti non siamo forse vicini alla prima fonte, all'unità? Si cerchi pure di sfuggire dallo stesso Renan la conclusione, col dire che per ispiegare un tale fenomeno di somiglianze, l'ipotesi più naturale sia quella di supporre che una razza unica, uscita da un medesimo ceppo, siasi divisa in due rami prima di possedore una lingua definitiva '; quest'arruffamento della questione non toglie dal convincerci che o le lingue semitiche e le ariane ebbero una culla comune, la primitiva del linguaggio; o come è più facile, che la classe delle semitiche abbia dato luogo alle ariane, e precisamente che la lingua ebraica fossa stata la lingua primitiva. Ad ogni modo la lingua ebraica è la prima fra le semitiche, poichè la Caldaica, la Siriaca, l'Arabica e la Punica sono puri suoi dialetti, e da questa pure derivarono la Greca, la Latina, la Gallica, la Spagnuola, ecc.

Dunque se l'Ebraisa non è madre di tutte le lingue è senza dubbio, figlia della madre prima e sorella della lingua sanscrita originaria e classica della razza Aria e sorella della Teutonica, da cui derivarono la Belgica, la Danese, l'Inglese e sorella dell'Illirica, da cui derivarono la Polacca, l'Ungara, la Boema, la Russa, la Tartara, la Turca e la Bulgara.

3. Vi sarebbero le lingue americane le quali sembra che formino una matassa difficile a sbrogianssi. Tuttavia se si procede a esaminare metodicamente queste lingue e si limitano le ricarche ad alcune cose semplicissime, come per esempio i nomi delle varie parti del corpo, si giunge a scoprire fra quei gerghi, apparentemente molto 4. Se non che gli avversari si trincerano dietro la storia e l'invocane a pro della loro teoria. Ma quale storia nel fitte buio, in cui ci troviamo in questa materia? Certamente la filologia comparata, tuttochè nata di fresco, ha fatto dei grandi progressi ai giorni nostri, ma essa ha un campo limitato, perchè non si estende che sulle lingue scritte, e non già su quelle semplicemente parlate. Ora quando è che ebbe principiq la scrittura? E a qual tempo discendono i monumenti, che abbiamo delle lingue oggigiorno superstiti, per poterli paragonare tra loro e dedurra le filologiche e le cronologiche conseguenze?

5. Certo che non sappiamo con sicurezza in qual tempo sia stata inventata la scrittura, sia ideografica, sia geroglifica, sia cuneiforme o di qual altro metodo pur si voglia; ne sapremmo parimenti stabilire l'età dei più antichi monuparimenti stabilire l'età dei più antichi monu-

diversi l'un l'altro, analogie ed affinità, che permettono di classificarli in un certo numero di gruppi, in cui s' intravede una lontana primitiva origine. Di tal parere furono già Guglielmo de Humboldt, Malto-Brun, Vater, Wiseman¹, Vanden-Stein ed ultimamente lo è il professor Trombetti, il quale nell'opera che lo rese famoso o che venne premiata dai Lincei - L'origine unica di tutti i linguaggi del mondo - e cioè dei popoli d'Europa, d'Asia, d'Africa, d'Oceania ed anche d'America, intorno ai quali ultimi intraprese (1904) uno studio speciale, aiutato da vari comitati aventi per iscopo di raccogliere la maggior quantità di elementi, che gli possano servire di lume, di guida nel poderoso layoro.

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> Wiseman osserva che il linguaggio del Nuovo Mondo e quello dei popeli nordici Asiatici formano la famiglia linguistica delle coningazioni agglutinative.

i RENAS, Loc. citato, p, 17-19.

menti scritti o sulle pietre o sul bronzi. Da quel poco che possiamo però intravedere, ci resta molto a difesa del nostro asserto.

Per melto tempo si credette che i geroglifici egiziani, equivalenti a segni pittografici o ideo-grafici di oggetti reali, fossero l'inizio, la prima base della scrittura. Ecco, secondo il visconte di Bouge, l'ordine di discendenza: anzitutto il geroglifico egizio inciso sulla pietra; poi la trasformazione del geroglifico nei grossi caratteri della scrittura ieratica egiziana sul papiro; quindi le antichissime lettere fenicie, che gli Ebrei avvebbero prese, modificandole, dalla scrittura ieratica; in seguito gli alfabeti arcatei greci poco dissimili dai caratteri funici; e finalmente gli alfabeti perfezionati preco e romano.

Ma non poche obiezioni tolgono qualsiasi valore a talo ipotesi ingegnosa. La prima è che le
lettere fenicio sono spesso totalmente difformi dai
caratteri ierafici; in secondo luogo, siamo ora in
grado di affermare che le lettere greche e fenicie
rassomigliano a segni assai più antichi degli stessi
geroglifici egizi e diffusi quasi ovunque nel
mondo. L'A ieratico, con molta buona volontà,
può esser preso per un cigno nero assai magro:
l'Aleph tenicio, come indica la parola stessa, che
in lingua fenicia, significa bue, presenta moltissima rassomiglianza con il contorno lineare di una
testa di bue con corna.

Con tutta probabilità i Fenici non crearono essi stessi ne l'Aleph, ne altre lettere del loro alfabeto, ma le presero da segmi simili preesistenti fra i popoli orientali. E tali segni si trovano ripetuti poi insistentemente su framenti di vasi egiziani, su sigilli, vasi, pietre e mura di Creta e di Micene od ancora in America, fra i

Chiriquis, popolo neolitico del Panama i, cosicche si può intravedere che, data la generale somiglianza dei detti segni aventi una base nelle lettere fenicie, non si può essere molto lontani dalla prima fonte della scriitura e quindi, dato il fatto che il popolo Fenicio era nella sua maggiore floridità soltanto ai tempi di Salomone, evidentemente è dato escludere una remotissima età dalla sua origine. - Si vogliono concedere 15 o 16 secoli a. C. per la scriitura propriamente detta ed anche 50 a quella ideografica, come al massimo vogliono i nostri avversari? Noi pure li concederemo, quantunque non vi siano prove certe. Ma ad ogni modo pur concedendo questa età, essa è sempre relativamente recente.

6. Una prova certa non ce la darà neppure la scrittura considerata sotto l'aspetto delle modificazioni risultate posteriormente alla sonorigine.

La storia ci dice che in Asia tante lingue antiche di quel continente nacquero, crebbero e morirono in breve volger di tempo senza neppure lasciare il loro nome.

Ma pigliamo ad esempio il solo nostro paese, l'Italia. Ai bei tempi di Roma si parlava l'etrusco, come nell'Alta Italia si parlava l'euganeo od il veneto che voglia dirsi. Queste doe nazioni ci hanno lasciati scritti dei monumenti nella loro favella. Ebbene queste nazioni non mutarono forse linguaggio? Anzi lo mutarono non solo una volta, ma due, e a tal punto lo mutarono da non saperoi dire esse stesse che lingua parlassero i prischi loro antenati, e questo non oggi soltanto, ma molti secoli or sono.

Andrew Lang. V. The Formightly Review, att. 1904.

Saven, Principes de philologie comparée, p. 99,
Paris. 1884.

« Le lingue più nobili della Malesia, pur confessa il Renau, in epoca relativamente moderna hanno esercitato su tutto l'arcipelago un'influenza decisiva ed hanno introdotto nei linguaggi oceanici (della Polinesia) delle distinzioni di genere, delle modalità e delle pieghe, che per lo innanzi erano ignote » !.

7. La storia filologica non ci dà una prova di antichissima età del linguaggio, considerandolo neppure sotto l'aspetto del modo, con cui passarono da una lingua all'altra le parole e come si

composero nuovi vocaboli.

Per non ingolfarci in un trattato di palecetnologia, ne citeremo soltanto alcuni che sono arcane derivazioni di idioma usato dalle primitive tribù, che venendo dall'Oriente invasero l'Europa.

Kut, d'onde coltello, e couper, e couteau, e to cut gli ebrei chiamavano il coltello, la pietra, il tagliare. E noi italiani fabbricammo la parola cotenna, come quella che vien tolta da coltello, e cute, pietra affilatrice del coltello. Anthropos dei Greci, ricorda l'antro, antica casa; Ast chiamano anche i Baschi, le rupi; nella lingua sanscrita l'abitazione chiamavasi vastu - Palo deriva da palus palude, e si trasforma in pfahl palo e in pfhal palco presso i tedeschi; sumpf è il padule, e zumpt il villaggio fabbricato su piuoli. Padule e anche il moor e la mare, d'onde il dimorare e la dimora. Il Beth dei Sanniti è la capanna tessuta di canne, come quella di Zimon. ed era così chiamata dai Fenici la casa, che diè poi il suo nome per analogia nella forma alla seconda lettera dell'alfabeto; ed ecco i superstiti nel nostro dialetto baito o baita e nella lingua

Ci sembra utile riportare altri vocabeli della lingua indo-europea d'onde derivareno altre nostre parole. Uno dei nomi del marito è patie quindi padrone ed uno dei nomi della sposa patnia, d'onde padrona. Il seuso etimologico del padre è patar, protettore, e designa la sua missione che è quella di vegliare sui figli. Il nome della madre è matar e significa quella che attende e governa. Il figlio si chiama sume, d'onde seno. Ragan o rag cioè quegli che governa o che spiende e quindi il re. – Il significa possedere; da qui la parola hic, qui; vaha quella che muggisce ed ecco la nostra vacca; la pecora era detta avi, l'ogis latino; il becco. Chuga, il cane kuan,

tedesca il pfahlbauthen o capanna su pali. Il greco scafe, il tedesco schift, l'italiano schifo sono parole, che derivano da un vecchio verbo che significa scavare e ancora vivono quasi ricordo dei cavi tronchi, che servivano di barche; e piroga nella radice pir, fuoco e caicco da caio abbrucio, rammentano che coll'aiuto del fuoco scavarono quei tronchi, come ne è bellissime campione il frammento del Lioy, trovato a Zimon che ha donato al Museo di Vicenza. Così aedes casa da aedo mangio, comechè la casa è il luogo, ove si dimora e si piglia cibo.

ai au mepora che si può stabilire dai 2 ai 3 mila ani av C., veane in Europa dell'Asia, un popolo di pastori nomadi di quale per coovenime chiamiamo gli inde-Europa. E forse, come vedremo, le Americhe, noi siamo i discendenti e la testimonianza inconfutabile di questa discendenti e la testimonianza inconfutabile di questa discendenta si trova nella loro lingua, la quale, tramessa e modificata di generazione i generazione de evoluta di paese in paese fino ad acquistare tutta la varietà dei linguaggi europei moderni, si riconosce nel suoi caratteri essenziali.

RENAN, Loc. est. p. 318.

il forte o l'utile. Da kru ferire derivò il nostro cruento. Il bestiame paku da pak prendere, il quale si facera pascere pa, nei pascoli ag-ra si chiudeva nelle stalle Chansa e nei parchi mandra. Arganta era l'argento. I carri a ruote kakra, nau, navigare, aratra, timone, d'onde il nostro aratra guidato come da timone ecc. ecc.

8 La Palecetnologia ci riconduce alle origini di codesti significati arcani, essa ci porge i documenti materiali che Ispirarono antichi linguaggi, ma insieme ci dimostra che in breve tempo si possono comporre i vocaboli, si può fondare una lingua.

Noi osserviamo, dice Darwin, che ogni lingua varia sempre, a nuovi vocaboli si formano continuamente; ma siccome vi è un limite alla potenza della memoria, certi vocaboli isolati, come certi linguaggi interi, vanno gradatamente estinguendosi » ¹. Ed il Müller con molta ragione osserva: « Ferre una continua lotta per la vita fra i vocaboli di tutte le lingue. Le forme migliori, più brevi, più facili, acquistano sempre maggior credito, a vanno debitrici del loro successo alla loro propria inerente virtà »¹. A queste cause più importanti della pravalenza di certi vocaboli, si potrebbe aggiungere la novità; perchè nella mente dell'inomo v'ha un amore potente per miture le cose.

Abbiamo veduto, dice il llor , aggiungendo un'altra fra le tante cause, quanto facilmente i popoli dimentichino e confondano. Il totemismo, forma religiosa così commo fra l' selvaggi, ne porge una delle prove più curiose e frequenti. Soprannomi tolti da animali astuti o feroci, o da piante utili, o venefiche, o da splendidi astri, sono

dati a capi selvaggi; morti questi, i figli e i nipoti li rammentano con religiosa riverenza, ma
dopo la terza o la quarta generazione sparisce
la memoria dell'erce, rimane il suo nome con un
significate teurgico, ne sorge il totemismo, l'adorazione di un astro, o di una specie di belve o
di piante. Eguali vicende subiscono i nomi dei
pesci, delle misure, delle monete; formano nelle
lingue altrettante tappe storiche; ma diventano
anche facilmente erostorici, quantunque sin grandissima la loro resistenza a sparire dal linguaggio
comune dopo che già cessarono i loro equivalenti, come p. e. la lira veneta, la muta di Genova, i paoli e le crazie toscane, i carlini napoletani, i tari siciliani ».

Aggiungasi che proporzionatamente non si può paragonare il tempo che fu a quello che oggidi vien implegato per portare modificazioni ad una lingua, perchò vien essa fissata negli scritti numerosi dei dizionari, nelle grammatiche, nelle accademie occ.

Infatti vediamo nei paesi nen civilizzati, ove le lingue, come era secoli fa in tutto il genere umano, sono semplicemente parlate, per le ragioni sopra esposte, muiano con tanta facilità ed in brevissimo tempo. Cel dicono a tutta prova, per tacere delle lingue del vecchio mondo, i missionari, che percorsero e percorrono le vaste contrade dell'America in mezzo a quella molittudine di tribu selvagge e si diverse di lingua, diverse di costumi e di religione. Imparatrono molti di essi la lingua, ma rifornati non molti anni appresso tra quelle stesse tribu, le trovarono o con una lingua al tutto diversa o con una lingua profondamente alterata 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sarck, Principii di filologia comparata, Parigi, 1884, p. 99.

DARWIN, Origine dell'uomo p. 49.

<sup>\*</sup> Max Müller, Nature, 6 genn. 1870 p. 257.

<sup>1</sup> Lior, Conference scientifiche, p. 335.

Per analogia pertanto lo sarà stato anche nei tempi passati, coadiuvando la pronta modificazione, l'indole meno colta di quelle popolazioni, i loro usi e costumi, propri di una vita laboriosa e nomade più che intellettiva, le difficoltà di comunicazione ecc.

Ciò posto se la lingua italiana ha una data età ed altra età ebbe la latina, la greca e l'ebraica, che è la lingua madre loro o tutt' al più la figlia primogenita della primitiva, unendovi, come più c'inoltriamo al tempi remoti, le cause di modificazione, di cui testè parlammo, verremo a concludere che il linguaggio nelle sue moltiplicazioni non può fornirci una prova di remotissima antichità dell'uomo, come non pote fornircela neppur la sua origine.

#### CAPITOLO VIII.

### L'antichità dell'uomo e l'etnografia comparata.

Sommario: I. L'arte unaum uon potè rimanere stationarie par lungo tampo. - 2. Il progresso verificatori gradualmente nel nostro millenario è prova d'uno eviluppo anteriore, sia pur stato pri lento. - 3. Nesenno, intervallo o per lo meno assal breve esiste fra la mostra industria ed i nostri usi a quelli degli anteli. - 4. Lo varie forgio di sepoleri non danno una prova di grande antichità. - 5. Neppure i diversi modi di deporre i cadavuri. - 6. Il seppellire è più antico del cremare. - 7. La cremariore non, fo uso generale di un dato periodo di tempo. - 8. Il modo di seppellire si attunne allo idee religiose delle vario tella.

 Chi voglia attentamente leggere le opere di Tylor e F. Lubbock i non potrà a meno di

\* Trios, Earli history of Mankind, 1885; Lussons Prehistoric, Times 1869.

venir colpito profondamente dalla stretta rassomiglianza che esiste fra gli nomini di tutte le razze nei gusti, nelle disposizioni, nelle abitudini e nei prodotti del loro ingegno. Le punte di frecce silicee raccolte in tutte le parti del mondo e fatte nei periodi più remoti, sono, siccome ha dimostrato Nilsson e come si può facilmente rilevare dalle ricche collezioni dei musei, quasi identiche, cioè con una forma di poco variata e quasi sempre rozza. Lubbock dimostra che la lancia, la quale non è altro che lo sviluppo di una punta di coltello, e la clava, la quale è solo un lungo martello, non dinotano grande progresso, come pur non lo dinota l'arte di costrurre rozze barche e zattere, fabbricate con accette lapidee e scavate col fuoco.

Da siffatti esempi i nostri preistorici vorrebbero cavarne prova che, siccome l'intelligenza dell'uomo si è dimostrata lentissima nella sua estrinsecazione per molte migliaia d'anni, dall'età della pietra rozza, per esempio, e per esprimerci colle loro divisioni, all'età della pietra levigata, lunghissima serie di secoli è abbisognata per giungere al nestro progresso.

Nulla di più erroneo di questa conclusione. Poichè l'uomo è stato creato allo sinto perfetto anche nella sna intelligenza, senza la quale non avrebbe potnto durare nella lotta per l'esistenza; sembra veramente impossibile l'ammettero ch'essa sia rimasta per si lungo tempo incrte ed allo stato embrionale. E ciò ci sembra ancor più inammissible, quando facciamo un confronto collo svolgersi piuttosto rapido della nostra civiltà ed un non lontano tempo di assoluta barbario. Egli è

<sup>4</sup> Nilsson, I primitivi abitanti della Scandinavia. 1868, p. 104. bensi vero che la diffusione della civiltà segui talvolta un cammino ora veloce ora tarde, come quello delle vicende cosmiche, le quali ora lente e impercettibili, ora rapidissime modificano le flore e le faune. Nei progressi della civiltà agisce senza dubbio una legge, che li rende accelerati quanto più essa è intensa e robusta, ma nel suo complesso appare però sempre una graduazione, che

esclude immensurabili salti.

2. Pigliamo ad esempio una parte, non già tutta l'umanità - perchè alcuni popoli occupano nella geografia e nell'archeologia il posto, che nella paleontologia serbano alcune famiglie di lavertebrati, le quali comparse nelle lontanissime epoche paleozoiche sono ancora, benchè da specie diverse, rappresentate nel mondo vivente - pisgliamo ad esempio, ripetiamo, una sola parte dell'umanità; quella stabilità in Europa. Le case sono costruite di legno, senza camini e senza vetri alla finestre; questi s'introdussero nel secolo xii dopo le Grociate. Le vie di Milano vengono selciate sotto Azzo Visconti e quelle di Parigi nel 1400 Nel 1457 viene costruita la prima vettura con molle e nel 1450 s'introduce l'illuminazione pubblica in Venezia. Nel secolo xiv pure si sostituiscono i pesi di pietre con quelli di metallo Nel 1348 da Antonio Dondi fu posto il primo orologio sulla torre di Padova; sulla fine del secolo xviii Giacomo Watt scozzese arriva a trovare la macchina a vapore intravista da Cans nel 1623 e poco dopo, nel 1841. Stephenson ci dà la locomotiva I pescatori di Paladru in Francia fino a pochi anni or sono scorreano sul lago in piroglia scavate nei tronchi; ora abbiamo poderose navi di 200 e più metri di lunghezza, coperte di acciaio, con macchine della forza di 35 mila cavalli o di

100 mila uomini e della velocità di 30 nodi. Le penne d'oca, che rimontano a 400 anni dopo Cristo vennero nel 1803 sostituite da quelle metalliche da certo Wise; la lancia e la balestra trovarono un più valido successore nel fucile dopo l'invenzione della polvere nel secolo xiv; le catapulte vennero sostituite da cannoni, che spingono il projettile a 10 chilometri di distanza. Non si conoscevano verso la metà del secolo scorso i solfini fosforici, inventati da certo Irony, ungherese, nel 1833 e morto povero nel 1885 ed ora colla pialla Pelletier in un'ora si fanno sessantamila legnetti e in Italia se ne fabbricano cinque bilioni all'anno. Non s'aveva idea di telegrafi elettrici ed ora in Europa si hanno 685,000 chilometri di telegrafo con uno sviluppo di fili chilom. 2,552.000. Si sarebbe riso una diecina d'anni fa nel pensare che i telegrammi si sarebbero potuti spedire a migliaia di chilometri senza i fili ed eccoci invece col telegrafo senza fili intravisto nel 1879 dal prof. Hugher e nel 1895 da Oliviero Lodge, professore dell'università di Birmingham e decisivamente inventato dal nostro Marconi, Alle corrispondenze per fattorini e cavallanti nel 1843 s'introduce la pubblica Pesta. Un anno dopo, nel 1844, a Ginevra si cominciano ad usare i francobolli, nel 1845 in Russia, nel 1846 in Inghilterra, nel 1849 in Francia, nel 1851 in Italia e nel 1852 in Austria. Da pochi anni abbiamo le ferrovie a trazione elettrica; da pochi anni pure si fissa indefinitamente la nostra voce col fonografo o la si manda lontano le mille miglia col telefono. E ciò basti.

Se pertanto in breve volgere di pochi secoli l'uomo mostrò uno sviluppo progressivo delle sue facoltà mentali, ancorchè gli si concedano molte attenuanti, perchè non avrebbe dovuto mostrarlo anche nei secoli anteriori? L'uomo sarà diventato perfettibile soltanto in queste ultime età? Certoche no, e allora diremo che le rozze zattere, le selci foggiate a coltello nelle loro modificazioni non ci possono presentare prova decisiva di remotissima età dell'uomo.

3. D'altronde quale intervallo esiste fra la nostra industria e i nostri usi e quelli dei pepoli i più antichi? Un intervallo relativamente breve, perchè certi anelli di congiunzione sussistono ancora tra noi. Nella grotta di Scocchetti in Abruzzo e a Nasoncio in Valle del Bitto, in Valtellina, pochi anni or sono vivevano due vecchi mandriani vestiti di pelli, che si nutrivano di latte sdraiandosi sul suolo a poppare le capre. Sul principio dello scorso secolo i Beduini della penisola del Sinai abbattevano gli alberi abbruciandoli alceppo e tagliuzzandoli a colpi di sasso come costumavano gli uomini della così detta epoca della pietra.

Otri per trasportare l'olio ed il vino si usano ancora in alcune province della Liguria e della Lombardia (provincia di Sondrio), come ai tempi di Abramo e di Giobbe. I nostri contadini adoprano zucche per flaschi, cucchiai e scodelle di legno, lucernette di forma romana. Le contadine della Brianza sfoggiano lo stesso lusso nell'ornarsi le chiome di aghi crinali, come le abitatrici dei villaggi lacustri.

L'aratro descritto da Esiodo solca molte terre. del mezzogiorno d'Italia. Le trebbiatrici a vapore non fecero abbandonare il costume di battere le spighe coi bovi e coi cavalli, come ai tempi di Mosè, o con cilindri a punte come nell'antica Palestina, o col correggiato come nell'antico

Oriente, Fabbricansi ancora vagli con giunchi come quelli degli Egiziani o con crini di cavallo come quelle degli autichi Galli. Sul lago di Lugano, su quello di Como, sulle spiagge di Trapani i pescatori adoprano come pesi da reti arnesi simili alle girelle così comuni nelle stazioni preistoriche. Fusaiole rassomiglianti a quelle delle terremare e delle palafitte lacustri usano, per le loro conocchie, le contadine dell' Emilia e quelle della Scandinavia. Per le nostre città e per le nostre campagne errano nomadi stagnini, la cui industria pare ricordi quella antichissima dei fabbri, che tra le popolazioni primitive divulgavano l'uso dei metalli. Benchè il tornio del vasoio sia così antico che le mitologie orientali narrano se ne servisse Num per formare la umana argilla, raramente ne usavano gli Etruschi; ora in parecchi luoghi dell'Apennino, per esempio a Casola, nei Pirenei, a Ordizan, nell'Iutland, fabbricansi stoviglie nerastre, senza tornio, a mano, a libera flamma, con impura miscela di creta e di rena pari a quelle attribuite alla primissima età della pietra ... Or come si spiega questa non interrotta concatenazione di usi e di costumi? Forse coll'intervallo di tempo di migliata di secoli?

4. I fondatori della preistoria fissano però la loro estenzione sul costume di seppellire i morti, e pare loro di poter fare distinzioni, che corrispondano alle diverse età preistoriche da loro stabilite: e ciò per mantenere sompre maggiore prestigio a questa loro invenzione e provare sempre meglio la lunghezza del tempo trascorso dall'una all'altra, come effetto di una civilizzazione, che a lentissimi gradi andavasi svolgendo fra i pepoli.

<sup>1</sup> Lion, Conference scientifiche.

Ma noi proveremo che neppure le fogge di sepolture e di suffragi per nulla si prestano ai desideri dei moderni scrittori.

Già altrove notammo come i monumenti megalitici (pietre gigantesche), che s'incontrano in tutte le parti della terra, specialmente quelli che passano sotto i nomi celtici di Cromlech (circuito di pietre), di Dolmen (tavola di pietra) e di Menhir (pietra diritta), nonchè i grandi tumuli, le collinette, molto piramidi, siano monumenti funerari e per la maggior parte non preistorici, ma di periodi d'età piuttosto recenti. Non ripeteremo quindi il già detto.

Ricorderemo qui soltanto che fu uso di tutti i tempi e di parecchi popoli venuti dall'Oriente, dove l'avevano appreso, d'innalzare simili monumenti. Quegli nomini che obbero l'ardimento di innalzare la torre di mattoni, che fu poi detta di Babele, quelli furono che insegnarono coll'esempio ai loro discendenti ad innalzare in Egitto le piramidi e gli obelischi, i famosi mausolei dell'Asia, i misteriosi monumenti che si ammirano nell'India, nella Cina e in America e quelli che sono stati în questi ultimi tempi illustrati in Europa e nell'Africa sattentrionale ed occidentale. Uso, che in talune parti si mantenne anche durante i primi secoli dell'èra cristiana e che nell'India si mantiene, sebbene in ristrette proporzioni, tuttora. « E un fatto notevolissimo questo, dice Lubbock, che anche nell'epoca nestra, alcune delle tribu, che abitano i paesi montuosi dell'India, continuano ad innalzare dolmen ed altre combinazioni di pietre gigantesche, talora in linee, talvolta in cerchi; ma in ogni caso sono molto simili a qualle, che si trovano nell'Europa occidentale. Presso i Khasia le cerimonie dei funerali sono

le sole che abbiano qualche importanza; esse vengono celebrate con molta pompa e traggono seco grandi spese; essi innalzano monumenti di pietre grossolane, vuoi sole, vuoi in linee, vuoi a cerchi, vuoi sostenute le une dalle altre, come quella di Stenehenge, colle quali rivaleggiano nelle dimensioni e nell'aspetto » '. Gli Hovas di Madagascar costruiscono anche al presente monoliti e tombe di pietre, che somigliano moltissimo a quelle dell' Europa occidentale 1. - Che cosa dunque concludere da tutto questo, se non che i monumenti megalitici ed altre cose analoghe nulla provano riguardo ad una remotissima età dell'uomo?

Ma le cure dei popoli riguardo ai loro defunti non si limitarono soltanto a quelle del sepolero; si estesero ancora al modo di acconciarli in esse ed al governo, che ne facevano dei cadaveri.

5. Si volle far passare tacitamente per cosa stabilità ed accettata, come i diversi modi di deporre i cadaveri nei sepoleri avessero relazione colle diverse età preistoriche e che perciò all'epoca della pietra si sotterrassero per solito i cadaveri in posizione assisa od anche eretta, ed all'epoca del bronzo o si acconciassoro in posizione orizzontale ovvero si cremassero e nell'età del ferro poi solo si seppellissero sdraiati. Lubbock 3 e W. Schmidt 1 p. e. fanno gran caso di questa scoperta; ma non sanno appoggiaria con valide prove. Si fondano essi sopra l'esame di 564 tumuli osservati da Bateman e da Hoare in due

<sup>1</sup> Lussick, I tempi preistorici, p. 100. 1 Lussock, Op. cit., p. 99.

<sup>3</sup> Luanock, Ор. cit., p. 124.

<sup>4</sup> Schmitt, Le Dimemark & l'Esposition universelle, 1800.

contee d'Inghilterra ed in qualche località danese; ma del resto di Europa nulla sanno dire.

D'altronde anche da quelli esplorati in Inghilterra poco si può ricavare di sicuro. Sopra i 564 tumuli eaplorati, 284 sono nella condizione suespressa, ma di loro si può però dire che tanto appartenessero ad un'epoca così detta della pietra, come a quelle del bronzo e del ferro. Gli strumenti di pietra rinvenuti in esssi non dicono affatto ch'essi apparlenessero ad un'epoca remota e ciò lo constatammo lungamente parlando appunto di quest'epoca. Quanto alla cremazione non puossi dir nulla di più preciso rispetto al periodo di tempo, nel quale prevalse l'uso, per la semplice ragione che 223 cadaveri cremati si trovarono senza strumenti, 53 con strumenti di pietra e 59 con oggetti di bronzo. Non sappiamo pertanto quale conclusione possano fare Lubbock e Schmidt con simili dati.

Le osservazioni, che sonosi andate moltiplicando in questi ultimi anni conducono invece sempre più a negare questa regola che molto comodamente avevano proclamata i nostri preistorici: nulla vi è di stabilito e di determinato, ma molto vi è di confuso, d'incerto e d'irregolare. Questi vari usi si attengono più all' indole de' diversi, popoli che occuparono le varie parti di Europa, che alla varietà dei tempi e questi diversi usi si sono perpetuati e resi promiscui per lungo corso di secoli. Coloro infatti che esplorarono nel 1876 le tombe lacustri di Auvernier in Isvizzera, ritenute dell'età del bronzo, trovarono i cadaveri seppelliti e non cremati 4.

6. Il seppellire è certamente più antico del

cremare. Ai tempi dei Patriarchi si seppelliva e non si cremava: gli Egizi seppellivano o mummificavano i cadaveri, non li bruciavano. Lo storico Micheli è di fondato parere che il seppellire fesse anche in Italia di uso più antico che l'abbruciare 1. Le tombe, che secondo il modo di giudicare odierno, direbbonsi dell'età del bronzo, chiudono molto spesso cadaveri intatti e sdraiati. In un sepolero fra le ruine dell'antica Pesto, lo scheletro ivi riposto era intero, riposava sulla nuda terra, secondo il costume degli abitatori di quel paese, dice l'Inghirami", e circondato da vasi fittili, di bronzo, un'armatura completa di bronzo ed altre cose analoghe. A Canosa, nel Napoletano, un cadavere posato sulla nuda terra entro una camera sepolcrale, era con armatura, elmo, corazza e gambiere, un idoletto dorato, una gran lampada di bronzo, vasi fittili ecc. Pensa il Gori che il costume di abbruciare i cadaveri fosse in qualche modo riservato ai ricchi ed agli eroi.

7. Nel passato, anche più di oggi, esistevano classi sociali diverse, altre padrone, altre serve, queste ricche, quelle indigenti, le une barbare, le altre relativamente civili. Anche fra gli antichi Itali, fra i Liguri, gli Umbri, gli Etruschi, i Celti, i Galli e i Romani eranvi epuloni e lazzari, despoti e paria, signori e proletari. Quale meraviglia pertanto se anche nei sepoleci pur troppo raggianti anch'essi da queste differenze sociali, si trovi una diversità di seppellimento? Trattandosi poi di eroi. ne abbiamo esempi in Omero per Patroclo e in Virgilio per Palante. Numa lo vietò per sè, come nomo inclinato all'austerità filosofica, che ritenea

<sup>1</sup> Gazzetta di Loscoma, 4 febbraio 1876.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Micurit, L'Italia avanti i Romani, 11, p. 96.

<sup>\*</sup> Inguirant, Momon. etruschi, itt, p. 320.

<sup>5</sup> Gont, Mus. etrus., tom. m, Diss. m, p. 132.

discordante colla pompa del rogo. Da queste parole di Plinio: Ipsum cremare apud Romanos non fuit veteris instituti; terra condebantur. At postquam longinquis bellis obrutos erui cognovere, tunc institutum"; pensa l'Inghirami doversi intendere che Plinio ragioni della generalità dei Romani, ai quali tale uso non si estese, se non dopo gli accennati inconvenienti di guerra. E quel func institutum, pare allo stesso Inghirami, che venga a spiegare chiaramente essere quell'uso adottato quasi per generale convenzione, potendo aver forza di disciplina e precetto convenzionale, ancorchè non comandato da leggi scritte. E siccome tale uso non fu adottato da tutte le famiglie romane, le quali mantennero invece l'antico modo di seppellire i cadaveri, così si può ritenere che negli altri paesi d'Italia non prevalesse l'uso di abbruciarli, giacche non tutti ebbero sempre le ragioni di guerra, che questo uso introdusse e propago. Sarebbe come il volere ammettere che il metodo di liberarsi dei cadaveri, abbruciandoli quando non possono seppellirli, introdotto, mentre scriviamo, dai Giapponesi e dai Russi, onde non abbiano ad ammorbar l'aria, sia un metodo usato comunemente nel Giappone, nella Russia e nella Manciuria.

Da quanto esponemmo risulta abbastanza chiaro che la tentata classificazione delle età preistoriche mediante i vari riti funebri, è riescita affatto
invano, perchè i fatti la contraddicono Rispette
alla posizione data agli scheletri, anche oggi sono
segnalati popoli dell'Africa orientale nelle ricinanze dell'Ounyamonesi, ove taluni non seppelliscono i morti per non ammorbare la terra; altri
popoli dell'estremo Nord-America, li appendono

entro cortecce ai rami di un albero; altri li lasciano marcire sopra terra in modo che la carne si distacchi fuedmente dalle ossa e poi gettano queste ultime al flume od al mare; mentre altri li seppelliscono con grande rispetto, ponendo il cadavere od eretto od assiso colle braccia sulle ginocchia e volto verso il suo villaggio. Si uccide inoltre un bue ed una capra pel banchetto dei funerali e, quando si tratta di capi potenti, si fa loro il barbaro onore di seppellirvi accanto tre schiave vive, perchè il loro capo non abbia a soffirire noia della solitudine. Se un capo però muore lontano dal suo villaggio, viene abbruciato secondo l'uso degl' indiani dimoranti nel Zanguebar '.

8. Il modo di seppellire e l'uso della cremazione in antico, si attenne probabilmente alle idee religiose delle varie sette, nelle quali si divisero i popoli, che perdettero la memoria della rivelazione primitiva ed abbandonarono perciò le pratiche tradizionali, secondo le quali si governarono i primi popoli del mondo Infatti, seguendo attentamente le pratiche dei popoli idolatri contemporanci dell'India orientale, si conosce quanta parte abbia l'influenza delle sette religiose su tale riguardo. Un dotto missionario, che alla fine del passato secolo dimorò nell'India parecchi anni e studiò a fondo i costumi, la lingua, la letteratura e la religione degli Indiani, dice che l'uso d'incenerirsi vivi, sembra che prendesse principio nell'India dalla setta degli adoratori del loro Dio Shiva o del fuoco, per rendere pura l'anima. Gli adoratori di Vishnu o dell'acqua all'incentre non

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Houser, Voyage à le côte orientale d'Afrique, p. 143. Veggansi auchs presso gli Annali della S. Infancia ed il Bollettino Saleriano le numerose e splendide relazioni dei Missionari.

<sup>1</sup> Plin. XI, v, 83

si abbruciano, ma morti si fanno trasportare al Gange o ad altro fiume sacro e procurano di mortre coi piedi nell'acqua. Alcuni seguaci di Vishau vengono sepolti in posizione eretta. ma la maggior parto dell'una e dell'altra setta, crema i cadaveri e sparge le ceneri in qualche fiume <sup>1</sup>.

Per concludere, l'etnografia, sia che consideri il progresso civile dei popoli, sia che studii il mirabile concatenamento o meglio la meravigliosa rassomiglianza di usi fra i popoli moderni civilizzati o quelli antichi allo stato primitivo, sia anche che rammenti le varie forme di riti funebri e di sepoleri, ci offre patenti prove contro la teoria di una remotissima età dell'uman genere.

# Capitolo IX. L'antichità dell'uomo e la geografia.

Sommanio: 1-la culfa dell'accept. - 2. Eu necessaria cua luightissima età perchè venissero popolate l'America e la Polinasta? - 3. Il continente commerso, l'Atlantide. - 4. Tradizione e dati per l'origine di alcuni popoli umericani. - 5. Altre continente sommerso fra l'America e la Polinesia. - 6. La spisgazione più plausibile per il popolamento dell'America sembra quella che tiene per lo stretto di Bering. - 7. Né più difficila appare l'immigrazione sainte a dalla parte dell'Estrano Oriente. - 8. Non sono esclusi i cariforlati. - 9. D'altronde le correnti serce e marina come sono dispote nella nostra epoca debbono avece facilitata tale migrazione, anzi resa inevitable. - 10. Nesuna di quelle migrazioni rimonta all di la dei tempi alcrici e motte hon prima dell'era volgare.

 Si versarono torrenti d'inchiostro per determinare la posizione geografica della località, che sarebbe stata testimonio felice della prima apparizione dell'uomo; e malgrado le spesso noiose e lunghe dissertazioni più o meno scientifiche o religiose, essa rimase sempre problematica.

Un dotto prelato del XVII secolo, Daniele Huet, vescovo d'Orange, ne ha stabilito la latitudine e la longitudine (fra il 32º e 34º grado di latitudine e l'81º di longitudine) in un notevole opuscolo dedicato all'Accademia francese, e intitolato: Tractaius de silu Paradisi lerrestris. È al nord del goifo Persico che si trovava, secondo lui, la culla del genere umano.

Calmet la situa in Armenia e precisamente nel luogo, dove si trovano i quattro fiumi: Tigri, Eufrate. Phasi ed Arasse.

Cristoforo Colombo, allorchè vide galleggiare le sue caravelle alla foce dei grandi fiumi d'America, credette d'esser giunto alle porte della patria dell'uman genere. L'Orenoco era per lui il Fisone, di cui parla Mosè. « Qui dov'io sono, scriveva egli ai monarchi spagnuoli nella sua lettera in data d'Haiti nell'ottobre 1498, arrivano le acque del Paradiso. Non rinvenni mai nei libri latini e greci, alcunchè di comprovato sul vero sito del Paradiso terrestre, nè veggo gran che più nei mappamondi. Alcuni lo collocarono la dove sono le sorgenti del Nilo, in Etiopia; ma i viaggiatori, che percorsero quelle terre non hanno trovato, nè nella mitezza del clima, nè nell'elevatezza del luogo verso il cielo, cosa alcuna che possa far presumere che l'Eden sia colà, e che le acque del diluvio sieno riescite a sommergerlo. Molti pagani hanno dissertato per stabilire ch'esso era nelle Canarie; S. Isidoro, S. Ambrogio, Scott. e tutti i teologi affermano, di comune accordo, che il luogo, dove fu creato Adamo, è in Oriente.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fra Paolino da S. Bartolomeo, C. S., Viaggio delle Indie orientali. Roma, 1796, p. 383. – Vedi Età preistoriche di M. VENTUROLI.

si abbruciano, ma morti si fanno trasportare al Gange o ad altro fiume sacro e procurano di mortre coi piedi nell'acqua. Alcuni seguaci di Vishau vengono sepolti in posizione eretta. ma la maggior parto dell'una e dell'altra setta, crema i cadaveri e sparge le ceneri in qualche fiume <sup>1</sup>.

Per concludere, l'etnografia, sia che consideri il progresso civile dei popoli, sia che studii il mirabile concatenamento o meglio la meravigliosa rassomiglianza di usi fra i popoli moderni civilizzati o quelli antichi allo stato primitivo, sia anche che rammenti le varie forme di riti funebri e di sepoleri, ci offre patenti prove contro la teoria di una remotissima età dell'uman genere.

# Capitolo IX. L'antichità dell'uomo e la geografia.

Sommanio: 1-la culfa dell'accept. - 2. Eu necessaria cua luightissima età perchè venissero popolate l'America e la Polinasta? - 3. Il continente commerso, l'Atlantide. - 4. Tradizione e dati per l'origine di alcuni popoli umericani. - 5. Altre continente sommerso fra l'America e la Polinesia. - 6. La spisgazione più plausibile per il popolamento dell'America sembra quella che tiene per lo stretto di Bering. - 7. Né più difficila appare l'immigrazione sainte a dalla parte dell'Estrano Oriente. - 8. Non sono esclusi i cariforlati. - 9. D'altronde le correnti serce e marina come sono dispote nella nostra epoca debbono avece facilitata tale migrazione, anzi resa inevitable. - 10. Nesuna di quelle migrazioni rimonta all di la dei tempi alcrici e motte hon prima dell'era volgare.

 Si versarono torrenti d'inchiostro per determinare la posizione geografica della località, che sarebbe stata testimonio felice della prima apparizione dell'uomo; e malgrado le spesso noiose e lunghe dissertazioni più o meno scientifiche o religiose, essa rimase sempre problematica.

Un dotto prelato del XVII secolo, Daniele Huet, vescovo d'Orange, ne ha stabilito la latitudine e la longitudine (fra il 32º e 34º grado di latitudine e l'81º di longitudine) in un notevole opuscolo dedicato all'Accademia francese, e intitolato: Tractaius de silu Paradisi lerrestris. È al nord del goifo Persico che si trovava, secondo lui, la culla del genere umano.

Calmet la situa in Armenia e precisamente nel luogo, dove si trovano i quattro fiumi: Tigri, Eufrate. Phasi ed Arasse.

Cristoforo Colombo, allorchè vide galleggiare le sue caravelle alla foce dei grandi fiumi d'America, credette d'esser giunto alle porte della patria dell'uman genere. L'Orenoco era per lui il Fisone, di cui parla Mosè. « Qui dov'io sono, scriveva egli ai monarchi spagnuoli nella sua lettera in data d'Haiti nell'ottobre 1498, arrivano le acque del Paradiso. Non rinvenni mai nei libri latini e greci, alcunchè di comprovato sul vero sito del Paradiso terrestre, nè veggo gran che più nei mappamondi. Alcuni lo collocarono la dove sono le sorgenti del Nilo, in Etiopia; ma i viaggiatori, che percorsero quelle terre non hanno trovato, nè nella mitezza del clima, nè nell'elevatezza del luoge verso il cielo, cosa alcuna che possa far presumere che l'Eden sia colà, e che le acque del diluvio sieno riescite a sommergerlo. Molti pagani hanno dissertato per stabilire ch'esso era nelle Canarie; S. Isidoro, S. Ambrogio, Scott. e tutti i teologi affermano, di comune accordo, che il luogo, dove fu creato Adamo, è in Oriente.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fra Paolino da S. Bartolomeo, C. S., Viaggio delle Indie orientali. Roma, 1796, p. 383. – Vedi Età preistoriche di M. VENTUROLI.

È di là che solamente può provenire quast'enorme quantià d'acqua che forma le corrent dei fiumi di quel paese. Tali acque arrivano qui in abbondanza e vi formano un lago: vi sono danque grandi indizi della vicinanza del Paradiso terrestre, in quanto che il sito è pienamente conforma a quello descritto dai grandi teologi che ho indicato testè. È il clima è di una mitezza incredibile ». Come vedesi Colombo credeva di trovarsi in Griente a quindi voleva fiscare, come già Huet e Calmet, il preciso punto dove ebbe origine l'umana famigità.

Queste ed altre simili determinazioni della culla dell'ucuno sono dedotte da una precipitata e leggiera spiegazione del racconto biblico, in cui si dice che nell'Eden scorrevano quattro fiuni; il Tisone, il Geone, il Tigri e l' Eufcate.

Ora da quel poco, che si rileva dalla relazione Mosaica, possiumo argotre che il primo uemo sia apparso nell'Asia Minore o nel contro dell'Asia, e nulla più. Una precisa ubicazione non si può avere, sia perchè il corso di quei fiumi è abbastanza lungo, sia perchè in tanti secoli possono avere, per qualche terremolo, cataclisma od altra di quelle cause, che esaminammo altrove, mutato ili loro corso.

Siamo però fieti di censtatare come la Bibbia, la quale sembra che per l'indicazione dei due fiumi Tigri ed Eufrate la fissi nell'Asia meridionale, venga, anche per questa genenica ubicazione del centro della creazione dell'uome, ad essere in piena concordanza colla moderna scienza.

Il Darwin dice « esser certo che non in Australia nò in nessuna isola occanica, siccome puossi dedurre dalle leggi della distribuzione geografica > ' abbiano vissuto i nostri pregenitori, ma che « è probabile sia stata l'Africa la regione primieramente abitata, por l'antica necessità voluta dalla nudità dell'uomo, o in qualsiari paese caldo, il quale doveva pur essere favorevole ad un regime frugivoro, di cui, giudicando dall'analogia, egli deve esser vissuto ». Ora unendo alla ipotesi di Darwin la dimestrazione dei moderni geologi, fra i quali Flammarion. che l'Asia Minore doveva essere anticamente un paese ancor più caldo che non nell'epoca attuale, indirettamente anche dal Darwin vien fissata la culla dell'uomo nell'Asia Minore o nella centrale.

Altri scienziati che pur sono il perno del moderno evoluzionismo e quindi partigiani della teoria di una remotissima antichità dell'uomo, esplicitamente dichiarano che il luogo di origine dell'uman genere è l'Asia meridionale:

Il prof. Schaaffhausen, il quale sosteune che l'uomo giallo dalla testa corta e il negro dalla testa alluiguta provengono da due forme madri analoghe, l'una all'orang e l'altra al gorilla e al chimpanzè, fa pure osservare « che l'Asia meridionale e l'Africa equatoriale sono appunto le regioni ove nacquero i tipi umani estremi, quelli fra i quali stanno poi tutti gli altri » <sup>‡</sup>. E più sotto: « L'essersi poi trovati, fin dai tempi più antichi, questi due tipi già mischiati in Europa, può derivare da ciò, che ai primissimi tempi dell'umanità, queste due razze immigrarono alternativamente nelle nostre contrade, or dall'Africa.

L'Häeckel considera quale supposizione erronea che l'uomo americano abbia avuto la sun

1 Danwis, Origine dell'uomo, p. 146.

V. Büchnen, L'usmo considerato ecc., Parte ii, p. 77.

culla nel nuovo continente; egli vuole che dall'Asia, e certamente per la via della Polinesia, i primi abitanti siano immigrati sul continente americano !

« È però verosimile, dice in altro luogo riportato dal Büchner, che questo cambiamento (della scimmia in uomo) abbia avuto per teatro l'Asia meridionale, contrada designata da mille indizi come patria del genere umano ».

Anche il Büchner, dopo avere dubitato che la culla si trovasse in Africa o nell'Arcipelago malese, è più fermamente convinto che la si possa trovare « nelle grandi formazioni terziarie dell'Asia meridionale > ".

L'evoluzionista Dott. Rengade, domanda a se stesso dove la scimmia si trasformò in uomo, e risponde: « Fu nell'Asia meridionale, senza dubbio, e più verosimilmente nel fertile suolo della Lemuria, che questo grande progresso si compl... \* 1.

Nella voluminosa opera: La Creazione dell'uomo e i primi tempi dell'Umanità compilata dal Du-Cleuzion, sotto la direzione di Flammarion, ambedue non sospetti di partigianeria e simpatia per la Bibbia, a pag. 34 leggesi : « Allorchè gli uomini ebbero emigrato dalle tepide regioni dell'Asia meridionale, e giunsero nei rudi climi d Europa, essi dovettero ben presto pensare a servirsi delle pelli degli animali uccisi alla caccia per formarsi nell'inverno qualche letto primordiale, e prepararsi un giaciglio meno duro » 1.

I HARCKEL, V. la sue pubblicazioni: Sall'origine e genetiliagia del genere umeno, Lexioni due (Berlino, 1868) e Storia Naturale della Crenzione, Barlino, 1868.

BROHNER, loc. eft.

2 Rengade, La Creazione Naturale e gli esseri vicenti, 1890, p. 256.

Entrismo anche qui per altra parte in piena Genesi. Vedi v. 21. Can. 111.

Max Müller fondandosi sull'origine evidente del linguaggio da un comune stipite, crede che l'uomo ebbe la sua culla nell'Asia centrale '. Sir Lubbock pure dall'esame dei tumuli, trova un legame tra i popoli dell' Europa e dell' Asia, ed un anello che unisce quelli a questi, confermando così la dottrina rivelata, che insegna essere stata l'Asia centrale la culla del genere umano 1.

Ometteremo le opinioni esternate in proposito dal De-Blasio nella erudita sua opera sulla Craniologia e da non pochi altri, per venir subito a rispondere ad una naturalissima obbiezione.

2. La Rivelszione ci dice che l'uomo ebbe la sua origine nell'Asia meridionale o centrale, e la Scienza ancor essa conviene nell'ammetterla in tal parte del mondo. Ma se così è, pur non concedendo che siano state impossibili le emigrazioni nella Polinesia e nell'America, si deve tuttavia credere che lunghissima età sia stata necessaria perchè l'uman genere espandendosi dall'Asia abbia. potuto giungere a quelle lontanissime regioni,

Egli è vero che non si hanno monumenti e tradizioni, che provino il come ed il quando s'introdussero nell'America e nell'Australia gli antichi abitatori di quelle regioni. Ma dai non saperne le circostanze al negarne o rimandare ad epoca remotissima il fatto, corre grandissimo divario. Non ci sono note, no, le circostanze che accompagnarono coteste emigrazioni; ma abbiamo tutti i dati per dimestrarne non solo la possibilità contro i poligenisti, ma anche la facilità contro i fautori della preistoria.

3. E per cominciare dall'America, ci è noto

<sup>1</sup> Max Müller, Letture sopra la scienza del linguaggio, p. 211. SIR LUBBOCK, Les Mondes, v. 13, fasc. genn. 1887.

come l'antichità affermassa l'esistenza di comunicazione terrestre, in un'epoca remota, fra l'antico ed il nuovo mondo; l'esistenza cioè di un vasto confinente, oggi sommerso, l'Atlantide.

L'esistenza di questo continente terziario oltre ad esserci stata accennata da Platone, da Teopompo, da Eyemero e dalle sapienti induzioni di Tolomeo, ci è rivelata dai lavori più recenti dei paleontologi e dei geologi; dall'identità specifica d'un certo numero di individui delle flore e delle faune dei due continenti, americano ed europeo. conchiglie, insetti, vertebrati; dalla presenza in Ispagna di grandi depositi lacustri, i quali non possono spiegarsi se non supponendo l'esistenza di immensi fiumi che dovevano aver traversato per un tempo assai lungo queste vaste pianure; e questi fiumi suppongono alla loro volta vasti continenti, i quali non possono esser altro che il continente atlantico fra la Spagna, l'Irlanda e gli Stati Uniti. Sarebbe stato appunto questo confineute che avrebbe formato un ponte fra l'Asia e l'America orientale, come vogliono Asa-Grav, Olivier, Verneuile e Collomb, alle migrazioni più o meno lente delle piante, degli animali e dello stesso uomo sulle terre americane.

Noi però rigettiamo l'ipotesi di una comunicazione al tutto terrestre, poiche la sommersione dell'Atlantide rimonta ad un'epoca anteriore all'attuale o antropozoica, altrimenti la immensa quantità di acque, che ora formano quel vasto oceano avrebbe dovuto ricoprire in un tempo dell'epoca attuale la maggior parte dei continenti, che esistono ai giorni nostri. Ora i fatti mostrato tutto il contrario: dunque quest' opinione devesi lasciare a coloro che vogliono l'uomo terziario. Se però non si può ammettere l'ipotesi di un passaggio terrestre fra l'Europa e l'Africa coll'America, non si potrà negare che non emergessero dai flutti, ai tempi primordiali della vita umana, altre più numerose vette di montagne della sommersa terra, che non quelle formanti le attuali isole del Capo-Verde, di S. Vincenzo e delle Azzorre; e che quindi abbracciassero la distanza dell'oceano che ora separa l'Europa e l'Africa dall'America.

 Abbiamo per questa ipotesi una discreta tradizione che le d\u00e0 qualche valore. Sono abbastanza noti i versi di Seneca;

> Venient annis Saccula seris, quilus Tiphisque nocos Detegut orbes, nec sit terris Ultima Thule.

Non potendosi giá credere che il poeta, venuto di Spagna in Italia, vaticinasse davvero come una sibilla, cantando la spedizione di Colombo andato d'Italia in Ispagna, è certo che i suoi versi non furono che un'eco delle tradizioni sparse nelle scuole di allora, le quali, esse stesse, dovevano essere un'eco dei racconti di viaggiatori sconosciuti, e che tali per sempre rimarranno; a meno. che gli archeologi d'America non vi scoprano qualche documento inaspettato. Gli Incas facevano risalir la loro prosapia ad alcuni pellegrini venuti dall'Oriente, e difatti eranvi presso loro dei vestigi di riti e di costumanze ebres. I Peruviani ancor essi si dicevano discendenti da un popolo orientale, che dai riti doveva essere quello dei Mongoli.

II padre Lafitau, dalle varie tradizioni trovate fra gli Uroni, ebbe a formarsi l'idea che essi fossero posterità di Melchisedecco. Forse la sua dottrina fu un po' spinta e senza appoggio di validi argomenti; ma Voltaire che gli dava la baia, non pote confutarlo neppure lui colla necessaria evidenza. Dunque fin qui nulla fa supporre una remotissima epoca, in cui abbia dovuto aver luogo l'immigrazione.

Altri però opinano, come or ora dicemmo, che un altro continente, ora ancor esso summerso, esistesse fra l'America e la Polinesia; e l'attestarebbero le numerosissime isole che emergono nel grande Oceano Pacifico, Ancor qui ripeteremo quanto si disse dell'Atlantide, che cioè neppure tale continente potè fornire una comunicazione esclusivamento terrestre all'uomo, essendo che dovette sprofondare sotto le acque in un'epoca anteriore all'antropozoica; ma che non si può negare che in epoca posteriore, le suddette isole per la assai piccola distanza l'una dall'altra, abbia facilitato il passaggio da quella parte dell'immigrazione nelle Americhe... e principalmente in quella meridionale.

Di questo parere sarebbe stato C. Vogt, come lo è recentemente il dott. J. Ratzol, il quale nella voluminosissima sua opera: Le razze umane, usi e costumi ', dimostra che le popolazioni nel mar Pacifico assomigliano ai negri della Polinesia. D'altronde gli Spagnuoli quando scopersero l'America trovarono i Carabbi ch'erano un popolo di veri negri. Ed anche qui tutto prova il nostro asserlo, ben sapendo quanto facilmente un popolo può mutare colore ed in brevissimo volger di tempo.

 La spiegazione più plausibile sembra tuttavia quella che vuole le emigrazioni dall' Asia nell' America essere avvenute per lo stretto di Bering, posto al 67° di latitudine boreale, il quale di poche miglia separa l'America dall'Asia; e potè essere che migliaia d'anni or sono la distanza dei continenti fosse minore, potendo essersi mutata per le escillazioni della crosta terrestre, appunto come succede oggidi ancora per la costa orientale dell'America del Nord, tra la Florida, Terra Nuova e il Brasile, che va lentamente abbassandosi. E ciò che dà maggior peso a questa ipotesi si è il fatto che vi è grande somiglianza fisica fra gli Esquimesi, che abitano le regioni iperborce dell'America e gli abitatori della cesta orientale dell'Asia settentrionale, i quali popoli tutti appartengono alla razza mongolica. Då pur valore a siffatta ipotesi anche il fatto che i caratteri fisici, nonchè l'analogia del linguaggio del Nuovo Mondo con quello dei popoli nordici Asiatici, formano essi la famiglia linguistica dalle coningazioni agglutinative 1

Inclinó per questa ipotesi anche Darwin, il quale vedendo la miserabilità degli indigeni della Terra del Puoco <sup>5</sup>, coà esclama: « Che cosa può aver tentato, o qual mutamento può aver obbligato una tribù di ucunin, ad abbandonare le belle regioni del Nord, a scendere le Cordigliere o spina dorsale dell'America, ad inventare e fabbricare barche, che non sono adoperate dalle tribù del Chill, del Però, del Brasile e poi entrare in una delle più inospitali contrade del mondo? ». Aggiungasi a vantaggio di quest' ipotesi l'esempio del viaggio compiutosi or sono mille anni dai Danesi che giù giù discesero nella Groenlandia. La biblioteca reale di Copenaghen possiede un libro intitolato: Flatobogen, che contiene la storia dei

<sup>\*</sup> Unione Tipografica editrice torinese, 1894.

<sup>1</sup> WISHMANN, MALTE-BRUN, VATES.

DARWIN, Viaggio interno al mundo.

re di Norvegia ed è scritto su carta pecora da due monaci cristiani, Magnus Thorhallson e Yon Tardarson nel 1370-80. Nel capitolo che contiene la vita di Erik il Rosso e di suo figlio Leit, dicesi ch'essi partirono dall' Islanda e si diressero verso l'evest, andando alla scoperta del Groenland. Leit ritorno presto in Islanda e poi in Norvegia, dove, convertito al Cristianesimo, fu poi dal re Olaf Trygweson mandato in Groenlandia per predicare il Vangele. Leit riparti, discese verso il sud e nell'anno 1000 scoperse un paese, che da alcuni sarmenti di vigua selvatica tra i sassi verdeggianti chiamo Wineland, che, secondo gli scienziati danesi, non poteva essere che ad una latitudine poco discosta da 49º e sotto Terra Nuova, Altro simili calate si fecero dai viking novvegesi Bjorn e Lief e dai veneziani fratelli Zeno 1 (1558) giù dai paesi nordici shalzati dalle tempeste.

D'altronde se alcuni animali, come per esempio l'Alce, ebbero non solo a propagarsi nelle regioni settentrionali d'Europa, d'Asia e d'America, ma dall'Europa e dall'Asia passare in breve tempo nel Nuovo Mondo, come avvenne di alcuni individui portanti marchi speciali, cesì non havvi ragione perchè si possa negare che con tutta facilità le tribu, che partendo dall'Asia centrale si erano indirizzate verso il nord, abbiano diretti i loro passi verso occidente ed invasa l'America setten-

trionale.

7. Ne più difficile appare l'immigrazione astatica dalla parte dell' Estremo Oriente, avendosi prove che, quando sull'Europa calavano le tenebre dei primi tempi medievali, il Buddismo era trasportato dalla Cina in America.

La facilità di passare dall' Estremo Oriente ai Nuovo Mondo attraverso le isole Kurili ed Aleutine e l'Alaska è evidente. Partendo dal Kamschatka, terra nota ai Cinesi e posta anzi in certa guisa sotto la lero autorità, si può intraprendere il viaggio in battello seguendo la corrente oceanica e passando di isola in isola senza pericolo e senza perdere quasi mai di vista la terra. Dall' Alaska giù per la costa occidentale americana il viaggio è ancor più facile. E se si pon mente a tante altre peregrinazioni infinitamente più audaci compiute dai buddisti, si comprende benissimo ch' essi possano essersi recati in America.

Del resto, i classici cinesi parlano con larga cognizione di un paese situato oltre il mare a gran distanza dalla Cina verso Oriente e lo chiamano Fusang o Fusu. Oltre questa terra vi sarebbe un gran mare sterminato, che sarebbe l'Oceano Atlantico. In quel paese, fra gli altri, vi sarebbe andato certo Hui Shen, prete buddista di Cabul nell'anno 499 dopo Cristo; ma già altri missionari buddisti vi si erano recati intorno all'anno 458 viaggiando appunto attraverso il gruppo delle Aleutine e lungo l'Alaska 1.

Alfra prova, che difende quest'ipotesi che cioè l'America sia stata popolata, ed in tempi non punto remotissimi, si rileva da molte credenze e costumi religiosi del Messico, dell'Jucatan e dell'America Centrale, dall'architettura, dalle arti, dal calendario e da tante usanze, trovate colà dagli Spagnuoli conquistatori e coincidenti stranamente con tanti dettagli della civiltà asiatica. Il sig. Edward

<sup>1</sup> Relaz, dello scoprimento delle isolo Greslanda eco.

JOHN FRYER, V. Harper's Monthly Magazine, Luglio 1991.

P. Vining di S. Francisco, in un suo lavoro 1, rileva buon numero di tali coincidenze, osservando che se, una per una, esse potrebbero attribuirsi al caso. tutte insieme costituiscono un fortissimo elemento di prova. Se si rintraccia l'etimologia di tanti nomi di luoghi e di persone in America, si arriva a curiosi risultati Generalmente, in Asia, il nome di Buddha non è usato: il fondatore del Buddismo è chiamato Gantama o Sakhya. E in America si trovano i nomi di Guatemala, Huatama e di altre località, e il nome del gran prete Guatemotzin ed altri nomi di personaggi che derivano evidentemente dalla prima appellazione di Buddha; e dalla seconda si possono far derivare con molta verosimiglianza i nomi di Oaxaca, Zacatecas, Sacatepec, Zacatlan, Sacapulas ecc. Il gran prete di Mixteca si chiama Taysacca, cioè a dire: uomo di Sacca. Su un' immagine di Buddha a Palengue si legge il nome di Chaacmol, che corrisponde al Sakhja Muni asiatico. I preti buddhisti si chiamano nel Tibet e nella Cina settentrionale i lamas, e nel Messico: Hama. Un prete divinizzato, vissuto in una piccola isola presso il fiume Colorado, si chiama Quatu Sacca, nome che sembra una combinazione dai due nomi di Buddha: Gautama e Sakhja. A queste si aggiungano tante altre provemateriali, come sarebbero statuette e simboli buddistici rinvenuti in America, che rimontano ad epoche anteriori alle visite succitate, ma che dimostrano come quella regione abbia potuto avere per primi abitatori ed in un tempo relativamente recente, dei popoli Asiatici giuntivi dall'occidente.

8. Non sembra però inverosimile neppure l'ipotesi che l'America venisse abitata da alcuni isolani

cacciati sulle sue coste da qualche tempesta. Non è molto che si ebbero esempi di navigli Giapponesi gettati dalle onde furiose sulle coste delle isole di Sandwich ed anche fine all'imboccatura della Colombia, Gettisi uno sguardo sul mappamondo e si vedrà qual enorme distanza esiste fra il Giappone e l'America. Perchè poi si dovrebbe negare che volontariamente i Polinesiani sieno andati in cerca di nuove terre e che abbiano approdato all'America? Spesso avvenue che gli abitanti di un'isola trovandosi troppo numerosi, albiano cercato di emigrare per trovarsi un asilo che potesse porger loro il vitto necessario, mancante nella madre patria. Fu in tal guisa, come ci dicono le tradizioni, che sono state popolate le

varie isole della Polinesia !

9. Si potrebbero però opporre, dagli avversari, le correnti aeree e marine come estacoli alle suddette navigazioni; ma noi risponderemmo che se ciò avesse reso difficile ii passaggio in tempi a nci vicini, le difficoltà dovevano essere assai maggiori in tempi remoti. D'altronda il Quatrefages muovendo a so stesso simile obbiezione, felicemente la confuta non con semplici induzioni, ma a base scientifica. Poggiandosi egli sugli studi del Maury intorno alla direzione dei venti e delle correnti marine, così regolate dopo il periodo glaciale cioè dopo l'abbassamento della immensa pianura del Sabara di 10 milioni di chilometri quadrati. e il sollevamento della penisola Scandinava e quindi in epoca non punto remotissima, come rilevammo parlando di questo periodo, ci fa toccare con mano che soltanto allora i venti alisci avrebbero potuto facilitare quelle migrazioni, perchè

DE QUATRIFAGES, Unité della specie umana - Les Polynariens et leurs migrations - Les Mondes, vol. xIII, p. 5.

<sup>4</sup> E. Vinusa, Un Colombo inglorioso.

al trentesimo grado di latitudine esiste la zona delle calme, la quale oscilla per più gradi; essa lascia quindi libero e tranquillo passaggio da Occidente in Oriente. Aggiunge inoltre che se qualche volta la direzione del venti viene cambiata in quella regione dalle tempeste, resta facilitato ancor di più il passaggio dall'ovest all'est, cioè da un'isola all'altra del vasto Arcipelago. Le osservazioni fatte sulle correnti marine provano che esse non poterono opporsì a tale passaggio; cosicchè il dotto antropologo potè concludere che l'immigrazione fatta nella Polinesia da popoli partiti dall'Asia Orientale non soltanto è possibile.

ma è facile ed anzi inevitabile.

10. Che poi i Polinesiani sapessero far lunghi viaggi di centinala di miglia non può dubitarsi. Gli abitanti del Tonga, delle isole Sandwich, delle Filippine e d'altri luoghi costruivano harche di meravigliosa perfezione, con cui facilmente poteano intraprendere quelle lunghe navigazioni. A quanto narra lo Zimmermann 1, Cook ed i due Forster avendo alla metà del secolo decimo ottavo. visitate le isole Sandwich, trovaronvi barche si ben proporzionate che eccitarono la meraviglia dei più sperimentati marinai inglesi, i quali giudicaronle atte e più sicure, per la loro forma, a sostenere, come sostengono, viaggi di migliaia di leghe, che non pochi vascelli di pepoli civili. Ma la valentia in simili costruzioni fu dimostrata rimontare ad e poca piuttosto recente. Ed è appunto per questo e per altre prove che il Quatrefages dimostra in ultimo che nessuna di quelle migrazioni ebbe luogo al di là dei tempi storici, che ve ne sono di principali, le quali non rimontano ad una remotissima antichità dell'uomo.

#### CAPITOLO X.

#### L'antichità dell'uomo e la Bibbia.

SOMMARIO: 1. Difficultà di poter fissare la cronologia biblica. - 2. Came delle difficultà derivanti dalle tre rerisoni bibliche. - 3. Altre came di discrepanze nai computi, derivanti o da copisti o più facilmente ameora dalle incomplete liste dei Patriarchi - 4. La cronologia biblica partuato non può assegnarei esattamente l'età della attree umana, ma non può escrecoi come si presenta - dicharata insufficiante dalla moderna scienza. - 5. Autorità citate in proponito.

1. Dopo una lunga e tediosa, ma pur necessaria rivista o meglio escursione nei regni della storia, dell'astronomia, della geologia, dell'archeologia, dell'anatomia, della fisiologia, della giottologia e dell'etnografia noi siamo finalmente in grado di ventilare la questione della cronologia scritturale o biblica. Il soggetto è della massima importanza, poichè impernia tutti gli altri soggetti finora trattati; ma pur troppo essa, sotto alcuni rispetti almeno, è quasi tanto vaga ed incerta quanto le varie cronologie che siamo andati fin qui considerando, e forse più di esse, irta di innumerevoli difficoltà. S. Girolamo era si penetrafo della loro grandezza che mise affatto da parte il compito di stabilire pel Vecchio Testamente un sistema cronologico. E le difficoltà che circondano ogni tentativo di fissare la cronologia della Bibbia vennero riconosciute, come da S. Girolamo, così da altri Padri e commentatori.

che a poco prima dell'èra volgare e che ve n'è anche qualcuna più recente ed affatto moderna. Dunque anche la geografia appare contraria

<sup>1</sup> ZIMMERMANN, L'Homme, p. 659.

L'erudito Monsignor Meignan osserva che si contano più di 150 sistemi o computi cronologici nella Bibbia, dei quali nessuno è stato rigettato '. -Il Des Vignoles, avendo raccolto un numero ancora maggiore di autori e di cifre differenti tra loro, avea già scritto prima del Meignan: « lo ho messe insieme più di duecento indicazioni diverse del tempo trascorso dal principio del mondo fino a Gesh Cristo. La più piccola cifra è di 3483 anni, la più grande è di 6984 anni; la maggior differenza dunque tra il minimo ed il massimo è di anni 3501 > ! - D'Ortous De Mairan, celebre astronomo del secolo decimottavo, arrivò a simile risultato. Avendo esaminato settantacinque distinti sistemi cronologici, trovò che il computo più basso poneva la data della creazione del mondo nell'anno 3700 avanti Gesù Cristo, mentre il più alto la collocava nell'anno 7000. Le ultime scoperte fatte dagli assiriologi ed egittologi hanno versate un terrente di luce su molti punti contreversi, ma vi sono tuttora molti problemi non ancora risoluti, e che forse rimarranno per sempre un enigma nella misura, con cui si presentano oggidi. Prova di tali difficoltà, sia la gigantesca opera dei Benedettini di S. Mauro, intitolata: L'arte di verificare le date che comprende nientemeno che trentotto grossi volumi.

2. Le cause delle difficoltà e delle discrepanze proprie della econologia biblica sono molteplici, în primo luogo il Vecchio Testamento, come ognun sa, viene a noi per tre diversi canali con cronologie irrimediabilmente discordi l'una dall'altra, e sono il testo ebraico, il testo samaritano e il testo greco ossia Versione dei Set-

Le principali discrepanze s'incontrano nelle liste genealogiche dei patriarchi da Adamo a Noè, e da Noè ad Abramo. Secondo il testo samaritano. l'intervallo fra Adamo e Noè ascese a 1307 anni e a 1017 da Noè ad Abramo; secondo quello ebreo. da cui abbiamo la nostra Volgata, fu di 1656 e 367; secondo il testo greco ossia Versione dei Settanta rispettivamente ascese a 2242-1147 anni. Ma i Settanta hanno una quantità di varianti nelle genealogie dei patriarchi prima del diluvio e di quelli dopo il diluvio. Pei tempi anteriori al diluvio, Eusebio dà nel totale 2242; Giulio Affricano, 2262; Clemente Alessandrino, 2148; Giuseppe, 2156. Dal diluvio ad Abramo, Eusebio conta 945 anni; Teofflo d'Antiochia, 936; Giorgio Sincello, 1070; Giulio Affricano, 940; Clemente d'Alessandria, 1175; Giuseppe, 993. « Queste varianti, come esserva il Darras, costituiscono per la cronologia generale delle prime due epoche della storia una difficoltà, la quale probabilmente non si risolverà giammai ».

Come conseguenza di queste varianti, si sono poi ottenute diverse cifre dai calcoli cronologio per il periodo trascorso dalla creazione del primo unmo al principio della nostra èra. Gli Ebrei moderni fissano la data della creazione a 3761 avanti Cristo; lo Scaligero a 39630; il Petavio a 3983; l'Usher a 4004; Hales a 5411; Iackson a 5426; la Chiesa di Alessandria a 5504; la Chiesa di Costantinopoli a 5510; Vossio a 6004; Penvino a 6311; l'Alfonsino Tables a 6984. La media presa dal primittivi accittori ecclesiastici stabilisce la data della creazione del mondo, o meglio del primo uomo, a 5500 anni prima della nostra èra. Ori-

t Mriesan, Le monde et l'homme primitif selon la Bible, p. 166.

<sup>\*</sup> DES VIGNOLES, Cronologie de l'Ecriture sainte, 2 vol.

gene la fissa a 5000 anni, mentre Eusebio la pone a 5300 anni; e Giulio Affricano a 5562. Unendo i più alti di questi con 1907, numero degli anni trascorsi dono la venuta di Gesù Cristo, noi abbiamo come età della nostra stirpe poco meno di 9000 anni e precisamente 8889.

Queste cifre, che sono solamente alcune poche fra quelle, che si potrebbero addurre, sono più che bastevoli a mostrare la totale mancanza di certezza, che domina nel campo della cronologia dei

primi tempi del genere umano.

3. Ma la natura di tali discrepanze, sia nelle varie versioni sia in sè, può avere diversa origine. La parola di Dio nel corso dei secoli è stata tramandata per l'opera di copisti senza dubbio attenti ed accurati; è certo che possediamo un teste della Bibbia meravigliosamente ben conservato, fatta ragione della sua autorità. Nondimeno potè Dio permettere che questa nelle sue parti meno rilevanti soffrisse degli oltraggi del tempo. I segui, che esprimono i tempi, possono facilmente essere mutati. Anche la durata del tempo è un tesoro, serbato in fragili vasi.

Nè qui hanno termine le difficoltà. Siamo noi sicuri che le liste dei patriarchi anteriori e posteriori al Diluvio siano complete? Le genealogie, sulle quali si vollero fondare le cronologie, ebberoper oggetto il darci la discendenza di uomini e non la successione di tempo, e potendo per questo omettere gl'intermediari, nessun calcolo può con qualche grado di certezza, risalire su di Abramo !! Gli orientali infatti nelle loro genealogie si curano soltanto di una cosa: di seguire, cioè, la linea retta, senza annettere speciale importanza agli intermediari. Così generazioni intiere vengon passate sotto silenzio, e, per conseguenza, anni ed anche secoli sono sottratti ai nostri computi, Questo dubbio ebbe già ad essere espresso molto tempo fa dal Padre Lequien, il quale così scrisse: « È possibile che Mosè credesse conveniente far menzione solo di dieci dei principali patriarchi vissuti prima del Diluvio, e di altri dieci che vissero fra questo tempo ed Abramo, omettendo gli altri per ragioni a noi ignote, come S. Matteo ha fatto nella genealogia di Nostro Signore, e come gli autori del libro di Rut e del primo libro dei Paralipomeni hanno fatto in quella di David ed in quella dei sommi sacerdoti » 1.

Agli esempi citati da Lequien, il Vigouroux ne enumera moltri altri. Così « anche nel Pentateuco, Labano, nipote di Nacor - suo nonno vien detto suo figlio, con la omissione di Batuele, suo padre. locabed, madre di Mosè, è detta figlia di Levi, quantunque Levi fosse morto di certo lungo tempo innanzi che ella nascesse. Nel primo libro dei Paralipomeni, di Subaele, contemporaneo di David, si parla come del figlio di Gerson, il quale era figlio di Mosè e visse moltissimo tempo prima. Nei libri III e IV dei Re, come pure nel II libro dei Paralipomeni, Ieu è chiamato figlio di Namsi, quantunque gli fosse nipote come a nonno. In Esdra, Addo, il quale era l'avo di Zaccaria, ne vien detto padre. Il nostro Salvatore, come ben si sa, vien di frequente nominato figlio di David. Il Vangelo di S. Luca, secondo i Settanta, contiene nell'albero genealogico di Nostro Signore, come a tutti è noto, un nome - quello di Cainan -, il quale manca nella lista genealogica di S. Matteo.

<sup>4</sup> M. Wallon, La Sainte Bible Regumée, 1 tomo, p. 435.

<sup>1</sup> Citato dal Vigounoux nelle Revue des Questions scientifiques; ottobre 1886, p. 371.

e che non si trova per niente nel testo ebreo come nemmeno in quello samaritano.

Un esempio molto più singolare ancora dell'esistenza di lacune negli alberi genealogici ce l'offre S. Matteo. Dalla lista degli antenati del nostro Divin Salvatore egli esclude, e, secondo tutte le apparenze, di proposito, tre nomi reali hen conosciuti: Ocozia, Gioas ed Amasia, il quale ultimo era padre di Ozia e non già Ioram. Tal soppressione è anche più specialmente degna di nota in quanto ci può rendere accorti a scoprire il motivo della sistematica omissione di un numero di anelli nella catena genealogica. Sembra che di certo sia stata fatta per ragioni mnemotecniche. Siccome le tavole genealogiche venivano imparate a memoria, si ebbe ricorso a vari espedienti per facilitare il lavoro della memoria e per render questa capace di ritenere aride liste di nomi. Con questo fine in mente, e indicando al tempo stesso il suo metodo di procedere, l'Evangelista ha suddiviso l'intiera serie in tre gruppi di quattordici membri ciascuno. E siccome il secondo avrebbe avuto diciassette membri invece di quattordici, il che avrebbe distrutto il sistema di distribuzione, egli ne eliminò tre. Noi possiamo supporre, continua il Vigouroux, una ragione mnemotecnica analoga per le due cronologie patriarcali, che davvero sembrano basate su di un sistema anche più semplice. Esse noverano ciascuna dieci nomi, tanto quella dei patriarchi anteriori al diluvio, che l'altra dei posteriori a questo; il numero più facile a ricordarsi; quello che corrisponde alle dieci dita delle mani, e quello pur anco su cui è fondato il sistema decimale per tutto il mondo » 1.

Ammesse queste lacune, la data della creazione dell'uomo può risalire ad un tempo molto anteriore a quello che si è creduto finora, poichè allora sarà necessario renderla più remota di tanto quanta è la durata della vita di tutti quei personaggi, i cui nomi vengono omessi nel Genesi. L'epoca pertanto della comparsa dell'uomo sulla terra è del tutto incerta, non solo perche siamo ignari delle vere cifre scritte dall'autore del Pentateuco, come già abbiamo veduto, ma ancora e più specialmente, non sappiamo quale possa essere il numero delle lacune nella serie genealogica. Se l'alterazione di cifre può influire soltanto entro certi limiti sul numero indicante l'antichità dell'uomo, è tutt'altra cosa per l'omissione d'intiere generazioni, poichė se tali omissioni sono numerose, la data del primo uomo devesi far risalire molti secoli più addietro.

4. Ognun comprende adunque che consultando solamente la Bibbia, ci rimane una completa incertezza intorno all'antichità dell'uman genere. È possibile che secondo l'attuale testo ebreo tale antichità sia soltanto di sei mila anni; può darsi che sia di ottomila anni, secondo i Settanta; può anche essere che possa supporsi ascendere essa ad un'epoca anche più remota a causa delle lacune, che abbiamo ragione di credere esistenti negli alberi genealogici. Questa è la conclusione finale a cui siamo condotti da uno studio critico del Sacro Testo: incertezza ed ignoranza!

Di quest'opinione del Vigouroux sono pure altri moderni esegeti, la cui erudizione è tanto profonda quanto è indubitata la loro ortodossia in materie dogmatiche. Fra questi può farsi menzione speciale dei dotti gesuiti Padri Bellinck !

<sup>\*</sup> Etudes religiouses, art. Antropologie, aprile 1868.

Knabenbauer \* e Brucker \*, nonché di Hetlinger, Valroger, Lenormant, del cardinale Manning \*, dell' Abate de Joville, dell' Abate Bourgeois, del Delaunay, del Meignan ed altri.

Quanto esaminammo pertanto intorno all'età del genere umano dimostra una sola cosa, e la dimostra definitivamente, che cioè la questione che siamo andati discutendo, è lungi dall'avere avuto una soluzione dalla Scrittura o dalla Scienza, e secondo le nozioni, che oggi si hanno, sembra improbabile che si venga ad avere una risposta sicura, Dall' astronomia nulla potemmo ricavare ne a favore della cronologia biblica nè contro di essa, perchè l'astronomia come scienza non venne coltivata che dopo alcune migliala d'anni dalla venuta dell'uomo sulla terra La testimonianza della storia e specialmente della storia antica. come la storia dell'Egitto, dell'Assiria, della Caldea, di Babilonia e della Cina, ammirabilmente corrobora la testimonianza della Bibbia rispetto all'antichità dell'uomo. Le scienze della linguistica, dell' etnografia, dell' anatomia e della fisiologia, nulla hanno scoperto che sia incompatibile con l'accettazione della cronologia biblica come è intesa dai nostri più competenti apologisti. I giudizi della geologia e dell'archeologia preistorica sono si vaghi, contradditori e stravaganti, che niente di definito può da essi raccogliersi, tranne il fatto, a quel che pare indiscutibile, che l'età della nostra stirpe è maggiore di quella che ci vorrebbero dare i testi biblici ebreo e samaritano, ma che può con

Stimmen aus Maria Leach, art. Bibel and Chronologie, 1874, p. 362-72.

<sup>3</sup> La Controverse art. Le Chronologie des Premiers Ages de l'Humanité, marso 1886.

3 La Missione dello Spirito Santo, p. 105.

largo margine essere compresa nella cronologia dei Settanta, la quale appare sufficientissima ad ovviare a tutte le vere difficoltà concernenti l'antichità dell'uomo, che sono state bandite al mondo con tanta pompa e con tante particolarità da geologi ed archeologi durante gli ultimi anni.

5. L'abate Moigno, il quale fu eruditissimo in tutte le questioni della scienza attinenti alla Fede, espone il proprio parere col dire che « la data precisa della creazione dell' uomo, e della sua prima comparsa sulla terra, rimane affatto incerta e sconosciuta; ma che sarebbe cosa temeraria anzi che no, il farla risalire a più di ottomila anni fa » 4.

L' Hamard, uno dei più eminenti archeologi della Francia, così si esprime : « Che sia necessario adottare la cronologia dei Settanta, come quella che include maggior tempo, siamo convinti; ma non sappiamo vedere alcuna ragione per portare questa cronologia oltre gli otto o diecimila anni che essa al massimo ci accorda » 1. Il Padre Hewit scrive: « Finora non abbiamo veduta alcuna plausibile ragione di fare ascendere i principi della specie umana ad un periodo più remoto di diecimila anni prima di Gesà Cristo. Noi siamo fermamente convinti che una concorrenza di prove da tutti i rami di scienza concernenti questo soggetto, compresa l'esegesi scritturale, richiede che si ammetta per la creazione dell'umana specie una data almeno dieci o venti secoli precedente all'ordinaria èra di 4004 anni avanti Gesù Cristo » 3.

L'abate Vigouroux è d'avviso che il progresso

Moisno, Gli Splendori della Fede, tom n, p. 612.
 Hamano, Les Sciences et l'Apologetique Chrétienne,
 p. 31 - L'Antiquité de l'Homme, 1886.

<sup>3</sup> The Catholic World, gennaio 1885, p. 451.

delle civiltà, che florirono nell'Egitto e nella Caldea, come pure le scoperte di geologi e paleontologi, richiederebbe un tempo più lungo di quello che i Settanta ci accordano, ma che del resto tutti i calcoli divengono impossibili, e che noi non possiamo far altro che dire agli archeologi e ai dotti di stabilire irrefragabili prove sull'antichità dell'uomo che la Bibbia non vi si opporrà e quindi neppure la Fede.

Mons. D'Hulst, l'illustre Rettore dell'Università Cattolica di Parigi ed elequente predicatore di Notre Dame, è disposto ad assegnare all'uomo l'antichità di circa diecimila anni '.

De Nadaillac, il quale vien riconosciuto come une dei più valenti archeologi europei, così compendiosamente espone la prova dell'antichità della nostra specie: « È impossibile non restar colpiti dalla concordanza dei calcoli geologici coi dati che abbiamo dedotti dalla storia e dall'archeologia. Appoggiati su fatti innegabili, su tutti quelli che ora si conoscono, noi ripeteremo che l'estremo limite che si può assegnare all'umanità dalla creazione ad ora non potrebbe guari oltrepassare diecimila anni » 2.

Idee simili espressero il Padre Mir S. I. e il Cardinale Gonzales 1.

Quanto a noi, col Padre Zahm 3, incliniamo ad una liberale, ma legittima interpretazione della versione dei Settanta, e siamo disposti ad attribuire all'uomo un'antichità di circa diecimila anni. Può essere un po' maggiore o un po' minore; ma conosciuto, il quale necessiti un prolungamento di questo periodo. Future indagini possono certamente elevare la cifra a dodici o quindicimila, od anche a ventimila anni; ma giudicando dalle prove che ora abbiamo, e tenendo presente al pensiero la disposizione che molti dei nostri eminenti scieuziati hanno, di abbreviare piuttosto che di prolungare l'età della nostra stirpe, sembra più verosimile che il generale consenso dei cronologi stabilirà finalmente un numero, il quale sarà piuttosto inferiore che superiore ai diecimila anni, como la più grande approssimazione all'età della nostra stirpe.

<sup>4</sup> D'Hulst, La Question Biblique.

NADAILLAC, Art. in Le Correspondent, 10 nov. 1883.

<sup>2</sup> P. Min, La Creacion.

<sup>\*</sup> Goszales, La Biblia y la Ciencia.

<sup>5</sup> ZAHM, Bibbia. Scienza e Fede.



# INDICE

#### CAPITOLO I.

Importanza dello studio dell'antichità dell'uomo.

SOMMARIO: 1. La questione dell'antichità del genere umano è una delle più discusse. - 2. Origine dell'antagonismo fra la scienza e la cronologia biblica. - 3. Dovere di ben studiare l'argumento. - 4. Peliri di alcuni se

#### CAPITOLO II.

L'antichità dell'uomo e l'astronomia.

Sommario: 1. Astronomia primitiva in genere. - 2. Astronomia egiziana. - 3. Astronomia indiana. - 4. Astronomia caldaica ad assira. - . . . . . . . pag. 12

INIVERSIDAD AUTÓNOMA

#### CAPITOLO III.

#### L'antichità dell'uomo e la geologia.

SORMARIO: 1. L'aouno è terziario! — 2. Quando fu l'epoca terziaria. — 3. Seici dell'epoca terziaria. — 4. Ossa da intaccature. — 5. Ossa umane. — 6. L'uomo apparte nell'Epoca glaciale. — 7. Alluvioni. — 8. Torbiere. — 9. Stalagmiti. — 10. Effetti distruttivi del fiumi, dei terremoti, dei vulcani. — 11. Epoca glaciale. Quando fu. Son estousione ed effetti. — 12. Cambiamenti di vegetazione. — pog. 21

#### CAPITOLO IV.

### L'antichità dell'uomo e l'archeologia,

Sommanuc: I. Significato del termine preistorico. – 2. Età della pietra, del bronzo e del ferro. – 3. La successione delle età non è generale, nè assoluta. – 4. Patenti prove dateci dallo studio di ciascone età, nonché della S. Scrittura. – 5. Monmenti megalitici tunuli, menhire, dolmen. – 6. Cunuli di conchiglie o Kidhkenmoddinge. – 7. Abitasioni lacestri. – 8. Possil. – 9. L'estinatone delle specie non è un argomento di antichità assoluta. – 10. Fauna attuale in via di apegnerai . 200 del 100 de

#### CAPITOLO V.

# L'antichità dell'uomo, l'anatomia e la fisiologia.

Sommario: I. L'uomo-bestia o primitivo di Haeckel. -2. Tavole cronologiche compilate su crani supposti di varie spoche. - 2. Gli studi recenti distruggono simili distinzioni. - 4. Valore dei vari crani più antichi e di altri avanzi. - 5. In ogni razza v'è una vapiabilità enorme di crani regolari e di fisionomie fra uomini creduti di razza inferiore. - fi. Peso medio deli cervelli d'individui appartenenti a vari popoli. - 7. l. piccoli cranf non sono i più antichi. - 8. Non fu necessario un lango tempo per prodursi le diverse varietà di crani e di fisionomia. - 9. Il tipo primitivo è probabilmente quello africano, - 10. Ció che accade anche attunimento nella formazione dei crani: effetti dell'ambiente, del vitto, dell'aliezza barometrica, del clima e della diversità di condizione. - 11. Deturpazioni in uso presso vari popoli. - 12 Scheletri umani giganteschi. - 13. Mitologie e storin. - 14. La scienza moderna nega che anticamente l'uomo sia stato di più grande statura. - 15. Un grande scheletro in una tomba antica non ne è una prova. - 16. Organi rudimentali. - 17. Coccige - appendice vermicolare - fori branchiali - lanuggine del feto - mammelle maschili - plica semilionariz - dente della sapienza. - 18. Diversità di sensi. - 19. Diversità di colorito nelle varie razze . . . . . . . . . . . . pag. 114

#### CAPITOLO VI.

#### L'antichità dell'uomo e il suo stato primitivo.

SOMMARIO: 1. L'uomo semi-bestiala descritto dai fautori della preistoria. - 2. Quest' uomo non avrebbe potuto lottare e sarebbe subito scomparso. - 3. Quale fu veramente il suo stato. - 4. Popoli degradati o progrediti in breve tempo. - 5. L'uomo ebbe veraments, per sua dimora le caverne? - 6. Autropofagia. - L'uomo non fo ne potè essere autropofago. pag. 149

# CAPITOLO VII. L'antichità dell'uomo e la filologia.

SOMMARIO: 1. Origine del linguaggio. - 2. Sua moltiplicazione ed albero genealogico delle lingue. - 3. Difficolfà, che si vorrebbero incontrare per le lingue americans. - 4. Che cosa ci può dire la storia. - 5. Origine della scrittura. - 6. Quanto tempo possa durare una lingua. - Esempi. - 7. Derivanioni di vocaboli e loro parentella. - 8. Cause per cui le lingue si mutano. - . . . .

#### CAPITOLO VIII.

#### L'antichità dell'nomo e l'etnografia comparatá.

SOMMARIO: 1. L'aite umana non potè rimanere stazionaria per lungo tempo. - 2. Il progresso verificatosi gradualmente nel nestro milleuario è prova d'uno sviluppo anteriore, sia pur stato, più lento. - 3. Nessuno intervallo o per lo meno assai breve esiste fra la nostra industria ed i nostri usi equelli degli nidustria ed in septembre i diversi modi di deporre i cadaveri. - 6. Il seppellire è più attico del deporre i cadaveri. - 6. Il seppellire è più attico del cremare, -7. La cremazione non fu uso generale di un dato periodo di tempo, -8. Il modo di seppellire si attenne alle idee religiose delle varie sette, pay. 178

#### CAPITOLO IX.

#### L'antichità dell'nome e la geografia.

Sommanto: 1. La culla dell'uomo. - 2. Fu necessaria una lunghissima età perchè venissero popolate l'America e la Polinesia? - 3. Il continente sommerso, l'Atlantide. - 4. Tradizione e dati per l'origine di alcuni popoli americani. - 5, Altro continente sommerso fra l'America e la Polinesia. - 6. La spiegazione più plansibile per il popolamento dell'America sembra quella che tiene per lo stretto di Bering. - 7. Ne più difficile appare l'immigrazione asiatica dalla parte dell' Estremo Oriente. - S. Non sono esclusi i casi fortuiti. - 9. D'altrondo le correnti aeree e marine come sono disposto nella nostra epoca debboso avere facilitata tale migrazione, anzi resa inevitabile. -10. Nessuna di quelle migrazioni rimonta al di la dei tempi storici e molte non prima dell'èra vol-

#### CAPITOLO X.

#### L'antichità dell'uomo e la Bibbia.

-



cremare, -7. La cremazione non fu uso generale di un dato periodo di tempo, -8. Il modo di seppellire si attenne alle idee religiose delle varie sette, pay. 178

#### CAPITOLO IX.

#### L'antichità dell'nome e la geografia.

Sommanto: 1. La culla dell'uomo. - 2. Fu necessaria una lunghissima età perchè venissero popolate l'America e la Polinesia? - 3. Il continente sommerso, l'Atlantide. - 4. Tradizione e dati per l'origine di alcuni popoli americani. - 5, Altro continente sommerso fra l'America e la Polinesia. - 6. La spiegazione più plansibile per il popolamento dell'America sembra quella che tiene per lo stretto di Bering. - 7. Ne più difficile appare l'immigrazione asiatica dalla parte dell' Estremo Oriente. - S. Non sono esclusi i casi fortuiti. - 9. D'altrondo le correnti aeree e marine come sono disposto nella nostra epoca debboso avere facilitata tale migrazione, anzi resa inevitabile. -10. Nessuna di quelle migrazioni rimonta al di la dei tempi storici e molte non prima dell'èra vol-

#### CAPITOLO X.

#### L'antichità dell'uomo e la Bibbia.

-



#### Biblioteca Fede e Scienza.

La biblioteca FEDE E SCIENZA, incoraggiata dal planso universale, segue la strada tracciatasi or sono sei anni e chiudla sesta serie per incominciare subito la settima.

I suoi volumetti vanno già per le mani di tutti e da ogni parte sono giunti elogi per la sincerità della dottrina e per la santità

dello scopo prefissosi.

La sesta serie che ora si completa confiene volumi importanti. tutti di grande attualità. Importantissimi sono p. es. i due volumi del P. Savio su Papa Liberio quello del Puccini, l'altro dello Zampini, del Salvadori su Nicolò Tommaseo, due del compiante prof. Fabani, imo del prof. Donato, ed uno del prof. O. Marucchi,

La settima serie avel principio con due importantissimi volumi del ch. prof. comm. Tuccimei e seguiterà con un lavoro del pr. Montresor, altro del stott. Mioni su Cristo e Budda, ecc.

Per coloro che volessero collaborare alla bibliotera FEDE E SCIENZA e per chi vuole interessarsi ai suoi volumetti, riportiamo qui sotto il suo

#### Programma.

1. La biblioteca ha per titolo: Fede e Scienza - Stuff aprincine.

2. Essa e firetta a tutti, ma specialmente ai giovani e a quanti deside rano istruirsi nei diversi argomenti e uon hanno tempo o possibilità di approfondire le più importanti questioni moderne attinenti alla scienta el

 Scopo della Fede e Sezenza e di combattere gli errori modera che si accampanto contro la Religione e i suco degmi, e mostrare come i pressi della Sezenza terra e la regione uno contradicano in alcun moto della gressi della Sezenza terra e la regione uno contradicano in alcun moto della verità della nosora Fede.

4. Gil argomenti trattati prissono quindi essere i più vari e interessanti 5. Ogni argomento deve essere trattato possibilmente in un solo volume. ogni volume perció fa da se. Quando però la natura e l'importanza del tent richiedore maggiore aviluppo, vi si dedicheranno due o più volumi 6 Ogni volume comprendera dalle 80 alle 107 pagine circa, stampste ele-

gamemente e, se occorre, anche con incrsioni.

7. Il prezzo di ogni volume è di cantesimi 80 per l'Italia e centesimi 8

per l'estero, franco di porte, 8. Ogni 10 volumi formano una serie o l'abbonamento ad ogni serie coma 6,60 per l'Italia e L. 8 per l'estero, franca di porto.

#### Volumi pubblicati:

#### Serie Prima:

Macrosa dort G. Il Cristiniesimo e le grandi questioni moderne Il refe-Zassura dott. G. M.: Il buon seme del Vangelo nel terreno della Free. Puccas dott. di Roussico: La scienza e il ilberò arbitrio.

45. Fainasi dett. d. Carto: Dogma ed Evolutionismo.
6. Barranti prof. d. Dominico: Il Papato nella Civilla e nelle Lettera.
788. Rossi da Linca prof. Livar. Del vernce conoscimento di Dio.
10. Romern P. G. M. il Culto esterno della Chies. Cattolica.

#### Serie Seconda:

II 12. ANYONELLI prof. C.: Lo Spiritismo, 2 volumi con illustrarioni, II etu. 15. FARANI dott. d. CARLO: L'abitabilità dei mondi.

15. Parary dell. d. Carro, France: Positivismo e volonta.

15. la Pocciai prof. d. Carro, Prene.r. Positivismo e volonta.

15. la Pocciai prof. d. Rosario: il Socialismo in pratica.

7. Zamena dott. G. M.: Il puon seme del Vangelo tra le spine della cellica. 18. Cantone dott. At . S. Francesco d'Assist e la democraria cristiana

10, Manuccui comm. O.: Le Catacombo ed il Protestantesimo

20. Battaini dott, Domenico: Il Cristianesimo e le scripre storico-filosofiche

A DE NUEVO LEON

FEDE E SCIENZA (smar areys)

L'ESODO DEGLI EBREI

E LE

ANTICHITÀ EGIZIANE

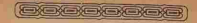
PER IL

Prof. ORAZIO MARUCCHI

INIVERSIDAD AUTÓNOMA DE N DIRECCIÓN GENERAL DE BIBLIOTECAS

ROMA FEDERICO PUSTET

1907



# L'ESODO DEGLI EBREI E LE ANTICHITÀ EGIZIANE :

Fino da quando con la grande scoperta dello Champollion venne fondata la scienza della egittologia, nacque naturalmente nei dotti il desiderio di ritrovare sui monumenti egiziani un qualche ricordo degli antichi Ebrei i quali per oltre a quattro secoli vissero nell' Egitto e di fi uscirono poi guidati da Mosè per ritornare alla terra di Canaan donde erano venuti.

Taluni egittologi vollero ravvisare il nome del popolo ebreo in quello degli Abari che si legge sopra alcuni papiri; ed anzi l'Heath andò più oltre e credette di aver ritrovato in un papiro egiziano il nome stesso di Mosè.

Ma furono queste arbitrarie supposizioni e giudizi affrettati prodotti dalla inesperienza degli

4 Una dissertazione su questo argomento fu lotta dall'autore sell'accademia di religione sattelica in Roma il 16 Giugno 1904 dopo il suo ritomo dall'Egitto, voo egli ebbe occasione di studiare la preziosa stela di Menefra, che ai riferisce all'Esocio, Quella dissertazione letta nell'accademia ha dato occasione a questo scritto ampliato dall'autore stesse e a cui egli ha unito la versione di una gran parte del testo grocpifico della stela.



DIVERSIDAD AUTÓNOM

DIRECCIÓN GENERAL D

studi egittologici; onde poi tali fantasie vennero a buon diritto confutate dal De-Rougé in una monografia « Moise et les Hebreux d'après les monuments égyptiens » (Paris 1869). Ivi il dotto francese combattè pure e con ragione l'opinione del Lauth il quale voleva identificare col Mosè biblico un tale Mesu che è ricordato in un'altro papiro 1. Ed egli osservò che il nome Mesu scritto con la s semplice è frequentissimo presso gli antichi Egiziani significando il figlio, da mes (partorire); mentre invece il nome del grande legislatore ebreo non è scritto in ebraico con la samech ma con la sein, cioè Moscheh. Oltre a ciò le notizie stesse intorno al Mesu del papiro, del quale si narra in quel documento un viaggio nella Siria, non offrono alcuna relazione con la storia del celebre personaggio biblico.

E dirò soltanto che, qualunque etimologia veglia proporsi per l'intiero nome di Mosè, oggi si ritiene comunemente che esso deve riconoscersi composto dalla parola egiziana

mu (acqua)

Il che corrisponde alla frase del sacro testo « vocavitque nomen eius Moyses, dicens quia de aqua tuli eum » (Esodo 11, 10) %.

LEUTE, Moses der Ebröer, Monaco, 1868. Giuseppe Flavio dié pure questa ctimologia, Contra Apionem, 1, 31. Cf. Köntna, Lehrbisch der biblischen Geschichte, 1875, pp. 171-172.

Il De Rougè da lungo tempo avea già fatto osservare che nella ricerca di un ricordo di Mosè e del popolo ebreo sui monumenti egiziani era necessario restringere le indagini ai monumenti soli della XIXª dinastia; giacchè con molti confronti avea potuto stabilire che Ramesse IIª, il grande Faraone di quella casa, dovette essere il Re persecutore di cui parla la Bibbia nel I Capo dell'Esodo e che per conseguenza l'uscita degli Ebrei dall'Egitto dovette accadere non molto tempo dopo di lui, ma sempre sotto la medesima dinastia XIXª 1.

Da ció risulta che l'episodio della nascita di Mosè deve collocarsi in quel tempo; e che perciò la principessa la quale saivò dalle acque il predestinato fanciullo e gli diè il nome fu una delle numerose figlie di Ramesse II° e che finalmente il legislatore del popolo ebreo venne educato nella corte di quel Faraone.

I monumenti di Ramesse II\* e della sua famiglia sono assai numerosi e di tanto in tanto se ne trovano dei nuovi; ed io mi compiaccio di poter dire che nel mese di Marzo 1904 assistendo agli scavi del mio illustre amico Il professor Schiaparelli nella necropoli di Tebe a « Bab el-harim » nell'alto Egitto, ho veduto tornare in luce sotto i mici occhi la tomba della consorte di quel grande monarca, la Regina Nefortari, la quale secondo ogni probabilità vide nel palazzo reale il fanciulietto Mosè.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dz Rouak. Moise et les habreux. Paris 1869. Cf. « Travaux de M. Chabus sur les temps de l'Expde » par E. Guimet. — Lion 1875.

L'opinione del De Rougè per ciò che riguarda il Faraone persecutore è oggi ammessa da tutti; e venne confermata da ulteriori studi e dalle importanti scoperte del Naville a Tell-el-Maskuta nel basso Egitto, dove il valoroso egittologo di Ginevra riconobbe le rovine di Pitom, città ricordata nel sacro testo come quella in cui lavoravano i miseri Ebrei oppressi appunto da quel Re. il quale allora proprio ordinò che i fanciulli

ebrei fossero gettati nel Nilo.

Il dotto egittologo ed infaticabile viaggiatore concentrò le sue ricerche nelle regioni orientali del Delta nilotico, e dopo vari tentativi cominciò ad esplorare le rovine di Tell-el maskhuta a pochi chilometri dalla moderna Ismailia. In queste ruvine il Lepsius avendo trovato una iscrizione monumentale di Ramses II° aveva creduto di ravvisare la biblica città di Rameses: ma il Naville she pote praticarvi accurate escavazioni nego la sentenza del Lepsius, e giunse invece alla conclusione che nel ruderi di Tell-el-maskluta si deve senza dubbio riconoscere l'altra città fabbricata dagli Ebrei, e che nella Bibbia è chiamata Pilom. Il suo nome in egiziano Pi-Tum significa la casa o la dimora di Tum, personificazione del sole volgente al tramouto, e derivo senza dubbio dal culto che vi avea tale divinità, cui era sacro il tempio principale del luogo .

Il Naville ha trovato infatti che la divinità del luogo era Tum-Harmachis, e che il nome di Pi-Tum era ripetuto tre volte sulla statua di

uno seriba della XXIIª dinastia chiamato Aahrenp nefer; ha constatato altresi che quella città avea due nomi, dicendosi talvolta oltre Pi-Tum anche Sucot. E quest'ultimo nome è ricordato dalla Ribbia quando si narra la partenza degli Israeliti; e sembra che fosse o un sobborgo della città o il nome del territorio in cui essa sorgeva.

Infatti un'altra statua tornata in luce negli scavi del Naville porta la seguente iscrizione; Il capo dell'arsenale, lo scriba di Fi Tum di Sucoth... Che Hathor accordi che il tuo nome dimori con questa statua in Pi Tum, il gran Dio di Sucoth. Dunque è certissimo che la biblica città di Pitom e la località di Sucot devono fissarsi fra le rovine di Tell-el-Maskhuta. E stabilito ciò resta anche determinata la terra di Gosen dimora del popolo d'Israele, perchè è fuori d'ogni dubbio che in quella regione trovavasila suddetta città.

Ma un'altra conseguenza importante hanno pure avuto quei medesimi scavi. Fra i mutili avanzi dei tempi e delle statue che adornavano la città, si è trovato ripetuto più volte il nomedi Ramses II°; e se ne è giustamente ricavato che egli ne fosse il fondatore. Ma noi sappiamo che gli Ebrei furono crudelmente perseguitati da quel re ambizioso che fabbricò Pitom, e li costrinse a lavorare per i suoi edifizi: dunque si conferma da tale scoperta ciò che per altre ragioni era già ammesso generalmente, che cioè il Faraone persecutore il quale ordinò l'uccisione dei fanciulli ebrei e sotto il quale nacque Mosè, fosse per l'appunto Ramses II°, il grande conquistatore della XIXª dinastia.

<sup>1</sup> V. NAVILLE « The store - city of Pitom and the route of Exodus ..

E ciò corrisponderebbe con l'opinione di chi ammette che in due documenti contemporanei di quel gran re vi sia un'allusione ai lavori penosi degli chrei, i quali ivi sono chiamati Apuriu, secondo l'opinione dello Chabas. In uno di essi lo scriba Kauisar rende conto al suo maestro lo scriba Bekenptah di aver dato nutrimento ai soldati ed agli Apuriu, addetti a caricare le pietre per i lavori del re Ramses-Meriamun'.

La città di Pitom è indicata nell'Esodo come un luogo di pubblici magazzini, che tale è il senso del testo ebraico are miskenot. E gli scavi del Nelle hanno provato l'esattezza di questa espressione, avendo messo allo scoperto i locali stessi dei magazzini destinati evidentemente a raccoglière il grano.

Oltre a ciò si è conosciuto dai lavori del dotto egittologo che la parda ébraica Are deriva direttamente dall'egiziano Ar (magazino) plurale Aru, dal qual nome la città nei tempi greci si disse Eropolis: infatti fra le iscrizioni che egli vi trovò ve ne ha una greca in cui ossa è chiamata HPOT. Is questo nome, derivato dalla primitiva destinazione del luogo, si mantenne fino ai tempi romani, giacchè in una colonna milliaria col nome di Massinniano si legge « AB·ERO·IN·CLVSMA·M·P···» (Clisma era presso Suez).

Il secondo libro di Mosè narrando le soffesenze del popolo condannato ai layori in Pitom ed in Rameses entra nei più minuti particolari

1 Reodo, 5, 11.

descrivendo le sevizie dei soprastanti egiziani, i quali pretendevano ogni giorno un gran numero di mattoni, e severamente punivano con lo scudiscio coloro che avessero mancato all'obbligo quotidiano '.

Osservò il Brugsch che un commento prozioso di questo passo ci è fornito dai monumenti stessi egiziani, e specialmente da un papiro dore parlandosi dei lavoranti addetti ai pubblici edifizi si dice che costoro « devono fare ogni giorno il loro numero di mattoni» \*: e nelle pitture di un ipogèo di Gournah si vedono gli operai intenti alla fabbrica dei laterizi, ed i sorveglianti con lunghi bastoni in mano pronti a punire gli infingardi \*.

Aggiunge il sacro libro che gli Israeliti lavoravano i mattoni impastandoli con la paglia, e che avendo Faraone vietato di formirla come al solito a pubbliche spese, essi furono costretti a raccattarla dove potevano. Il testo dice letteralmente che invece della paglia raccoglievano il Kasch<sup>4</sup>, ed i commentatori hanno tradotto questa parola per sloppia. Ora ha trovato il Naville che nei mattoni delle mura di Pitom si trova precisamente la paglia accennata nella Bibbia, ma che in molte parti dello mura stesse i laterizi sono invece impastati con piccole canne, e ne ha dedotto che queste abbia voluto indicare il sacro testo con la parola Kasch, la quale avrebbe preso dal-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Papiro jeratico di Leida I, 348; v. Charas, Mélonges dyppologiques, serie I, tom. I, p. 44.

Esodo, capo v.

<sup>2</sup> Papiro Augatasi III, p. 3. v.

BBuusca, Histoire de l'Egypte, p. 174.

<sup>\*</sup> Esodo, v, 12.

l'idioma egiziano, in cui Kasch significa precisamente canna 4.

Dunque la Bibbia adoperó qui un vocabolo egizio, come avea giá fatto chiamando Are i magazzini di Pitom: e tutte queste minuta particolarità confermano sempre meglio la scrupolosa esattezza di quel racconto.

Ma se è certo il nome del Faraone persecutore ascher lo jadag et Joseph (qui non noverat Joseph) non egualmente può dirsi di quello sotto cui Mosè liberò il popolo dalla schiavità, cioè del Faraone dell'Esodo.

Il Lepsius nella sua Cronologia stabill che costui fosse Menefta l' figlio e successore di Ramesse II°, il quale avrebbe regnato circa il 250 av. Cristo. Ma non futti convennero in tale sentenza del dotto tedesco. E così il Lieblein anticipò questa data di circa duecento anni ponendola sotto il regno di Amenofi III° 1; mentre invece il Maspero, per citare uno dei più autorevoli, espresse più volte il parere che l'esodo degli Ebrei debba riportarsi ad epoca posteriore anche a Menefta I° ed inclinò ad assegnare per tale avvenimento la data del regno di Menefta II° o Sifia successore di Seti II° che visse sul finire della dinastia decimanona?

Pinnant, Dictionnaire jeroglyphique, p. 632.

Oggi però per le cose già dette essendo fisso come un capo saldo che Ramesse II\* fu il Re persecutore. I opinione del Lieblein non può più sostenersi e si può soltando restare dubbiosi nello scegliere il Faraone dell' Esodo fra Menefta I° e uno dei suoi successori della XIX\* dinastia.

La coincidenza della dimora degli Ebrel in Egitto con questo periodo, che è il più glorioso per la storia egiziana ed il più ricco di memerie e di monumenti, giustifica la speranza degli egittologi di ritrovare in qualche iscrizione o in qualche papiro un ricordo qualunque del popolo eletto. Ma con tutto ciò nessun monumento egiziano ci aveva fino a poco fa rivelato con assoluta certezza il ricordo dei ben-Israel. E dico con assoluta certezza; perchè io già dissi che lo Chabas propose di identificare gli Ebrei (Ghivrim). con gli Aparia nominati in alcuni testi dell'epoca dei Ramessidi e più chiaramente in un celebre papiro del museo di Leida, ove si dice che questi Apuriu erano addetti ni lavori nelle costruzioni ordinate dal re Ramesse II°, circostanza che corrisponderebbe a capello con la storia del popolo ebreo 1.

La identificazione proposta dallo Chabas sembrò assai seducente e venne accettata dal De Rouge e da altri; ma poi essa fu posta in dubbio dal Wiedemann, dall'Erman e dal Maspero e

Onesto nome è scritto cost

(Mélanges égyptalogiques, p. 42 segg.).

3 Histoire, p. 443, nota 3.

d. Asyptische Chronologie, p. 116-125. L'opinione del Lieblein di porre l'esodo sotto uno degli Amendi fu ridestata recentemento dal Miketta nel suo libro « Der Pharno des Auszuges » Freihnerg in Breisgau 1903. Ma gli argomenti da lui addotti non sone abhastanza persunaivi.

Bistoire ancienne des peuples de l'Orient, vol. 11,p. 444.

rifiutata assolutamente dai Brugsch il quale recò alcuni esempi del nome degli Apuria in iscrizioni egiziane assai posteriori all' Esodo come di gente dimorante in Egitto o sulle sponde occidentali del mar rosso <sup>4</sup>

Ed ecco che una inaspettata scoperia avvenuta pochi anni or sono ha fatto improvvisamente risorgere la questione già tanto dibattuta della menzione del popolo ebreo; ed essa si deve al dotto egittologo inglese Flinders Petrie. Eseguendo egli una esplorazione nell'alto Egitto presso le rovine di Tebe e precisamente in vicinanza dei famosi colossi di Amenofi III", mise in luce una grande stela di granito nero con lunga iscrizione geroglifica sulle due facce con linee disposte in senso orizzontale \*.

La stela è ora, come già dissi, nel grande museo del Cairo ed io ne pubblico qui una fotografia (v. la tavola in fine del volume).

La parte più antica della stela è quella che ha una iscrizione di Amenofi III° re della XVIII° dinastia (circa il 1500 av. C.). Il lungo testo si riferisce alla costruzione dell' Amenofio o tempio funerario di quel Faraone e contiene delle preghiere alla grande divinità di Tebe il dio Ammone a favore del Re. Nell'alto della stela è scolpito il sole alato e sotto questo simbolo è ripetuto da ambo le parti simmetricamente il gruppo del Re che presenta due vasi di offerte al dio tebano rappresentato con la consueta acconciatura delle grandi penne sul capo.

In mezzo ai due gruppi sta scritto in una linea verticale: « Il Re Amenofi III° fece erig-« gere questo monumento. - Fece il Re dell'alto « e basso Egitto Amenofi III° al suo padre Am-« mone Sole, Re di tutti gli Dei ».

Due secoli dopo Amenofi la grandiosa stela fu destinata ad altro uso siccome spesso è avvenuto di altre iscrizioni egizie e come pure più tardi accadde di molte iscrizioni greche, romane ed anche cristiane; ed allora nel lato opposto della pietra fu inciso un altro lungo testo geroglifico ma con lettere meno eleganti e meno profondamente incavate di quelle della parte più antica. Ed è questo il lato che rappresenta la nostra tavola.

Il nuovo testo è dei tempi del Re Menefta l'
figlio (come già dissi) e successore immediato di
Ramesse II<sup>o</sup>, il quale fu ivi rappresentato nell'alto della stela medesima in due gruppi simmetrici accompagnato rispettivamente dal dio solare
Chonsu e dalla dea Mut e nell'atto di ricevere
da Ammone l'arma guerresca chiamata chopes,

Le iscrizioni tolgono egni dubbio sul nome del Faraone essendovi più volte ripettut e presso le figure e nel testo sottoposto i due cartelli del prenome e del nome proprio di Menesta i

L W

P I I I

suten sechet | Ba-en Ra-Meri Amun

2 🟂 0

k a v ē

Se Ra

Meri-en-Ptah-hotep-hir-Ma

Geschichte Aegyptons unter den Pharaonen, p. 582
 V. Perrie « Egypt and Israel » nella Contemporany Review, V, 365, p. 622.

1. Il Re dell'alto e basso Egitto

(Prenome) Anima del Sole Amato da Ammone. 2. Il figlio del sole.

(Nome proprio) Amato da Ptah - protetto dalla dea Ma.

Il lungo testo diviso in 28 linee orizzontali scritte da destra a sinistra contiene un discorso nel consueto stile poetico, il quale ha per scopo di celebrare le vittorie riportate dal Re contro i Libi nel quinto anno del suo regno.

Il fatto storico cui questa iscrizione si riferisce era narrato in un'altra iscrizione che il medesimo Re avea fatto incidere nel tempio di Ptah a Menfi e di cui lo Champollion riconobbe a Karnak gli avanzi di una copia contemporanea i. In questa iscrizione si parla di Maraian figlio di Didi re dei Libi il quale sul principio del regno di Menefta invase con forze numerose l'Egitto e vi si narra un sogno che ebbe il Faraone egiziano cui apparve il dio Ptah ordinandogli di mandare il suo esercito contro il nemico e di non muoversi dalla sua residenza. Viene poi descriito il combattimento e la strage dei Libii e la gioia degli Egizi e le feste della vittoria e la marcia trionfale del Re da Menfi a Tebe.

Il testo nuovamente tornato in luce nel rovescio della stele di Amenofi si riferisce al medesimo avvenimento ma è alquanto diversa, contenendo più che un vero e proprio racconto una serie di frasi entusiastiche per la vittoria riportata sui Libi, e per il terrore del nemico messo a precipitosa fuga ed anche una descrizione della potenza dell'Egitto dopo tale vittoria. Una traduzione del nestro testo fu data in tedesco dallo Spiegelberg ed io l'ho confrontata accuratamente sull'originale nel museo del Cairo. Riporterò in fine il testo geroglifico della parte principale di questo importantissimo monumento ed intanto ne do una traduzione.

### (Traduzione della parte principale del testo).

« Nell'anno V° nel 3" giorno del 3" mese della « stagione della inondazione sotto la maesta di « Horus Sole il toro potente che esalta la verità « il Re dell'alto e basso Egitto Ba-en Ra Meriamim il figlio del Sole Meri en Plath Hotepolitico al grande delle potenze che innalza la « spada della vittoria di Horus Sole e del forte « toro il quale abbatte i popoli dei nove archi « il cui nome è stabile in fatta l'eternità.

« Annunzio delle sue memorie trionfali in « tutti i paesi. Avviso a tutti i paesi riuniti affin« chie sia veiuto lo splendore delle vittorie del « Re Meri en Piah il toro, il signore della forza « il quale abbatte i suoi nemici nel campo di « battaglia.

Egli vendica Menfi dei suoi nemici e fa do minare il dio Piah sopra i suoi avversari...

Rgli riapre le porie della città di Menfi che
 erano chiuse e fa di nuovo affluire nei suoi
 tempi le sacre offerie...

« Il passe dei Tembu è aperto e un eterno « spavento opprime il cuore dei Maschuasch, ed

MARDOCHE.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Monuments de l'Egypte et de le Nubie, II, p. 193. Of Lersus, Denkmater III, sqq. a. Cf. Maserno Histoire, II, p. 432, nota 4.

« egli fa ternare indietro i Libi che aveano in-« vaso l'Egitto.

« Un grande spavento dell'Egitto è nei loro « cuori. Le loro gambe non sono più salde ed « essi fuggone. Le loro guardie gettano via gli « archi i loro cavalieri sono stanchi...

all vinto principe della Libia fuggi all'ombra della nette senza le penne sul suo capo e ed il suo accampamento è saccheggiato e brucitato

ℓ Il Re Menefta Meri Amun lo insegue .
 e i giovani narrano l'uno all'altro le sue vittorie,
 ℓ I vecchi dicono ai foro figli: Guai ai Libi.

« Il Signore di futto dice: Si dia la spada « della vittoria al mio buon figlio Menelta.

E questa frase è il commento della scena figurata nell'alto della stela ove si vede il Dio Ammone che consegna al Re l'arma detta Chopesch e la leggenda pestavi accanto dice: Prendi il Chopesch per riumire il paese tullo.

Quindi il testo geroglifico continua ancora descrivendo la felicità dell'Egitto dopo la fine della

« Le citta che erano chiuse vengono aperte « di nuovo. . . . . . . Si portano nuove « offerte ai tempi degli dei...

« I signori di Eliopoli dicono al loro figlio « Menefia che possa egli vivere lungamente per « che egli ha liberato l'Egitto...

« Il miserabile Mauroja il vinto principe dei « Libi venne per sorpassare le mura di Menfi Disse il dio Ptah contro il principe della Libia 
 che tutti i suoi dellitti si facciano ricadere sopra 
 il suo capo che egli sia dato nelle mani di 
 Menefta il quale gli farà vomitare tutto ciò 
 che egli ha ingoiato come ad un coccodrillo. 
 Grande gioia dimorerà nelle città dell' Egitto 
 le quali parleranno delle vittorie di Menefta 
 e diranno come è bello il principe delle vit torie, come è grande il Re agli occhi degli Dei.

Si accenna poi alla pace di cui gode l'Egitto dopo la fine di questa guerra sanguinosa e se ne fa questa vivace descrizione.

« I soldati riposano ora nel sonno, i coltivatori tornano si loro campi, ed il bestiame è
nuovamente condotto sui prati nell'alto Nilo.
Più non si sente durante la notte il grido della
sentinella. fermati oppuro vieni. Ognuno va e
viene cantando e non si odono più voci di lamento e sospiro. I villaggi sono nuovamente
abitati e colui che ha preparato la sua raccolta può tranquillamente mangiarla.

« Il dio Ra si è rivolto nuovamente all'Egitto « ed è venuto il Re Menefta per vendicario ».

È da queste frasi si conferma che la guerra di Libia dastò nell'Egitto un grande spavento che portò rivoluzioni e disastri e che quando essa fini, gli Egiziani ritennero di essere stati liberati da un tremendo pericolo e si abbandonarono con siancio all'entusiasmo della vittoria.

Finalmente il testo si chiude esprimendo il pensiero che in seguito a questa vittoria riportata sui Libi nessuno più esava ribellarsi agli

Egiziani; e questa è la parte più notevole di tutta l'iscrizione. Per esprimere tale concetto l'autore della epigrafe enumera i popoli che riconosce vano la sovranità dell'Egitto o che erano stati abbattuti dagli Egiziani e dice cosi:

« I principi sono prostrati a terra e fanno il s loro atto di omaggio (Saroma cioè Salom).

« Niuno fra i popoli dei nove archi osa di « alzare il capo.

« Tehenrai è devastato.

Cheta è in silenzio.

· Hapakana è preso con tutto ciò che ha di - cattivo.

Uaskarona è inseguita.

Kataroi è presa.

Immun è ridotta a nulla.

Poi viene una frase che è per noi la più importante (e che poi spiegheremo) la quale suona così:



FUAD AUTÓNO pert-u-f

Dopo questa frase si legge « Kana è divenuta « come una vedova della terra d'Egitto, tutti i paesi « sono in pace. Ognuno che vi gira intorno è « donato di vita dal re Menefta vivente come il « sole ogni giorno ». E con queste parole finisce il lungo testo.

I nomi citati in questo elenco di popoli sono già conosciuti dai monumenti egiziani e indicano popoli confinanti con l'Egitto.

I Tehennu erano popoli vicini alla Libia !. I Cheta sono quei popoli della Siria contro i quali avea combattuto lungamente Ramesse II°, Hapakana sono i Cananei, Uaskarona gli abitanti di Ascalona, Kataroi quelli di Ghezer o di Gaza, Ianuan è un luogo fortificato nella Siria, e finalmente Kar è il paese stesso della Siria.

Il solo nome fino ad ora non riscontrato nei testi egizi, è quello di Isiraalu. ma esaminan dolo bene è facile riconoscerlo.

La lettura del nome è certissima ed è anzi espressa in modo assai chiaro con tutti gli elementi fonetici I - s - i - r - a - l. E che si tratti di un popolo non y'ha dubbio per il determinativo del bastone spezzato e poi per l'altro delle due figure di un uomo e di una donna e finalmente per le tre lineole verticali segno del plurale che danno la pronunzia finale u e indicano la collettività.

La lettura dei due segni, la penna e l'aquila non è fissa perchè sono vocali e suscettibili di vari suoni come in tutte le lingue semitiche. La penna però corrisponde quasi sempre al suono dell'aleph ebraico, l'aquila è un segno alfabetico che può avere il suono tanto dell'a quanto della e, la quale ultima lettera nen ha un segno proprio

4 Alcani li hanno creduto Libi; ma i Libi sono chiamati nel nostro testo

(Lobu)

nell'alfabeto egiziano. Laonde questa parola può leggersi Israadia e anche Israelu; e tanto con l'una che con l'altra lettera deve considerarsi come identica alla parola ebraica

# ישרָאַל (Israel)

Ed in ciò convengono tutti gli egittologi che hanno trattato di questo monumento.

Ecco adunque per la prima volta riconosciuto con certezza in una iscrizione egiziana il nome del popolo d'Israele.

Il senso pertanto di questa frase non è dubbio. Ivi fra i popoli che non osano sollevarsi a che devono riconoscere la supremazia dell'Egitto sono annoverati gli Israeliti. Ma quali saranno questi Israeliti e dove essi si saranno trovati in quel tempo? Ecco il problema che si sono subito proposti i vari illustratori del nuovo testo.

Il Flinders Petrie che scopri la stela ed altri insieme a lui cosservando che il nome di Israaluè è registrato nella iscrizione insieme a quelli di popolazioni dimoranti nella terra di Canaan e nella Siria dissero doversene dedurre che costoro fossero Israeliti rimasti sempra nella loro primitiva dimora e non venuti in Egitto insieme ai figli di Giacobbe, supponendo così un gruppo di Ebrei restati in Palestina. Ed il de Moor anche prima della scoperta della stela di Menefia avea sospettato l'esistenza di una colonia premosaica di Ebrei nella Palestina riferendosi al nome dei Ia-u-du trovato nelle tavolette cuneiformi di Tellel-Amarna anteriori certamente all' Esodo, nel

quale nome dei In-u-du egli volle riconoscere i Giudei <sup>1</sup>.

Ma gravi difficoltà si oppongono ad ammettere tale ipotesi che a me pure sembro accettabile in un primo annuncio che detti alcuni anni or sono della scoperta del Flinders Petris <sup>‡</sup>.

E per prima cosa dirò che la identificazione fatta dal De Moor fra i la-u-du ed i Giudei non fu generalmente accettata; e che la ipotesi della esistenza di una popolazione giudaica in Palestina contemporanea alla permanenza del popolo ebreo in Egitto è fino ad ora arbitraria. Inoltre ammesso pure che vi fosse questo gruppo di Ebrei rimasto là obliato nella terra di Canaan esso non potevaavere alcuna importanza; ed è difficile ammettere che costoro fossero nominati nella stela di Menofta insieme ad altri popoli forti e potenti e che ebbero relazioni certe con gli Egiziani, quali sono tutti quelli che si trovano uniti agli Isiraalu sulla nostra iscrizione. Posto ciò la spiegazione più naturale che può darsi a questo nome è quella di riferirlo agli Israeliti dei quali la Bibbia ci narra la venuta in Egitto e la permanenza nella terra dei Faraoni per oltre a quattrocento anni ove si erano prodigiosamente moltiplicati ed erano. divenuti una vera popolazione.

Ed agli Israeliti usciti dall' Egitto hanno pure riferito questo nome altri egittologi facendo però delle riserve e con molto incertezze.

<sup>1</sup> Un episode oublié de l'histoire primitive d'Israel nolla Science catholique, Luglio 1894.

<sup>2</sup> « Il popolo d'Israele ricordato per la prima volta in una iscrizione egiziana » in Nuoca Antologia, 1897. Ora a me sembra dopo avere studiato alquanto la questione che tale opinione possa proporsi con grande fondamento di stare nel vero.

Si osservi che gli argomenti addotti dal Lopsius e da altri per riconoscere in Menefta I' il Faraone dell' Esodo quantunque non vadano esenti da difficultà, che io pure a suo tempo rilevai,

hanno però un grande valore,

Infatti la Bibbia ci attesta che Mosè tornò in Egitto e si presento al Re perchè lasciasse libero il popolo chreo dopo che erano morti coloro che lo perseguitavano. «Mortui sunt enim omnes qui quaerchant animam tuam» (Esodo tv. 19). È siccome la persecuzione contro gli Ehrei e la tuga di Mosè dall' Egitto ebbero luogo certamente sotto il lungo regno di Ramesse II, così si verrebbe naturalmente a coincidere per il ritorno di Mosè in Egitto col periodo che segui la morte di quel Re e quindi con gli esordii del regno del successore Menefa I'.

Il che corrisponderebbe assai bene con la data della stela che purla della vittoria contro la Libia avvenuta nell'anno quinto di quel regno, ma che può contenere allusioni ad avvenimenti

anche di qualche anno prima.

Se dunque per altre ragioni può almeno fondatamente opinarsi che Menefta 1º fosse il l'araone dell' Esodo, essendo certo d'altra parte che il nome Isiradiu è quello del populo di Israele, è per lo meno assai naturale di riferire un tal nome piuttesto che ad altri precisamente agli Israelitti i quali sotto il regno di lui Iasciarono la terra d'Egitto.

E la frase che nella nostra iscrizione siegue

al nome del popolo, a mio parere si adatta assai bene a questa interpretazione.

Il testo dice:

Isiraalu feket

ben pertuf

Analizziamola nelle sue parti - Isiraalu feket.

La parola deriva dalla radice che ha vari sigmificati fra i quali quello di catro, raso e quindi radere, sradicare; ed è nel caso nostro accumpaguata dal determinativo del passero che indica l'idea di impiccolimento, impoverimento, mancanza.

Laonde Istranalu feket può tradursi Israele è devastato, è calvo, è raso, è sradicato.

Ed in fatti gli Egittologi che fino ad ora si sono occupati dei nostro testo l'hanno tradotto presso a poco così. Questa frase suonerebbe secondo lo Spiegelberg « Israel ist verwüste» »; secondo il Maspero « Israel est racé » sesecondo il Virey « Israel est deraciné » s; la

Der Siegeshymnus des Meaeptah auf der Flinders Petrie Stele nella « Zeitschrit für negypfische Sprache » 1896. Band. XXXIV.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> « Histoire ancienne ». II, pag. 496, nota 3.
<sup>3</sup> « Revue biblique ». Ottobre 1900, p. 578 seqq.

quale ultima traduzione a me sembra la più esatta.

Se Israele era sradicato vuol dire che era stato totto da un luogo dove avea messo le sue radici. Ma queste radici gli Ebrei le aveano messe in Egitto ove aveano dimorato per quattrocento anni e si erano assai moltiplicati; dunqua quella frase può assai bene significare che gli Ebrei erano stati sradicati dalla terra d'Egitto e che ivi non aveano più la loro dimora e uon vi aveano lasciato più nessuno di loro gente.

E siccome tatto ciò che si dice degli altri popoli nella nostra stela si attribuisce alla potenza esercitata da Menesta sopra di loro, così è chiaro che l'autore della iscrizione ha inteso dire che gli Israeliti etrano stati sradicati dall'Egitto per opera appunio di quel Re.

E ciò si accorderebbe con una leggendaria versione egizia dell'Esodo conservataci da Manetone, secondo la quale la nazione giudaica avrebbe avulo origine da una tribu di lebbrosi e d'impuri che si ribellò agli Egiziani unendosi con i discendenti degli Hiksos o pastori e che fu perciò discacciata dall'Egitto verso la Siria.

Ed à naturale del resto che l'orgoglio nazionule degli Egiziani abbia dato una spiegazione a su modo della partenza del popolo ebreo trasformando questo avvenimento umiliante per essi in un fatto glorioso.

<sup>4</sup> V. Manetone nei Fragmenta gracca hystorica, ed. Müller. Didot ti, p. 578-81. Cf. Reinach « Textes d'auteurs grecs at romains relatifs au Judaisme » p. 13-20, 57, sec. Lo stesso caso si verificò altre volte nel corso della storia antica. E citerò ad esempio l'episodio di Sennacherib che ebbe l'esercito distrutto sotto le mura di Gerusalemme tanto che dovette a precipizio abbandonare l'accampamento. Or bene nella celebre iscrizione cuneiforme nota sotto il nome di prisma di Taylor ove si narra quel fatto e si parla di Esechia rinchiuso nella sua capitale di Ursalimmu, non vi è neppure una parola che alluda al disastro dell'esercito del gran Re, ma il testo si chiude con questa versione tutta favorevole all'orgoglio assiro.

« Allora il timore della mia maestà atterri « Ezechia Re del puese di Giuda. Egli congedò « le truppe che avea riunito per la difesa della « città di Ursalimmu sua capitale e inviò degli « ambasciatori a me nella città di Ninive mia « capitale per offrimi il suo tributo e fare la « sua sottomissione » <sup>4</sup>.

Dunque la espressione della stela di Menefia, « Israele è stadicato » può assai bene riferirsi ad una versione che gli Egiziani avrebbero dato a loro medo dell'osodo facendo credere che essi aveano discacciato gli Ebrei dalla terra d'Egitto mentre l'uscita di quel popolo sarobbe stata invece una vera ribellione facilitata forse dalla guerra di Libia.

Ma un'altra osservazione importante può farsi sul testo della stela di Menefta.

Tutti i nomi dei popoli ivi/indicati come sottomessi agli Egiziani hanno un duplice determi-

Western Asia Inscriptions I. pl. xxxviii, xxxix, col. ii, l. 65 e col. iii, l. 42.

nativo; quelle cioè dell'antenna spezzata che indica un popolo straniero e l'altro delle montagne che rappresenta il paese da lero abitato. Ora il nome degli Isiraalia è seguito da un solo di questi determinativi, cioì dall'antenna spezzata simbolo degli stranieri all'Egitto e non ha quello del paese. Questa differenza non può essere fortuita, ma è un buon argomento per concludere che questi Isiraalia doveano essere della gente senza una dimorra fissa, doveano essere cioè dei nomadi come erano appunto i ben Israel appena uscirono dall'Egitto.

Ma potrebbe fare difficoltà l'osservare che il nome degli Israeliti è collecato nella nostra iscrizione in mozzo ai nomi di popoli che abitavano nella terra di Canaan e nella Siria cioè i Cheta Pkanana - Askalona, Chazar e Katar - giacchè parrebbe doverseno dedurre che nel Vo anno del regno di Menetta anche gli Isiraali dovaano stare nelle suddette regioni; il che difficilmente potrebbe constilarsi con la storia dell'Esodo. E per tale ragione appunto alcuni dotti proposero (come già dissi) di riconoscere negli Isiraaliu della stela attri Israeliti diversi da quelli che erano usciti di Egytto !

V. Spiegeringno « Das Aufenthalt Israels in Aegypten im lichite der aegyptischen monumente » Straebourg 1884. Egil cerce di conciliare la tradizione biblica e la stela di Meneria e le involette di Tell-el-Amarua che, garlago de:

Rhabiri (Ebrei). Secondo lui dal 1700 al 1850 gli Risas semiti dominano in Egitto ed alcune tribù semitiche ne profittano per stabilira inel pases di Gosen. Verso il 1450 la Siria e la Palactina vengono sotto il dominio dell'Rgitto. Verso il 1450 sotto Amesofi IV, le tribi abraciche (i Khabiri) ne approfittano per attaccare i piccoli prisPer rispondere a tale difficoltà osserverò per prima cesa cha se gli altri popoli nominati nel testo sono della Cananen non ne viene per necesaria conseguenza che anche gli Isiraalu dovessero dimorare nella stessa regione, giacchè potrebbe farsi ricordo di loro insieme ai primi ancorchè in quel momento si trovassero non già nel passo medesimo, ma in un paese vicino. Ed infatti nell'elenco dei popoli vi sono pure ricordati i Tebensu che erano popoli dimoranti sulle coste del mediterraneo ad occidente dell'Egitto e perciò non stavano certamente nella terra di Canana.

Ed è noto che nelle liste dei popoli che abbiamo su molti monumenti egiziani non sempre si siegue nell'enumerarli un ordine geografico.

Del resto gli Ebrei usciti dall' Egitto si fermarono nella penicola del Sinat e stottero sempre in vicinanza della Cananea. Ed anzi osserverò che l'ordine con cui sono nominati i due popoli Cananei di Ascalona e di Gaza nel nostro testo procede dal nord al sud e dopo quesc'ultimo viene subito il nome degli Isiraalia, che perciò si appitche rebbe assai bene ad un popolo dimorante nella regione sinaitica, posta più al mezz giorno di Gaza 1.

cipi del pance di Caman. Seli le rimette into in ordine verso il 1350. Dominio sotto Ramene II; - Sotto Masetta rivolazione verso al 1250. Le tribi di Genes ne profitano per fare l'esodo sotto Mosè, mentre le tribù ebratche ricominciano I loro attacche e soto vinti da Masetta. I due, grappi finiscono, per risuarri, ci mischoo quima si Cananei contro l'Egitto, poi si fissano nel passe di Canani. La dominazione egiziana in Palestina cessa di fatto verso il 1100. (Tatte queste però sono congetture ingegnose).

Ascalona trovasi infatti al nord di Usza; e quest'ultima stava al nord del Sinat. Nulla dunque si oppone a riconoscere nella aostra stela un ricordo quantunque travisato dell' Esodo degli Ebrei, il quale avrebbe potuto averluogo sul principio del regno di Menefia e potrebbe mettersi in relazione con le vicende della guerra libica che fu l'avvenimento più importante nella storia di quel regno medesimo.

Ed infatti le iserizioni che ci parlano di quell'avvenimento, compresa anche la nostra, sono
unanimi nell'attestarci la confusione avvenuta in
Egitto per la invasione dei Libi e le ribellioni
di popoli diversi che approfittarono dello spavento
degli Egizzani, per sollevarsi. Le quali circostanze
sarobbero state assai favorevoli all'uscita del popolo ebreo.

Ma seguitiamo l'analisi del testo della stela. Dopo la parola *feket* leggiamo la frase

ben pert-u-f

Analizziamo anche questa.

La prima parola ben può essere la particella negativa ma però messa avanti ad un sostantivo come nel caso presente ha il significato di nessuno. E in questo senso trovasi adoperata nel papiro Sallier, ove Ramses Il dice « nessun guerriero eru com me nessun carro era con me

La seconda parola 🔲 per ci presenta una

1 V. il Papiro Sallier III, 6.

delle più antiche e delle più adoperate radicali della lingua egiziana, tanto che su di essa il Brugsch nel suo grande dizionario geroglifico impiega non meno di quattro pagine.

Il significato fondamentale di questa radice è quello di uscire, venur fuori, quindi portar faori e perciò anche germogliare fruttificare; onde il 15 peri ebraico per frutto.

Quindi è che la parola 🔲 si adopera comunemente nei testi geroglifici per indicare la stagione in cui germogliava la terra dopo l'inondazione.

Ma nella scrittura geroglifica i segni determinativi che sieguono una parola ne precisano maggiormente il significato; e così se al gruppo per siegue il determinativo delle gambe in movimento, allora per significa uscire come p. e. nel titolo del celebre « Libro dei movii » che e chiamato

Sat per em beru

Libro di uscire nel giorno

Se al per siegue il determinativo del disco solare, indicazione del tempo, allora per significa la seconda stagione dell'anno allorchè la terra germoglia.

Oltre alle molte pubblicazioni intorno a questo celebre documento può consultarsi anche il mio lavoro « Il grande papiro egizio della Biblioteca vaticana » Roma 1886. Nel caso nostro al gruppo per a pert à unito il determinativo di un globetto che indica un oggetto in forma di granello e perciò deve trattarsi di un sostantivo che significhi una cosa la quale vien fuori dalla terra in tale forma. Adunque pert nel caso nostro può significare precisamente il grano.

A questo gruppo siegue poi il segno del plurale che indica la collettività e perciò esprima l'idea generale del grano; e finalmente viene il segno della cerasta che è il fonetico f ed è il aufisso della 3º persona singolare maschile. Onde la traduziona letterale di queste parole sarebbe non vi è il grano suo, ossia « egli (ciòè Israele) non ha più il suo grano ».

Questa frase è tradotta per seme e perciò in medo assai somigliante a quello da me proposto dagli Egittologi citati di sopra. Così lo Spieggelberg, tradore Israel ist vervisiste und seine Saaten vernichtet (f. c.), il Maspero Israel est race et n'a plus de graine (l. c.), el il Virey Israel est deracinée n'a pas de graine (l. c.).

Ma qui cade in acconcio di aggiungere nn'altra osservazione che mi sembra importante.

È noto a chi siegue le notizie degli scari d'Egito che nella grande scoperti del gruppo di mummie reali trovate l'anno 1886 nel nascondiglio di Deir-el-bahri, fu rinvenuta insieme ad altre atche quella del nostro Menefita, il ou nome scritto in caratteri leratici sulle fasce fu letto per il primo dal Groff e confermato poi con certezza nel 1900 dal Maspero e da altri egittologi.

La munmia reale è ancora tutta involta nelle sue bende ed io ho potuto vederla nel museo del Cairo, ove essa attira la curiosità di tutti i visitatori.

La scoperta di questa mummia fu rilevata con compiacenza da parecchi razionalisti i quali pretesero cavarne un argomento contro il racconto biblico supponendo che in questo racconto si attesti che il Faraono dell' Esodo perisse miseramente sommerso nelle acque del mar rosso.

Ed è a notarsi che la morte del Re d'Egitto in quel disastro oltre che difficilmente potrebbe conciliarsi con la esistenza della sua mummia sarebbe in contradizione con il ricordo dell'Esodo nella nostra stela. Infatti gli avvenimenti in essa narrati si riferiscono all'anno V° del regno di Menefta e noi sappiamo che questo Faraone sopravvisse ancora parecchi anni; e ad ogni modo egli era ancora vivente quando fu innalzata la sua stela trionfale come nella iscrizione espressamente si attesta.

Ma la supposizione della morte del Re nel mar rosso è assolutamente arbitraria e non è punto giustificata dal racconto biblico.

Il sacro testo allorchò ci descrive il passaggio prodigioso non dice che il Re in persona si trovasse in quel fatto e che fosse sommerso nelle onde. Ivi si parla soltanto dei carri e dei cavalieri e si dice che le acque coprirono i carri ed i cavalieri tutti dell'esercito di Faraone

אַת־הַרכָב וְאָת־הַפּוְשׁוּם לכל הול פַּרְעה currus et equites cuncti exercitus Pharaonis

(Esodo xiv, 28).

E qui può citarsi un bel riscontro di un testo geroglifico in cui si adopera la stessa dicitura per indicare l'esercito egiziano ancho senza la presenza del Re, anzi in un caso in cui il Re certamente non era con il suo esercito.

Il testo è precisamente dello stesso re Meneffa ed è quello della stele detta « del sogno » di cui ho fatto menzione superiormente.

In questa iscrizione si narra che il dio Ptah acca proibilo al Re di prender parte in persona alla guerra contro i hibi e si dice che il Re essequante agli ordini divini mandò il suo esercito coniro il nemico è restò a Menfi. Or bene nella descrizione di quel combattimento, da cui il Re senza dubbio era assente, si parla dei curri di sua maestà precisamente come nel capo XIVº dell' Esodo !

Dunque possiamo concludere che la narrazione biblica nella quale si dice che si sommersero i carri ed i cavalieri di Faraone può assai bene conciliarsi con la ipotesi che Menefta restasse nella sua capitale e col fatto che egli dovette sopravvivere all'uscita del popolo ebreo dall' l'Egitto: e quindi la scoperta di quella mummia reale non smentisce in verun modo il sacro teste.

Aggiungero finalmente alcune osservazioni sulla strada che dovettero tenere gli Ebrei nell'uscire dall'Egitto.

Le scoperte del Naville possono giovare eziandio allo studio della questione tuttora viva fra gli eruditi sulla strada tenuta dal popolo ebreo per uscire dalla terra d'Egitto, giacchè la città di Pitom ora trovata fu certamente una stazione di quell'itinerario, essendo identica alla Sucot della Bibbia.

La tradizione dei luoghi egiziani corrispondenti a quelli nominati con molta cura da Mose descrivendo il viaggio degli Israeliti si perde col volger dei secoli, e quando alcuni del popolo tornarono in Egitto dopo la distruzione di Gerusalemne ordinata da Nebukadnezzar, questi vollero rintracciare i passi dei padri loro in quell'antico passe, ma supposero erronesmente che quelli fossero partiti da Memfi, mentre invece erano usciti dalla terra di Goson e dalle due vieine città di Rameses e di Piton.

Questa fu l'origine della tradizione comune abbracciata poi dai Cristiani e dagli Arabi, e niuno si occupò di tale questione fino al principio del secolo scorso, quando il dotto missionario francese il padre Sicard venne a suscitarla negli eruditi suoi scritti i; ed egli, anmettendo pure la partenza da Memfl, propose la congettura che il famoso passaggio delle acque non avvenisse precisamente nel mar rosso, ma a traverso dei così detti laghi amari.

Però la comune sentenza era sempre che il mare chiamato dalla Bibbia Jum-Sef (mare delle aighe) fosse il mare rosso od critreo; ma recentemente il Brugseh presentò una mova opinione, sostencado esser questa una falsa interpretazione data molti secoli dopo, e che il vero Jum-suf

<sup>1</sup> V. Maspero, Histoire anciesne, II, p. 434.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. le sue Memorie pubblicate nelle Lettres édifiantes et curicuses, tom. II, V, VI, e nelle Mémoires de Levant, tom. VIII.

dovea riconoscersi nella grande laguna detta di Sirbone, all'estremità nord-est della terra di Gosen, la quale è separata dal mare mediterranco per mezzo di una stretta lingua di terra. Dedusse da ciò che il passaggio del popolo ehreo avvenisse a traverso questa terra, e che ivi per l'improvvisa marea delle acque circostanti perisse. Il essectito egiziano mentre inseguiva i fuggitivi. Questo nuovo sistema destò molto rumore per l'autorità dell'illustre egittologo che lo proponeva, ed io ne feci menzione nello scritto intorno al Faraone Siptah che fu citato di sopra.

Nondimeno molti si opposero alla nuova teoria, ed essa fu pure ripodiata dal Vigouroux . Ma le scoperte del Naville sembrano contra-

dire anch esse al sistema del Brugsch, e favoriscono la tradizione comune che il passaggio del popolo avvenisse a traverso il mar rosso.

L'itinerario proposto dal Brugsch si appoggia alla supposizione che i due punti di partenza del popolo, cioè le città di Rameses e di Pitom, stessero all'estremità settentrionale del Delta, e che la prima si debba identificare con Tanis, e la seconda sorgesse presso il lago di Menzaleh. Ma in primo luogo è d'aopo riconoscere che Ramses e Tanis sono due città ben distinte; giacche Ramses dimora degli Ebrei stava nella terra di Gosen, e Tanis residenza del Faraone dell'Esodo era fuori di quel territorio; perciò il Naville fissa la posizione di Ramses molto più al mezzogiorno di Tanis. E quanto a Pitom può al mezzogiorno di Tanis. E quanto a Pitom può

stabilirsi che si trovava certamente assai lontana dal lago di Menzaleh ove la colloca il Brugsch, e che sorgeva precisamente a *Tell-el-maskhula* presso Ismailia.

Da ciò ne siegue che se gli Ebrei partendo da questi due punti si fossero diretti verso il lago Sirbone, sarebbero andati incontro allo stesso re che risiedeva a Tanis, o che essi cercavano di sfuggire; ed è perciò assai più credibile che prendessero la direzione del mezzogiorno verso il mar rosso. Essi partirono da Ramses e vennero a Sucot, dove stavano gli altri fratelli, i quali si unirono alla comitiva '; e Sucot era un sobborgo di Pitom. Da questa città non era lungo il cammino al mar rosso; e nei tempi romani esisteva certamente una strada da Pitom fino a Clisma presso la moderna Suez, come vedemmo nella iscrizione milliaria accennata di sopra, la quale strada è probabile che fosse di antichissima origine. È dunque assai più verosimile, secondo le recenti scoperte, che Mosè guidasse il popolo verso quel punto dell'Eritreo da cui dista pochissimo la penisola del Sinai, e che ivi avvenisse il famoso passaggio dopo il quale il popolo d'Israele restò libero per sempre dal giogo dei Faraoni.

Presso la città di Pitom recentemente scoperta dal Naville passava il grande canale di comunicazione fra il Nilo ed il mar rosso, e di questo son pure apparse alcune vestigia.

Questo colossale lavoro che univa le acque del mediterraneo a quelle del mar Rosso preve-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La Bible et les découvertes modernes, tomo II, pag. 392 è seg.

Boodo XII, 37.

nendo così tanti secoli prima, benche per via diversa, l'opera gigantesca dei tempi nostri, il canale di Suez, fu intrapreso dal re Seti l'a padre del grande Ramses 11°, più di mille e trecento auni avanti Cristo: ed infatti nelle iscrizioni di lui trovate fra le rovine di Karnak è nominato questo canale detto in lingua egizia ta tenat.

La tradizione classica dei Greci e dei Romani rappresentata da Erodoto. Aristotele, Strabone e Plinio, combina con le indicazioni monumentali, giacchè indica come zutore di questa utile impresa il famoso Sesostri, personaggio leggendario formato dalla fusione dei due Faraoni consecutivi Seti 1º e Ramses IIº.

Alcuni egittologi son di parere che il canale di Seti I° andasse direttamente dal lago Timsali, ossia dei coccodrilli, presso Ismailia, fino a Pelusium sulla foce orientale del Nilo, e che poi ostruito questo e reso inutile alla navigazione, un nuovo ne fosse aperto sotto la dinastia XXVI fra la città di Bubastis (oggi Zagazig) ed il lago Timsah: e questo nuovo canale dovea passare precisamente per Pitom oggi ritrovata dal Naville, formando così un grande centro commerciale per le merci che dalle coste arabiche venivano introdette in Egitto. Il nuovo canale fu con grande cura mantenuto dai Persiani allorche nel sesto secolo avanti Cristo si resero padroni dell'antico regno dei Faraoni, poi dalla greca dinastia dei l'olomei, e finalmente dai Romani, restando memoria dell'amnis Traianus in una iscrizione dell'imperatore Traiano ivi trovata.

Nel settimo secolo dell'èra nostra l'antica civiltà egiziana abbellita dall'influenza ellenica ed

aggiogata al carro dei conquistatori romani perì sotto i colpi della scimitarra islamita, ed i califfi si assisero fra le cadenti rovine di Tebe e di Memfi. Tempi, palazzi e sepoleri caddero sotto il soffio distruttore del fanatismo musulmano: però fra le poche opere antiche rispettate dai conquistatori vi fu il canale che passava per Pitom, e lo stesso Omar giudicandolo utilissimo lo restaurė. Ma dalia metà dell'ottavo secolo non se ne ha più memoria, ed è tradizione che fosse riempito per ordine del califfo Al-Mansur (754-775). il quale prestò fede ad una profezia che cioè da quella strada sarebbe venuto un nemico conquistatore. Dopo ciò ne disparve ogni traccia, e adesso soltanto con grande studio se ne è potato riconoscere l'andamento.

E con queste esservazioni geografiche chiudo la breve illustrazione della grande stela trionfale del Re Menefta. E concludo che essa è di grande importanza per lo studio della grave questione intorno all' Esodo degli Ebrei; e che perciò va ad accrescere il numero di quei preziosi monumenti dell'antico mondo orientale, i quali confermano la verità storica dei libri santi.

Ed ora, a compimento di questo scritto, farò seguire il testo geroglifico di una parte della stela con la traduzione italiana.

E BIBLIOTECAS



# TESTO E TRADUZIONE

DELLA PARTE PIÙ IMPORTANTE

# DELLA STELA DI MENEFTA

(Lines Is)

18 m

0

Nell'anno V, mese 3" dell'inondazione, giorno 3°,

& 1" B

A

sotto la maestà dell'Horus, toro forte che esalta

T.

149

la verità, il Re dell'alto e basso Egitto

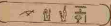
UNIVERSIDAD AUTÓNOM

DIRECCIÓN GENERAL DE

1 3

BAENRA-MERIAMUN figlio de

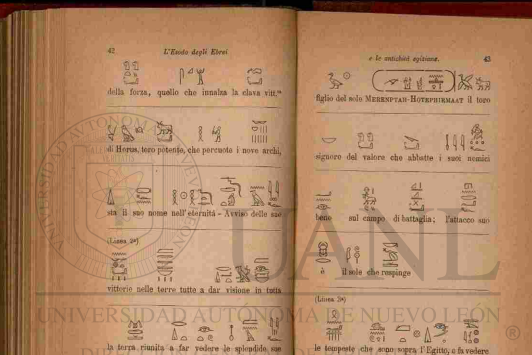
figlio del Sole



MERENPTAH-HOTEPHIRMAAT



aumentatore





#### L'Esodo degli Ebrei

里 李 太 章 蒙

il monte di bronzo da sopra le spalle del popolo;

egli dà la libertà agti nomini che sono in prigione

egli lava il cuore di Menfi dai loro nemio

e fa lieto Ptah dai suoi nemici, apre

RSIDAD AUTON

le porte della città del muro che erano chiuse

e fa ricevere

e le mitichità agisinne.

(Lines 44)

© 1 © 111 i tempi suoi **N** 

offerte

1



il Re dell'alto e basso Egitto Baenra-Meriamun

多〇个的分

il figlio del Sole MERENPTAH-HOTEPHIRMAAT.

L'unico che rinforza i cuori di milioni di anni,

entre il soffo nei nasi nel veder lui

i apre la terra dei Tembu nella durata



della vita; è posto lo spavento per sempo

times (2)

OI MI O MI

nel cuore dei Maschauascha; da eg

tornare indietro i Libi che erano entran

in Egitto; spavento grande è nei cuori loro nella

terra d'Egitto; il loro andare (ed i loro)

Politi mostravano le parti posteriori; non fanno

e le antichità egizione.

i loro tiratori di arco i loro

archi (gettano); i loro corridori

NUEVO LEÓI

di marciare sciolsero le lor

interiora e gettarono verso il suolo le loro

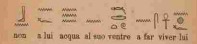










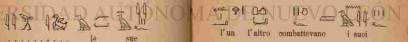






(Linea.74) 

donne da innanzi il cospetto suo portate via

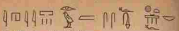




della città sua. Egli (in potere degli) spiriti

--- 14 = == 14 \$11

degli dei tutti di Menfi.



accampamenti e fatti in cenere. Le cose sue tutte



(Lines S0) dei soldati. Quando arrivò egli al paese sao

fu egli nei lamenti. Ogni pezzo (ganol nella terra sua

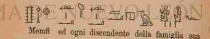
(Linea 90)

K-1 - Illa - 6 il signore dell'Egitto maledire





11271 3 2 34 cattivo, piuma, chiamarono lui gli abitanti











Viene date



MERENPTAH-HOTEPHIRMAAT

a lui



egli diviene a proverbio destino

(Linea 10a)



I giovani sono sul

ai giovani dire delle

vittorie

(Linea 114)

-1 50 1 1 m -1 "A I Tehennu

sono stati bruciati

CONTRACTOR Sutech

il suo dorso

- XIII loro principi \*

**一种** Mauroja

(Linea 194)

All vinto miserabile principe

i muri del principe venne a passare

A Segue una lunga parte del testo che ha minore importanza per il nostro argomento e quindi si tralascia. il quale ... fa rispiendere il suo figlio nella sede sun

NOW WIFE

il Re dell'alto e basso Egitto BAENRA-MERIAMUN

30 一个日本

il figlio del Sole MERENPTAH-HOTEPHIRMAAT

dice Ptah al principe della Libia

ICKI JO DE TI

e rovesciati sul suo capo. Si dia egil

nells mano di Merenptan-Hotephirmaat faccia

egli rigettare lui ciò che ha ingoiato, come

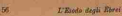
(Linea 23\*)

I castelli sono abbandonati, i pozzi riaperti,

tornano gli esploratori, i merli dei

Muri tranquilli (f)

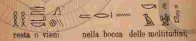
<sup>1</sup> Seguo altra parte del testo che si omette per la stessa ragione.





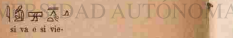








e le antichità egisiane.

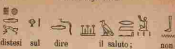


















come ogni malvagio;

五十二十二十二十五

二個一個一個

第二章 智 加工1000月期 fatto come se non fosse;

ラー」日前 11年1 raso non seme suo; Kar (la Siria)

E 1 = 1 B

è divenuta come una vedova

(Linea 282)

ERINGAD AUTÓNOMA DENENCERÓN l' Egitto: le terre tutte sono riunite

> Ognuno che va intorno

1 Questo è il nome del popolo di larsele.

60 L'Esodo degli Ebrei e le muchità egiziane. è stato sottomesso dal re dell'alto e basso Egitto BAENRA-MERIAMUN il figlio del Sole MERENPTAH-HOTEPHIRMAAT che da la vita come il Sole ogni giorno. (Fine della Stela) ! ORAZIO MARUCCHI. La tradozione di questa parte della stela di Meneffa pubblicata dal dottor Spiegelberg fu confrontata e trascritta da me sul monumento stesso nel museo del Cairo; e questo studio fu da me compiuto nel mese di Marzo dell'anno 1904.

Stela trionfale del Re Menefta I-(Moseu del Coiro).





NIVERSIDAD AUTÓNOMA DE NUEVO LEÓN DIRECCIÓN GENERAL DE BIBLIOT,

ROMA FEDERICO PUSTET

1908.



# Biblioteca Fede e Scienza.

La biblioteca FEDE E SCIENZA, incoraggiata dal plauso universale, segue la strada tracciatasi or sono sei anni e chiudela sesta serie per incominciare subito la settima.

I suoi volumetti vanno già per le mani di tutti e da ogni parte sono giunti elogi per la sincerità della dottrina e per la santità

dello scopo prefissosi.

La sesta serie che ora si completa contiene volumi importanti. tutti di grande attualità. Importantissimi sono p. es. i due volumi del P. Savio su Papa Liberio quello del Puccini, l'altro dello Zampha, del Salvadori su Nicolò Tommaseo, due del compianto prof. Fabani, uno del prof. Donato, ed uno del prof. O. Marucchi.

La settima serie avra principio con due importantissimi volumi del ch. prof. comm. Priccimei e seguiterà con un lavoro del pr. Montresor, altro del dott. Mioni su Cristo e Budda, ecc.

Per coloro che volessero collaborare alla biblioteca FEDE E SCIENZA e per chi vuole interessarsi ai suoi voiumetti, riportiamo qui sotto il suo

### Programma.

I. La piblioteca ha per titolo: Fede e Screnza - Studi apalogene per Fora presente.

2. Resa è diretta a sutti, ma specialmente ai giovani e a quanti desde rano istruirsi nei diversi argumenti e non hanno tempo o possibilità di approfendire le più importanti questioni moderne attinenti alla scienze dalla fede.

5 Scopo della Fede é Sciazza è di combattere gli errori moderal, che si accampano contro la Religione e i anoi dogmi e mostrare come i pre-gresa, della Screyge terri è la ragpone non contradicano in alcon mode alle verità della nostra Fede

4. Gli argententi trattati pissono quindi essere i più vari e interessanti.

5. Ogni argomento deve essere trattato possibilmente in un solo volume ogni volume perciò fa da se. Quando però in natura e l'importanta del tenu inchiefene maggiore sviluppo, vi si dedicheranno due o più volumi.

6. Ogni volume comprenderà dalle Si alle 100 pagine circa, stampate de-

gantemente e, se occorre, anche con incisioni.

"Il prezze di ogni voltime è di centesimi 60 per l'Italia e centesimi 5
per l'estero, france di porto.

8. Ogni 10 volumi formano una serie e l'abbonamento ad ogni serie com L. 0.00 per l'Italia e L. 8 per l'estero, franca di porto.

## Volumi pubblicati:

#### Serie Prima:

I. Mourem dott G. Il Cristianssome sis grandi questioni moderne II edit.
Z. Zanyan datt. G. M. Il baod seine del Vangelo del terena della Fede.
Patcrist datt. A Romanto La scienza e il libero arbitta.
4.6. Fransi dett. d. Casaco: Dega a ed Evoluzionismo.
4.6. Fransi proj. 3 Danayaro: Il Fapato nella Civita e nelle Lettera.
4.6. Roma sa Licio mod. Lour Del verne e conoscimento di Dio.
1. Romanto L. G. M. 1 Contro esterno della Chiese. Cattolica.

#### Serie Seconda:

Astonutti reof, G., Lo Spiritamo, avocumi con illustrazioni, Heliz.
 Panari dott, I., Carro, L'abitabilira dei mondi.
 Astro prof. d. Carro Penara, Positivisa o e volonta.

is 16. Puccini prof. fi Roliesto: Il Socialismo in pratica.

7. Zantrai dott. G. M., Il buon seme dei Vangelo tra le spuie dejiu critica.

18. Castosto dott, A.: S. Francesco d'Assisi e la democrazio cristica.

19, MARDCCHI Comm. O.: Le Catacombe ed il Protestantesimo. 20. Barrara; dort, Domesico: Il Cristianosimo e le acampe atorico-filosofiche

# FEDE E SCIENZA

(HERMIN SERVICE)

# UN PAPA LEGGENDARIO

PER IL

DOTT. DONATO FRANCESCO



ROMA

FEDERICO PUSTET

1908



A SUA ECCELLENZA

Moxs. AUGUSTO SILJ

ARCIVESCOVO DI CESAREA DEL PONTO

ELEMOSINIERE SEGRETO DI SUA SANTITA

DELEGATO PONTIFICIO PEL SANTUARIO

ED OPERE ANNESSE

DI VALLE DI POMPEL

NIVERSIDAD AUTÓNOMA DE NUEVO LEÓN DIRECCIÓN GENERAL DE BIBLIOTECAS





Necessità degli studi storici. - Perpetua giovinezza della Chiesa cattolica. - Figura grande e leggendaria di Silvestro II.

In un secolo che, a buon diritto, può qualificarsi il secolo della critica storica nelle varie appartenenze del sapere umano, giova, ed è anche bello, il pensiero di rivolgere la più scrupolesa attenzione a certe figure grandi di uomini illustri, i quali, nel cielo buio del passato, risplendono come di luce propria e danno un indice sicuro dei loro tempi e delle relative costumanze. Certi personaggi, le cui opere hanno avuto un nesso indissolubile con la storia dell'umano incivilimento, fianno ben diritto che in questa opera colossale di ricostruzione di un tutto dalle sue parti, - che poi la storia della cività - siano non solo ricordati, ma studiati altresi con umore e pazienza

E, se egui arte, ogni scienza, ogni letteratura porta, con sentimento di sacro dovere compiuto, il suo sassolino a questa ricostruzione, si che non viha personaggio più o meno grande nei secoli che furono, il quale non trovi tutti i giorni un illustratore che lo tolga dall'oblio e lo metta in une sia viva e confacente, e lo collochi in questa grande galleria di uomini illustri, additantolo alla memoria ed all'ammirazione nostra, è



NIVERSIDAD AUTÓNOM.

DIRECCIÓN GENERAL D

sacro, anche per noi ecclesiastici, il dovere di frugare nell'immenso archivio che conta ben XIX secoli di storia della civiltà cristiana e portare alla luce della pubblicità dei noni illustri, i quali furono e sono gioria non solo della Chiesa cattolica, ma della umanità intera.

Per noi cattolici, specialmente, non v'è che un imbarazzo solo, quello della scelta. Noi dovremmo - e bene agevole sarebbe il nostro còmpito + ricostruire con paziente lavoro di analisi, seguendo i dettami della critica storica moderna, l'opera immensa della Chiesa cattolica in mezzo alle vicende sociali della umanità; dovremmo parlando alto e forte e coi fatti alla mano - dimostrare la continua, florente, giovinezza della nostra Chiesa, la quale, in tutti i secoli, è stata sempre come un faro di luce smagliante, anche quando le vicende politiche più disastrose facevano temere il completo sfacelo della opera di incivilimento; anche quando le tenebre più dense la circondavano di caligine quasi impervia ai suoi raggi. Dovremmo noi figli della Cattolica Chiesa. unirci in uno spirito solo, a rivendicare, ciascuno per la sua parte, le varie glorie disperse, i vari raggi di luce, per formarne un fascio solo e dirigerlo sulla persona mistica della madre nostra, che ha Cristo per capo e l'umana cristianità per membri.

Le innumeravoli pubblicazioni, che tutti i giorni veggono la luca, sono a testimoniare che questa consolante movimento va prendendo sempre più vigore e forza. Illustri critici e raloresi apolegisti veggono sempre più allargata la loro gloricsa schiera; e gli incoraggiamenti dall'alto e l'operosità dovunque mostrano evidente il fascino

grande che lo splendore della verità esercita nell'animo dei buoni.

Il 12 maggio 1903 ricorse il IX cantenacio dalla morte di uno dei più grandi Pontefici che siansi assisi sulla Cattedra di Roma. Di Silvestro II, che i contemporanei in parte e più i posteri, credettero mago e, per effetto di magia diventato pontefice, e morto poi con mala fine; di papa Gerberto - come altrimenti lo si diceva intorno alla cui gloriosa storia la più strana corona di leggende si è andata pel corso di sei secoli intrecciando, ci sia lecito mettere in mostra la bella figura, non già per rivendicarne l'onore, perchè ormai la storia non più lo discute, ma per suscitarne l'ammirazione ed il plauso.

ANL

MA DE NUEVO LEÓN DE RIBLIOTECAS



NIVERSIDAD AUTÓNOMA DIRECCIÓN GENERAL DI

ŧ.

Concetto errato del Medio Evo. - Varie enuse cha contribuirono a formare questa fama. - La restaurazione dell'Impero e l'Italia. - I Mori ed l'Tartari in Europa.

È appena passata un'epoca, e non del tutto, da che era di moda il declamare contro il Medio Evo, come quello, durante il cui lungo corso, una tetra caligine si era diffususa sull' Europa intera, si da oscurare lo splendore dei secoli imperiali e mortificare tutta la scienza e la cultura classica che furono vanto dell'umanità incivilita. Invero, tutto congiurava ad indurre una persuasione siffatta. In quel lungo periodo, delle vicissitudini politiche più strane e dolorose; la mancanza quasi assoluta di autorità non mai ben rassodata; la deficienza di opere scientifiche e letterarie; il sorgere di leggende le più strane ed inverosimili; l'affermazione quasi concorde di scrittori che seguirono, tutti intesi a bollare d'ignoranza e di inciviltà quei secoli, furono cagioni più che sufficienti perche tal sospetto nascesse e si rafforzasse nell'animo dei più. È vero tutto questo? La risposta verrà ovvia quando, secondo le ultime pubblicazioni della critica, avremo studiate, sfiorandole, le condizioni politiche, civili e letterarie del Medio Evo.

Ed in prima, L'inizio del Medio Evo è determinato dalla caduta dell'impero Romano d'occidente. Non è qui opportuno, nè ci basterebbe il tempo per accennare appena alle cagioni che vi contribuirono. Il decadere dell'autorità imperiale in Roma, di fatto come di nome, portò necessac'amente allo smembramento d'Italia; i barbari, che già erano penetrati nell'immenso organismo romano, pur assimilandosi, quanto potevano, le leggi e i costumi di Roma, ne mutarono in gran parte l'ordinamento. E gli Eruli prima, e pei i Goti ed in seguito i Longobardi coi loro ducati. tennero l'Italia in uno stato quasi perpetuo di guerra tra le varie regioni non solo, ma ancoratra il popolo stesso, non volendo gl'Italiani rassegnarsi alla sorte dei vinti, nè i dominatori abdicare alle ragioni delle armi, nelle quali riponevano tutto il foro diritto di conquista. Tanto meno l'impero d'Oriente, cui gl'Italiani volgevano cupidi gli sguardi, come quello che solo incarnava l'idea sempre viva del nome di Roma, poteva accorrere alla riconquista ed unificazione d'Italia. tormentato come era dalla preoccupazione di difendersi contro altri barbari minaccianti alle frontiere, mentre le intestine discordie religiose ne rendevano più debole la resistenza.

La restaurazione dell'impero d'Occidente, operata da Carlo, può parere a sufficienza spiegata dalla larghiezza delle sue conquiste; dal particolare legame che già esisteva tra lul'a la Chiesa di Roma; da quel suo carattere dominatore e dalla temporanea vacanza del trono bizantino. Ma, pur concedendo molto a sifiatti incidenti favorevoli, noi dobbiamo trovare qualche altra ragione a spiegare questo fatto che, per consenso unanime, è,

come dice il Balbo, « una restaurazione, un rinnovamento, una guarentigia, una promessa di civiltà ». Ma, per l'Italia? fu una restaurazione di falsi nomi, che condusse a nuova seggezione straniera, che durò ben mille anni attraverso vicende, variamente delorose e strane, non mai liete. Tuttavia questo edifizio dell'Impero comano fu ed è ammirato da molti, e non senza ragione, credo, rispetto alla civiltà universale cristiana. Perchè il riattaccare tutti i regni d'Europa all'Italia ed a Roma, dove, insieme con le reliquie della antica civiltà classica era il centro del cristianesimo, dovè contribuire - e lo fece di fatto - all'incremento della civiltà universale. Fu, dunque, un fatto provvidenziale, nel quale l'Italia nostra pur troppo dove assumersi la parte di sacrificata rispetto alle altre nazioni che ne godettero i vantaggi. Quel periodo, infatti, di storia che corre tra la fondazione dell'impero feudale cristiano e la formazione dei Comuni; tra Carlomagno e Gregorio VII, tra l'anno 800 e il 1050, quei due secoli e mezzo, che sono l'età d'oro della feudalità e della cavalleria, furono nella storia vera, nella realtà, una delle più ferree, una delle più tristi età vissute dall'Europa cristiana. Certo, fu età migliore che quella precedente dei Barbari, ma migliore di poco. Le frontiere dell'impero carolingio vengono, difatto, violate senza posa; nè i barbari che le infrangono possono dirsi per ferocia inferiori agli antichi. L'idra saracena fiaccata dal poderoso braccio di Carlo Martello, rialza minacciosa le sue teste. Arrestati per terra, i Mori di Spagna eccoli sul mare a tentare nuovi varchi; o son loro preda le Baleari, la Sardegna, la Corsica e, perfino fortificati a Frazinetum (Nizza),

riempiono di agguati e assassini tutta la catena delle Alpi dal Freius a S. Maurizio. Per circa un secolo le comunicazioni terrestri tra la Provenza e l'Italia sono impossibili:

Non meno terribili sono i Mori d'Africa, A grandi giornate la Sicilia intera vi seggiace, e l'Italia meridionale nelle sue più belle città vede, trionfante e terribile, la imperante scimitarra, a Liutprando, lo storico, accennando alla immane sventura, dice: « Quantunque l'infelice Italia, da molte stragi degli Ungheri e dei Saraceni stanziati a Frassineto sia stata afflitta, niuna furia, peste niuna, l'agitò quanto i Saraceni d'Africa. L'occidente d'Europa furono i Normanni a devastarlo. Questi formidabili Viking, in tempo relativamente fulmineo, dopo d'aver desolate le rive del Baltico, del Mar del Nord, dell'Atlantico, si accamparono sulla Schelda, sul Reno, sulla Loira, culla Senna, a impadronirono della Frisia, occuparono per due volte l'Inghilterra, devastarono l'Armerica, saccheggiarone Rouen, minacciarone Roma, distrussero Luni, assediarono Parigi ».

A codesti barbari, già conosciuti per lunghe o dolorose prove, s'aggiungono gli Ungheri o Magiari, i quali, costretti ad abbandonare le rive del Volgà dai l'artari che si avanzavano, dopo occupata la Dacia, piombano sul suolo tedesco ed in quarant'anni (897-936) ben quattro volte mettono a ferro e fuoco le regioni bagnate dal Reno, dalla Saale, dall' Elba, non trascarando nel frattempo l'Italia, dove nell'899, dopo sbaragliato sulla Brenta l'esercito poderoso, raccolto da Berengario, corsero buona parte della penisola menandone orribile scempio. Che se a queste invasioni si aggiungono quelle degli Obotriti, dei Sorabi,

dei Moravi, dei Boemi, dei Liutizi, ecc., i quali, tribù selvagge delle due grandi famiglie tartara e slava, per tutto il secolo x e metà dell'xi premevano sui « limiti » orientali e settentrionali dell'impero, noi avvemo tale un quadro delle condizioni politiche di quei tempi, da renderci più che agevole la persuasione che anche la metà di siffatte sventure sarebbe stata sufficiente a sradicare ogni traccia di civile conserzio da tanta parte d' Europa.

П.

Le condinioni civili d'Europa nel Medio Evo. - Straziante grido di Giovanni IX. - Costumi barbari rinnovati.

Nè molto differenti dalle politiche erano le condizioni civili nei vari Stati d'Europa. Il periodo feudale, del quale parliamo, si stacca caratteristicamente dal periodo franco. La forte compagine dello Stato vagheggiata da Carlo Magao à spezzata. Nel periodo fendale lo Stato è come decomposto nei suoi atomi, e l'indice dei costumi di quei tempi non ci può essere altrimenti fornito che dalle leggi; le quali, pur non trovando più la forza di resistere allo scostume irrompente per manco di autorità che le rafforzasse, tuttavia ci dicono chiaro del triste periodo che le caratterizza, Sono leggi, infatto, che ritraggono i tempi ben fortunosi e tristi. La maestà imperiale poco o nulla rispettata, e i servizi pubblici non sempre forniti.

L'imperatore avea un bel chiamare sotto le armi in difesa del paese; i sudditi non rispondevano sempre all'appello. Le violenze frattanto

erano continuate e gravissime. Orde di stranie genti infestavano il paese; ma anche senza ciò v'erano predoni e ruberie da per tutto, nè gli ufficiali pubblici aveano sempre le mani nette. ciò che dimostra che il mondo è andato sempre a un modo, e che tutto il mondo è paese. A questa proposito è degno di nota il grido straziante che la tristizia dei tempi strappò all'animo addolorato di Papa Giovanni IX. La pittura che egli fa della condizioni in cui versavano i luoghi appartenenti alla Chiesa romana, è addirittura orribile, Egli stesso li ha veduti in bractationibus, depraedationibus, incendiis, rapinis ed eccita l'imperatore Lamberto a rimediarvi. Perfino coloro che si recavano presso l'Imperatore non erano sicuri di non essere molestati per via. Anche i veneficil e le uccisioni proditorie andavano moltiplicandosi in proporzioni sempre più spaventevoli, si da allarmare il legislatore. Si invadevano le possessioni altrui sine lege, sia che ci si avesse diritto, sia che no; con carta o senza carta; e, d'eltra parte, le carte false abbondavano. A volta si facevan delle tregue o si scambiava il bacio di pace; ma nè tregua nè pace si mantenevano; ne i giudici erano sempre sicuri nell'esercizio delle loro funzioni. Venivano minacciati e ingiuriati a parole e a fatti mentre sedevano in indicio, e perfino uccisi. A questi disordini cercano provvedere, ma vanamente, le leggi, e sono in gran parte leggi politiche. Invece, le leggi di quisprivato scarseggiano; non si richiamano in vigore che le già esistenti e, con quanta efficacia, si può imaginare agevolmente. Alcune leggi nuove si riferiscono al sistema delle prove. Un guaio dei tempi erano le carte false, e l'imperatore Guido

vuole punito il notaro che le avesse rogale, e anche provvede alla prova.

In generale, il sistema probatorio poggiava ancora sul giuramento della parte e dei sacramentali. Ma l'uso era degenerato in abuso; l'imperatore Ottone avverte che molti, più solleciti dei beni della terra che dell'anima, non badavano a spergiurare. E Ottone rimette in onore - indice dei tempi - il duello, che i re longobardi, segnatamente Rotari e Liutprando coi loro editti, aveano screditato. Era un regresso evidente, ma quale altra prova poteva convenire ad un tempo, in cui la forza soltanto avea predominio sul diritto? Una contestazione de praediis, un deposito negato, una rapina, una uccisione, un assassinio dovea giudicarsi per pugnam ut veritas inveniator 4. E questa prova dovea valere per gli ecclesiastici altresi, per le vedove, pei fanciulli, pei decrepiti i quali tutti aveano facoltà di scegliersi un campione, pugnator, e l'avversario poteva fare altrettante.

#### III.

Condizioni letterarie. – Non manca del tutto la coltara. – Maccanti Illustri. – Quadro futtavia poco fieto e Ignoratza documentar del clero. – VI sono tuttavia delle oragerazioni. – La coltura nei chicatri.

Ma se tali e tanto gravi erano le condizioni politiche e civili dei tempi che abbiamo impreso a trattare, può dirsi altrettanto delle condizioni letteraria? Certo, se leggiamo il Baronio troviamo infissa alla porta di questo secolo una scritta, che

SCHUPPER, Manuale di Storia del Divitto.

di poco differisce da quella notissima che l'Alighieri trovò sulla porta dell'Inferno. « Ferreo secolo, ferreo veracemente per l'asprezza sua e la sterilità di qualsivoglia bene: plumbeo per la deformità del male dilagante, per la mancanza di scrittori, tenebroso! \* 1. Ed al Baronio fa eco Girolamo Tiraboschi, il quale è tutto intento a deplorare « la universale ignoranza » in cui giacque allora, in un con l'Italia, Europa tutta. E, tra i moderni scrittori, il Giesebrecht, l'Ozanam, il Du Meril, il Bartoli, il Salvioli, il de Leva sono unanimi nel riferire le voci che di proposito essi hanno raccolto qua e la negli antichi autori. Ma studi prù profondi e ricerche, spesso fortunate, hanno fatto cambiare non poche sentenzo, così cho ormai non v'ha quasi più chi creda che quella, che si è soliti chiamare « notte universale », sia stata del tutto d'ogni luce muta.

Non voglismo qui ricalcare le orme dei non pochi scrittori, i quali studiarono le condizioni intellettuali dell'Europa, in generale, e dell'Italia, in particolare, nei secoli che accompagnarono e seguirono immediatamente la caduta dell'Impero Romano d'Occidente \*. Ci basti volgere un rapido squardo al secolo x per inquadrarvi la bella e splendida figura di Papa Gerberto.

Abbiamo accennato alle condizioni politiche d'Italia nel sec. x e nell'xi, e da esse certo non possiamo dedurre che la nostra patria godeva di

Annal Keel, Lugne Modexliv, n. xv, p. 500.

Vedi in proposito: A. G. Oranam. Le scuole e l'istruzione in Italia nel M. E. G. Gussmanort, L'istruzione
in Italia nei primi secoli del M. E. G. Salvioli, L'istruzione pubblica in Italia nei secoli VIII, IX e X in Bibligtein Critica della Letteratura italiana.

quella pace che prepara le artí e le lettere. La sua cultura ne soffii, decadde, vi fu una sosta nella produzione letteraria; lo stato però delle sue scuole non fu, forse, diverso dal passato. Ma i lamenti per l'abbandono di queste si fanno più forti e l'ignoranza del clero è descritta a tinte più cupe. Ciò deriva, forse, da quel movimento di riforme che già Raterio el Attone cercavano di iniziare. D'altra parte, il fatto stesso di questi lamenti prova che, se difetti e lacune vi erano, v'era anche chi reagiva contro la minacciante decadenza. a vedeva la possibilità del rimedio. È vero che il gusto per la cultura superiore restò, come sempre, durante il medio evo, privilegio di pochi; ma non si può sconoscere come, in questa epoca feudale, le stesse esigenze della vita sociale e gli ordinamenti politici obbligassero le classi feudali e l'alto elero a circondarsi di notai, di giudici, di scrivani e di altre persone istruite e a favorire la preparazione letteraria di queste. Come i nobili avevano nelle corti i poeti che li ricreavano nelle ore d'ozie, così avevano i litterali che scrivevano le loro corrispondenze e i doctores juris o jurisperili che preparavano le sentenze per le curie signorili e feudali. E molti di essi, alle corti, in mezzo agli affari, appena che potevano, si abbandonavano volentieri agli sludi litterarum !.

Abbiamo, di fatto, molti documenti che ci attestano essere le corti ed i castelli centri di studio. Gli scritti pelemici, scambiatisi dai signori nelle lotte per le investiture, dimostrano una certa cultura che non riguardava il popolo, ma i grandi

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cosi scrive Wide ep. Farrari, De schismate Hildebrandi nei Libelli de lite Imperat. et pontifican, 1, 332 (Monton, Germon, 1892).

del regno e la nobiltà feudale. Gl'imperatori di casa Sassone venendo in Italia, quasi sentissero la loro inferiorità letteraria, si davan cura di mostrarsi conoscitori della civiltà romana. Così Ottone I apprese il latino e volle sembrare protettore delle belle lettere; Ottone III fu abbastanza colto per poter apprezzare la mente illuminata del monaco, e poi Papa, Gerberto, e per tenere con lui rapporti epistolari. Non si ammetteva che un re non fosse istruito: Rex illitteratus est asinus coronalus si diceva nel sec. x e ciò dimostra che il livello della opinione pubblica e della cultura generale non era così basso in questi secoli detti di ferro, come per lo più si è finora creduto.

« Anche durante questi secoli fino al 1000. scrive il Salvioli i, troviamo tracce di scuole nelle città, nelle cattedrali, nelle parrocchie e nei monasteri. Troviamo che l'insegnamento costituisce una professione; che vi è un ceto di maestri, i quali si fanno pagare e dei quali, anzi, è rimproverata la cupidigia ": erano dunque ricercati, e potevano mettere a prezzo il lavoro e l'abilità loro. Ciò non sarebbe stato possibile in un paese che fosse stato circondato dalle tenebre dell'ignoranza. Devesi piuttosto confessare che il secolo x ha una storia letteraria e giuridica ancora oscura, ma quel poco che si conosce rivela il lavoro ininterrotto e perseverante della scuola ».

Ma, dall'ammettere che studi più profondi intorno alle condizioni intellettuali del Medio Evo ci possono dare idea più vasta e precisa della coltura allora florente, all'ammettere che quella fosse davvero così fiorente quale oggi potrebbesi. immaginare, ci corre troppo-

Se i fatti ci inducono in una persuasione abbastanza ottimista, le testimonianze dei contemperanei ci dipingono quadri a colori non lieti. S. Pietro Damiano, Raterio di Verona, Ottone di Vercelli ci descrissero la vita intellettuale dei chierici e dei laici durante questo periodo, quale appariva dalle condizioni dei tempi. Non è vano leggere nelle loro opere descritto lo stato della disciplina ecclesiastica in Italia; mostrano chierici irrispettosi della disciplina, inosservanti dei canoni, di costumi dissoluti, dediti al here soverchio, oziosi, ignoranti 1.

E di fronte a questi chierici un laicato che si burlava di loro, tutto dato agli studi delle arti liberali invece di attendere alle cose spirituali, ed abituato ad educare i figli secondo le leggi dell'antichità e i precetti degli autori pagani \*. Da S. Pietro Damiano si apprende che molti sacerdoti erano appena in grado di leggere 1 e che si incontrò con un chierico, il quale appena sapeya sillabare . Molti chierici, secondo Raterio, leggevano senza comprendere se questo male trovo S. Pietro Damiano anche al sec. xi \* e afferma che papa Benedetto VII non sapeva spiegare i

FALCONE D'ANGIO, Gesta consulum Andegao, cit nella Doctrina Abelardi presso WRIGHT et ALLIWET Reliquiae antiq. 1, 16.

<sup>2</sup> Salvoir. Op. cit. pag. 28.

<sup>3</sup> RATHERII, Praeloquiorum, 1, 32.

<sup>6</sup> RATHERIN, Synodica, c. 9, 11. ATTONIS, opera, Vercalli 1768, p. 263, Reginosis, opera, l. l, c. 259.

<sup>2</sup> RATHERIL p. 367.

Damiast, Opuscol, xxvi, pract. Opera, III, 503.

<sup>4</sup> Opuscol. xivii, 2 e vi, 18. 5 Sermo, vill, L.

<sup>&</sup>quot; Opuscul, xxvi, pract.

versetti delle Omelie <sup>1</sup>. Una bella di Alessandro II, che era stato vescovo di Lucca, condanna i canonici della sua ox-diocesi perchè completamente ignoranti: insomma la Chiesa, a quei tempi, era servita da nomini così digiuni di studi che non conoscavano i canoni <sup>8</sup> nè i salmi <sup>8</sup> e nemmeno il credo i condizione di cose che durò anche pel secolo XI, come testimonianze non poche ci affermano.

Vero è che in queste, ed in altre testimonianze, che assai agevelmente si potrebbero raccogliere e riprodurre, vi è della esagerazione, derivante dalle ire partigiane che facevano nascere violente discussioni; che davano luogo a pubblicazioni, le quali ora direbbonsi dei veri libelli. Però è che il giudizio di parecchi scrittori, come Raterio e S. Pier Damiano, deve prenders come indice di lotte politiche che spesso menavano ad ingrandire i mali, allora deplorati. Certo non fu un felice periodo per la Chiesa quello in cui essi vissero: sedi vescovili furono date a fauciulli e ad uomini d'armi indotti, a favoriti che nemmeno i canoni conescevano. E i rimproveri degli scrittori sono più specialmente diretti contro il clero rurale, contro quei clerici e monaci, che, uscivano dalle file dei servi e che ricevevano dal signori in beneficio le cappelle da questi fondate, contro il clero che veniva a rure . E questa

Epit, III, ON GENERA

<sup>‡</sup> Аттомів, сар. 365.

2 RATHERII, De clericis rebel., 1.

4 Id. Riner., 6, Synod., c. 2, 5.

RATHERH, De contemptu canan, 1, 11.
 ARNULPHI, Histor. Mediol., 11, 2, in Perts, Monuon. Geom., viii, 17.

ignoranza era resa più manifesta e indecente dalla cultura dei laici che si burlavano di questi chierici ignoranti, vilipensores clericorum, Quanto al clero di città, differenti erano le condizioni, e noi abbiamo documenti che provano l'esistenza di scuole urbane, probabilmente quelle unite alle cattodrali, e di scuole monastiche. Le prime, le scuole cattedrali cioè, sono antiche e si trovano raccomandate dai primi Concili e dai Papi fin dal sec. v, ed ebbero poi il loro ordinamento da Papa Innocenzo III. Alla fine del sec. x in Occidente erano già istituiti seminari o scuole di chierici, presiedute da speciali incaricati; dette scuole erano veri semenzai di sacerdoti, nè si era molto esigenti per la cultura letteraria, devendo essa servire per la chiesa '. Dopo il ix secolo si ebbero scuole episcopali o cattedrali e altre dipendenti dal capitolo dei canonici, e in questi ultimi erano scolari, che conducevano vita comune coi maestri che li avviavano agli studi di teologia, e altri ve n'erano quali esterni \*.

La storia delle scuole cenchiali è ancora più illustre e maggiori sono i servigi che esse hanno reso alla civilià. Da S. Benedetto, che rese obbligatoria l'istruzione per i monaci, alla riforma monastica dell' SI7, alle due scuole che da detta riforma uscirono è tutta una pagina splendida di civilà, che ha scritto a caratteri d'oro il monachismo d'Occidente. In fatto, i chiostri dalla riforma dell' SI7 ebbero due distinte scuole, una

Decretom Gratiani, dist. 37, c. 8-10, 12. Decretati, cap. 15, x, 1, 14.

<sup>2</sup> Di Giovanni, Storia dei Seminarii chierici, Roma, 1747.

schola interior, che comprendeva i giovani destinati a diventar monaci, gli oblati, entro la clausura; e l'altra exterior, per quelli che si avviavano al sacerdozio secolare e pei laici in genere. La direzione di entrambe le scuole spettava all'Abbate, che destinava all'insegnamento alcuni monaci dotti. Ogni chiostro di qualche importanza aveva il magister principalis, più tardi lo scolastico (interior ed exterior). Splendore e fama acquistarono i chiostri di Fulda, di Corbia, di S. Gallo; o Carlomagno cercò che anche in Italia si istituissero i due ordini di scuole. Ed anche nei chiostri italiani la fiamma della cultura itadiana fu sempre conservata, e all'opera dei menaci in Italia specialmente si deve, se molti tesori del mondo antico sono a noi giunti. Da queste scuole, cui potevano intervenire tutti e dove l'istruzione era gratuita, i più abili uscivano giudici, notai, causidici e maestri di quella società.

Ma le vicende dei tempi colpirono in Italia fortemente, verso il x e xi secolo, i monasteri e le loro scuole. Come accadde per i vescovati, anche le ricche abbazie furono assegnate quali benefizi ad uomini d'arme, così ignari degli studi, come profani alle regole claustrali. Nè minor danno alcune di loro avevano soffetto per le devastazioni degli Ungari e dei Saraceni. Per queste causa, come decaddero la floridezza dei chiostri e la disciplina, decaddero anche gli studi e le scuole. Ed a queste cause si deve ascrivere quello che trovò S. Pier Damiano a Montecassino, cioè che non esistevano più le scuole esterne pei laici, ma solo le interne pei monaci.

Opuscul, xxxvi, c. 16.

Queste le notizie sommarie delle condizioni politiche, civili ed intellettuali d'Italia fino al 1000. Se il quadro non è così oscuro come si era soliti fin qui immaginare, è altrettanto lontano dall'essere luminoso. Siamo stati costretti a riprodurlo perchè ci pare che ogni figura, per quanto bella e grande, non può mostrare tutta la sua maschia fisionomia senza considerare i tempi nei quali ella tiori.

E Papa Silvestro II è di quelle.

#### IV.

II Mille. - Aurora di civiltà - Stato di decadenza in Italia. - Coltura varia individuale. - Cultura araba. -Progresso intellettuale nella Spagna.

Il secolo x, adunque, non fu quale da alcuni scrittori fu detto e da parecchi ancora è creduto. Il preteso secolo di ferro avea elementi tali di civiltà da lasciare pensare che, piuttosto di una notte di barbarie, lo si debba chiamare l'aurora Iontana di una rifiorente civiltà. Certo, se la storia si riguarda con occhi scevri da preoccupazioni di scuola, melte cose ci dice che sarebbero altrimenti inesplicabili. Come spiegare, di fatto, quella esuberanza di vita nel campo del pensiero, dell'arte e nella vita sociale altresi, che tanto ancora meraviglia gli studiosi del glorioso rinnovellarsi della civiltà nel trecento? Se ogni effetto dee procedere da adeguata causa, non vi sarà alcuno che dabiti doversi il trecento ascrivere ad effetto di cause nobilissime e gravissime. E queste si devono ricercare e trovare come esistenti nei secoli

che immediatamente precedettero quel periodo glorioso, che prende nome e gloria dalla Summa Theologica dell'Aquinate, dal poema sublime dell'Alighieri, dalle mirabili costituzioni dei Comuni.

À sei possono ridursi le fonti donde scaturi tanto fiore di civiltà. Le antiche sedi dell'attività studiosà della Gormania, San Gallo, Reichenau, Fulda, Hirschau, Metz e Treviri; le deboli reliquie del dominio carolingio nella Francia settentrionale; la florente congregazione di Cluny; l'Italia; le isolo Britanne, in cui non erano ancora venute meno le vestigia dei lavori scientifici di dieci secoli; ed infine il passeggiero contatto dei popoli d'occidente con la civiltà avanzata degli-Arabi e dei Greci.

Molto sarebbe a dire intorno a queste fonti, ma, per tema di prolissità, parieremo solo delle condizioni d'Italia.

Alquanto arduo potrà sembrare il dimostrare che l'Italia fu, in questo periodo di tempo, fonte di civiltà. Abbiamo già, altrove, sentenze che descrivono questo secolo ferreo per l'Italia, come secolo di decadenza morale per la Chiesa, e, per i popoli, di decadenza intellettuale, così, che le più strane credenze e pregindizi travavano stranissima fede in masse quasi del tutto digiune di qualsiasi sapere. Ed era naturale. L'Italia in questo secolo e durante la più lunga parte di esso, per le sue deplorevoli condizioni politiche non aveva scuole, come abbiamo veduto esistere nella Francia e in Germania. I chiostri rovinati, spogliati, abbandonati in mano d'indegni possessori, privi di abitatori. Perfino la loro metropoli, Monte Cassino, risentiva e rispecchiava lo stato generale. Spesso, secondo il Muratori <sup>1</sup>, si dove ricorrere a rifurmatori di altri paesi, i quali, allorquando con troppo vigore e forza davano mano alla riforma, fallivano nei loro sforzi.

Nè meno triste era la condizione di Roma, che, in preda a fazioni capeggiate da donne faziose e lussureggianti, si vedeva i Papi succedersi con alterna vicenda, o morti con violenza o deposti per dar luogo ad antipapi.

Ma, tuttavia, questo miserando quadro non ci deve indurre nell'errore che dappertutto fosse così. Esso è vero solo rispetto alle masse od alla condizione generale delle stesse; ma, individualmente c'era ancora qua e là fiaccola di sapere e di santità.

Son noti e celebri, in fatto, Attone vescovo di Vercelli, autore dei Capitolaci e di un Trattato intorno ai mali della Chiesa; Gunzone, diacono di Novara, che andò in Germania traendo seco oltre cento volumi, fra eni il Timeo di Platone, e divenne maestro e prete, e nei luoghi dove travava cultura pari alla sua, come a S. Gallo, vi sosteneva dispute che poi in iscritto meglio si elaboravano, onde il Gatterer i dice di ini che saecudo x obscura in Germania pariter alque in Italia evuditiona laude florrati.

A Clusa, in Piemonte, fiori un'altra comunità, che un giorno meritò di essere paragonata con Cluny. Bobbio, fondato da S. Colombano, ancora manteaeva sufficiente supremazia e diffusione. Celebre ancora è in questo secolo Liutprando di Cremona, che sostenne varie ambascerie in Grecia

MURAYORI, Apoul. Hol., n, 141, m, 831.
 GOTTINGA, 1756.

per conto di Berengario ed Ottone I, nelle quali riusci con lode e gloria; e nè minor lode e gloria gli viene dalla sua opera storica ', quantunque non sempre imparziale.

Si notano ancora, secondo il Mabillon, Adalberto di Bergamo, canonista insigne, che ricostrul la città mezzo distrutta da orde nemiche. A Pavia fu una delle più illustri case dell'Ordine di Cluny, detta S. Pietro in cielo d'oro.

Pietro e Gozelino, vescovi di Padova, combatterono contro i principi di arianesimo, conbuoni argomenti non inefficaci. E così, a Parma un tal Giovanni, e Morosini a Venezia, uno dei compagni di Romualdo, fecero sorgere altri due chiestri, di S. Giovanni Evangelista il primo, di S. Giorgio l'altro.

Teodorico e Grimoaldo, vescovi di Pisa, riformarono i costumi dei loro canonici. A Mantova fu eretto il convento di S. Pietro, a Genova un terzo convento, di S. Siro. A Firenze, per opera di Ugo, furono fondati ben sette conventi, fra i quali quello di Santa Maria. E così a Ravenna per opera di S. Majolo rifiori Sant' Apollinare di Chiassi, dove S. Romualdo si era convertito alla fede ed avea radunati i suoi compagni, gli intrepidi tedeschi, coi quali poi si era ritirato a Camaldoli. In Arezzo era il celebre vescovo Adalberto. In Roma florivano ben quaranta conventi d'uomini, venti di donne e sessanta chiese di canomci regolari. E da questi conventi gli abbati di Cluny traevano seco in Francia i veri prediletti dei loro discepoli. Così S. Majolo ne trasse il mo-

naco austero Guglielmo, che fu abbate di S. Dionigi a Digione e uno dei più grandi riformatori della Francia. Egidio di Tusculo andò a predicare la fede in Polonia. Ed in Roma stessa trovarono sede e furono illustri Sergio, vescovo di Damasco, scacciato dai Saraceni, e fondatore di una nuova comunità in Roma; S. Nilo di Calabria, uscito da Monte Cassino dove avea tenuto dimora ben quindici anni. Inoltre il convento di S. Paolo era una colonia delle scuole di Gorcum e Cluny. Subiaco fu eretto e riccamente dotato; e finalmente, a Capua, l'arcivescovo Gerberto, benedettino, curava l'educazione e l'ordinazione dei preti, mezzo potente a ristabilire la snervata disciplina. Quivi stesso fu eretto il convento di S. Lorenzo, dove visse Stefano, abbate di S. Salvatore, che fu poi canonizzato.

Conchiudendo questa introduzione alla vita di Papa Gerberto con l'additare, qual fonte di civiltà, a questi tempi, il contatto dei popoli d'occidente con la civiltà avanzata degli Arabi e dei Greci, siamo ben lungi dall'esagerare, come alcuni fanno, questo influsso, come sa l'Europa andasse debitrice ad esso di tutta la sua civiltà. L'additamo soltanto come un altro rivolo che, unito ai rimanenti, concorse a formare l'onda benefica del sapere progrediente.

Or bene, tutti sanno quali monumenti di civilità e qual norma di sapere han lasciato nella Spagna gli Arabi dominatori per ben più di otto secoli. Per non pariare che dei tempi che sono oggetto del nostro studio, leggiamo nella vita di Giovanni, abbate di S. Arnolfo di Metz ' succe-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Liutprando, De reb. Imp. et Reg. lib. VI et legatio ad Nicephorum Phocam., Pertz. Mon. v. 26.

<sup>1</sup> Parts, Mon., vi, 335.

duto all'abbate Arluino e celebrato, dentro, come modello di santità, e fuori, pei suoi studi e pei suoi viaggi, che, mandato da Ottone al califfo Abderrahman in Cordova, come Ambasciatore, trovò in questa remota contrada una coltura, dalla quale era aucora ben lontana la restante Europa. A Cordova, sede dei re, a Siviglia, Granata, Toledo, Xativa, Valenza, Murcia, Almeria, vi erano scuole superiori, oltra quattordici accademie sparse pel paese, molti maestri particolari delle scienze prù elevate, e scuole elementari in ogni moschea. Da questo paese coloro che aveano vaghezza d'istrnirsi andavano visitando la Persia e l'Arabia e con Bisanzio mantenevasi il più vivo commercio. Alkendi e Algazeli avevano già scritte le loro opere: si conoscevano i libri di Aristotile, che i Nestoriani del quinto secolo avevano già pertato in Siria, donde erano stati diffusi tra gli Arabi sotto gli Ommiadi; gli ultimi Neoplatonici, perseguitati da Giustiniano, avevano nel settimo secolo cercato asilo in Oriente; sotto gli Abassidi sì erano formate associazioni di traduttori che si dividevano tra loro i diversi lavori del tradurre, del rivedere e del trascrivere. Si era aperte un vasto campo di studi, che produssero tra gli Arabi i più profondi mistici ed i più sottili commentatori, quali Ferdusi alla corte dei Gazvanidi ed Avicenna (Ebn-Sina) alla corte del Dilemidi a Mazanderan. La matematica, specialmente l'aritmetica, l'astronomia, e, ciò che di misterioso si aggiungeva a quest'ultima, la medicina e l'alchimia, con quanto v'ha in questa di vero e di falso, erano da secoli coltivate presso gli Arabi. Assai pregiate la cortesia e l'amore alla poesia; cou tanto studio coltivata la lingua che alla stessa

cedette la lingua nazionale degli abitanti cristiani ed era così rispottato il costume, che gli stessi principi cristiani mandavano i loro figli come paggi alla corte dei re Saraceni !.

Perché l'Abbate Giovanni non sia riuscito nella sua missione presso Abderrahman, non è compite nostro narrare, diciamo solo che Giovanni narra della meravigliosa perspicuità del Califto e della sua scienza storica e politica; tanto che, invitato ad abbracciare la religione cristiana ed ilissistema politico dell'imperatore, si espresse presso a poco così biasimando Ottone I per il suo sistema feudalo: quod potestatem non sibi soli retinet, sed passus ubere quemque suorum propria uti potestate, ila ut partes regni sui inter eco dividat, quasi cos sibi inde fidelitores haberet et subiectores quod longe est; exinde enim superbia et rebellio contra eum nutritur alque paratur.

E pare, che, vista la storia dei tempi che seguireno, il Califo non avesse, per questa parte, tutto il torto. Anzi!

Abderrahman, quindi, non volle convertirsi al Cristianesimo; na, pur combattendolo, questo trovó modo di rafforzarsi in quella regione stessa ed attingere dalla scienza e dai orsumi degli Arabi elementi a maggior progresso. Molti monasteri, in fatto, furono fondati e fiorirono qua e là per la Spagna, specie tra i monti dell'Aragona, di Leona e della Marca; e poi presso Girona, a Taxo, a Urgel, a Tarragona, a Cusan nei Pirenei, e da per tutto splendettero monaci ed abbati insigni per zelo religioso e scienza.

<sup>4</sup> Minorizoniso, Comm. de inst. litt. in Hispania, quas Arabes auctores habuerunt. Gottinga, 1810. Questi sono gli elementi principali donde trasse vigore il sapere del secolo x. Quegli che uni inseme tutti questi elementi di civiltà; che li signoreggiò elevandoli a concezioni anche apperiori, ed attingendo a principi anche più alti e vasti; che li rese universali e li collegò fra loro con vincolo logico e scientifico, fu senza dubbio, Gerberto, poi eletto Papa col nome di Silvestro II, al quale è tempo, oramai, che rivolgiamo direttamente la nostra attenzione.

Natuli di Gerberto, - Gerberto in Ispagna, - Progressi di Gerberto segli studi, - Prima aua disputa filosofica, -Garberto Abbate di Bobbio, - Parsecuzioni da lui sofferto, - Gerberto Inscia l'Italia.

Che che dica Abramo Rzevio interno ai nobili natali che avrebbe avuto Gerberto, noi incliniamo piuttosto a credere, sull'autorità di moltissimi altri autori, che essi siano stati bassi, non solo, ma ancha poverissimi '. Così affermano il Bulaeus 'l'U-

<sup>1</sup> L'unica vits di Garbarto, a quanto si sa, oltre qualla dall'Hock, è stata scritta da Ahramo Brovio, dell'Ordine dei Predicatori, maestro del Sacro Palazzo, il quale aon fo sampre imparzale. Egli forse uon attiges alle snae font critiche francesi e tedasche. La soa opera s'intitolar Sylvester II Cassiva aquistante a magia et allis culumiis virsidicatux. Romae, 1629. Pubblicata come appendice del L. xx degli simuales Ecclesiattic post Baronism. Coloniae, 1630. In 1888 TA, Provas, o. El par di provare, che Silvestro discumde dai duchi di Aquitania, dai Carolingi, dalla Geni Casia di Roma, dagli Eraclidi e che porta nove gigli nello stemma, e ad un tempo loda un certo principe Federago di Sant'Angelo a Polo e della sorella di lui Margheriia, che hanno la medenima origine e discendone dal duca Federico, fratello di Silvestro.

3 Hist. Univ. Parisiensis, v. L.

ghelli 1, l'Eggs 2, il Fabricius 2, così trovo nella Biographie Universelle 4 ed altrove. Dalle montagne dell'Auvergne, dove nacque, fu accolto dai fratelli del convento di S. Geraldo d'Aurillac, discepolo del celebre Odone di Cluny. Ivi l'abbate Geraldo, lo scolastico Raimondo, i monaci Bernardo, Airaldo e tutti gli altri gli furono larghi di paterne sollecitudini e gli destarono l'ingegno che pareva in lui sopito. Nel 967 Borel, conte della Marca Ispana, capitato colà per sue devozioni, discorrendo dei grandi progressi che aveano fatto le scienze nei suoi domini, al contatto degli Arabi, eredi della sapienza greca, venne indotto dall'Abbate a menare seco in Ispagna il fratello Gerberto, perchè vi acquistasse più estesa e perfetta istruzione . Vi andò Gerberto in fatto; e da Attone vescovo di Vich venne iniziato nella sapienza degli Arabi, ed acquistò quelle cognizioni matematiche ed astronomiche che lo resero così ammirando al suoi contemporanei; ed egli stesso nelle sue lettere, specialmente nella 17 e 25, ricorda l'opera dello spagnuolo Giuseppe, suo maestro, sopra i numeri, la dissertazione intorno all'astrologia, che Lupitone tradusse in latino a Barcellona. Ma subito l'ingegno sovrano di lui ebbe campo di mostrarsi in maggiore sfera. Venuto a Roma per accompagnarvi in pio pellegrinaggio il conte Borel ed Attone suo maestro, fu conosciuto ed amato dal Pontefice Giovanni XIII.

<sup>1</sup> Ital. Sacra, IL

<sup>2</sup> Pontif. doct., p. 289.

<sup>3</sup> Bibl. lat. med. actat. art. Gerbertus.

Art. Gerbertus.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Fragm. Chron. Aurillac. in Mab, Analecta, fol. 11, 150. Gerberti ep., 45, 46, 91.

il quale, sapondolo detto in matematica ed astronomia, lo pose a fianco di Ottone I, a questo prego il Borel ed Attone a lasciarglielo per qualche tempo; e lo ricolmò di benefici così che da allora in poi Gerberto fu sempre mai fedele alla casa imperiale di Sassonia. In questa condizione contrasse famigliarità con Adelaide, seconda moglie di Ottone I, la quale ebbe gran potere nei negozi di maggier momento, e con Teofania, sposa di Ottone II, la Porfirogenita figlia dell'Imperatora di Bisanzio, che trasportò volenteroso, nelle barbare contrade del Settentrione l'amore alle scienza ed alle arti della sua Grecia <sup>1</sup>.

Ma in quei tempi venne come ambasciatore di Lotario alla Corte dell'Imperatore, Gerardo, arcidiacono di Reims, reputato il più dotto tra i filosoft e sapienti di quel tempo. Gerberto, sempre ardente di più sapere, gli si strinse ai panni e, col consenso dell'Imperatore, lo segui a Reims, dove, superato ben presto il suo stesso maestro; gli fu dall'Arcivescovo Adalberone, prudente e saggio, affidata la scuola in cui avea insegnato Frodoardo, Questa divenne, in breve, centro più importante dei maggiori studi, donde uscirone nomini che poi furono venerandi, ed a cui convenne poi quanto sapere si coltivava nei conventi delle adiacenze: Fleury, Tours, Parigi, Auxerre, Metz, Toul, Verdun, Liegi, Lobbes, Gemblour, Gorcum, Treveri; e strinse amicizia coi maggiori uomini di quel tempo, Notgero di Liegi, Ecberto di Treveri, Eccardo, abbate di S. Giuliano di Tours, Adsone di Montier en-Der, Costantino, scolastico di Fleury, ed altri.

Quale fosse il suo metodo d'insegnamento e quali le scienze che florivano nella sua scuola ci è detto dal suo discepolo Richero, il quale accenna allo studio di Aristotile nei commentari di Vittorino e di Manlio; della topica nella traduzione di Cicerone; ci parla di quattro libri de topicis differentiis, di due interno ai sillogismi categorici, di tre intorno agli ipotetici, di uno întorno alle definizioni e di un altro delle divisioni, che servivano tutti per lo studio della dialettica. Per lo studio della rettorica leggeva, commentava ed imitava Virgilio, Stazio, Terenzio, Giovenale, Perseo ed Orazio. Insegnava pure la sofistica come parte della logica, e la matematica, nella quale avviava solo i più capaci, apprendendo ad essi, per la prima volta in Occidente, le cifre arabiche. Si insegnava la musica, sino allora sconosciuta in Francia, la quale, mercè il monocordo, Gerberto sottopose al calcolo ed a leggi generali. Infine si insegoava l'astronomia, la quale egliper mezzo di ingegnosi strumenti, all'uopo inventati, dischiuse all'intelligenza dei più provetti, non solo, ma anche di quelli che meno potevano dedicarsi a lunghi studi; perchè con sfere ben costruite, nelle quali erano ripartiti i cerchi zodiacali e le zone e le costellazioni e i carcoli polari ed i solstiziali, secondo il sistema tolemaico, in quel tempo vigente, si potevano ben discernere le varie costellazioni, trovata che si era la stella polare, merce un tubo di ferro debitamente situato.

Ma, per quanto la scienza di Gerberto già volasse lontano, nulla valse a renderlo così famoso quanto una disputa che agli tenne con Otric, scolastico di Magdeburgo, a Ravenna, Era l'anno

<sup>\*</sup> Gerb. op., 6, 20, 22, 52, 56, 59, etc.

980 e Gerberto, messosi in cammino con Adalberone alla volta di Roma, si abbattè in Pavia con l'Imperatore Ottone II, il quale, accoltili onorevolmente, li indusse a navigare seco giù sino a Ravenna. Al seguito dell'Imperatore era Otric, avversario scientifico di Gerberto e suo oppositore nel sistema di ripartire le scienze. Otricavea mandato a Reims alla scuola di Gerberto un suo discapolo, perchè apprendesse e riferisse a lui quanto da Gerberto si insegnava. Ora avvenne che Otric era stato male informato dal suo messo, il quale, nel riportare al suo maestro lo schema della ripartizione delle scienze, era incorso in vari errori. Fra gli altri avea detto della matematica che, invece di essere coeva alla fisica, era considerata come parte di essa. Di questo schema si servi Otric per assalire Gerberto. Ma, nel menera che la questione ferveva tra i due, l'Imperatore colse l'occasione perché si tenesse una disputa nel palazzo imperiale a Ravenna, nella quale si doveva discutere e decidere il conflitto tra l'antico ed il nuovo metodo. Quanti erano dotti di quel tempo a Ravenna e nelle circostanti città d'Italia accorsero alla disputa. La quale, aperta con discorso inaugurale dell'Imperatore, diede occasione a Gerberto di esporre il suo sistema, assai differente da quello che era stato riferito ad Otrie; nel quale sistema la matematica era coordinata alla fisica, ed ambedue alla teologia; di poi, a richiesta di Otric, dimostro le altre parti ed i fondamenti del suo sistema; e la disputa, poco per volta, sall da una semplice espesizione di sistema, ad una vera apologia della scienza e della universa filosofia, che Gerberto defin): la scienza delle cose divine. Il trionfo di

Gerberto fu grande per la sua ammirabile dialettica e per la prontezza stupenda del suo ingegno '. E l'Imperatore lo obbe da allora anche più caro; e, per mostrargli il suo compiacimento, l'anno dopo (982), gli diè l'abbazia di Bobbio, posta sotto la giurisdizione dell'Arcivescovo di Ravenna, fondata da S. Colombano, ed un tempo potento tanto, che i snoi territori si estendevano in gran parte d'Italia. Ma quella che per Gerberto dovea essere sede di pace per i suoi diletti studi, fu, invece, un rovaio di spine che gli amareggiarono la vita e lo costrinsero a lasciare l'Italia. I beni di quella Badia erano nelle mani di prepotenti, i quali, abusando della debolezza del predecessore, gli avevano estorto privilegi e favori che ledevano la giustizia ed il buon diritto, Or essi volevano continuare in questo abietto sistema, ma volendo Gerberto sostenere le ragioni. della sua comunità, dapprima con calunnie presso l'Imperatore e l'Imperatrice malre Adelaide, e pei apertamente levando le armi, procedetiero ad atti di violenza, non sapendo e non volendo smettere la loro guerra contro lo straniero che era alservigio dell'Imperatore, il quale avealo preferito agl' Italiani nel conferimento di quel beneficio.

Gerberto ricorse all'Imperatoro; ma questi, somitto dalle genti greche e da Saraceni a Rossano nel 982 e poi morto mentre preparava la rivineita nel 983, ono potò aintare il suo protetto. Il quale rivolsesi al Papa, Giovanni XIV, na con poca speranza di ainto per essersi rotto con questi fin da quando lo ebbe conosciuto vesevo di Pavia.

<sup>1</sup> Richer, 111, cap. 57-65. Monton., v, 619 atc.

Sconfortato, Gerberto risolve di tornare a suoi studi e lascia temporaneamente l'Italia per recarsi prasso Adalberone, donde, mentre rimprovera i suoi monaci di Bobbio per averlo abbandonato ai suoi nemici e fatto causa comune con essi, non cessa di esercitare, anche di lontano, la sua autorità sull'abbazia. Ma quanto a ritornare a Bobbio non era neppure da pensarci.

A Roma Giovanni XIV era strozzato in carcare dall'antipapa Bunifacio accorso da Costantinopoli quando ebbe udita la morte di Ottona II e l'impero era in fiamue per la ribellione dei principi contro il minorenne Ottone III figlio del suo imperatore.

Onde Gerberte trové miglior partito restarsane presso Adalbacone, a ció indotto anche dai consigli dell'Imperatrice che desiderava la sua pressanza in quelle-contrade <sup>1</sup>.

#### VI.

Lotta in Germania per la tutela di Ottone III. - Difesa di Gerberto. - Elezione di Ugo Capeto. - Nuovi travagli di Gerberto. - Sua opera a Reima. - Arnolfo arcivescovo di Reima. - Gerberto perseguitato insieme con l'Arcivescovo. - Malvagità di Ausolto. - Gerberto parte da Reima. - Arnolfo deporto dal Concilio a condannato. - Arnolfo rinuncia al vescovado.

Siamo, dunque, al 983; Ottone III, fanciullo di tre anni, già proclamato successora vivente di padre, e, morto questo, già coronato ad Aquisgrana, sentivasi contrastato l'Impero da Eurico di Baviera, varie volte ribelle ad Ottone II. Alla morte di questo. Enrico, non potendo d'un colpo

sostituirsi ad Ottone III, ne pretese la tutela, appoggiato da una lega di principi e vescovi, fra cui non mancavano uomini d'ingegno e santità. A questa tutela pretendeva anche Lotario di Francia, che vantava diritti quale nipote di sorella di Ottone I, desideroso di ricuperare quella Lorena che avea dovuto cedere all'Impero nel 980.

In tanto pericolo Gerberto non fa piccolo aiuto ai suoi protettori. Immensa ed assolutamente grandiosa fu l'opera sua, nella quale, e per lettere, e direttamente con la parola, avvalendosi di amicizie e di minacce altresì, riuscì a radunare i vari contendenti ed i rispettivi fautori, che erano numerosi e potenti, alla celebre dieta di Worms (984) dove il suo discorso fu di potenza oratoria inarrivabile, e sventò i rei disegni degli avversari e pose innanzi agli occhi dell'assemblea i mali che derivavano da si atroce ed ingiusta guerra civila. Solo Lotario di Francia non serrese; ma il riconescimento, avvenuto in tutta la Germania, di Ottone III ridusse la guerra di Lotario una vana ed inutile opposizione.

Ma Lotario mori (986) e lasció un figlio diciannovenne Ludovico. La lotta con la Germania scoppió di nuovo e Gerberto dal suo zelo per la casa degli Ottoni e pel santo diritto della Chiesa fu posto nuovamente alle più dure prove.

Noi non vogliamo troppo addentrarci in queste lotte politiche, che ci porterebbero troppo lontano dal nostro scopo. Ci basti dire soltanto che ci volle un anno intero per ridurre tutte le fila dei vari maneggi dei contendenti nelle destre mani di Teofania la madre di Ottone III, e che autore principale, se non unico, di questa pace fu Gerberto.

<sup>·</sup> Скинкито, ер. 46.

Nell'anno stesso che la pace fu conclusa (987) mori Ludovico di Francia, ultimo dei Carolingi.

Non ostante le pretese di Carlo duca di Lerena, zio di Ludovico, aspirante alla successione, i signori di Francia elessero, a Noyon. Ugo Capeto, il più saggio e possente dei vassalli di Lotario. Non poco infidi Gerberto in questa elezione, ed, insieme con Adalberone Arcivescovo di Reims, indusse Ugo a far coronare, nel gennaio dell'anno seguente, anche il figlio di Roberto, già suo allievo, per rassicurargli il diritto di successione.

Di questa sua parfecipazione attiva alla costituzione della nuova dinastia fanno fede lettere di Gerberto stesso, segnatamente la 106 all'Arcivescovo Siguino di Sens; la 112 al conte Borel cui promette soccorsi nella lotta che egli aveva contro gli Arabi qualora rinnovasse la data fede; celebra nella 111 la potenza, la dignità, il parentado di Ugo, la bella e forte gioventi di Roberto presso gli imperatori Rasilio e Costantino di Costantinopoli, ed a quest'ultimo chiede la mano di una figlia pel giovane Roberto. È un periodo di tregua nella vita di Gerberto, che non dimentica mai la casa imperiale di Germania, oni offre di naovo i suoi servigi.

Ma la tempesta si scatenò di nuovo; Carlo di Lorena si impadronisce di Lahon per segreta intesa con alcuni tarrazzani che per questioni di interessi avesalla rotta col loro Vescovo Adalberone. Questo è preso prigioniero da Carlo. Il territorio è devastato ed Ugo Capeto si accinge alla lotta. Frattanto a Reims muore l'Arcivevescovo, l'altro Adalberone, il forte, potente e strenno amico di Gerberto; il quale si trova d'un tratto, mal veduto dagli uni per la sua devozione alla Germania; fastidito dagli altri per la protezione dei Capeto, invisto al clero secolare perché monaco, odiato dai monaci stessi perché studioso di ridurli all'antica regola. È un ginepraio che gli è sorto d'intorno, o Gerberto se ne lamenta i e quasi dispera del buon esito delle cose.

Tuttavia dall'Arcivescovo Adalberone gli era stata raccomandata la diocesi di Reime, ed egli sapendola assai bisognosa di direzione non volevalasciaria. Alcuni storici, fra i quali il Baronio, opinano che egli non volesse lasciaria perchè avea fondata speranza, per segreti maneggi, che sarebbevi stato egli eletto Arcivescovo. Se questo sia vero o no, non appare da alcun documento storico.

Certo si è che Gerberto, più che ogni altro, aveavi diritto, perche è risaputo per documenti inoppugnabili, che egli oltre ad aver mano negli affari di Stato, avea cooperato assai con Adalberone nel disbrigo degli affari ecclesiastici. Egli avea convocati i sinodi di Terdon e di Castel Galdene contro l'usurpatore Walone , egli aven regolato la ribellione dei monaci di Fleury, che scacciati dal loro seno i migliori dei loro, fra cui Costantino, lo scolastico amico di Gerberto, obbedivano ad un abbate illegittimo. E Gerberto avea scritto a Majolo di Cluny, ad Ecberto di S. Giuliano a Tours e richiesto il pubblico castigo dei colpeveli, ricorrendo anche a Roma per ottenere il trionfo della giustizia manomessa. E questi ed altri atti di amministrazione ecclesia-

LEO. 134, 146.

<sup>2</sup> Ep. 20, 110. Maszi Con. xix col. 85, 87,

stica, come l'implorar grazia per monaci colpevoli '; il congratularsi con abbati di monasteri ritornati in flore '; il consigliare vescovi a favore di altri abbati ed il confermare castighi per signori resisi colpevoli 'è erano stati compiuti da Gerberto a nome dell'Arcivescovo Adaiberone.

Per tuti questi meriti, che noi appens abbiamo accennato, il nome di Gerberto ricorreva sulle bocche di tutti quando si trattò di eleggere il nuovo Arcivescovo di Reims. Forse Adalberone stesso lo avea designato; molti del clero e del laicato, cospicui per merlii, lo avrebbero volentieri accolto; non pochi vescovi scrissero perfino a Teofania perchè si ricordasse di un antico e fedele servitore della casa degli Ottoni, che in Francia, come in Italia, avea sempre fatto gl'interessi dei Sassoni 4. Ma dipendeva, in gran parte dall'arcivescovado di Reims, l'esito della controversia per la corona francese. E la ragione di Stato prevalse su l'animo di Teofania, che consenti all'elezione, sulla cattedra di Reims, di Arnolfo, il giovine, intraprendente figlio di Lotario; ed i Vescovi assembrati a Reims, forse indotti dalle stesse ragioni di Stato, consentirone alla elezione di Arnolfo, presso cui Gerberto continuò a restare, come avea fatto con Adalberone, consigliere intelligente e fedele, per i cui meriti Arnolfo non poco guadagno nella stima e nell'affetto dei suoi diocesani.

Sei mesi passarono; e poi ancora più terribile dovea scatenarsi la bufera sul capo di Gerberto. Il tracotante Carlo di Lorena, zio dell'Arcivescovo Arnolfo, un giorno d'autunno irruppe in Reims con le sue soldatesche e, dopo d'aver con vandaliche gesta rovinata e violata ogni cesa sacra e profana, costrinse l'arcivescovo e Gerberto ad arrendersi e recarsi a Laon.

La sorpresa del popolo fu grande, e la meraviglia cessò subito quando la voce universale accusò Arnolfo di aver fatto aprire le porte di Reims allo zio, dimentico del giuramento fatto il giorno della sua consacrazione.

Bersaglio ai colpi di quelle orda vandaliche fu specialmente Gerberto, malato per le troppe fatiche sostenute, e più scorato per tanto nero tradimento; la sua casa fu messa a sacco, ed egli, quasi igundo, a stento scampò dalle mani di quei vandali.

Dopo, ei se ne lamenta in due belle lettere, che scrive, una ai fratello Remigio di Treveri, e l'altra all'Abbate Raimondo, cui dice che l'odio dei nemici di Adalherone ora si sfoga contro di lui, che con quello ebbe un'anima sola '; e tanto è il suo sconforto che rimprovera se stesso dei mali suoi e si crede perfino abbandonato da Dio?

inianto, Arnolfo, gettata la maschera, a sempre più legato con Carlo, il quale confisca i bieni degli avversari per darli ai suoi partigiani, e fortifica la città e costruisce macchine e si prepara

BIBLIOTECAS

<sup>1</sup> Ep. 62, 68,

<sup>\*</sup> Ep. 31.

<sup>3</sup> Ep. 145, 113.

<sup>\*</sup> Ep. 117, 152.

Così nella ep.: A. RAMNULEO Abb. di Sens: Quae munda tant quaerimus, invenimus, perficimus, et, ut ita dicam, principas sceleris facti samus. Per open, peter, ut diominas, quae multitudine peccatorum excluditur, tais praccibus inflexa redeat, nos visites, et nobiscum habites etc.

alla guerra. Lo stesso arcivescovo costringe ciero e popolo a spergiurare per seguire le parti di Carlo. A Gerberto allora, non restava che allontanarsi da Reims; e il fece dopo scritta una stupenda e nobilissima lettera ad Arnolfo, nella quale la sua rettitudine, il suo dolore e il suo animo grande ben dicono quale nomo fosse Gerberto.

Intanto, un sinodo si raccolse a Senlis, dore i vescovi dovenno giudicare della diserzione di Armolfo, e Gerberto, memore dell'antica amicinia con questo, gli scrito per ricordargli ancora quale fisse il suo dovere, quali accuse lo minacciassero e come potesse sottrarsi alla condanna deponendo il pastorale. Armolfo gli rispose una del tutto insolente, ma al certa causcio di una potenza che lo imebriava, e gli fece sapere di aver emanata una bolla di scomunica contro i saccheggiatori di Reims. Ma questa bolla ara fatta di reti a maglie così larghe che qualunque malfattore se ne poteva agevolmente scivolare da ogni parte.

Cost la penso il sinodo raccolto a Sentis, che emanò la sentenza di deposizione di Araolfo dal l'Arcivescovado di Reims e scrisse poi a Rema al Pontefice Giovanni XV perchè, attese le gravissime circostanze e gl'interessi della Chiesa in Gormania, ratificasse quanto si era fatto per comune deliberazione e riconfermasse lo anatema fulminato dal Concilio contro Arnolfo.

Il quale, in verità si curava poco della schmunica del Concilio, non estante che fosse stato a sua volta tradito dai più fidi, i quali erano stati esecutori materiali del suo tradimento.

Intanto Ugo col suo esercito si avvicinava a Reims per costringere Arnelfo a sottoporsi alla sentenza del Concilio.

Ma Arnolfo per mezzo di Adalberone di Laon, ottenne dal Re Ugo tutti gli onori, a patto però che inducesse suo zio Carlo a smettere da quella guerra. civile che tanto rovinava la Francia. Promise Arnolfo e giurò con tanta prontezza, quanta ne ebbepoi a negare e spergiurare allora che trovossi nuovamente presso Carlo . Non valsero esortazioni e ragioni. Arnolfo e Carlo erano legati così che una sorte medesima dovessero correre. Ed avvenne, în fatto, che Ugo Capeto, stretto per la seconda volta d'assedio Laon, dove trovavansi Arnolfo e Carlo, ottenne i due fedifraghi, consegnatigli per tradimento da Adalberone vescovo. di Laon. Carlo e la sua famiglia, fatti prigioni, finirono miseramente la torbida ed ingloriosa vita". Arnolfo fu giudicato da un nuovo sinodo raccolto a Reims, perchè pare che Roma, non avendo manifestato aperto l'animo suo, implicitamente avesse abbandonato Arnolfo alla sentenza del sinodo.

Questo fu presieduto da Siguino, arcivescovo di Sens. L'atto di accusa contro Arnelfo fu preciso, severo, minuto. Al colpevole furono dati tutti i mezzi per discolparsi ed è drammaticissima la narrazione di questo giudizio, svoltosi con equità è legalità incensarabili.

Chi voglia potrà leggerlo nel Mansi <sup>a</sup>. Arnolfo finalmente, alla commissione dei vescovi, sceltasi

Hist. depositionis Armelphi, Manzi Cone, xix p. 153.

<sup>3</sup> Richer, iv, 41, 49.

<sup>3</sup> Cone. xix, p. 107, 152.

<sup>#</sup> Ep. 24.

EDUCURSNE, Historia depositionis Arnulphi T. iv. p. 100 e seguenti.

da esso stesso, si confessa completamente e, gettatosi ai puedi dei suoi compagni, chiede di essere spogliato di quel sacerdozio di cui era stato fino allora indegnamente investito. Già i vescovi erano presi da pietà alla considerazione della nascita e della giovinezza del colpevole, quando comparvero nell'adunanza i Re dei Franchi 'col loro seguito, innanzi ai quali Arnolfo, reiterata che ebbe la sua confessione, e, chiesto perdono della fellonia commessa, sottoscrisse l'atto di rinunzia alla sede di Reims ed ottenne il perdono del carcere da Ugo Capeto. Così veune chiuso il sinodo e gli atti pare che fossero stati mandati a Roma, al Papa Giovanni XVI, con lettera di Ugo, per mezzo di un arcidiacono della chiesa di Reims.

# VII.

Gerberto aletto Arcivescovo di Reima. – Lotte che sosticas contro i soci alemici. – Invalidità della deposizioni di Arnoto. – Protesta del Pontafice di Roma. – Resistenza di Gerberto. – Nobiltà delle sue intenzioni. – Sinodo di Monton. – Provvedimenti contro Gerberto. – Lettera di Ottoma III. – Gerberto va in Germania. – Scrive lettere in sua difena.

Ma, deposto Arnolfo, il sinodo non si sciolss prima d'aver provveduto al nuovo arcivescovo di Reims. E parve a tutti che si dovesse tener conto della designazione fattano da Adalberone e dei bisogni della chiesa di Reims, più che delle necessità politiche. Era dunque evidente, che l'umo più destro negli affari e più dotto ed in vista era Gerberto. La sua condotta durante il sinodo di I vescovi, quindi, radunati a Reims, gli offersero quall' Arcivescovado, non senza fatica, per vincerae la riluttanza, prevedendo Gerberto già quali lotte gli sarebbe stato necessario sostenere dai nemici suoi, che, come sempre avviene con nomini di genio, erano numercosi e potenti.

E che egli non s'ingannasse in queste fosche previsioni appare da una lettera 'scritta all'Abbate Raimondo ed ai suoi fratelli di Aurillac, nella quale enumera le opposizioni da legulei dei suoi avversari, i quali, anche per questa parte, sconfitti, non lasciavano di inveirgli contro, per cui si raccomandava alle loro preghiepe e deplorava gli effetti che partoriscono gli onori di questo mondo. « Credetelo a me, egli dicava, che parto per esperienza: Quanto più la gloria estorna estelle i principi, tanto più la sollecitudine li travaglia internamente ».

Ma tutto ciò era ben poco o nulla rispetto a quello che dovea soffrire dopo!

Accennando quanto più brevemente per noi fesse possibile al processo di deposizione di Arnoifo et alla elezione di Gerbecto ad Arcivescovo di Reins, non abbiamo fatto menzione di Roma se non in quanto che gli atti di quel sinodo farono a Roma spediti dal re Ugo, Ma in fatto di

Reims contro Arnolfo era stata incensurabilo, e, quantunque spesso chiamato in causa per attestare fatti dei quali avea prove lampanti, non volle mai parlare, pensando che non gli convenisse, anche dicendo il vero, aggravare la situazione di Arnolfo, al cui posto sembrava già destinato.

Uno Capero e Rosento, IL

<sup>1</sup> Rp. 35.

da esso stesso, si confessa completamente e, gettatosi ai puedi dei suoi compagni, chiede di essere spogliato di quel sacerdozio di cui era stato fino allora indegnamente investito. Già i vescovi erano presi da pietà alla considerazione della nascita e della giovinezza del colpevole, quando comparvero nell'adunanza i Re dei Franchi 'col loro seguito, innanzi ai quali Arnolfo, reiterata che ebbe la sua confessione, e, chiesto perdono della fellonia commessa, sottoscrisse l'atto di rinunzia alla sede di Reims ed ottenne il perdono del carcere da Ugo Capeto. Così veune chiuso il sinodo e gli atti pare che fossero stati mandati a Roma, al Papa Giovanni XVI, con lettera di Ugo, per mezzo di un arcidiacono della chiesa di Reims.

# VII.

Gerberto aletto Arcivescovo di Reima. – Lotte che sosticas contro i soci alemici. – Invalidità della deposizioni di Arnoto. – Protesta del Pontafice di Roma. – Resistenza di Gerberto. – Nobiltà delle sue intenzioni. – Sinodo di Monton. – Provvedimenti contro Gerberto. – Lettera di Ottoma III. – Gerberto va in Germania. – Scrive lettere in sua difena.

Ma, deposto Arnolfo, il sinodo non si sciolss prima d'aver provveduto al nuovo arcivescovo di Reims. E parve a tutti che si dovesse tener conto della designazione fattano da Adalberone e dei bisogni della chiesa di Reims, più che delle necessità politiche. Era dunque evidente, che l'umo più destro negli affari e più dotto ed in vista era Gerberto. La sua condotta durante il sinodo di I vescovi, quindi, radunati a Reims, gli offersero quall' Arcivescovado, non senza fatica, per vincerae la riluttanza, prevedendo Gerberto già quali lotte gli sarebbe stato necessario sostenere dai nemici suoi, che, come sempre avviene con nomini di genio, erano numercosi e potenti.

E che egli non s'ingannasse in queste fosche previsioni appare da una lettera 'scritta all'Abbate Raimondo ed ai suoi fratelli di Aurillac, nella quale enumera le opposizioni da legulei dei suoi avversari, i quali, anche per questa parte, sconfitti, non lasciavano di inveirgli contro, per cui si raccomandava alle loro preghiepe e deplorava gli effetti che partoriscono gli onori di questo mondo. « Credetelo a me, egli dicava, che parto per esperienza: Quanto più la gloria estorna estelle i principi, tanto più la sollecitudine li travaglia internamente ».

Ma tutto ciò era ben poco o nulla rispetto a quello che dovea soffrire dopo!

Accennando quanto più brevemente per noi fesse possibile al processo di deposizione di Arnoifo et alla elezione di Gerbecto ad Arcivescovo di Reins, non abbiamo fatto menzione di Roma se non in quanto che gli atti di quel sinodo farono a Roma spediti dal re Ugo, Ma in fatto di

Reims contro Arnolfo era stata incensurabilo, e, quantunque spesso chiamato in causa per attestare fatti dei quali avea prove lampanti, non volle mai parlare, pensando che non gli convenisse, anche dicendo il vero, aggravare la situazione di Arnolfo, al cui posto sembrava già destinato.

Uno Capero e Rosento, IL

<sup>1</sup> Rp. 35.

canoniche leggi si deve ben dire che in quel sinodo non se ne tenne conto alcuno. Con quale
autorità, in fatto, i vescovi si erano radunati per
giudicare un Arcivescovo, che certo non poteva
e doveva suttostare alla loro giurisdizione, anzi,
come loro metropolita, era ad essi superiore? Da
tioma, certo, non s'era avuta alcuna delegazione
all'uopo, e, se la necessità dei tempi e l'inrgenza
dei provvedimenti dovevano consigliare deliberazioni speciali a proposito di Arnolfo, non avrebbe
mai dovuto e potato il sinodo passare all'elezione
di Gerberto, se prima non si fosse avuto da Roma
la conferma degli atti e della sentenza emanata
contro Arnolfo.

Inclire, evidentemente il sinodo si era volutomettere al posto di Roma, sia discutiondo di alcuni atti compinti dal Papa, sia biasimando – a torto tuttavia – il non iniervento del Papa nelle controversie della Francia, perchè è indubitato cha appena acquetate le tempeste in Roma suscitate dalla tiramnde di Crescenzio, il Papa avea mandato, come Legato di la dall'Alpi, Leone, Abbata del convento di San Bonifacio di Roma, perchè esaminasse le accuse contro Arnolfo; e che avende il Legato, allora che giunse ad Aquisgrana, saputo del sinodo già radunato a Reims e che avena già settenziato contro Arnolfo, se ne era tornato a Roma.

Or dunque, per tutte queste mancanze e disprezzo di forme, il Papa, allora Giovanni XVI, giustamente indignato, disapprovò tutto ciò che si era fatto a Reims ed interdisse dall'esercizio di tutte le divine funzioni i vescovi che vi avevano partecipato a sua insaputa.

Non valse il sapere che Gerberto già nei primi mesi della sua cura avea saggiamente governato; i nemici di lui a tal novella levarono il capo, gli amici si intiepidirono e clero e popolo gli si mostrarono decisamente contrari. La tempesta si scateno furibonda intorno a Gerberto. il quale subito pose mano a difendersi, ad incoraggiare i suoi, a consolarli e sostonerli '. Veramente avrebbe fatto meglio a calare il capo e sottomettersi all'autorità di Roma aspettandone le decisioni. Ma egli dovette forse ubbidire ad un primo impeto di passione che poi lo fece apparire ribelle alla Chiesa di Roma.

Cominciò cel radunare gli Arcivescovi Siguino di Sens, Erkembaldo di Tours, Dagoberto di Bourges ed altri suffraganei, i quali decisero di sostenere la deposizione di Arnolfo e l'elevazione di Gerberto. Il quale, senza dubbio, ciò facendo, non avea l'animo di ribellarsi a Roma, ma di trovare appoggi autorevoli per sostenere le sue ragioni. E son testimonianza della nobiltà del suo animo le varie lettere che egli scrisse, in quella occasione a parecchi vescovi ed abbati della Francia. e della Germania. Gli fu, a quanto pare, consigliato dall'Abbate di Massay, Costantino, la rinuncia all'Arcivescovado come unico mezzo a comporre la controversia. Ma Gerberto non aderi al consiglio; e pinttosto, scrivendo a Roma, vollo discolparsi presso il Papa dicendosi addolorato di quei fatti ed affatto estraneo alla deposizione di Arnolfo. Ma il Papa fu inesorabile perché trattavasi di sostenere e difendere l'autorità della Santa Sede.

Intanto, in quel torno di tempo (995) erano morti gli amici e fautori più potenti di Gerberto

RIGHER-PERTY, Mon. Vip., 651.

e molti altri erano vacilianti o divenuti infedeli; lo stesso re Roberto, giá suo allievo, che avrebba potuto molto a Roma, impigliato in guai domestici e politici, pensava a ben altro che ad aintare il suo maestro. Gerberto si vide abbandonato da tutti; sopportò ingiurie e minacce alla vita ed alle libertà e desiderava por fine a questa tempesta provocando un sinodo, sia esso ad Aquisgrana, sia a Roma. Il Papa voleva il sinodo ma che vi aderissero vescovi estranei a quello di Reims e non fautori di Gerberto. Altro estacolo: i re non permettevano che i prelati partissero dai loro domini. Finalmente, per l'interposizione dell'Abbate Leone, ritornato come legato del Papa, si stabili, sede del sinodo, la terra di Monson in quel di Reims. Dei vescovi francesi nessuno vi intervenne, per non parere di far causa con Gorberto; vi intervennero, oltre l'abbate Leone, vari arcivescovi e vescovi della Lorena e della Germania e molti abbati, chiari per dottrina e santità, accompagnati da principi e signori laici di specchiata rettitudine e divozione alla S. Sede. per attestare della deposizione di Arnolfo e della elezione di Gerberto L Questi intanto, si era prima recato presso i re dei Franchi per ottenere la liberazione di Arnolfo. Splendida fu l'antidifesa di Gerberto, nobile per sentimenti, vigorosa per argomentazioni, efficacissima per movimento oratorio. Indi i vescovi tennero consiglio, e indissero nel le luglio un nuovo sinedo a S. Remigio di Reims; ma. prima, fecero avvertito Gerberto che fino a quel tempo si astenesse dalle sacre cerimonie e dal comunicare coi fedeli.

Troppo duro parve a Gerberto tal provvedimento, parendogli di non meritarlo, ed a stento si riusci, per le umili e fraterne avvertenze di Luitolfo, arcivescovo di Treviri, a farlo accondiscendere a tal deliberato.

Siamo al 995, anno che fu per Gerberto fecendo di lavoro, come di tristezza, perche la sua condizione, nonchè migliorare, andò sempre peggiorando. Tuttavia un raggio di conforto fu per lui la lettera che gli mandò Ottone III, nella quale era tutta l'anima del giovine sedicenne imperatore, riboccante d'affetto, d'entusiasmo giovanile. di ammirazione pel monaco illustre e sapiente. Sembra che essa sia stata occasionata da alcuniversi latini inviati, insieme con un esemplare di Roezio, al giovine Imperatore. Il quale insiste in essa per avere presso di sè Gerberto, acciocche gli apprenda la scienza dei numeri e l'arte di farcarmi. Non avrebbe Gerberto voluto lasciare la sua Reims per non dare agio ai suoi nemici di cantar vittoria facile ed ingiusta; e molto, forse, dové combattere tra sè per venire ad una decisiono che gli salvasse almeno la dignità, della quale era vigile difensore.

Ma, finalmente, pensando che, abbandonato a se stesso, non avrebbe potuto efficacemente provvedere agl'interessi della sua diocesi, rispose con una splendida lettera all'Imperatore, dichiarandosi pronto a raggiungerio <sup>6</sup>.

Gerberto, dunque, va in Germania, donde accompagna il suo imperiale alunno in una spedi-

<sup>1</sup> Mann, Cone. xix, Col. 176.

<sup>4</sup> Gens. Ep. 154.

zione contro popoli Slavi minaccianti le frontiere dell'Impero.

E tra i tumulti della guerra non mancò il tempo per tenere dotte conferenze, alle quali partecipava sempre lo stesso Imperatore. In questo anno stesso, ritiratosi a Magdeburgo, fabbrico quel famoso orologio a sole che gli valse tanta fama, ed, alla notizia che l'Imperatore avea ottenuto vittoria sui nemici, gli scrisse una nobile lettera, che è la 28º della raccolta, nella quale loda la virtù dell'Imperatore che « osa mettersi ai maggiori pericoli per la patria, la religione, la prosperità della sua casa e del suo stato! », R. fra l'altro, conchiude accennando ad altre imprese, per attuar le quali era mestieri di grandi risoluzioni. Evidentemente, qui si tratta della spedizione progettata, e poi fatta, dall'Imperatore Ottone in Italia per assodare l'autorità pontificia contro le turbolenze dell'empio Crescenzio.

A quest'anno susso si deve riferire la risposta che egli manda alla regina Adelaide di Francia, la quale gli impose di rifornare a Reims, minacciandolo di sottrargli la sua grazia se non l'obbedisse.

È questa lettera una compiuta esposizione dei mali che affliggovano la Chiesa di Reims e delle cagioni che gl'impedivano di tornare alla sua diletta diocesi, afflidatagli dall'unanime consenso de Vescovi. L'ambitione di Arnollo e dei suoi partigiani che gli aveano sollevato contro il clero ed i suoi vassalli; il timore di perturbamenti sanguinosi, se egli tornasse; la decisione non ancora presa dai vescovi che erano stati radunati a concilio, la soggezione all'Autorità suprema della Chiesa, della quale voleva aspettare il responso-

erano altrettanti argomenti a non fargli prendere la via del ritorno '.

Scrisse ancora al suo ex-allievo il re Roberto di Francia, che informò dei mutati sentimenti a favore di lui dell'Imperatore Ottone. Ed altre lettere ancora scrisse ad Arnolfo d'Orleans, ad Adalberone di Verdun, a Dieterico II di Metz, nelle quali, pur dimostrando spirito di mansuetudine e di pace, afferma tuttavia che non può volontariamente rinunciare alla sua diocesi di Reims senza disconoscere la dignità episcopale di cui era stato investito.

Intanto, l'autunno del 995 s'approssimava al suo termine e per parecchi indizi si vedeva una attività maggiore in Ottone, il quale con le diete di Magdeburgo e di Colenia mise ordine nei negozi dell'Impero Germanico. Nel febbraio dell'anno seguente. 996, ad Ingelheim un nuovo sinodo, raccoltosi per affari diocesani, trattò, ancora per incidente, della causa di Gerberto. Di poi, al sopraggiungere della primavera Ottone venne in Italia, avendo per mèta Roma e la sua pacificazione.

#### VIII.

Ottone III a Roma. — Tristi condizioni di Roma nel 1955. — Giovanni XV a Crescanzio. — Gregorio V sietto papa. — Gerberto deposto da Arcivacovo di Reima Resta in Italia presso Gregorio V. — Nuove insidie di Crescennie contro il Papa e Gerberto. — L'antipapa Giovanni XVI.

Non si creda, però che il pensiero di venire in Italia ed a Roma fosse venuto ad Ottone III per desiderio di pacificare Roma dalle turbolenze

<sup>1</sup> Ep. 159.

<sup>2</sup> PERTE, Mon. v, 657.

di Grescenzio. Egli, invece vi fu invitato dal Pana stesso, allora Giovanni XV, il quale gli mandò una legazione - pare d'accordo con i grandi del regno - perchè venisse con la sua autorità a ristabilire il diritto oppresso. Di siffatta legazione non parla l'Hock nè altri autori tedeschi, forse per voglia di mostrare maggior energia nei Cesari tedeschi per il bene della Chiesa, che nei Ponteffci romani per lo scopo stesso 1.

Ben triste era la condizione di Roma a questi tempi. La celebre fazione di Crescenzio vi imperversava e spadroneggiava con iniqua e violenta opera tirannica ed usurpatrice. Contro la quale non seppe reagire, com'era conveniente, il povere Pontefice, il quale, a causa della avidità di Croscenzio e dei suoi, e della poca libertà della Chiesa, appariva alle volte cupido di danaro e venale, mentre era solo troppo fiacco innanzi all'usurpaters della signoria di Roma, tanto che un giorno del 905, stauco delle continue oppressioni, dovette uscire di Roma e ricoverarsi presso Ugo, marchese di Toscana e fedebissimo amico di Ottone, donde mando all'Imperatore l'invito perchè venisse in Italia Ed Ottone, come abbiamo detto, accettò l'invito; e già nella Pasqua del 996 era a Pavin por ando a Ravenna, dove seppe che Papa Giovanni XV era morto nella sua Roma. Questi in fatto, pregato a tornarvi da Crescenzio,

! PERIZ, III, 91, Annales Haldeskeimenses. 1 Si discute molto sulla data certa di questa fuga Noi col Brunneso la poniamo nell'anno lais, contro le diverse asserzioni del Muratori, del Baronio, del Signio, ecc. riferendoci ad una contemporanea testimoniana di Martino Polono e di Amalarico Augerio.

DITMARUS, Chron., L. IV. D. 41.

il quale avea saputo del pressimo arrivo a Rema di Ottone, vi avea avuto, insieme con le assicurazioni della più ampia libertà, ogni dimostrazione di onore ed accoglienza entusiastica da parte del patrizio, del Senato e del popolo. Ma poco dopo entratovi morì, cioè ai primi d'aprile del 996.

Anche questo Papa, come non pochi altri, fu vittima della malignità o della ignoranza degli storici. L'Hock lo dice non degno successore di Pietro, dietro l'autorità di non pochi stranieri, che a lui apposero le colpe di Crescenzio. Invece, la storia vera, quella scritta coi documenti, ha ragioni sufficienti per lodarlo di molte virtu e per credere che, prudente e mite, sofferse quanto potè per non accrescere i mali della Chiesa e seppe resistere quando il dovere consigliò resistenza.

Ai nunzi, ricevuti nel suo campo, i quali chiesero ad Ottone, a nome del popolo di Roma, chi desiderasse sestituito sulla Cattedra di Pietro, fu risposto accennando a Brunone, chierico del seguito imperiale e parente di Ottone perché discendente da Ottone I per parte di Liutgarda, figliuola di questo. Vedendo il piacere dell'Imperatore, i grandi romani accettarono la scelta, e Brunone andò a Roma, accompagnato da Willigioso, Arcivescovo di Magonza e da Ildebaldo vescovo di Worms 1. I Romani accolsero con ogni onore il nuovo Papa e ne confermarono unanimi la elezione; sicchè egli fu vero pontefice e legittimo quantunque più che altro il volere di Ottone lo avesse collocato sulla Santa Sede 1.

<sup>1</sup> IOANNES CANAPARIUS, Vita S. Adalberti, in Penta. 2 Annal. Heildesheim. 91, Ditmanus, L. 1v. 41.

Al Papa tenne dietro in Roma Ottone stesso, il quale, giuntovi alla fine d'aprile, assistè alla solenne consecrazione di Papa Brunone che fu Gregorio V; questi, a sua volta, pochi giorni di poi, il 21 maggio, consacrò imperatore Ottone, facendogli giurare di essere il difensore della Santa Sede. Gerberto allora scrisse una lettera all'imperatrice Adelaide annunziandole gli avvenimenti di Roma; ed Ottone tenne, come di consuoto, giudizi, nei quali, esaminando, fra l'altro, le opere di Crescenzio contro Giovanni XV, lo condamò, come turbolento, all'esilio 'Ma s'interpose Gregorio, che forse credette più sicura la quiete perdonando, anzichè castigando, e Crescenzio ebbe intero perdono.

In tutti questi avvenimenti, vari e lieti, Gerberto non s'era mosso dal fianco dell'Imperatore. I vescovi, convocati in assemblea per discutere sulla elezione di Gerberto alla sede di Reima, avvano sentenziato per l'annullamento di essa convalidando l'elezione di Arnolfo. La qual sentenza il Papa Giovanni XV avea confermata prima di morire, sicchè Gerberto, rassegnato, non pensara più alla diocesi francese che eragli stata non canonicamente attribuita.

Ottone, dopo essere stato alquanti giorni ancora a Roma, se ne parti ritornando prima a Ravenna, e poi di la in Germania. Gerberto resto in Italia, impedito forse dal mettersi in viaggio per l'età avanzata e per le infermità, o più probabilmente l'asciatori acciocché soccorresse dei suoi sapienti e prudenti consigli il giovine Pontefice. Certo è che in una lettera, da lui scritta, in questo torno di tempo, alla imperatrice Adelaide, egli deplora gli acciacchi della sua malferma salute ed ai vari malanni che lo tormentarono acutamente un anno intero. Come, d'altra parte, parla di vari provvelimenti canonici presi a sua ispirazione e consiglio dal Papa Gregorio V.¹ Fra gli altri si parla di pene, delle quali era meritevole un alto personaggio, che egli non nomina, ma che tutto lascia supporre essere lo stesso Crescenzio.

Questi, in fatto, appena partito l'imperatore, si diè gran da fare per riconquistare l'antica preminenza perduta. Istigato forse a ciò non poco dagli stessi grandi di Germania, che mal tolleravano il Papa diventato come un Vescovo alla dipendenza dell'Impero, e tanto meno vedevano bene che Gerberto, contro il quale aveano aspramente combattuto, riprendesse l'antico vigore, vicino com'era alla Santa Sede.

Gregorio V, giovane com'era, se ne stava circondato da una corte composta in gran parte di tedeschi e stranieri. E si capisce che a capo di tutti era Gerberto, cui s'inchinavano i satelliti minori, per riconoscere in lui autorità di senno e di anni. Questi pare non si tenesse dallo aspreggiare alcuni dei più potenti romani e forse Crescenzio stiesso, già dispestò a volgere quegli estacoli ni propri disegui. Perfino ad Ottone non piaceva questo modo di procedere, come quello che stimava pericoloso per la pace di Roma e per l'autorità dell'Impero. E la sua dispiacenza

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Quia priorem Papam saepe laceraverat exilio statut deportari. Annal., Saxo, p. 363.

Ep. 49.

ebbe occasione di mostrare a Gerberto, il quale in una lettera si lagna appunto del modo onde trattavalo Ottone, e che è scritta evidantemento in questo tempo <sup>1</sup>.

În verită, per quanto siamo convinti della irruenza di Gerberto - che pure a tempo e a luogo sapeva usare di tutte le armi che gli offrivano il suo sapere e la sua dialettica, per apparire sommesso e pacifico - tuttavia non possiamo disconoscere che Crescenzio andava scovando col lumicino tutte le occasioni per accendere l'animo dei Romani ed eccitarli a mandar via gl'imperiali ed il Papa stesso. Vi riusci, finalmente, con l'aiuto di un tal Giovanni Filigato, un tempo cappellano di Teofania, ed allora Vescovo di Piacenza. Questo era stato, proprio in quell'anno 997, mandato da Ottone III a Costantinopoli per procacciare il matrimonio con una figlia di uno dei due Imperatori d'Oriente. Niente di più facile che, trovandosi a Costantinopoli, il Filigato brigasse per Crescenzio, al quale se fosse dato il patriziato romano, come a sè la tiara, egli, il Filigato, prometteva di ridare agli imperatori d'Oriente il dominio di Roma 2.

Tornò il Filigato dall'Oriente ricco egualmente di oro e di promesse. Non mancava altro per far precipitare Cressenzio; mosse a tunulto i Romani contro Gregorio V che dovè fuggire precipitosamente, non recando con se altro, che le vesti onde era coperto 2, poi impose come Papa lo sciagurato Giovanni Filigato, il quale osò cingere

<sup>1</sup> Ep. 30.

<sup>1</sup> Annalista Saxo, pag. 363.

la usurpata tiara, impostosi il nome di Giovanni XVI, e far prendere ed imprigionare i messi imperiali!

#### IX.

Secunda discesa di Ottone in Italia. – Fuga e morte dell'antipapa. – Supplizio di Crescenzio. – Gerberto Arcivescoro di Ravenna. – Primi saggi del ano governo. – Gerberto a Roma. – Sottoscrive la condanna contro Roberto di Francia. – Presiede il concilio di Pavia. – Morte di Gregorio V. – Gerberto eletto Papa. – La profezia delle tre R. – Documento apporifio.

Questa rivolta diede occasione ad Ottone diiniziare la sua seconda discesa in Italia. Nel cuere dell'inverno dei 997, in fatto, dopo rassettate le controversie di Germania. Ottone rivarcò le Alpi e giunse a Pavia il 5 gennaio del 998, dove aspettavalo Gregorio V, e donde insieme giunsero prima a Cremona e poi a Ravenna. Di là, a grandi giornate corsero su Roma, dove entrarono il 22 febbraio\*. L'antipapa Giovanni, all'avvicinarsi di Ottone fuggi; ma, inseguito e raggiunto dagli imperiali, ebbe cavati gli occhi e tagliata la lingua ed il naso". Crescenzio andò a rinchiudersi e fortificarsi in Castel Sant Angelo, dove, fieramente assalito, dopo una resistenza di due mesi, cadde nelle mani degli imperiali, dai quali, violata la parola, ebbe mozzata la testa ed appeso il cadavere ai merli del castello . Ne sorte differente

ARNOLFO DI MILANO, Hist. lib. 1, c. XI.

<sup>4</sup> IOANNES DIACONUS, Chron. Ven. 30. Annal. Sano, id.

Chron. Farf. Rev. Ital. Script. II, 11, 429.
 Baronio, ann. sd 996, vol. x, 1023.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ARNOLFO, Hist. di Mil. lib. 1, c. 12, PRRTS, Script. VII, 54.

ebbero i mutilati resti dell'antipapa. Il quale gettato in prigione e di là tratto, non ostanti le preghiere di S. Nilo, fu trascinato per le vie di Roma sul basto di un asino e morto per strazi indicibili, ai quali cooperarono senza dubbio più i tedeschi che i romani stessi.

Gerberto avea seguito nella fuga Gregorio V e gli era stato fido consigliere e valido auto, lo avea accompagnato nell'avversa sorte e nella lieta, e ne ebbe la ricompensa quando meno se l'aspettava. In questo tempo Giovanni, arcivescovo di Ravenna, atterrito dalle calamità dei tempi, si era rifirato in un eremo presso Torino, ove rese glorioso coi suoi costumi quel chiostro di San Michele.

Restata, quindi, la sede vacante, Gregorio il 28 aprile di quell'anno 998 vi nominò Gerberto, mandandogli il pallio e confermandogli molti e grandi privilegi el altri aggiungendone da conseguire dopo la morte dell'Imperatrice Adelside che ne era investita, e non padrona come inestatamente dice l'Hock \*

A questo arcivescovado fu annesso anche il vescovado di Piacenza, tenuto prima dal Filigato, che fu antipapa, e quello di Montefeltro, così che la giurisdizione e l'attività di Gerberto potè esplicarsi in campo assai vasto.

E ben parve l'uomo acconcio a tanto incarico. Primo suo divisamento fu di convocare un sinodo di vescovi e di sacerdoti cardinali della sua diocesi per riparare a gravi inconvenienti ed abusi invalsi col tempo; così l'abuso dei suddiaconi dell'arcivescovo, che vendevano estie consecrate e sacro crisma ai vescovi ed agli arcipreti nel giorno della loro ordinazione. Richiamò in vigore l'antico canone pel quale ogni vescovo non poteva consecrare od ordinare sacerdoti nella diocesi di un altro, sanza che da questo ne avesse avuto la debita licenza; ed, in generale, di non ammettere agli ordini sacri quelli che, o per vita colpevole, o per incapacità giuridica o fisica o morale non si credevano degni di tanto ministero.

Questo sinodo fu tenuto il 1" maggio; e subito dopo, il 9 dello stesso mese, Gerberto fu presente ad un altro concilio che si tenne in Roma, convocato e presteduto dal Papa Gregorio V. Troppo doleva a Gerberto presenziare a questo sinodo e più sottoscriverne le decisioni che riguardavano specialmente il suo allievo ed amico Roberto re di Francia, cui la passione insana per Berta avea fatto dimenticare i suoi doveri per Gerberga legittima sua moglie. Ma gl'interessi della morale cattolica la vinsero sopra ogni considerazione di amicizia e Gerberto soscrisse, immediatamente dopo il Papa, la sentenza che imponeva al Re di rimandare Berta e di fare per sette anni penitenza: inoltre lo fulminava di scomunica finchè non avesse obbedito a Roma. Della scomunica stessa furono colpiti Arcimbaldo di Tours che benedisse le seconde nozze di Roberto ed i vescovi che vi assistettero \*. Si ridusse Roberto all'obbedienza e fece quanto la Santa Sede gl'imponeva; indotto forse

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vita S. Nili; apud Banonium a. 996, vol. x, pag. 1023-24.

<sup>1</sup> Hock, Gerherto o Silvestro ecc., pag. 108.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Manzi, xix, col. 219. Pagi, ann. ad 998, n. 22.

<sup>&</sup>quot; Manzi, Cone. xix, col. 233.

a ciò più dal biasimo del suo celebre maestro e dal timore che i suoi vassalli, supendolo scomunicato, gli si ribellassero, che da vero e profendo rentimento.

Inoltre, questo sinodo compose ancora, e definitivamente, la controversia per l'arcivescovo deposto. Arnolfo, ed un'altra, non meno intricata, intorno a Giselero, vescovo di Merseburg, il quale era riuscito ad impadronirsi della diocesi di Magdeburg, di cui era arcivescovo quell'Otric, vinto in disputa da Gerberto.

Ancora un altro sinodo per ispirazione di Ottone si tenne dai vescovi a Pavia, verso la fine di questo anno istesso; e vi troviamo tuttavia a presiederlo Gerberto, intento a rivendicare le diocesi di un altro abuso, di cui avea egli stesso sperimentato i funesti effetti quando fu fatto Abbate di Bobbio. Acciò i beni delle fondazioni ecclesiastiche e canoniche non fossero vincolati e sottratti alla loro pia destinazione da debiti, che erano stati contratti per motivi di avarizia, di personnie benevolenza o per altro, fu stabilito, su proposta e difesa di Gerberto, che detti debiti non vincolassero punto il successore di colui che li avea contratti; egli dovesse, invece, essere libero di reclamare, a nome della Chiesa, ciò che gli era stato tolto, pena l'anatema agli oppositori '.

Già dava Gerberto a divedere, con tanta attività e praticità negli affari della Chiesa, quanto fosse grande il suo zelo, non ostanti gli anni che gii gravavano le spalle. Ma queste dovevano ben presto sobbarcarsi ad altre e maggiori fatiche.

L'imperatore Ottone era partito da Roma, come dicemmo, ma trovavasi ancora in Italia e contava di varcare subito le Alpi per ritornare nei suoi Stati, dove avea lasciato al governo dei suoi affari Matilde, badessa di Quedlimburg, figlia di Ottone II. Ora questa morì il 7 febbraio del 939 e subito furono mandati nunzi a Pavia, dove contavano si trovasse Ottone. Ma questi era corso di nuovo a Roma, dove altra morte che poteva produrre grandi e tristi conseguenze si avvicinava.

Già Gregorio V, giovane d'età, ma vecchio. al dir dei cromisti, per senno e pruslenza, avea da tempo dato segni di deperimento, si che anche gli ultimi decreti del sinodo tenuto a Pavia erano stati, a principio del 999, pubblicati da Gerberto. Onde nel di 17 o 18 febbraio egli si spense placidamente nel Signore, conchiudendo la breve ma operosa vita con esempi di virta e di saggezza. non comuni a tale età i Si sospettò che la fazione dei Crescenzi, ancora sopravvissuta al suo capo, gli avasse dato la morte. Ma, checchè sia di ciò, è derto che, con la morte di Gregorio V. un sordo brontolio di fazione si annunziava. Ottone forse trovossi presente alla morte del Papa o vi giunse immediatamente dopo; e gran dolore ne ebbe; e crebbero il dolore le notizie che ivi

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Manzi, xix, col. 233. In questa occasione, per ordine dell'imperatore venne eretto un bel monumento in onore del santo murtire e filosofo Savarino Boexio, le cui reliquie giacavano in quella Chiesa, e dettatane la bella epigrafe dallo atesso Gerberto.

Alcuni, come l'Houx pongono la morte al 4; ma i più tra i cromati e storici la pongono tra il 17 o il 18 febbrano. Epitopk. in Barosno, ann. 699, § n. vol. x. 1051. DITMARUS, lib. IV. 43. Annolista Sazo., pag. 367. Vita & Nili, in Prant Ser. IV. 617, ecc.

lo raggiunsero della morie di Matilde, reggente di Germania <sup>1</sup> Ottone non si perdette d'animo e si studio perchè i Romani eleggessero Sommo Pontefice il suo Garberto. Non gli fu difficile l'ottenerlo; ed i Romani infatti lo elessero per acclamazione. È così il profugo francese che non avea potuto tener la sede di Reims, ebbe, prima, quella di Ravenna e poi il Sommo Pontificato a Roma.

La domenica delle Palme, il 2 aprile venne celebrata la solenue incoronazione e fu gran festa a Roma.

La profezia delle tre R si era verificata appuntino . Da Reims era passato a Ravenna, e da Racenna a Roma. Per la sua elezione fece granrumore il documento imperiale di Ottone a Papa Gerberto, che prese il nome di Silvestro II. Sarebbe un documento di immensa importanza se fosse autentico; e la Chiesa ed i Papi antecessori di Gerberto ne ascirebbero con taccia gravissima di mala amministrazione, di avarizia e di simonia perfino. Ma con ragioni inconfutabili le dichiara apocrifo il Balan a così che non si può dubitare più intorno ad esso e darebbe prova di innata ostilità alla Chiesa chi volesse ostinarsi a ritenerlo autentico, quando ragioni storiche e canoniche e filologiche lo rigettano senz'altro tra i documenti apocrifi e lo dichiarano mala contraffazione di qualche leguleio dei tempi posteriori. Noi non insistiamo su di esso; e chi,

1 Annal. Sazo, pag. 370.

Batan, Storio d'Ralia, Lib. XVIII, cap. xi, Modona 1894. voglia saperne di più potrà ricorrere al Balan stesso, dove la quistione sulla falsificazione del documento stesso è ampiamente e completamente esaurita. Ci basti dire soltanto che detto documento fu accettato ad occhi chiusi dal Muratori <sup>4</sup>, dal Goldasto, dal Lünig, dal Reumon<sup>1</sup>, dal Pertz <sup>5</sup>; fu impugnato e rigettato del totto dal Pagi <sup>4</sup> dal Höfler <sup>8</sup>, dal Hock <sup>6</sup>, dal Villmas <sup>7</sup>, dal Brunengo <sup>8</sup>.

Х.

Prima enciclica di Silvestro II - Lettera di Arnolfo di Reima - Altri scritti di Silvestro II. - L'anno 1000. -Primo invito alla Grociata.

Primo atto di Silvestro II, elevato che fu al Sommo Pontificato, si trova in un'enciclica ai Vescovi, scritta con forza ed umiltà e senno non comune; nella quale, da nomo che ben conosce il mondo ed i mali propri dell'età in cui vive, li entunera e cerca, nella santità della dottrina della Chiesa, i mezzi opportuni per estirparli. È una lezione che egii fa, prima a se stesso e poi agli altri, sulla dignità e grandezza dell'episcopato, istituzione di Cristo, dono di Dio, che dispone di ciò che v'i ad i più grande sulla terra, e che è ban superiore al potere dei principi, i quali umiliano

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Scandit ab R. Gerbertus in R., post Papa viget R., com aveva scherzato Gerberto stesso, secondo la testimonianza di Elgaldo di Fisury (Ducus, 17, 63).

Antiqu., IV. 93.

Geschichte d. R., tr. 318.

Legum, II, 11, 162.
 Crit. ad Baronium ad 999, § 3, vol. x, 1613.

Die Deutsch Papste L.

Ор. cit., х, р. 115.
 Екситова, х, 233.

<sup>\*</sup> Civ. Catt. Ser. VII, vol. 11, p. 409.

la loro fronte ai piedi del sacerdote, e confermano, con le benedizioni di questo, gli editi e le leggi loro. E di qua la necessità della purezza dei costumi che sono necessari a tanta dignità. Dice che egli si nomo Silvestro II per analogia con l'altro, che la Chiesa venera come santo, il quale con Costantino il Grande iniziò un nuovo periodo di gioria per la Chiesa. E così egli con Ottone III, principe valoroso e saggio, contava dar principio a un'era di rinnovata gloria per la Chiesa, alla quale egli voleva dare, per quanto poche, tutte le sue forze è la sua attività '.

Altro scritto, monumento di sapienza e virtu di Silvestro II fu quello che diresse ad Arnolfo Arcivescovo di Reims, il quale allora trovavasi a Roma, e fu confermato nell'Arcivescovado di Reims ed investito dell'anello e del pastorale. È tanta fu l'efficacia di questa condotta di Silvestro verso l'antico suo competitore, che questi, mutato dall'antico, regnò ancora venticinque anni nella diocesi assegnatagli, governando con dolcezza, prudenza e santità, così che fu celebrato dai contemporanei e meritò uno splendido epitafio sulla tomba che gli fu eretta nella Chiesa di S. Remigio <sup>3</sup>.

Molti altri decreti si banno, emanati da Silvestro; contro Vilgardo, scolastico di Ravenna, che per aver troppo studiato la classica antichità,

4. Mantaos, Annal. 5, 106.

2 Hic iacel Armilphia, regali stemmate fusus,
Removum praesul, malli pistate secundus,
Spes mopum, pes debilium, prier monachorium,
Assertor veri, rigidi servotor honesti,
Quem dira mors rupui, quae mulli parcere nocst;
Flete patrem, monach, lacrymarum fonte percuni.

si era acconciato a pensare e vivere paganamente 1; per concedere privilegi a vari monasteri benedettini, in occasione dei quali non tralascia di menzionare i servigi che avea l'Ordine prestati alla Chiesa, alla civiltà, alla vita sociale ed alla scienza \*; a vari conventi nella Germania diè incremento e favori 3; al convento di Farfa, ed alla chiesa di Vercelli ottenne dall'Imperatore Ottone concessioni non indifferenti , e fu in quest'anno stesso. 999, che, per sua richiesta, lo stesso imperatore Ottone lasció che fossero trasferite a Roma le spoglie del Pontefice Benedetto V, che era nel 915 passato di vita, esule ad Amburgo, facendogli così fare espiazione dell'ingiustizia commessa dall'avo suo a quest'uomo giusto. Nè con minore saggezza e vigore Papa Silvestro riusci a tenere in freno il potere temporale a lui affidato, riducendo al dovere Cesena e dando per Orvieto leggi sapientissime.

Siamo agli ultimi giorni dell'anno 999 e si avvisionava a gran passi l'anno 1000, celebre più per leggende che in prosieguo di tempo gli si formarono intorno, che per sè stesso. È vero, però, non ostante le sucentite di alcuni storici troppo radicati, che in questo anno grande fu l'agitazione di una parte del popolo, che credeva davvero dovesse avverarsi imminente la fine del mondo, in ciò specialmente persuasi da false interpretazioni dei libri sacri. Onde, assolutamente opposte

DONATO.

BROV., Vita Gio., pag. 593, 2.

<sup>\*</sup> Man., Ann., 1v. 90.

<sup>\*</sup> Banon., Ann. ad 999.

furono le conseguenze di questa idea strana; gli uni consacravano gli animi loro a pie meditazioni e le loro sostanze a fondare chiostri, ad arricchire chiese, a fare elemosine; gli altri, con arrogante audacia, si davano al bel tempo, contando di passare nel modo migliore gli ultimi giorni che restavano loro, a vivere.

Di Gerberto nulla sappiamo che abbia fatto per alloctanare da più la strana persuasione; il che dimostra che essa non era universale come da alcumi si è creduto, nè così pericolosa quale fa ritenuta; anzi abbiamo prove dell'attività sua, che ci dimostrano come altri disegni, ben più grandiosi oi volgeva nell'animo. La nequizia dei tempi nou gli permise di attuarii; ma l'averli concepiti già un secolo prima dimostra la potenza e l'amplitudine delle sue vedute.

A quei tempi, adunque, grande era il concorso dei cristiani alle visite dei santuaci più celebri; specialmente al Santo Sepolero era tale la folla che le repubbliche italiane di Pisa, Amalfi, Venezia e Genova ne aveano presa occasione di stabilirvi empori e flere, così che grande vantaggio ne aveva il commercio.

Oru avvanne che gravi sciagure colpirono la Palestina. Hamem Bamvillah, califio d'Egitto, pazzo furibondo, che per semplice diletto fece mandare mezza la città del Cairo a fuoco, il resto a sacco, e volle farsi credere incarnazione di Dio, per saguitò i cristiani di Soria, non pochi uccidendo dei pellegrini. Una voce sparsasi tra' Musulmani che si minacciava ruina al loro impero, diede pretesto ad una nuova persecuzione, per la quale appunto, Gerberto, ossia Silvestro II, a nome della chiesa di Gerusalemme fece sentire il primo in-

vito ad una crociata! El rivolse, in fatto, un appello a tutta la cristianità in favore di Gerusalemme e dei luoghi santi, rappresentande, a vivi colori, l'abbandono e la desolazione di quella terra, in cui visse e morì Cristo, esortando i fedeli a sorgere campioni, gonfalonieri e commilitoni del Salvatore, incitando coloro, che non potavano con le armi, a soccorrere quelle contrade col consiglio e coi beni loro.

Precisamente come cinquanta anni più tardi riprese l'idea Gregorio VII e, un secolo di poi, Urbano II ebbe la consolazione di vedere attuata.

Risposero all'appello di Gerberto Genovesi e Pisani e il Re di Arles; corsero le spiagge della Siria e non pochi vantaggi ottenevano, quando la morte di quel forsennato rimise la pace, e i nostri poterono riprendere i loro traffici. La crociata, per allora, fu sospesa ma non abbandonata.

XI.

Disegni di Ottone III. - Per fortuna aventati. - Ottone III a Roma. - Conversione degli Ungheri al cristianesimo. - Privilegi che ottennero.

Ma altri disegni, ben diversi, volgeva nella mente l'Imperatore Ottone III il protettore di Silvestro II. Egli pensava ormai assoggettarsi tutta Italia, fare Renna capo dell'Impero, risuscitare l'antica grandezza. Vana illusione, nata dal conoscere troppo poco la natura dell'Impero cristiano! Del resto tutto concorreva a fargliene sperare facile la riuscita. Vinti e quieti o sog-

<sup>1</sup> Munatoni, Rev. Ita Script. t. III., p. 400.

getti i barbari dei confini germanici, tacente o schiacciato il potere e la licenza delle parti avversarie in Roma; sul trono pontificio un amica, un maestro, un uomo ammiratore, forse troppo caldo, dell'antica grandezza romana; prosperi fino ad allora tutti gli eventi; bollente il sangue tedesco per greca poesia.

Se Silvestro approvasse quei disegni è assai incerto; il magnifico edifizio di un impero unico potrebbe aver trovato favorevole il dotto Pontefice; ma egli, probabilmente, vide ciò che non poteva vedere Ottone: i pericoli grandi per la indipendenza della Chiesa in tali condizioni di cose. Certo, se gli uomini e le istituzioni non traviassero; se gli uni e le altre fossero, non come sono, ma come dovrebbero essere, ottimo sarebbe stato il disegno della unità politica dell'Impero, come della unità religiosa della Chiesa, fra loro in perpetuo accordo, stando, l'Imperatore come figliuolo del Papa, rispettoso, ubbidiente, cattolico al tutto, sia pure ricevente l'autorità suprema direttamente da Dio, come tresecoli più tardi lo concepiva Dante Alighieri. Invece, era sicura in breve tempo, la schiavitù della Chiesa sotto l'Impero, Signore universale, specie all'avvento di qualche imperatore ambiziliso come erano stati per lo passato, e più, come furono per l'avvenire. Del resto la monarchia universale di Ottone III, che fu pure sogno di tanti suoi successori, era già viziata di spirito

pagano, e nulla avea che fare con la grande

monarchia cattolica di Carlo Magno. « Era un

grande disegno - dice a questo punto il Balan 1 -

ma un disegno pernicioso, e fo fortuna per l'Italia e per la civiltà che non si avverasse, come fu provvidenza che venisse tronco fino dai suoi principi, giacchè anche con le migliori intenzioni, era uno dei più fieri ostacoli che potesse sorgere contro la libertà della Chiesa e del Pontificato ».

Tuttavia, Ottone si accinse a dar corpo ai suci disegni e volle, prima di ogni altro, cercare ispirazione a Gnesen sulla tomba di S. Adalberto, già suo amico; poi si dice che abbia visitato Aquisgrana e, fatta aprire la tomba di Carlo Magno, ne abbia preso, come amuleto, un dente ed una croce. Indi tornò in Italia, dove alla fine dell'anno 1000, quei di Tivoli si erano ribellati di nuovo ed occorreva la forza imperiale per domarii. Grande fu la resistenza che oppose l'assediata città; ed i Romani aspettavano un ultimo assalto contro i tiburtini per gettarsi a predare in essa, quando, mossi a compassione, Silvestro II. e il vescovo S. Bernardo, per caso in quel tempoa Roma, ne ottennero la sottomissione a patto di perdonarli. Ma i Romani, che ce l'avevano coi tiburtini, non la perdonarono nè ad Ottone, nè a Silvestro; e subito risorsero i mali umori, fino al punto che vi fu tentativo da parte di Gregorio, conte di Tuscolo, per impadronirsi dell'imperiale persona. Ma il tentativo andò a vuoto, sebbene il popolo con esso e in altri modi ancora faceva di tutto per mostrare all'Imperatore la sun avversione a lui e la sua natura insofferente di freno.

D'altra parte, gl'imperiali non mancavano di aggiungere esca al faoco per conto proprio. Mentre Ottone era stato assente da Roma, i suoi uffiziali avevano masprito i Romani negando al

<sup>4</sup> Storia d'Italia, Lib. XVIII a XLI.

Papa il dovuto rispetto e la legittima sommissione: avevano suscitato tumulti quando una povera donna accusata, avea appellato dal tribunale imperiale a quello del Papa, ed avevano perfino costretto Silvestro II a fuggire dalla città, dopo assalitene e sfondatene le porte a Castel Sant'Angelo, ed a ripararsi ad Orte, donde ritorno poco dopo all'annunzio che Ottone veniva'.

E il ritorno di Ottone compose, in fatto, anche questo tumulto, ma gli animi si calmavano soltanto, e non posavano del tutto.

Silvestro II, intanto, proprio in questa fine dell'anno 1000, ebbe la grande consolazione di vedere un nuovo popolo entrare nel seno della Chiesa. Il dominatore dell'Ungheria, Vaic, figlio del voivoda Geysa, si fece battezzare insieme con la moglie e coi figliuoli. Già il padre suo catechizzato da S. Adalberto, erasi fatto cristiano; ma un fatto più importante rese celebre la conversione di Vaic. Perchè questi ordinò che tutti coloro che abbracciassero il cristianesimo doveano essere liberati: di qui la immensa folla dei servi e degli umili accorrenti a ricevere l'acqua lustrale. Ms ai signori Magiari non piaceva questo nuovo ordine di cose, perche doveano rimandar liberi tanti servi fatti cristiani; onde si ribellarone. Allora Vaic, che al fonte battesimale avea preso nome Stefano, fattosi consacrare cavaliero all'uso mediovale e tedesco, mosse contro di quelli, e, vintili, ordinò che tutti si battezzassero favorendo chi ubbidiva, rendendo schiavi i renitenti. Allora, ricevette dalle mani del Pontefice la corona regale ed i privilegi dovuti a un sovrano che in sè riuniva la dignità di apostolo. di vescovo e confessore, ed il cui regno, per la sua posizione geografica, era importante come frontiera e baluardo contro il paganesimo slavo e contro lo scisma greco,

Quindi i re d'Ungheria ebbero il diritto di essere preceduti da una Croce ed il titolo di Maesta Apostolica. E grandi erano stati e furono in fatto, i meriti di S. Stefano, primo re di Ungheria, a favore della religione cattolica nel regno. Subito vi fu stabilita una gerarchia ecclestastica; il paese fu partito fra dieci vescovi, sotto l'arcivescovo di Gran con ampi tenimenti e giurisdizioni. I vescovi, da principio stranieri, erano eletti dal re e obbligati a valersi del latino, che divenne la lingua della Corte e degli affari. Ogni dieci villaggi doveano fabbricare una chiesa. e tutti pagare la decima. S. Stefano chiamò poi, molti monaci, e, per agevolare i pellegrinaggi e le relazioni con altri popoli, fondò ospizi claustrali a Ravenna, a Roma, a Cestantinopoli, a Gerusalemme 1

#### XII.

Sedicione di Roma coatro Ottone. - Fuga di Silvestro II e di Ottone. - Minacce tedesche contro Roma. -Ottone muore il 23 genunio 1002 - Amarezze di Silvestro II. - Benevolenza del Romani per lui. - Sua morte 12 maggio 1002.

Ma le vicende della vita mostrano or una parte or l'altra dei suoi aspetti.

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> Höffer, Die Doutschen Papste, 1, 330. — Hock, op. cit. 129.

DITEMAR, IV, 38. BONFIN, Decod. 2, 1, 1 HOLLAR., De orig. et uns perpetuo potentatis legislat. circa sacra apastolicorum regum. Vindeb. 1794, Cantô, Stor. Univ., v. 10, c. 10.

Alle gioie si intrecciano i dolori e non v'ha limpidezza di cielo che non mostri qualche nube.

Dicemmo che i Romani, per mostrare all'Imperatore il loro spirito d'indipendenza, e più per vendicarsi dei soprusi che i suoi ufficiali commettevano specie quando l'Imperatore era assente da Roma, non lasciavano alcun mezzo intentato, fipperò, al perdono che l'Imperatore concesse a quel di Trioli successe uno scoppio d'ira di tutto il popole romano. Chiuse le porte, barricate le vie, profinio l'entrare e l'uscire dalla città, vietato il traffico sul mercato, furon morti alcuni del seguito dell'imperatore e lo stesso Oitone assediato nel suo palazzo sull'Aventino. Fu inutile ogni discorrere e persuasione, Ottone non riusci a convincere dei suoi disegni il popolo.

Il quale, dapprima persuaso a meta, irruppe con maggior furore e proposito deliberato di farla finia una buona volta col signore tedesco. Lo si voleva affamare, e ben tre giorni lo tennero costretto a non potersi muovere. Al fine, Ugo di Toscana ed Enrico di Baviera, suoi fedelissimi, riuscirono a trarlo di la e ridurlo in salvo. Il 16 febbraio 1001 Ottone abbandono la città di Roma, e col cuore che gli scoppiava dall'ira mandò subito in Germania perchè si levasse gante a compiere la vendetta di Roma.

Anche Silvestro segui l'Imperatore fuggente, e mèta del loro viaggio fu Ravenna, dove passarono in peniteuza la quaresima, specialmente Ottone, che, astrettosi alla regoia di S. Romualdo, dormiva su duro strame e portava sotto la porpora aspri cilici.

Tutta l'estate di quell'anno fu passata da Ottone tra una visita in incognito a Venezia e vari viaggi nella bassa e nella media Italia, sia per pacificare alcune ribellioni, come quella di Benevento ', sia per soccorrere Bari circondata d'assedio dai Saraceni e liberata poi dai Veneziani. È in questi viaggi Silvestro accompagnava l'Imperatore giovandolo assai dei suoi consigli, e, forse, col segrato intento di seguirne le orme da vicino per isventare da Roma l'avvicinarsi della tempesta che le arrecava il sopraggiungere delle armi tedesche.

Queste, in fatto, nei primi di gennaio dell'anno seguenta 1002 cominciavano ad apparire tra I valichi delle Alpi. La prima spedizione era comandata dall'Arcivescovo Briberto di Colonia; una seconda dal vescovo Burkardo di Worms. Intanto, glà aveano preceduto ed erano in Toscana il Vescovo di Würzburg e l'abate di Fulda, i quali recavano luttuose notizie.

In breve ad Ottone era morta la zia, Gerberga, il vescovo di Augusta. S. Gerbardo e l'Abate di Sant Emmerano, S. Romualdo, che egli tanto amava. Inoltre, peco prima era morto anche Ugo di Toscana, la più grande forza dell'esercito tedesco in Italia. Per modo che tutte queste notizie tristi non trovarono l'Imperatore ben forte a riceverle. L'Italia d'altra parte, per conto suo, non offriva, certo, bocconi troppo gustosi all'odiato signore. Il quale, già infermatosi, fin dal 13 gennato di febbre miliare ", almeno a

Chron. Benev. Mon. v. 117.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Di miliare sono i siatomi recati dagli scrittori: « Puttellis interiora praementibus et interdum paullatim crumpentibus ». Dirimanus, pagin. 44. Annalista Saxo p. 377. Ma con bisogna dimenticare che gli annali d'Ilduszim lo dicono morto «fabre et italico morbo» pag. 92.

quanto ne dicono le notizie che i medici ci hanno lasciato, abbattuto di forze, e più di spirito, moriva il 23 dello stesso mese non avendo ancora compiuto l'anno ventiduesimo di sua età.

Ne fu celata la morte dai capi dell'esercito, che richiamati dalle varie terre i tedeschi, sparsivi come presidio, partirono per la Germania recando seco il cadavere. I romani, appena seppero il fatto, uscirono addosso ai tedeschi che si rificavano; altre città ne seguirono l'esempio, sicchè il guerrieri germanici, incalzati alle spalle, dovettero combattere sempre fino a Verona, donde poi, aiutati dal duca Enrico di Baviera, entrarono nel loro paese, e con somma mestizia dei popoli, seppellirono in Aquisgrana il giovine Imperatore che tanti arditi disegni avea concepti, e che portava seco nella tomba.

Morto che fu Ottone III, parve che la missione di Silvestro fosse finita. Egli aveva assistito

Tra le meerte versioni trova credito la voce populare che agli fesse morto di velezo propinatogli dalla vedova di Grascanzo che egli amava e che, diessi, voltra vendicare la morte del marito. Il Battan dice assolutamente questa versione una favola. Non così il Manocem, che ha curata la seconda edizione della Storia del Battan, il qualle crede alla possibilità di essa, che date le testimoniataze di parvechi storici contemporanei, potrebbe quassi dira una certezza. Vetil Battan, Storia di Italia, lib. xvin. espa xxiv, n. 8 (a).

Lur coo del dolore e dulla sorpresa dei popoli, spede germanci, all'ammuni della morte di Ottone III, si
sante nel Plenetus oppure Rythmus de Obdu Ottone III, su
sante nel Plenetus oppure Rythmus de Obdu Ottone III,
pubblicato dall'Hôyen: Die Deutschen Papute, I, suppl. XVI,
di cui riporto questi soli versi: « Plangat mundus, plangat Roma — Lugent Ecclesia, — Sit multon Romac conticson — Uniter paletitum — Sub Caesaris absentia —
Sunt mutata saccula », Balan, Storia d'Italia, XVIII, 44.

allo svolgersi e tramontare della potenza dei tre grandi dominatori tedeschi, i tre Ottoni; ne avea visto scendere nella tomba l'ultimo, il suo discepolo, amico e protettore, cui dovea tutta la sua grandezza; ed il dolore di questa perdita, aggiunto all'aggravarsi dell'età gli în duro assai.

Negli altri mesi, e non furon molti, che visse, non leggiamo più il nome di Silvestro in affari ed

avvenimenti di qualche rilievo,

Tuttavia, gli avvenimenti politici dei suoi tempi bisogna pensare che lo amareggiassero assai. Le guerre civili dei pretendenti alla corona di Germania; i Polaechi irrompenti in Germania; i duchi di Boemia deposti, accecati, espulsi, e da ultimo la stessa famiglia regnante priva alcun tempo del trono: Napoli, Benevento, Capua, tutta la bassa Italia sino ai dintorni di Roma corse e predate dai Saraceni; nell'alta Italia il marchese Arduino d'Ivrea aspirante alla corona italica che cinse nel 25 febbraio 1002; le genti di Enrico II spedite in Italia per difendere i diritti della Germania e sconfitte a pie' delle Alpi, erano tutte ragioni per amareggiare l'animo di Silvestro. Il quale, negli ultimi tempi di sua vita si dedicò più specialmente alla scienza, donde prese i primi voli per salire alto, e ad opere di benefico governo. Parrebbe strano il fatto che Silvestro, papa straniero, ed amico di quell'Imperatore, la cui potenza tanto avversavano i Romani, fosse tanto bene accetto a Roma stessa, se non si pensasse che egli, se non era romano per nascita, lo era per elezione, e che in parecchi riscontri mostrò il suo ascendente sull'animo dell'Imperatore disponendolo bene a favore di Roma e delle città che ne dipendevano; epperò fu rispettato dai Romani e dalla parte avversa agli Ottoni. Ma nel 12 maggio dell'anno 1003 mort e fu sotterrato sotto il portico della Chiesa di San Giovanni Laterano, Egli stette sulla cattedra di S. Pietro appena quattro anni, tre mesi e tre giorni (9 febbr: 969-12 maggio 1003).

Il terzo dei suoi successori, papa Sergio IV, pese aulla tomba di lui uno splendido epitaffio composto di ben dodici distici, nei quali è narrata in breve la vita ed enumerati i pregi di cui rifulse Silvestro. La riportano il Baronio 1 e l'Hock 2 il quale ultimo vi aggiunge anche la traduzione italiana.

## XIII.

Il Pontefice leggesdarie. Scienza di Gerberto. Suo, amore agli stadi. Introduca le cifre arabiche a i numeri decimali. - Gerberto geometra e geografo astrologo - musico - meccanico - medico - letterato maestro. - Discopoli illustri.

Abbiamo, fin qui, narrate le vicende della vita rispettivamente ai tempi in cui visse Gerberto, ossia Silvestro II. Ma della leggenda, che corse intorno a lui, appena poco abbiamo accennato. Silvestro II fu davvero un pontefice leggendario; e tale appellativo ei deve alla sua scienza, che, per quei tempi, era davvero un portento. La leggenda, o meglio, il ciclo di leggende che si formò intorno a lui trova il suo sostrato e la sua principale derivazione dalla sua nascita e dal suo sapere. Accenniamo qui, per quanto più brevemente

ci è possibile, alle *opere* di Gerberto, riserbandoci di esaminare la leggenda nell'ultima parte della nostra monografia.

Noi abbiamo già fatto cenno della scuola e dal sapere di Gerberto nelle varie cattedre che egli da monaco ebbe occupate. Aggiungiamo, ora, che lo studio di lui nel procurarsi codici e libri manoscritti era immenso; così che non risparmiava spese e fatiche pur di riuscire ad ottenere autori classici o scientifici di quei tempi e degli antichi . Anche tra i più fortunosi tempi della sua carriera ecclesiastica, appena un ritaglio di tempo restavagli, era tutto intento ai suoi studi. Potremmo addurre infinite prove delle molte sue lettere, nelle quali da notizia dei libri che possiade e di quelli che intende acquistare, e delle opere che, tra un periodo di esilio ed uno di stabile dimora, egli trova modo di scrivere; ciò che riesce a fare anche durante il papato. Così, ancora, il suo amore agli studi appare dal modo con cui favoreggiava dovunque le fatiche dei dotti. i quali spesso raccomandava a potenti protettori. perchè dessero loro il modo di poter continuare ed attendere ai loro dotti studi 2.

E frutti abbondanti raccelse Gerberto dal suo vasto sapere, pel quale riusci a superare il suo secolo e ad ottenere delle applicazioni davvero mirabili. Versato nella Bibbia, nei Padri, nei Caneni, si poteva trarre profitto, senza alcun limite, dei tesori che in siffatte discipline si ascondono.

<sup>4</sup> Ann. ad 1003, 4 1, vol. x1, p. 25-26,

<sup>2</sup> Op. cit., pag. 140.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Il palimpseuto della Repubblica di Giornone scoporto dal Card. Mai, apparteneva appunto a Bobbio, donde Gerberto, scrivondo al Floury, prega glielo portasse (Ep. 87). <sup>2</sup> Ep. 69.

Amava ed apprezzava la filosofia, che chiamava dono divino, quasi come la fede, è la dialettica. per la quale era ritenuto tipo anche nei secoli che seguirono. Egli compose istituzioni di rettorica e grammaticali; scrisse un libro sulla divisione dei numeri e trattò probabilmente anche la teoria della divisibilità in genere. Fu il primo che introdusse nell'Europa cristiana i numeri arabi. e con essi il sistema decimale, gettando così la base di tutta l'attuale nostra aritmetica . La sua geometria merita ancora oggidi essere letta per la chiarezza, la precisione. l'eccellenza e la varietà dei metodi e per le utili applicazioni che egli ne fa per confortare le sue cognizioni e teorie astronomiche, si da formare delle sfere coi meridiani e i segni zodiacali ecc. i e dare metodi. per comporre orologi solari.

Si applicò forse, anche all'astrologia, per quanto appare dalla premura che ha di procurarsi il trattato di Manilio interno a questa materia. Che sia stato versato nella musica già dicemmo; ed appare anche dal soprannome di musico che gli venne conferite . Un suo storico, Guglielmo di Malmesbury, riferisce che Gerberto inventò pure degli organi idraulici, ottenendo per mezzo del calore dell'acqua bollente la corrente d'aria necessaria a produrre il suono, quasi anticipando di secoli la celebre scoperta del Papin i Investigò pure i segreti della medicina, citando nelle sue opere Celso, Galeno, Demostene; e ne seppe eser-

1 Journal des Savants, Anno 1739, pag. 335, 2. 2 De sphaenae constructions ad Constantinum scho-

4 De Reg. Angl. 1, 2, c. 10, p. 65.

citare l'arte quando i suoi amici confidentemente il richiedevano di consigli; epperò sappiamo che ordinava al suo maestro Raimondo un rimedio contro una affezione del fegato ed un altro al vescovo Adalberone di Verdun che avea mal di pietra.

Ne meno fiori Gerberto se si consideri in qualità di letterato e di maestro.

Il suo stile latino, sempre tenendo conto dei tempi, è vigoroso ed ardito e pieno di concisione, di nerbo e d'armonia. Sempre chiaro, non diffuso, sa rinvanire ognora l'espressione acconcia all'idea ed agli affetti che vuole manifestare, alla forza della convinzione, alla eccellenza della sua dignità.

Sapeva di greco e per ciò fu chiamato alla corte di Ottone III per servire da intermediario con la corte di Bisanzio. Insomma, veramente si può dire, che quanto al secolo decimo si possedeva sparsamente in fatto di lettere e scienze si trova raccolto e manifesto in Gerberto.

No minor gloria gli deriva dall'aver avuto discepoli che furono illustri per sapere o nel governo degli Stati. Basti ricordare Ottone III e re Roberto, saggi e dotti, teneri delle arti e delle scienze e devoti alla Chiesa, educati appunte da Gerberto, E Fulberto, detto il Socrate dei Franchi e ritenuto l'oracolo di tutti i vescovi e gli abbati della Francia, che poi fa dalla Chiesa annoverato fra i santi, ebbe Gerberto a maestro, come lo ebbe Adalberone, detto Ascelino, eloquentissimo fea tutti, e Leuterico Arcivescovo di Sens, e Brunone, vescovo di Langres ed altri molti ancora, fra i quali Adelboleo vescovo di Utrecht, e Giovanni vescovo di Auxerre, e Erberto abbate

lustioum Florincensem. Mann., Analesta, II.

Anonym, Zwertt, nel Thes novies, di Par, v. p. 11.

di Latigny e Richero, monaco di Reims, che tanto di lasciò scritto del suo maestro.

Per tutti questi e per altri ancora il cui elenco sarebbe lunghissimo, potrà vedersi l'Histoire Littéraire de la France, vol. VI e VII.

#### XIV.

Opere di Gerberto: Jº teologiche; 2º filosofiche; 3º matematiche; 4º rettoriche; 5º poetiche; 6º storiche; 7º epistolarie.

Le opere di Gerberto possono dividersi in; a) teologiche, b) filosofiche, c) matematiche, d) rettoriche, e) poetiche, f) storiche, g) epistolari.

a) Alle teologiche possono assegnarsi le seguenti:

 Serma de informatione Episcoporum enciclica scritta probabilmente nell'assunzione al Pontificato.

2. De corpore et sanguine Domini. Dissertazione sull'Eucaristia.

3. Alcune esegesi sopra S. Girolamo e Sanl'Ambrogio - mandate in dono al suo amico Raimondo,

 Cantica de S. Spiritu ed altre sequenze riferite, la prima, dal Bodley, le altre da Guglielmo di Malmesbury.

b) Alle opere flosofiche appartengono:

De rationali et ratione tibellus - scritta
per incarico di Ottone III e pregiatissima per
acume e profondità di pensiero.

 La celebre disputa avuta con lo scolastico Otric a Ravenna alla presenza di Ottone II, conservataci dal suo discepolo Richero (III. c. 57, p. 65). c) Gli scritti matematici sono:

 La Geometria. Opera quasi completa su tutte le proprietà delle figure geometriche.

 Lettera astronomica all'amico Costantino di Fleury - pubblicata dal Mabillon (Analect.

vet. P. II, p. 212).

 Due dissertazioni sopra la costruzione dell'astrologia e del quadrante, conservate nella Biblioteca di Parigi e di cui la prima mostra cogoizioni di fonti arabe.

Gerberti theoria cum prologo in eamdem.
 Aritmetica che trovasi nel manoscritto di Giovanni Selden (Cat. mss. Angl. 1, p. 1).

 Abacus Gerberti. Dedicato ad Ottone III con tavole aritmetiche sui sistema decimale e le combinazioni dei numeri arabici.

 Un'opera sulla divisione dei numeri come egli stesso acceuna nella epistola 134 a Remigie.

7. Libellus multiplicationis et divisionis.
d) Degli scritti di rettorica si menziona solo un sunto di rettorica che Gerberto scrisse pei

suoi scolari sopra 26 fogli legati insieme.

e) Alle opere poetiche possono riferirsi : quattro epitafi da Gerberto composti in esametri per Lotario, Ottone II, Federico di Lorena e fo soplastico Adalberto, e di più un poema elegiaco in lode di Boezio.

f) Le Apologie storiche sono:

 La storia della deposizione di Arnolfo della quale già parlammo.

 La relazione del Concilium Mosomiense riferita dal Mansi (Conc. XIX, col. 193-196).

3 « Oratio episcoporum habita in Concilio Canusseio in praesculia Leonis abbatis legati Papae e Ioannis », pubblicata dal Portz: (Mon. V, 6, 91).

DONATO.

 Atti del Concilio di Ravenna (forse) riportati dall'Ughelli (It. sacr. II, 351).

g) Le opere epistolari comprendono n. 161 lettere delle quali una è diretta ad Ascelino vescovo di Laon e le altre farono pubblicate da Giovanni Masson (Macaeus, Ruette 1561) e poi più corrette dal Duchesne. Abbiamo già parlato, in vari riscontri di questa monografia, delle lettere di Gerberto, quindi ce ne passiamo agevolmente.

### XV.

Dende macquero le leggende intorno a Silvestro II. - Le principali leggende: a) avidità del sapere; b) vizio del giucco; c) amore. - Leggenda del pontificato. - I tescri di Ottaviano Augusto. - Leggenda della sua morte. - Leggenda della sua tomba.

Ed eccoci ormal alla leggenda, o meglio, al ciclo di leggende che si formarono intorno a questo pontefice maraviglioso.

Donde nacquero esse? Come si svoisero? Econ quanto verremo qui esponendo. Ma prima sarà bene accennarne almeno le principali.

Dicemmo già, parlando della nascita di Gerberto, come lo si facesae discendere di nobile famiglia e perfino dagli Ottoni, confondendolo con l'antipapa Giovanni XVI i Dicemmo della sua andata nella Spagna per istruirsi nelle matematiche e nella altre scienze affini; ad anche intorno a questa andata si formano leggende. L'astrologia, la divinazione del fato, l'interpretazione del volo e del canto degli uccelli, l'evo-

cazione delle ombre infernali e di quant'altro l'umana fantasia sa inventare, ecco quanto egli - secondo la leggenda - colà apprende. Ancora più; ingrato verso chi gli è a un tempo ospite e maestre, le ubbriaca, gli toglie di sotte al capezzale un volume che conteneva i segreti di ogni arte, e che invano aveva chiesto, e fugge. Il saraceno si desta, non trova più il libro, e, leggendo nelle stelle, della cui scienza era maestro. insegue il fuggitivo. Ma questi, usando della scienza medesima, conosce il pericolo e lo evita, nascondendosi sospeso sotto un ponte di legno si da nontoccare ne acqua ne terra. Evitato questo pericolo, seguita a fuggire; ma, giunto in riva almare, per evitare l'inseguimente, patteggia coldiavolo, cui si dà anima e corpo, ed è trasportato all'altra riva !

Altri storici del tempo dicono, invece, che invocò il diavolo appeaa uscito dal monastero, ottenendone sicurtà di riuscita in ogni intrapresa. Altri dicono che l'invocò perchè rovinato nel vizio del gioco o per ottenerne il sapore essendo per natura tardo d'ingegno.

All'avidità del sapere di Gerberto ed al vizio del giurco, un'attra l'aggenda aggiunge anche l'amore per una giovinetta in Reims, per la quale, indebitato fino ai capelli, tocca il fondo della miseria. Ma in un bosco gli appare, nell'ora del meriggio, una donna bellissima, Meridiana di nome, che lo conforta, lo guida, lo ispira; e così egli arricchisce come un Salomone, diventa sapiente al pari di lui e si fa benefattore degli oppressi, così che non vi à città che non invidi la fortuna

<sup>4</sup> Guglielmo di Malmessury. Gesta Regum Anglorum, in Perts SS. t. x. pag. 191

di Reims! Dal diavolo che gli predice: Transit ab R. Gerbertus ad R. post papa viget R. sa il suo avvenire, e, di fatto, per opera diabolica è innalzato alla cattedra arcivescovile di Reims, poi a quella di Ravenna ed in ultimo papa a Roma. Quivi penetra in certi sotterranei maravigliosi, ove erano raccolti e custoditi gli immensi tesori di Ottaviano Augusto imperatore, e così dopo avere soddisfatto alla sua ambizione, sazia ancora la sua esecrabile fame dell'oro. Gerberto, però, comprende bene che è arrivato per via non buona all'apice degli onori e della gloria, e, non essendo interamente perverso, quando celebra non si ciba mai delle carni dell'immacolato Agnello 1. Tuttavia non pensa affatto ad emendarsi, e, poiché comprende di essere anche egli mortale, interroga il diavolo sul tempo della sua fine e ne ottiene in risposta che non morrebbe prima di aver celebrato in Gerusalemme, e ciò lo allieta oltremodo, perchè ei non pensa affatto di recarvisi. Ma un errore d'interpretazione gli riesce fatale. Il diavolo non aveva inteso parlare di Gerusalemme di Palestina, sì della Chiesa di Santa Croce in Roma; onde Silvestro, mentre vi celebrava in quaresima, comprese dallo schiamazzo dei demoni che la sua ora stava per sonare ca. pieno d'orrore per la vita menata, tocco dalla grazia, si emendò. Indi, convocati i cardinali, il clero e il popelo, confessò pubblicamente la sue colpe, ed ordino che le sue membra fossero ta

gliate a pezzi e il tronco posto sopra un carro e sepolto dove si fermassero i cavalli che il tiravano. Questi si fermarono al Laterano, ed ivi fu sepolto

Silvestro, secondo altri, ebbe le membra mangiate dai cani, ai quali i diavoli stessi, in forma di neri avvoltoi, scesero a contenderle.

La leggenda continua.

Ma tuttavia Gerberto era morto pentito; e la divina provvidenza in segno di misericordia, permise che la sua tomba sudasse, e che, all'avvicinarsi della morte dei signori del clero e del laicato, il sudore si convertisse in goccie più o meno abbondanti in proporzione del grado dei morenti, e che, finalmente, annunziasse la imminente morte di un papa con copia assai maggiore di sudore e con lo streptio delle ossa <sup>1</sup>.

Abbiamo riprodetto quasi a parola il bel riassunto di queste leggende fatto dal Prof. Sica in un lavoro dal titolo: Silvestro II nella leggenda pubblicato in un volume pel cinquantesimo anniversario episcopale di Leone XIII. Chi ne voglia sapere di più potrà leggere l'Hock da noi più volte citato. e il Graf nell'opera: Miti, leggende e superstizioni del Medio Evo, pubblicato dal Loescher, vol. II.

<sup>\*</sup> PERTE, t. x. pag. 10.

<sup>\*</sup> BOUQUET, t. x, pag. 234.

<sup>&</sup>quot; GUALTIERO MAP, in Perts S. S. L. EEVIL, p. 70.

MARTINO POLONO, apud Perte ibid.

E BIBLIOTECAS

#### XVL

Come nascono le leggende - Quando nacquero quelle di Gerberto - Il poema di Adalbercae. - Parallelo con la leggenda su Gregorio VII di Bencon tedesco. -Tempi, assai propiri. - Adenaro di Cabanes. - Ugo di Flavigny. - Sigiiberto di Gembloux. - Orderico Vital. - Altre leggende : il tesoro di Ottaviano. - La testa parlante. - Riscontri con leggende anteriori a posteriori.

Queste leggende come nacquero?

I lettori che di hanno seguito fin qui in questa non breve trattazione da noi intrapresa, avranno forse potuto chiedersi spesso: a che tanto lusso di particolari e sul secolo in cui visse Gerherto e sui fatti di Gerberto stesso? Gli è che tutto il detto innanzi dovea dispensarci dallo scendere ora a rintracciare nella coscienza umana, considerata nei tempi in cui si svolge, le cause che fanno germogliare e diffondere una leggenda. Ond'è che, lasciando stare ogui altra considerazione, noi studieremo solo cronologicamente il nascere e il formarsi di quella intorno al nostro leggendario pontefice.

Ogni leggenda, si sa, è simile in questo a una pianta; nasce di certi germi, creace, florisce, prolifica e dopo un tempo più o meno lungo, secondo l'indole dei popoli, le condizioni della civild, le vicissitudini storiche, svigorisce e mucre. Essa può correre attraverso tutta una nazione; varcarne pure i confini e diffondersi anche nelle nazioni confinanti; può, da vero Proteo, modificarsi così da non farsi più riconoscere a prima vista, se non da chi, con pazienza da eremita e con arte da anatomico, sa sviscerarla e studiarne

intimamente la origine prima e le varie attinenze fra gli elementi che ue compongono le varie famiglie.

Ma negli inizì suoi, e poi nella fine, si raccoglie in poco spazio, e facilmente si occulta; e
chi ne vuol dare contezza, non sempre riesco a
dire se ci sia o non ci sia, se sia già nata, se
sia già morta. E ciò perchè - come acutamente
nota il Graf - la leggenda è bensì un fatto psicologico e storico, alla produzione del quale cocorrono cause insistenti, molteplici, generalissime;
na è altresì un fatto che si produce e si deternina a poco a poco, in certi spiriti dapprima, in
uno anzichè in un altro luogo, irresolutamente,
con manifestazioni scarse e leggiero, che sfuggono all'occhio e facilmente dileguano.

La leggenda di Gerberto dovè sottostare anch'essa a queste leggi. Ai tempi in cui visse il protagonista poco o nulla vediamo che vi si riferisca. Gli storici, contemporanei o quasi, nulla ci dicono: Richerio, Ditmaro di Merseburgo, Ademaro Cabannense, Elgaldo, Radulfo Glaber, Ermanno de Reichenau, Mariano Scoto, Ugo Floriacense ed altri non pochi fioriti nel secolo XI. son tutti muti al riguardo. Eppure, data l'indole dei tempi e dei loro scritti, se qualche sentore della leggenda fosse giunta fino a loro, non v'ha dubbio che non avrebbero discusso troppo a lungo per accoglierla almeno come voce. Ma questo non ci dice ancora che la leggenda non fosse nata ai loro tempi. Forse non avea ancor messe radici, non copriva con le sue ombre tanta terra da potervisi assidere.

Ma essa nacque - è fuori dubbio - tre anni appena dopo la morte di Silvestro II, o meglio, si manifestò, allora, quasi come un'eco di quello che era nella mente, se non sulla bocca di tutti.

Nel 1006, in fatto, quel tale Adalberone vescovo di Laon, da noi più volte menzionato nel corso di questa monografia, pubblicò un poema in cattivo latino, nel quale, sfogando la sua avversione contro i monaci in generale e quelli in particolare che si crano sempre opposti alle sue ambigiose prefese, fra cui Silvestro II, induce il re Roberto, discepolo di Silvestro, che risponde alle minacce che gli si facevano con questi due versi:

Crede mihi, non me tra verba minantia terrent; Plutima me docuit Nectanobus ille magister.

Ora, commenta il Graf, è evidente che quei Nectanebus è riferito a Silvestro; e si sa che Nectanebus, secondo antiche a divulgatissime finzioni, fo re dell'Egitto, mago famoso e padre adulterino di Alessandro Magno. Ed ecc., si scopre chiaro il veleno dell'argomentazione di Adalterone, ed, al tempo stesso, spunta fuori il primo getto della l'eggenda, tenne sì, ma promettente di fruttificare in terreni e stagioni tanto propizio.

Siamo alla fine del secolo XI: un tedesco, un tal Benone, fatto cardinalo dall'antipapa Ghiberto, strisse un velenaso libello dal titolo: Vita et gesta Hildebrandi, cal quale getta a pugni il fango contro la santa memoria di Gregorio VII suo capitale nemico, e con lui calunnia parecchi dei pontefici suoi predecessori e narra lunga e tenebrosa storia, della quale, se egli è in gran parte autore, non v'ha dubbio che gli elementi principali erano già frutto dello spirito dei tempi, della comune ignoranza e del maltalento di molti. Or Benone così racconta.

« Gregorio VII. l'amico della contessa Matilde, il trionfatore di Arrigo IV, il più formidabile e potente dei papi, fu uno scelleratissimo papa, mago, discepolo nelle arti maledette, di Teofilatto, il quale fu pontefice col nome di Benedetto IX, di Lorenzo, vescovo di Amalfi, di Gioranni Graziano, che fu pontefice anch'egli e si chiamò Gregorio VI. Le magie di questi uomini, dati al diavolo, dice Benone, erano cognitissime anche al volgo in Roma ». Ildebrando fu in tutto degno dei suoi maestri, e di lui racconta paurose e diaboliche leggende che trovano riscontro nel Medio Evo come affibiate ad altri personaggi come Virgilio '. Ma questi maneggi diabolici non erano nuovi. Teofilatto e Lorenzo, prima di essere maestri erano stati discepoli, e il maestro loro aveva avuto nome Gerberto. E Benone parla chiaro e preciso: « Essendo ancora giovani Teofilatto e Lorenzo, ammorbò la città coi suoi malefizi quel Gerherto di cui fu detto:

Transit ab R. Gerberlus ad R. post papa vigens R.

Questo Gerbertus, ascendendo, peco dopo compiuto il millennio, dall'abisso della permissione divinu, fu papa quattr'anni, mutato il nome in Silvestro II; il quale per divino giudizio mori di morte repentina, cotto al laccio di quegli stessi responsi diabolici, coi quali tante volte avea già inganate altrui. Eragli stato detto da un suo demonio ch'ei non morrebbe sino a tanto che non celebrase messa in Gerusalemme. Illuso dalla equivocazione del nome, pensando si dovesse intendere di Gerusalemme in Palestina, andò a

<sup>\*</sup> Vedi: Companetti, Virgilio nel Medio Eco.

celebrare messa il di della stazione in quella Chiesa di Roma che appunto si chiama Gerusa-lemme, dove, sentendosi venire addosso la morte, supplicò gli venissero tronche le mani e la lingua, con le quali, sacrificando ai diavoli, avea disonorato. Dio. E così ebbe fine condegna ai suoi meriti \* ...

Da questo racconto si vede che l'accenno già fatto da Adalberone era diventato una storia. Ed il fatto che Benone pon ce l'ha tanto contro Gerberto, quanto contro Gregorio VII, dimostra che, almeno sul conto di Gerberto, la storia non può essere stata del tutto inventata da lui e che già dovea correre per le bocche di tutti.

Del resto, il calumnicso libello di Benone non andò in terra infruttifera; e la stagione non poteva essere più propizia alla pericolosa e maivagia semina. Eran quelli tempi di lotta tra papato ed impero; e gran parte dell'Europa vi partecipava. Le riforme volute dai pontefici, specie da Gregorio VII erano ostiche a parecchi, i quali si redevano costretti a mutar vita, costumi, abitudini. Ond'è che assai volentieri siffatte insinuazioni erano accolte e diffuse ed accrescinte, e la primitiva schematica leggenda si trova nella più favorevoli condizioni per dare feglie e flori.

Ma, donde Benone petè trarre siffatta leggenda un seccio dopo la morte di Silvestro II? forse dalla storia di Guglielmo Maismebury? Ma lo Stuffs che a tale storia fece la prefazione, dimostra che la storia di Benone, che forse non vide mai quella del Malsmebury, non ha molti punti di contatto con questa <sup>t</sup>, e che piuttosto sia frutto di una tradizione orale, nata dalla confisione fatta di Silvestro II con l'antipapa Giovanni XVI.

Un'altra ipotesi mette imianzi l'Olleris\* ed è che tutta la leggenda venisse su e s'ingrandisse dall'asserzione di Ademaro di Cabanes. o Campanense, monaco di S. Marziale di Limoges, il quale un vent'anni solamente dopo la morte di Gerberto, scrisse che costui era stato a Cordova causa sophiae. Ma vi è un importante documento per dimostrare che ai tempi di Ademaro la leggenda, se non aucora bella e formata, stava già in via di formazione, e il documento è il poema da noi già inuanzi ricordato di Adalberone o Ascelino, come dir si voglia.

Un altro cronista, di poco posteriore a Benone. Ugo di Flavigny (n. 1065, † 1102?) parla di Gerberto con manifesta avversione, e dice, fra l'altro, che usando di certi praesitgiis, si fece fare accivescovo, prima di Reims, poi di Ravenna.

Non dice di quali specie di prestigi, ma o chiaro quale significato avesse tal parola a que tempi , e ciù contro il Dollinger che vuole tal parola nel latino classico significare arti cortigianosche :

Più recisamente, ma non senza qualche reticenza espone la legganda Signisherto di Gembloux (n. 1080, ‡ 1141) monaco belga, nella sua celebratissima Chronographia. E tal carattere di

I IOHANNI VOLPD, loct. Mem. Vol. 11, p. 234.

GUGL OF MALSMEBURY Gest. Reg. Angl. Introd. LXIX.

<sup>\*</sup> OLLERIS: Opera Gerberti, pag. cxc.

V. Bouquer z, 146.
 Chronicon I, z, apud Pertz, SS, t, vin, pag. 366.

<sup>5</sup> Die Papst. Fabelu des Mittelalters, 1890, p. 184.

dubbio essa ritiene ancora nel racconto di un altro monaco, Orderico Vital, inglese, che compose la sua Historia Ecclesiastica fra il 1124 e il 1142, il quale riferisce di Gerberto che correva voce avesse appreso il suo avvenire dal diavolo che, conversando con lui, gli avesse detto il noto verso già riferito la prima volta da Elgaldo e poi da Benone:

Transit ab R. Gerbertus etc.

Il periodo iniziale e dubbioso della leggenda si chiude, quindi, con Orderico.

Un ultimo periodo è quello dello svigorimento progressivo e poi della finale sparizione della leggenda.

E prima sarà bene accennare ad altre leggende che intorno allo stesso Gerberto si formarono, ma che non trovarono tutta quella fede che ebbe quella fin qui da noi esposta.

Guglielmo di Malmesbury stesso le racconta. Narra egli, dunque, che era in Campo Marzie, presso Roma, una statua in metallo, che coa l'indice della mano destra additava un punto della terra e portava scritto in fronte: Hic percute. Molti aveano invano cercato di sciegliere l'enimma; ma Gerberto, notato di pieu meriggio il luogo eve giungeva l'ombra del dito, v'infisse un palo, e di notte, scortato da un servo, fece, coi suoi incanti, spalancare la terra. Ed ecco apparire una splendida reggia, auree pareti, aurei lacunari, e cavalieri d'oro giocanti con aurei dadi, e un aureo re sedente con la sua regina a mensa apparecchiata, con intorno i suoi ministri e sulla mensa

vasellame di gran pregio e peso; ove l'arte vincea la natura. Nella più interna parte del palagio, un carbonchio, gemma fra tutte nobilissima e rars, vinceva col suo splendore le tenebre; e avea di contro, nell'angolo opposto, un fanciullo con l'arco teso. incoccata la freccia.

Ma niente poteva esser toccato, perchè tutti quei personaggi avrebbero assalito il temerario. Gerberto, vinto dal timore, represse la sua cupidigia; non così il servo, che, ghermito un coltello di mirabile valore, si vide subito assalito; e, se non l'avesse lasciato, sarobbe finita per i due visitatori. Era quello il tesoro di Ottaviano Augusto imperatore.

Una terza leggenda.

Gerberto, osservati gli astri, compose una testa artificiata, la quale rispondeva si o no alle domande che le si chiedevano. Così Gerberto seppe il suo avvenire; così fu ingannato dalla promessa di non morire prima che avesse celebrato in (ierusalemne.

Queste leggende trovano riscontro in altre leggende più antiche assai di Gerberto. Della statoa indicante il tesoro si trovano documenti in un libro arabico, intitolato . Il tibro del secreto della creatura del saggio Belicuse, nel quale Belinus (che si crede Apollonio Tianeo) narrasi scavasse sotto una statua di Rimete con una inscrizione in fronte, e vi trovasse un libro aperto innanzi ad una statua d'oro, pel quale acquistasse la cognizione di tutte le cose.

Lo stesso Sigeberto di Gembioux narra che in Sicilia era una statua che recava intorno al capo questa iscrizione: Alle calende di maggio, nascente il sole, acrò il capo d'ora. Un saraceno capi la cosa, e, allo calende di maggio, notò il luogo ove giungeva l'ombra della statua, e quivi, scavata la terra, trovò un tesoro, col quale potè riscattarsi dalla schiavitù di Roberto Guiscardo. Anche il Petrarca narra il fatto nel suo libro delle cose memorabili!

Per la testa artifiziata che dà responsi abbiamo anche analogie non poche con altri racconti leggendari. Jua testa siffatia fu attribuita a fatfura di Alberto Magno, di Ruggero Bacone, di Arnaldo di Villamova, di Enrico Villena, di un rabbino per nome Low e di altri moltissimi.

Il responso che Gerberto si dice abbia avuto da essa testa artifiziata è narrato anche come avuto da altri, ed anche con la particolarità della morte equivoca a Gerusalemme. Il Villani l'attribuisce a Roberto Guiscardo <sup>2</sup>; altri l'attribuirono ad Ezzelino da Romano <sup>2</sup>

Nella leggenda di Cecco d'Ascoli si ha, come in quella di Gerberto, un inganno diabolico. Il diavolo aveva annunziato a Cecco ch'ei non morrebbe se non tra Africa e Campo dei Fiori. Condotto al supplizio, l'infelice non dava segno di timore alcuno, aspettando che quegli venisse a liberarnelo; ma saputo allora come Africo fosse il nome di un fiumicello che scorreva ivi presso, intese sotto il nome di Campo dei Fiori celarsi Firenze, e si vide perduto. Il mago polacco Twaidowsky fu, dice la leggenda, ingannato dal diavolo con una equivocazione sul nome di Roma.

che svea pure un piccolo villaggio in Polonia '; Enrico IV d'Inghilterra, nel dramma dello Shakespeare che da lui s'intitola, è ancer egli ingannato col nome di Gorusalemme \*.

Nè la terribile penitenza, con cui Gerberto, secondo la leggenda espia le sue colpe, è senza riscontri. A quei tempi esempi simili se ne trovano a dovizie e pare che quel secolo si dilettasse molto a creare scellerati uomini per farne esempi di leggendario pentimento. Lo stesso Guglielmo di Malmesbury racconta una fine simile di un certo mago Palumbo <sup>3</sup>.

Lo stesso fa Tommaso Cantipratense che parla di un malvagio pentito, il quale chiede, in penitenza dei suoi peccati, di essere tagliato a pezzi. Le di leggende popolari in questo senso corrono ancora parecchie 1.

Quanto poi al fatto che Gerberto non si fosse mai comunicato, lo troviamo confermato dal fatto che Giraldo Cambrense, scrittore inglese del xitt secolo, ne trae argomento per dedurae che d'allora in poi fu stabilito nella Chiesa Romana che i Somni Pontefici, nel momento della comunione, dovessero voltarsi verso il popolo.

Ci resta solo a parlare della favola del sepolero che suda acqua. Lo afferma, il primo, un

SCHRIBLE, Das Hloster, t. xI, Stoccarda, 1849,

LIEBERGTHT, Zur Volkskunde, Heilbroun, 1879, pag. 48.

Op cit. pag. 472.

\* Bouum universale de apribus. Dunci, 1627, L. n., cap. 51, n. 5.

b Luzzet, Légendes chrétiennes de la Basse Brétagne, Paris, vol. 1, p. 161, 175.

<sup>6</sup> Genuna eccletiastica; Apad Perts, SS, t. xxvii, ps-gina 412.

<sup>1</sup> Rerum memorandarum, 1, 1v.

<sup>2</sup> Istorie forentine, 1, 1v. c. 18.

A. Bonandi, Leggende e storielle su Eszelino de Romano, Padova e Verona, 1892, pp. 70-1.

tal diacono Giovanni che in Roma, ai tempi di Alessandro III (1159-1181) compose un Liber de Ecclesia Lateranensi. Egli afferma che, sebbene in luogo asciutto, il sepolcro di Gerberto era causa di meraviglia, perchè gocciava acqua anche quando il tempo era del tutto sereno.

Di presagi questo autore non parla, ma è fuori dubbio che, anche allora, in Roma e fuori ne corresse già la credenza.

#### XVII.

Le leggenda declina - devia da Silvestro a Celestino - da Celestino a Stefano - da Stefano ad un ponteñes aucnium. - Dura ancora nel Concilio di Basiles. - La verità rivandicata. - Alfonso Chacon. - Centurie di Magdeburgo. - Baronio e Bellarmino. - Naudé e Boovio. - Cocclusiones

Completata, così, la loggenda di Gerberto, incorniciata secondo i vari punti di vista degli scridtori e secondo i tempi e la fantasia dei popoli che quella accoglievano, dal secolo xu in-poi essa lascia il dubbio ed acquista una certezza, direi quasi metafisica. Ma se non si dubita più, neppure essa può passare per credibile così tutta intera come è, e come è stata accresciuta. Onde avviene che, come l'albero germoglia e ramifica, e poi rende, ad una ad una, tutte le sue foglie, così la leggenda gerbertiana, giunta allo afelio della sua parabela, discende fino ad avvicinarsi alla verità. Talvolta, dice il Graf<sup>2</sup>, dell'antica leggenda, tramenata di qua e di là, strappata fuori da tanti libri e cacciata dentro a tanti altri, rinarrata spesso da chi non l'aveva più se non imperfettamente nella memoria, si lascia vedere solo un membro divelto, come un rottame di nave porduta che galleggi a fior d'acqua.

Anzi si giunge a qualche cosa di più.

La stessa leggenda, i particolari istessi, che riempirono quei secoli del nome di Gerberto, si trovano appropriati ad un altro papa, a un Celestino, la cui morte, del tutto simile anche a quella di Gerberto, è consolata dalla apparizione della Vergine, che, tra una schiera di angioli, gli promette l'eterna salvezza, mentre le membra di lui, già dilaniate dai cani, sono poi raccolte e trasportate nella basilica di S. Pietro, dove lo stesso principe degli Apostoli con cento angioli appare a ricevere il suo successore e ad annunziare che il trono di lui è in paradiso accanto al suo proprio '.

Nel racconto di un tedesco, Muffel Niccolò, venuto a Roma nel 1452, si narra la stessa leggenda; ma il papa non è più Silvestro II, nè Gelestino, è, invece, Stefano <sup>5</sup>

Finalmente, ai tempi di Francesco I, re di Francia, riappare la leggenda in una novella di Niccolò di Troyes. Ma anche qui non è più Gerberto il papa in questione; è un altro, innominato, cui tutte le particolarità della leggenda gerbertiana si attagliano con mirabile precisione.

Apud Mabillon, Museum italicum, t. u. pag. 568.
Op. cit. Vol. u. pag. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Da un poemetto inglese pubblicato da C. Horst-MANS nell' Anglia, v. 1, 1878, p. 67-85.

Beschreibung der Stadt Rom., Tubinga, 1876, pagine 12, 3; 35, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Le grand paragon des nouvelles, vol. 37, ediz. di E. MARILLE, Paris 1869, pp. 161-3.

Ma la figura di Gerberto, mago e diabolico, già va sparendo dalla memoria dei più. Tuttavia, a mezzo il secolo xv ne vediamo ancora uno sprazzo di luce viva ed intensa. Nel Concilio di Basilea. Tommaso de Corsellis, uomo dotto, amabile e modesto, al dir del Piccolomini, usci in questa sentenza: « Voi non ignorate che Marcellino, per comando dell'imperatore, incenso gl'idoli, e che un altro pontefice, cosa ben più grave ed orribite, sali al pontificato con l'aiuto del diavolo ». Non si nomina qui Gerberto, ma vis legge a chiurissime note. E fu questa l'ultima, autoravole, testimonianza contro la memoria di Gerberto.

Il secolo XVI cominciò a rivendicarne la verità. Già la critica storica si avanzava a gran passi, e, per quanto incerta e dubitante da principio, riuscì a spogliarsi dei molti pregiudizi che la ignoranza e la fantasia le assiepavano.

Uno dei primi a godere di questo rinnovato metodo storico fu Gerberto. Primo a restaurarne la fama fu un domenicano spagnolo, Alfonso Chacon, morto in Roma nel 1609. Questi nelle sue Vilae et gesta romanorum pontificum et cardinalium inseri un epigramma latino col quale ascriveva la imputazione della magia di Gerberto ad inerzia ed ignoranza del volgo.

<sup>1</sup> AENEAE SILVII postos Pii II, pontif. romani, commentariorum historicorum libri III de Concilio Basileeni, Cattopoli, 1667.

\* Ecco l'epigramma:

Ne mirare, magunem futui quod inertia vulgi
Me (veri minimo guara) fuisse putat,
Archimedis studium quod eram sophiaeque sequutus
Cum eum magna futi gloria seire uihil.
Crodebat magicum esse rudea, sed busta loquuntur
Quam piun, integer et religioum eram.

Ma sorsero le Censurie di Magdeburgo e quei protestanti, pur di far dispetto alla Chiesa di Roma, non dubitarono accogliere varie leggende, fra le quali la gerbertiana. Ed ecco due Cardinali, il Baronio ed il Bellarmino, sgravarono di così ignobile ed assurda accusa Gerberto, tanto che gli stessi protestanti poscia vi rinuzziarono.

Anche il Naudé, dotto medico francese, stampò nel 1625 la Apologie pour tous les grands personnages qui ont été faussement supcomés de magie, e Gerberto ebbe la sua parte di discarteo. Finalmente un monaco polacco. Abramo Bzowio (n. 1567, † 1637) compose in onore di Gerberto un vero panegirico in trentotto capitoli, e diede alla leggenda il colpo di grazia.

Ma, a dir vero, il colpo di grazia glielo diede l'ordine di Innocenzo X che nel 1648 fece restaurare le fondamenta alla basilica di San Giovanni. Allora fu aperto il sepolcro di Silvestro II, e il pontefice scellerato, che s'era fatto tagliare a pezzi, e le cui membra erano state involate e divorate dai corvi, dai cani e dai diavoli, apparve, come dice il canonico Cesare Rasponi, intero ed illeso, vestito degli abiti pontificali, con le braccia in croce e la tiara in capo; ma appena senti l'aria si sciolse in polvere.

Così finì la leggenda e restò la rinomanza gloriosa di Silvestro II.

Essa risplende nella sua vita operosa e grande; nella sua scienza, meravigliosa per quei tempi; nella sua lingua classica, che appare specialmente nell'epistolario, letto con avidità grande, perchà

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De basilica et patriarchio lateranensi. Roma, 1656, pp. 75-8.

in esso palpita tutta la sua vita. Gloria a loi, che seppe in secolo triste ed ignorante, diradare le tenebre dell'oscurantesimo; lottare con tutte le forze dell'animo suo per il bene della Chiesa affidatagli dalla divina Provvidenza, per la gloria e il trionfo della civiltà.

FINE



## INDICE

#### INTRODUZIONE.

Necessită degli atudi atorici. - Perpetua giovinezza della Chiesa cattolica. - Figura grande e leggendaria di Silvestro II . . . . . . . . . pag. 5

Concetto errato del Medio Evo. - Vario cause che contribuirono a formare questa fama - La restaurazione dell'Impero e l'Italia. - I Mori ed i Tartari in Europa. . . . . . . . . pag. 9

#### H.

Le condizioni civili d'Europa nel Medio Evo. - Straziante grido di Giovanni IX. - Costumi barbari rin-NIVERSIDAD AUTÓNOMA DE

Condizioni letterarie. - Non manca del tutto la coltura. -Mecenati illustri. - Quadro tuttavia poco lieto. -Ignoranza documentata del cioro. - Vi sono tuttavia delle esagerazioni. - La coltura nei chiostri. pag. 15

#### IV.

Il Mille. - Aurora di civiltà - Stato di decadenza in Italia. - Coltura varia individuale. - Cultura araba. -Progresso intellettuale nella Spagna . . pag. 23 in esso palpita tutta la sua vita. Gloria a loi, che seppe in secolo triste ed ignorante, diradare le tenebre dell'oscurantesimo; lottare con tutte le forze dell'animo suo per il bene della Chiesa affidatagli dalla divina Provvidenza, per la gloria e il trionfo della civiltà.

FINE



## INDICE

#### INTRODUZIONE.

Necessită degli atudi atorici. - Perpetua giovinezza della Chiesa cattolica. - Figura grande e leggendaria di Silvestro II . . . . . . . . . pag. 5

Concetto errato del Medio Evo. - Vario cause che contribuirono a formare questa fama - La restaurazione dell'Impero e l'Italia. - I Mori ed i Tartari in Europa. . . . . . . . . pag. 9

#### H.

Le condizioni civili d'Europa nel Medio Evo. - Straziante grido di Giovanni IX. - Costumi barbari rin-NIVERSIDAD AUTÓNOMA DE

Condizioni letterarie. - Non manca del tutto la coltura. -Mecenati illustri. - Quadro tuttavia poco lieto. -Ignoranza documentata del cioro. - Vi sono tuttavia delle esagerazioni. - La coltura nei chiostri. pag. 15

#### IV.

Il Mille. - Aurora di civiltà - Stato di decadenza in Italia. - Coltura varia individuale. - Cultura araba. -Progresso intellettuale nella Spagna . . pag. 23 V

Natali di Gerberto. - Gerberto in Ispagna. - Progressi di Gurberto negli studi. - Prima sua disputa filosofica. -Gerberto Abbate di Bobbio. - Persecuzioni da lui sofforte. - Gerberto Isselia l'Italia. . . . pag. 30

#### VI.

Lotts in Germania per la tutula di Ottone III. - Difess di Garberto. - Elescone di Ugo Capeto. - Nuovi travagli di Gerberto. - Sua opera a Reima. - Araolfo arcivescovo di Reima. - Garberto perseguitato insimia, con l'Arcivescovo. - Matvagità di Aruolfo. - Gerberto parte da Reima. - Araolfo deposto dal Concilio e condamato. - Araolfo rinuncia al vescovado. pag. 36

#### VII.

#### VIII.

Ottone III a Roma. – Tristi condizioni di Roma nel 995. –
Giovanni XV e Cresconzio. – Gregorio V eletto
papa. – Gerberto deposto da Arcivescovo di Reims. –
Resta in Italia, presso Gregorio V. – Naove insidie
di Cresconzio contro il Papa e Gerberto. – L'antipapa
Giovanni XVI. – pog. 51

#### IX.

Seconda discess di Ottone in Italia. – Fuga e morte dall'antipapa. – Supplizio di Crescenzio. – Gerberto Arcivescovo di Ravanna. – Primi saggi del suo govarno. – Gerberto a Roma. – Sottoscrive la condanna contro Roberto di Francia. – Presione il concilio di Pavia. – Morte di Gregorio V. – Gerberto eletto Papa. – La profezia delle tre R. – Documento apocrifo, peg. 57

#### X.

Prima enciclica di Silvestro II - Lettera di Arnoifo di Reima - Altri scritti di Silvestro II. - L'anno 1000. -Primo invito alla Grociata . . . . . pog. 63

#### XI.

Disegui di Ottone III. - Per fortuna sventati. - Ottone III a Roma. - Conversione degli Ungheri al cristianesimo. - Privilegi che ottenasco. . . . . pag. 67

### XII.

#### XIII.

Il Pontefice leggendario, - Scienza di Gerberto, - Suo amore agli studi. - Introduce le cifre arabiche e i numeri decimali. - Gerberto geometra e geografo astrologo: nuneico meccanico - medico - letteratomaestro - Discepoli illustri pag. 76

#### XIV.

Opere di Gerberto: 1º teologiche; 2º filosofiche; 3º matematiche; 4º rettoriche; 5º poetiche; 6º storiche; 7º epistolarie . . . . . . . . pag. 80

#### XV.

Donde nacquero le leggende intorno a Silvestro II. - Le principali leggende: a) avidità del sapere; b) vizio del giuoco; c) amore. - Leggenda del pontificato. -1 tesori di Ottaviano Augusto. - Leggenda della sua morte. - Leggenda della sua tomba . . pag. 82

#### XVI.

Come nascono lo leggende. - Quando nacquero quelle di Gerberto - Il poema di Adalberone. - Parallelo con la leggenda su Gregorio VII di Benone tedesco. -Tempi assai propisi. - Ademaro di Cabanes. - Ugo di Flavigny. - Sigisberto di Gembloux. - Orderico Vital, - Altre leggender il tesoro di Ottaviano. - La testa parlante, - Riscontri con leggende anteriori e posteriori . . . . . . . . . . . . pag. 80

#### XVII.

La leggonda declina - devia da Silvestro a Celestino - da Celestino a Stefano - da Stefano ad un pontefice anoaimo. - Dura ancora nel Concilio di Basiles. - La verità rivendicata. - Alfonso Chacon. - Centurie di Mugdeburgo. - Baronio e Bellarmino. - Naudé e Bzowio. - Conclusione . . . . . . pag. 96

DESCRIPTION OF THE PARTY AND T FEDE E SCIENZA LA GIOVINEZZA NICCOLO TOMMASEO LENNI RACCULTI GIULIO SALVADORI

UNIVERSIDAD AUTÓNON A DE NUZVO LEÓN

Fr. Alberton Levint, O. P., S. P. Ap. Magister.

IMPRIMATUR:

IOSEPHUS CHPPRYMEE, Patr. Constant., Vicesgerons.

DIRECCIÓN ENERAL DE BIBLIOTECAS MA

FEDERICO PUSTET

1909.

#### XV.

Donde nacquero le leggende intorno a Silvestro II. - Le principali leggende: a) avidità del sapere; b) vizio del giuoco; c) amore. - Leggenda del pontificato. -1 tesori di Ottaviano Augusto. - Leggenda della sua morte. - Leggenda della sua tomba . . pag. 82

#### XVI.

Come nascono lo leggende. - Quando nacquero quelle di Gerberto - Il poema di Adalberone. - Parallelo con la leggenda su Gregorio VII di Benone tedesco. -Tempi assai propisi. - Ademaro di Cabanes. - Ugo di Flavigny. - Sigisberto di Gembloux. - Orderico Vital, - Altre leggender il tesoro di Ottaviano. - La testa parlante, - Riscontri con leggende anteriori e posteriori . . . . . . . . . . . . pag. 80

#### XVII.

La leggonda declina - devia da Silvestro a Celestino - da Celestino a Stefano - da Stefano ad un pontefice anoaimo. - Dura ancora nel Concilio di Basiles. - La verità rivendicata. - Alfonso Chacon. - Centurie di Mugdeburgo. - Baronio e Bellarmino. - Naudé e Bzowio. - Conclusione . . . . . . pag. 96

DESCRIPTION OF THE PARTY AND T FEDE E SCIENZA LA GIOVINEZZA NICCOLO TOMMASEO LENNI RACCULTI GIULIO SALVADORI

# UNIVERSIDAD AUTÓNON A DE NUZVO LEÓN

Fr. Alberton Levint, O. P., S. P. Ap. Magister.

#### IMPRIMATUR:

IOSEPHUS CHPPRYMEE, Patr. Constant., Vicesgerons.

DIRECCIÓN ENERAL DE BIBLIOTECAS MA

FEDERICO PUSTET

1909.

### Biblioteca Fede e Scienza.

La bibliotsca FEDE E SCIENZA, incoraggiata dal planso universale, segue la strada traccistasi or sono sel anni e chiude la sesta serie per incominciare subito la settima.

I suoi volumetti vanno già per le mani di tutti e da ogni parte sono giunti elogi per la sonoccità della dottrina e per la santiti

dello scopo prefissosi.

La sesta serie che ora si completa confene voltami importanti, intri di grande attualità, importantiscimi sono p. esc. i due voltami dei P. Savio su. Papa Liberio quello dei Puccini, l'altro dello Zaupani, dei Salvadori, sa Nicolò Tommasso, due dei compianto periti. Fabrai, umo del prot. Donato, ed uno dei prof. O Marucchi.

La settima serle aves principio con due importantissimi votumi del ch. prof. comm. Tuccimer e seguitera con un lavoro del ut. Montescu, altro del ciut. Minni su Cristo e Budda, ecc.

Per cidoro che volessero coffaborare alla biblioteca PEDE E SCIENZA e per chi viole interessansi al saici volumetti, siportiano cui sotto il suo.

#### Programma.

Lin hillimeter ha per titolo: Fede a Scienza - Stati apolicital

A Base efferent eintä, ma specialment at nivam es quant desseram strates en livaren argumente e mit Carmo, tempo possabilità di approbedire le niu importanti questioni moderne attinuti alla scienza es alla fed a Scipo della Feder a Scienza e di combattere il errori moderne com attempata essera un fletigione el saga depai, e mastare consi pocrettà della postra Feder. Il repues poro contradicato in altitut modo dile crettà della postra Feder.

3. Gli argonomi trattaci possopio quindi essere i più sari e anteressanti 3. Ogni argonicato deve essere trattato possibilmento in un solo voltune; ggni volume percito in un solo voltune; ggni volume percito in un solo voltune; architecturo mingriore evilappes, ri si dell'oberanno due o nio voltumi.

remiedono magnore svilapes, si si dedicheranno due o più volumi.

6. Ogni volume comprendera dalle 30 alla 100 pagine circa, stampate de gantemente e, se occorre, anche con torision.

7. Il premo di ogni volume è di centesimi so per l'Italia e centesimi si per l'astere, franco di perco. 8. Ogni il volumi formano una serio e l'abbonamento ad ogni serio cente

## Volumi pubblicati:

Murres dott, G. Al Cristianasimo e le grandi question) moderne. Il eta
 Zawen dott, G. M. Il buco seme del Vangelo nel terrenza della Feds.
 Pravazi dott, d. Roperso. Le selecur e di dipera pribirità.
 A. Rartiasi prof. d. Castro Degna ed Evolupiorismo.
 Rartiasi prof. d. Descavo: Il Papato nella Civilia e unite Letters.
 Sana da Lacca poli, Lupoi: Del versco conoscimento di Dio.

10. Researt P. G. M. Il Culto esterno delle Chiesa Cuttolica.

1012, Antonical prof. G.: Lo Spiritishic, 2 volume con illustracion, 12 età: 15, Parato dutt. d. Canao: L'abitabilità dei mondi.

15. Savio prof. d. Carto Fronta: Positivismo e voienta. 15-18. Poscasi prof. d. Roberto: Il Socialismo in pratica.

L., 6,60 per l' Italia e L. 8 per l'estero, franca di porto.

17. Zanutsi dott. G. M.: Il born some del Vangalo tra le spine della critica.

18. Carrose dott. At.: S. Francesco d'Assini e la democrazia cristiana.

19, Manuscan comm. O.: Le Catacomin ed il Protestantenimo.

Mr. Harramardnit, Domenico; li Cristianesimo e le science storico-filosofiche

### FEDE E SCIENZA

(SERVE SECTA)

LA GIOVINEZZA

10

# NICCOLÒ TOMMASEO

CENNI RACCOLTI

GIULIO SALVADORI

DE NUI PLE

E BIBLIOTECAS

ROMA FEDERICO PUSTET

1909



#### A MIA MADRE

CHE SEPPE EDUCAR NOI SUOI FIGLI AMANDO E SOFFRENDO

FORTE E PERSEVERANTE

IN DIO

PERCHÉ NELLA VITA E NELLA MORTE

DÈTTE LA SUA TESTIMONIANZA

ALLA VERITÀ.

INIVERSIDAD AUTÓNOMA DE NUEVO LEÓN

DIRECCIÓN GENERAL DE BIBLIOTECAS



UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DIRECCIÓN GENERAL DE



Ho scritto questo ricordo della giovinezza di Niccolò Tommaseo, lasciando che l'uomo e lo scrittore si manifestasse da sè, per le noticie e le confessioni raccolte o sparse ne' suoi libri, ordinate secondo l'ordine della vita.

Questo modo, da me scello spontaneamente, per esser unico degno della sincerità di tale scrittore, m'è stato, come consiglio dato dal figlio di lui Girolamo a chi ne scriva, confermato poi dalla unica crede e custode della memoria e dei ricordi di lui, la Madre Suor Chiara Francesca Tommasco: la quale s'è degnata dare un'occhiata a queste pagine e ha dimostrato non averle sgradite. Ed Essa voglia ora accettare una mia parola di riconoscenza, con la quale mi pare altestare la gratitudine che sento, di quanto ho ricevulo, per l'educazione della mente, dalle parole del padre suo.



I,

« lo sarei ora mercante », scriveva il Tommaseo di 36 anni a Parigi nelle Memorie poetiche , « se mio zio non credeva discernere in me un ingegno privilegiato agli oziosi esercizii e al meditato dolore >; cioè agli studi classici e alla. poesia. Questo zio paterno, Antonio, « morto sul fiore degli anni, scrittore eletto, ingegno puro, anima verginale » era un frate francescano « caro e venerato » al figlio di Girolamo e di Caterina, che gli fece amare il latino e lo « martoriò co' suoi latinucci » , e dalla professione del padre l'attrasse e avviò agli studi: sicchè l'uomo nell' età che ho detto potea riconoscere che al severo amore di questo suo zio doveva le più forti consolazioni che avevano colorato la sua squallida vita.

Di famiglia il cui nome italiano dice il vincolo che la stringeva all'Italia, vincolo di sangue

<sup>1</sup> Pag. 76. Cito dall'edizione di Venezia del 1838, rimandando solo alle pagine, e avverto che tutti di questo libro sono i passi contrassegnati con virgoletto senza indicarne la provenienza.

Nell'opera: Educazione e ammaestramento del povolo e della nazione tialiana. Auguri di N. I., Torino e Napoli, Un. Tipogo. edit., 1871, pag. 124.

" Pag. I.

TONOM TONOM TO THE PARTY OF THE

JNIVERSIDAD AUTÓNOMA

DIRECCIÓN GENERAL DE

« di religione e di civiltà », per cui nel secolo decimo settimo ad un Tommaseo « un gentiluomo de Tiepolo scriveva famigliarmente, come a compare », Venezia lo riconobbe suo cittadino; « memore fors'anche delle famiglie dalmatiche consorti a lei sin da tempi antichissimi; fra le quali sono commemorabili i Polo, gli antenati del celebre viaggiatore, venuti da Sebenico sua patria ». « Più rami co n'era; e tutti pare riconoscessero la loro origine dall'isola della Brazza; la cui sterilità è resa fruttifera dalla laboriosa parsimonia, e dalla navigazione, operosa dianzi anco in mari lontani e con grossi legni; seminata di terricciòle senz'alcuna città: il che giovava a serbare per tutto con la costumatezza la dignità e la modestia, e moltiplicava il numero dei gentiluomini, un po' litigiosi ma non prepotenti » 1. Nè, quantunque si sentisse italiano, e al suo casato, testimonianza dell'origine e della storia di sua famiglia, rivendicasse la forma italiana, « col nome slavo avrebbe maggiormente in più occasioni soccorso, egli non ricco, i poverelli del contado di Sebenico del rito latino e del greco; ne scritto in cinque lingue, più di quanto fece, ad onore dei popoli slavi: basterebbero i suoi studi sulla sapienza nascosta nelle radici della lingua di Serbia raffrontata con quella delle lingue più colte e più famose del mondo; la traduzione degl' illirici canti nell'idioma italiano e alcuni nel greco, da lui dottamente interpretati com'egli solo sapeva: le pagine sublimi per ispirazione ed affetto dal titolo « Iskrice » (Scintille) ben a ragione giudicate da Costantino

Vojinovich « treni fatidici che non poterono essere ancora superati dagli Slavi » <sup>1</sup>.

Nato da Girolamo Tommaseo e da Caterias Chevessich, era e si sentiva italiano, « perche nato da veneti, perchè la sua prima lingua fu l'italiana, e perchè il padre di sua nonna paterna era venuto in Dalmazia dalle valli di Bergamo > 1; e l'amore per Venezia italiana aveva ereditato dal popolo dalmata, che « amò i gentiluomini veneziani, non per la loro sapienza civile, ma per crederli buoni verso di lei » 3. Ma nelle sue vene era anche del sangue slavo: e più tardi ricordava l'illirico, « ricca e soave e poetica lingua », quantunque bambino non ne sentisse le bellezze e non curasse d'apprenderla bene; e la generosità di quel sangue difendeva con parole che sembrano un inno. « Slavo sangue anche a me batte in cuore; e le glorie della gente slava desidero, i falli compiango > 4

Dalla madre riconosceva « quel poco di bene che era in lui », anche la poesia, poichè essa gli aveva « insegnato ad amare Dio » 6: e nella matura virilità sentiva « rimorso, di non avere in prima saputo, e poi potuto, rimeritare, con dimostrazioni presenti e a lei note, di venerazione e di gratitudine, la sua tenerezza » 6. E Caterina fu

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Il serie nel facete, Scritti varu di N. T., Firenze, Lemonnier, 1868; pag. 250 segg.

Zara, Tip. Artale, 1908 (astratio dal Dolmata, n. 65).

Il primo salto di N. T., Luttere di lui a Ceure
Cantii raccolto e illustrato da Etiore Verga, Milano, Cogliati, 1904, pag. 134, Cir. Il serio nel faceto, inc. cit.

Esercizi letterarii, Firenze, Lemonnier, 1869, col. 419.
 La Donna, Milano. Agnelli, 1872, pag. 335.

<sup>\*</sup> Pag. 269.

<sup>\*</sup> Il secondo esilio, Milano, Sanvito, 1862, t. 1, pagina 199.

veramente donna e madre, forte di preghiere e di lagrime, che aveva puro il sorriso e pio il dolore; a cui la vita fu prima nel consorzio col buon marito serenamente lieta, poi amareggiata dalla morte d'un figlio, dalla lontananza dell'altro, dall'infermità nella vedovanza e nella vecchiezza solitaria.

Così « gli affetti domestici e le tradizioni degli amorti e dei dolori e delle giole (i dolori segnatamente, che più frequenti erano e più memorabili) di ciascuno de suoi, e gli esempi della virtu loro, uguale, serena, inconscia di se, lo educavano ». E « più d'ogni cosa lo educava schietto, presente, sgombro di dubbi e di paure, il sentimento di Dio, attemperato alla sua parvola intelligenza da due soavi e sublimi imagini: Gesù Cristo e Maria » !.

« Qui », nota Cesare Guasti", « abbiamo quasi in germe l'ingegno del Tommaseo e l'animo; il quale ad altre memorie si veniva ispirando e il altri affetti legando all'Italia. I Dalmati combattenti per la Croce e per san Marco, combattenti per le proprie case e famiglie, martiri e cittadini, " segnavano col sangue l'ultima linea di confine che più s' inoltra nella terra tenuta dagl' infeduli " : mentre da quella parte sporgendosi Dalmazia alla Grecia, " con amore non vano

Pag. CIÓN GENERA

accoglieva in se l'ellenica arguzia e finezza". Dalmata quel Marino martire, che primo abitò le solitudini del Titano e diede il nome alla Repubblica che Italia serba come cimelio di regio museo; dalmata Girolamo semplice prete, in cui il Tommaseo vide un riflesso della propria natura scrivendo: "indole affettuosa insieme ed acre, sdegnosa e schietta, tra mesta e serena; in cui, come suole nelle anime forti, i sensi severi s'alternano e si congiungono ai delicati; filologo artista; erudito che aveva un cuore e una mente; che capi, compati, provvide di pietosi ammaestramenti la denna; Girolamo, dalmata d'origine e di cuora, romano di linguaggio e di sentimento, romito e cittadino del mondo". E di Girolamo ritrasse poi fin nello stile; copiò (se a me sia lecito dirlo) i difetti >.

« Sui nov'anni entrò a studiare quella che chiamano rettorica in un seminario aperto anco a' secolari » a Spalato. Quel seminario, che nel penultimo decennio del secolo xviii ebbe scolaro il zacintio Niccolò Foscolo, noto al mondo col nome di Ugo, diede a Niccolò Tommaseo un maestro vicentino, Bernardino Bicego, che « sapeva negli allievi ispirare emulazione senz'astio, innamorarli del bello, segnatamente in uno de suoi più compiuti esemplari, Virgilio; che insegnava (raracosa) a discernere negli scrittori i difetti da pregi; che con certa acrimonia temperata di giovialità appiacevoliva lo studio; e stimolando gl'ingegni affrenava; che, avverso com' era alla dominazione francese, istillava nei giovani il rispetto all'antico e al natio, lo schietto amore del vero pericoloso, il dispetto d'ogni grandezza invaditrice ». A questo vicentino egli dovè la sua infanzia virgiliana;

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nella bella commemorazione che di lui fece all'Accademia della Grusca il 6 sattembre 1874: dove però al primo tratto che ritrae S. Girolamo ne ho messi inmenaliri, specialmente dallo scritto di Sun Girolamo e della sua patria (Esercisi citati, col. 410 segg.) e dal proemio alle Lettere di S. Caterinni da Siena, Firenze, Barbera, 1860, pag. 1232311.

onde Virgilio gli fu, dopo sua madre, secondo maestro di poesia, «insegnandogli a esprimere pensatamente l'affetto ».

Tuttavia la scuola del Bicego non bastó a compensargli le tristezze del collegio. « Tre anni durò la rettorica, tutti e tre solitarii nella comune convivenza, amari per affetti compressi, per angherie patte, per invidiucce di colleghi, per sonni brevi, per triste cibo, per delori corporei piccoli ma pungenti ».

« E pure incominciava a parlarmi », soggiunge, · la bellezza delle cose di fuori : e quando, seduto al sereno e caldo sol di febbraio, gli occhi miei chini a terra vedevano il dolce raggio frangersi in gai colori, l'anima raggiava a quel sole di queta giola, che tuttavia si rinnova ne' miei pensieri. E m'è dolcezza tattavia memorabile il mormorare della fresc' acqua fuggente al mare vicino, e tra l'erbe che, piegate, si specchiavano in quella, ad ora ed ora vefando le poche spume con la bruna verdura » 1. E in tarda età gli risonavano armoniose nel cuore le lodi al Redentore risorto della sequenza di Pasqua, Victimae paschati; «parole ch'egli udiva adolescente cantate da voci soavi al suono dell'organo.... e che in quel di facevano lieto a lui il mesto duomo di Spalato. già tempio di Giove » 1.

Fuori del collegio, varie impressioni e vicende di famiglia lo distrassero e l'occuparono, fanciullo di dodici anni taciturno e selvaggio, ma non insensibile: e principalmente poterono in lui i dolori di sua madre, e l'affetto della sorella sun sola compagna, cara a lui per unanime sentire è per la serena mestizia che ingentiliva la semplice anima sua. « Con lei coglier erbe odorose in un orticino fuor di porta, con lei gioire del primo sbocciar d'una rosa, del primo biancheggiare d'un mandorlo; con lei e con nostra madre passeggiare sull'alba la state per l'inameno paese, ma bello del cielo purissimo e de' liberi soli. Una gita nella Dalmazia montana dove tra l'arido de monti ignudi s'offrono ad ora ad ora pianure ridenti di lieta ubertà; e la veduta del confine ottomano ». di quel confine segnato col sangue, « mi giovò qualche poco » !.

Di quest'amata sorella (che poi si maritò in Banchetti e, rimasta vedova, morì nel 76) il prò bel ricordo è in queste parole d'una lettera che la figliuola di Niccolò, Caterina, che preso nel 79 l'abito francescano porta ora il nome di suor Chiara Francesca, scrisse in proposito a Ettore Verga \* « Essa fu donna d'animo così dolce ed affettucso, d'una così modesta, saggia, dignitosa semplicita, d'una carità così universale, da essere il vero tipo della matrona cristiana. Delle parole che il di lei fratello scrivera \*:

Tua nel Signor famiglia, A cui tu vivi unanime Madre e sorella e figlia,

nel nostro viaggio a Sebenico abbiamo avuto la spiegazione. Dapprima non capivamo come, per un gran pezzo, mezzo pollo soltanto venisse sempre in tavola, non capivamo come tanta carne desse

<sup>1</sup> Pag. 209.

<sup>\*</sup> Pag. 3.

<sup>3</sup> Esercisi letterarii, col. 460.

Pag. 6.

<sup>2</sup> Primo esilio, pag. 96.

A pag. 115 delle Poesie.

un brodo così leggero, come al frequentissimo suonar di campanello s' affacciasse quasi sempre la nostra buona zia. Poi si capì essere il timore che la servitù si stancasse della processione di pentolini che le donne portavano chiedendo un po' di brodo, delle boccettine da riempirsi d'olio; poi si seppe che il mezzo pollo andava ogni giorno da un operaio convalescente dal vaiuolo, la cui famiglia ella sovveniva anche altrimenti. E queste continue carità ella non faceva per vanità o per mania, ma con cristiana saggezza, non detraendo nulla alla necessità e al decoro della famiglia, solo privando sè stossa di quei lussi e passatempi che la sua condizione le avrebbe pure permessi. Vita in realtà innocente e santa...»

In casa continuò gli studj: il corso che allora si diceva filosofia (con un po' di fisica, d'algebra, di geometria); quella filosofia che non gli piaceva è pur l'attirava « per l'amore di conoscere, con quell'austero diletto misto di ribrezzo, che ti fa sentire e t'accresce la vita ». Del resto, « di libri nuovi nulla, nulla delle cose del mondo, del consortio umano pochissimo: tutta la vita raccolta nella pratiche di cristiano, nel corso di filosofia e in Virgilio » !. E intanto osava scrivere qualcosetta, anche d'argomento filosofico; ma il più di sacro.

Chi « dirigeva e confortava i suoi studii » era allora Filippo Bordini; il quale lo « addestrò a quell'esercizio che fa gli scrittori, la lima ». « La prima mia guida diceva che correggere è aggiungere; la seconda che correggere è mutare; io poi appresi da me che correggere è cancellare. Ma la seconda guida », il Bordini, « additandomi là dov'io avevo còlto giusto e là dove sbagliato, lodando con affetto, censurando con pazienza, facendomi mutare le dieci volte e più la medesima strofa, mi diede a presentire come dell'arte dello scrivere la virtà sia la condizione principale, la quale, siecome ispira i degni concetti, così ci aiuta a vinoere le difficoltà dello esprimerli degnamente. Imparai allora ad essere malcontento di me, modestia orgogliosa e tuttavia lontana dalla vera unolità; ma pur salutare »<sup>4</sup>.

Aveva quattordici anni, quando lo zio franceseano fa chiamato a Roma: nè egli più lo rivide.
Dei libri lasciati da lui, uno. « un librettaccio
stracciato, di vecchia stampa, senza titolo, senza
nome d'autore », ma che in capo a ogni faccia
diceva Simboli irasportati al morale, destò una
disposizione propria dell'ingegno suo, a trovar la
corrispondenza tra le cose sensibili e le spirituali.
« Scoperta », egli dice, « memorabile a me, che
tanto debbo forse al Bartoli, quanto ne' primi anni
a Virgilio e al Rousseau poi ».

A DE NUEVO LEON

Era dunque oramai adolescente, ne sapeva far altro che scrivere versi latini; quando, a Zara, sentendo arringare avvocati, s'invaglil di studiar legge. Di qui l'occasione a venire in Italia, di dove un tempo era passato in Dalmazia il suo bisnonno. Quando s'imbarcò per l'Italia, un anno dopo, la sua via era segnata. « Me n'andavo per

<sup>1</sup> Pagg. 4-5.

<sup>1</sup> Pagg. 7 e 8.

<sup>2</sup> Pag. 8.

istudiar legge », egli dice, « ma già le arringhe pubbliche (le quali sole me ne avevano invogliato) erano smesse; già la mente avvezza a nutrirsi non d'altro che di miele pimpleo e di pappa rettorica; giá l'amore dell' Italia m'aveva vinto. Sin da quel punto era facile prevedere che ritornare in Dalmazia a far l'avvocato io non avrei potuto senza un miracolo di virtù. Gli era mio destino oramai scrivere e scrivere e scrivere, vivere per iscrivere; e scrivere talvolta per vivere; era mio destino non avere più nè famiglia në patria në sede certa në domani sicuro; portare le pene e de' non miei sbagli e de' falli miel; venire a forza d'errori e di dolori, e di sacrifizi non senza merito, raddirizzando da me il mio cammino, carcando alla mia vita uno scopo. al mio pellegrinaggio una missione; e trovarla e accettarla con gioia tra rassegnata ed orgogliosa, come l'unica espiazione del passato, come l'unica porta dell'avvenire, come soave e severa necessità » 1. E che cosa sia trovarsi da un primo eccesso negli studi obbligati a una vita tutta intellettuale e vedere accanto a sè campi di lavoro più reale e fecondo, e attendere il pane dagli scritti e in essi mettere l'anima; lo sanno quei pochi che, come il Tommasèo, intendono il debito dello scrittore, e come lui prendono le sue fatiche com' espiazione ed amore.

S'imbarcava per l'Italia « giovanetto ignaro degli usi del mondo, più timido che selvaggio orgogliosamente modesto, chiuso in sè e tutto armato di punte per respingere l'affetto altrui e la bellezza delle cose di fuori; ma educato s

quella gentilezza d'animo inconsapevole di sè, che ispirano gli esempi continui della virtù e del pudore »! Nel breve tragitto, che allora « teneva della peregrinazione odissea » \*, respinto dal vento contrario a un'isoletta dell' istria, all'udire i contadini vaugando parlare italiano senti la prima volta la voluttà di questa patria del suo pensiero: e così amò fin da principio l'Italia nella luce della sua lingua.

A Padova il suo concittadino che lo accompagnava, conte Antonio Galbiani, gli ottenne per maestro Sebastiano Melan; « che lo privilegiò dei suoi consigli e aperse la sua mente a nuovi concetti ; egli mente imaginosa, cuore schietto, anima aperts alle ispirazioni della natura e dell'amicizia ». « Oh le dolci ora » ricordava più tardi « passate seco in colleguj e familiari ed alti, in silenzi pensosi, in ammirazione delle hellezze de' grandi scrittori e delle opere di Dio! L'usignolo interrompeva col dolce lamento le nostre parole; e dalle liete ombre e dal placido fiume vicino, e dalle statue biancheggianti tra 'l verde e dalla luminosa pace delle limpide notti mi spirava nell'anima una dolcezza uguale, quieta, non appannata da considerazioni critiche ne da chiose letterate; un misto degli spontanei piaceri della natura e degli squisiti godimenti dell'arte »2.

Guidato dal Melan studiava con amorosa pazienza i poeti latini (specialmente Orazio e Ovidio) e Gicerone; e cominciò a gustar qualche cosa del Petrarca e di Dante. Ei gl'insegnò a impararc.

<sup>1</sup> Pag. 9,

<sup>2</sup> La donna, pag. 12.

<sup>3</sup> Pag. 9.

nel lèggere, con le parole le cose; disponendo le locuzioni notate nei classici « per ordine di materie in tanti quaderni, aventi ciascuno il suo alfabeto e destinato ciascuno a materia distinta: Dio, la mente umana, gli affetti, il corpo, il cielo, la terra, gli nomini, gli animali; e via discorrendo ». Coi temi datigli a trattare, poetici, gli destò l'immaginazione, ingegnandosi d'animarli sempre con qualche immagine mitologica o allegorica (era il carattere proprio dell'arte di quel tempo, accademica) « tanto che la poesia non riuscisse una serie di riflessioni più o meno ingegnose, da potersi così stendere in prosa come in verso . E insieme « l'avviava agli studi del diritto naturale e della filosofia, e gl'insegnava a porre nei discorsi solide basi di ragionamento innanzi di venire alle particolarità e alle deduzioni; gli additava il sapere nascosto sotto il velo dei versi petrarcheschi; e, egli non pronto al sorriso, esercitava nondimeno con immaginose e non maligne facezie l'abito già da lui contratto di riguardare il lato festevole delle cose » 1. Sicchè più tardi poteva dire che dal Melan aveva appreso « ad immaginare e erdinare il discorso » .

Oltre gli studi fatti con si savia guida, altri ne faceva da sè. E nelle lettere di Gieerone studiava « per apprendere un po' lo stile della prosa fin allora intentato (segno, anche codesto, d'incipiente virilità »); enei dodici volumi della storia del Calmet notava tutti i soggetti tragediabili, perchè già si sentiva la smania tragica. « Ma il cuore pativa, rinchiuso in sè stesso; e però poco poteva aprirsi a nuova luce l'ingegno. Orgogliosamente timido, ignaro e sprezzante dei modi che simulano gentilezza e benevolenza, desiderava escreitare l'affetto, e non sapeva, se non con pochi; e tra il rispetto e lo spregio, tra il sospetto e la tenerezza non vedeva alcun mezzo, fanciullo in molte cose, in poche uomo, in altre decrepito ».

Tal era, passato di poco il sedicesim'anno, quando conobbe Antonio Rosmini, che studiava l'anno quarto di teologia quand'egli il secondo di legge. « Quant'io debba a tale conoscenza », confessa vent'anni dopo, « non potrei dire, perchè tanto più sentirò di dovere quanto più m'avanzerò nella vita, nè ancora mi reputo degne di parlare di lui. Questo mi giova dire in un tempo, quando e buoni e non buoni si gettano sopra la fama di quell'aomo come su preda di guerra legitima; quando io non ho cosa a sperare o a temere da esso; quando, in certe materie, le opimioni sue dalle mie si discostano più notabilmente che mai:

«Io non l'ho amato in sul primo; troppo alta era in lui la mente, e la virtu troppo severa; quel che potevo comprendere di quella o di questa sperimentare, mi sbigottiva. Ed egli m'amava già e m'apprezzava oltre quanto io valessi o sia valuto mai: che m'era vergogna. Vergogna forse più superba che umile, ma proficua.

Al vedermi, non per difetto di denari (chè un buon padre provvedeva largamente a' bisogni miei) ma per inerzia e timidità puerile rintanato in una stanzettaccia che non vedeva mai sole, e' m' indusse a sgomberare; mi voleva cedere la stanza propria e rincantucciarsi in uno stanzino sù: e ce ne volle a schermirmene.

Pagg. 10-11.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pag. 269.

« Dalla sua compagnia ribebbi un po' l'amore delle eleganze italiane nelle quali egli aveva studiato con cura minuta; riappresi la fede nella potenza e nella dolcezza del numero; sentii che dell'italiano io sapevo peggio che nulla, sapevo maie: conobbi la necessità del notare e ordinare in quadernicci le idee proprie ancor più che le altrui; ritornai, un po' più degno, all'amor di Virgilio. Poi la filosofia mi apparve più alta e profonds cosa che mai; delle dottrine tedesche libai qualche stilla; imparai a venerare i padri della filosofia cristiana, a sentire il vincolo dello arti colle scienze, delle scienze tra loro. Il Rosmini, giovane di ventitre anni, ideava già un'enciclopedia nuova... » ... Raccogliendo in una parola quello che la sua mente doveva al Rosmini, dice în fine delle Memorie, ch'ei gl'insegnò « a ragionare sal bello "

Nell'autunno, andò a Rovereto a visitarlo: con l'osservazione ancor poco vigile all'esperienza e il senso poco educato agli spettacoli della natura, ma pur solito a conversar con la terra e col cielo più che con gli uomini, ignarus cuen magnis civere, entrò per la prima volta in una casa signorile. Quale allora fosse, lo dice il ritratto che sui finire di quell'estate (1819) aveva scritto di sè in un'epistola latina per laurea:

ciz dum konugine tectum Prima, pallidulum, tracilem, somnique beniquum Rt mensue. Vestis si cresso, and tefuti acquo Rusticiut, nil discrucior. Puerilia curo Interduon, ignarue cum magais vicere. Inanis Leges nil moros offici, ant suffraja laudium. Pauca et parva laquor: placidi liberrima vuris Otia praepono miserae mole rusticus urbi.

Si quid mihi ridiculum astat, Rideo. Si peccem ipre etiam quid ridiculum, et me Rideo

Ipse with, varo lactus, solitus tamén aegrism. Solvere amicinis animum. Nil dulcius: at mi Una sat est. Naceum tulero patiens in omico, Nos sordes. Placidus cultus, set premus ed irom. Et minima angor. Monenta as protinus horse. Nubila diffugiunt animo intemperta sereno. Multis mendonss vittis, sed, quad iuvat, una Prarus ab invisito. Nulluns superare labero, Non humilem tomno, loudo maiores sequentem.

E compie il ritratto l'epigramma che, « pressato », il giovinisto poeta recitò alla tavola ospitale, « sdegnoso tanto a sproposito » che dice la condizione di lui, rustichetto di cuore affettuoso, in quella nobile casa:

Spernere ridicules strepitus, stultosque potentum Mores, et cithara parva somare meum est.

Da un altro giovane di Rovereto amico del Resmini, di men profondo ma più gaio ingegno, Bartolomeo Stofella, fu tratto a sentire in modo più vario la bellezze del mendo di fuori, a pensare studi filologici, etimologie, paragoni di lingua con lingua; ebbe un sentore della poesia tedesca, che non seppe amare caldamente ne allora ne poi.

Comunque, Rovereto fu per lul'una vista aperta nella mova Germania: onde gli venne un'aura del Romantieismo di là, e della nuova filologia, che allora aveva dai Romantiei ricevuto le mosse.

E da un giovane di quella parte d'Italia che nei tempi preromani fu etrusca, gli venne la prima impressione del parlar toscano; « impres-

Pagg. 13-14.

Pag. 269.

sione soavissima, simile quasi a rivelazione », caratteristica dell'ingegno di lui, nato amante della parola; che poi in Toscana gli si confermò confermando l'amore:

Dal contatto del Rosmini credo si destasse in lui la prima volta il generoso desiderio di consacrare la propria vita a un nobile fine; e il primo barlume che questo fosse la conoscenza e la professione della verità; e l'idea d'un compito speciale, a bii, come ad ogn'altro, assegnato nel mondo. Come l'amice virgiliano all'amico, così il Roveretano pare dicesse al Dalmata;

Aut pugnam, aut aliquid iamdudum invadere magnum Mans agitat mihi, nec placida contenta quiete est.

E anche, con la venerazione per i Padri della filosofia cristiana e l'amore per la lingua di Dante e dei Fioretti, cra l'idealismo che così gli s' apprendeva per opora di questi due Roveretani, derivato, come si vede, da fonte tedesca: e il Rosmini ne fu il filosofo, che lo condusse renitente presso alla soglia della sapienza cristiana, ma non seppe del tutto mutargli natura; è quell'amico di lui morto giovane pare ne anticipasse la poesia, che poi fu data da un altro trentino, dal Prati. Di qui il conflitto con le esigenze degli affetti di famiglia e della vita pratica, che fu quello dal quale secturi, non senza sangue, la vita del Dalmata.

Dopo la visita a Rovereto, dell'autunno di quest'anno, col primo álito d'amore, o « amoruccio », gli s'aperse l'ingegno: e il primo concetto suo, nel quale gli parve sentire un principio di vita nuova, fu certa corrispondenza da lui trovata delle cose sensibili celle spirituali; il quale modo di vedere gli piacque poi sempre, e lo condusse alle fonti della poesia, se queste corrispondenze erano spontanee e importanti, ne lo devió se minute.

Intanto « un buon prete dell'Oratorio, candido uomo e d'antica lealtà, fleramente innamorato di Dante... a lui, digiuno ancora di quel forte cibo, lo raccomandava con istanti consigli, e lo abbeverava ai limpidi rivi del Novellino e del Passavanti ». Ed egli si mise a leggere tutto Dante, e a sentirne prima le bellezze più estrinseche, più simili alle comuni. Indi lo studio dell'italiano, fatto raccattando frasi, e infilandole con più pedantesca violenza che non avesse faito innanzi i quindici anni. Così l'amore della lingua. italiana cominció a prenderlo, e il latino a cedergli il luogo. E si mise « a leggere, come si fa d'un libro, la Crusca; e a notare tutte le voci e i modi che possono tornar opportuni a corrispondenza mercantile; perchè gli pareva ancora potere e dover vivere tra avvocato e mercante. E nell'inverno del 1820 scrisse certe lettere sacre inzeppandovi le eleganze, come si ficca il ramerine in un lacchezzo d'agnello 1 >.

Così, dopo l'autunno, che fu tempestoso per l'amore sopra accennato, quest'inverno fu tranquillo e pedante. Ma la primavera di quell'anno per lui diciottesimo, « fu il vero aprirsi dell'ingegno suo. Cominciò a leggere il Filangieri e l'Alferi, e si provò a una tragedia alfleriana, una Semiramide. Sentiva alla fiamma del nuovo affetto colorarsi il suo dire, e come per languide membra e quasi dissolute serpeggiare una nuova virtà. Quei pochi mesi furono tutta la sua giori-

<sup>1</sup> Pag. 20.

nezza: l'ingegno ne conobbe i fremiti un poco; il corpo e l'animo punto ». Questo lamento della giovinezza passata solo nelle speranze e nelle fatiche degli studi, povera di sorriso e di pianto, lo senti poi per un pezzo: e da Parigi, volgendosi a riguardarla un momento quasi sfiorita, la definiva con una parola tra di spregio e di pieta, che ripete in altro tono il lamento del cuore a sua madre:

Lunghe speranze e storili Giole del vnote ingegno!

E anche l'intelletto si destava alle prime melitazioni. Il Rosmini gl'insegnava a ragionare sul bello. E forse da lui prese le mosse a quella sua prima analisi dei concetti poetici: l'essenza dei quali egli vide nel congiungimento del particolare sensibile, oggetto della passione e dell'immaginazione, con l'idea universale sotto cui esso si raccoglie, oggetto dell'intelletto. Accennare una simile relazione, egli dice, è poesia. Quindi è che la poesia nasce da una profonda meditazione, nella quale, illuminato l'intelletto, l'immaginazione e il cuore s'infiammano: sicchè ne segue l'estasi e la voce spontanea del canto. Così lin da giovane vide come nell'arte « il conserto degli universali comuni coi particolari appropriati sia l'istinto della vera grandezza »; e si formò della noesia quel concetto che negli Aforismi della scienza prima così espresse in parole: « La poesia è il confine dove si equilibrano i sommi universali co' menomi particolari. Laddove questi o quelli prevalgono, non è poesia ».

Ma quest'anno fu a lui veramente memorabile, perchè gli furono dischiuse le fonti della poesia omerica e della dantesca: e se ne riconosceva debitore a due amici: Amedeo de' Mori, che gl'insegnò la lingua greca e l'innamorò di quella semplicità ed eleganza; e Niccolò Fulippi, che gl'insegnò a legger Dante e a sentir fortemente gli affetti civili. Così quest'ultimo specialmente che un'azione importante nell'animo suo: vi destò l'amore per la libertà e la grandezza del nostro popolo. Era il 1821.

Tu che all'irato duol dell'Alighieri E agl'italici pianti il cor m'hai desto. Che i lenti ingegni o a turpe insania rotti E il secolo irrisor meco sdegnasti, Filippi,

cosi gli diceva da Parigi quattordici anni dopo '. È forse non seuza ragione, dalla sua Dalmazia, quando l'oscura e incerta vita la menata gli era diventata insopportabile, a lui scriveva con lacrime:

Italia, Italia! Sola
De' miei pensier tu nido:
A to il durno vola,
A te il notturno grido
Di tal che omni per voto è tno fighnol.

E intanto il sentimento e la fantasia s'atteggiavano alla maniera tragica dell'Alfieri con quei « suoi sdegni che gl'infoscavano la mente e gl'inaridivano l'affetto » ", poi alla lirica « idolatrica e voluttuosa del Foscolo » ".

<sup>1</sup> Milano, Stella, 1837: Esterico, IX.

<sup>4</sup> Pag. 366.

<sup>\*</sup> Pag. 31.

<sup>2</sup> Pag. 54.

La stagione delle ire alfleriane poco durò, circa un anno 1; ma alla tragedia egli si provò anche dopo, più volte, secondo « l'arido modo alfieriano » 1. La sensualità foscoliana accompagnata dalla sentimentale ambizione del dolore, durò forse un poco più, ma non molto. E a questo proposito merita d'essere riferita un'osservazione, che segue rime d'amore di quel tempo fosche e sdegnose: « Quanto ai dolori grandi che mi divoravano allora, superfluo avvertire che il diavolo non è tanto brutto quanto si dipinge... Ma il delore è l'ambizione suprema dei lettori dell'Ortis, e di tutti i figliuoli del glorioso e lacrimoso secolo decimonono. Un solo dolor nostro è vero, o men lontano dal vero; ed era pure allora il dolor mio (e par cosa da ridere, ma è seria alquanto); la noia > 1.

Il quarto anno di legge ('20-'21) pensò, poichè gl'istituti dell'Università glie lo concedevano, passarlo a Venezia sotto maestro privato: il che « vuol dire, pensò di non istudiar punto la legge ». Venezia, con la sua luminosa quiete, ove ancora al futuro suo difensore non parlavano le memorie delle antiche virtù, non fu per lui soggiorno felice. « Scrivicchiò versi sciolti lugubri molto e prose d'amore, scarabocchiò due tragedie ». Ma in somma c questi sei mesi passati a Venezia furono tra i più tristi della sua vita, perchè l'ozio con altre miserie glie li ridussero in polvere ». Tornò a Padova con la primavera, e nel consorzio d'un amico si senti rivivere; e agli usati pensieri lo ricondusse un attore « la cui voce, potente per vibrazioni e inflessioni nuove, e tratte dal petto profondo, gli fu maestra di stile » <sup>1</sup>. Lo ricondusse al desiderio delle parole potenti, e al gusto di esse; e fu qualche cosa.

Nell'estate, persuadente il Rosmini, concorse a una cattedra di grammatica nel ginnasio di Rovereto. Le risposte da lui riferite mostrano già segnate nella sua mente le norme fondamentali del suo modo d'educare: l'amore di Dio fine dell'educazione, e quegli affetti che son degni di rimanere immertali; l'amore nei limiti dell'ordine è la virtù; « la disciplina non rimessa, non dura... fa simile a maestoso fiume la vita, che viene tra sponde ombrate e fiorenti limpida, uguale, sonante, e nell'Oceano che l'aspetta non finisce, ma posa. Gl'insegnamenti non escano, ma trabocchino dal cuor pieno ». E l'ingegno filologico si scorge nella risposta a una questione di grammatica latina sui verbi impersonali : dove acutamente è colto e finemente definito il modo speciale di concepire che si riflette nell'uso di que' verbi, che denotano cose « delle quali la causa sia o arcana o maggiore delle forze dell'uomo »; onde « segue che l'impersonale non ha plurale, perchè la causa o la forza invincibile pensasi sempre essere non so che uno > 2. E. come in generale, così degli usi particolari di ciascuno di essi è scorta la ragione nella « filosofia del vocabolo ». Filologia di quella antica nostra, che non ha perduto valore, che anzi lo riacquista ora, auche nell'opinione dei filologi moderni, più che mai. « Rileggendo questa nota », scrive nelle Memorie, « desidero

<sup>1</sup> Pag. 40.

Pag. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Pag. 36.

<sup>1</sup> Pagg. 86+89.

Traduco con le parole che il Tommaseo adoprò nell'articolo: D'un più semplice modo d'insegnare il latino, in Esercizi, col. 602.

dell'Italiano sapere ora tanto quanto di latino sapero allora » <sup>1</sup>. Ma il saggio dato non gli ottenne la cattedra. E fu bene.

Mirabile del resto la padronanza che aveva del latino. « Il latino », egli dice, « m'era strumento più docile » dell'italiano, « e però con idechi più franchi i' ero sicuro di rendere l'immagine mia; a i latini usi (sicome quelli che tutti s'imparano dagli acrittori) io potevo più sicuramente concacero: mentre che la norma viva dell'italiano m'era incognita, e quanto necessaria fosse non intendevo per anche ».

Valga per saggio una saffica che sullo scorcio di quest'anno '21 mando al Rosmini celebrante in Venezia la prima Messa: « dove è da notare il presentimento così vivo d'anni più tristi e di lontani dolori, quando i suoi propositi non erano ancora fermati, e che un atto del voler suo bastava per vivere in bestialmente beata agia-

Dearit opiataa geniale tegmen Arkoris, deerit placidus stupenti Naufrago portus, miscraeque sedes Tuta senectae.

Me feri revum sine more venti Distrahent, protrumque feret, fumesque. Sala tu restas, requies silentis Dura tepulchei.

Ne neges saltem leve tum perempto, Numinis custos, et Amice, Vati Thus precum, et sam non operara parci Munera fletus.

Versi profetici, nei quali è quasi l'anticipazione degli altri scritti dodici anni dopo, quando

<sup>1</sup> Pag. 41.

il presagio era un fatto : di quegli altri, che bene intitolo Soliludine, a sua madre; nei quali sono le lagrime dell'esilio, senza famiglia, senza amicizia di presenti, senza consiglio umano.

## III.

Presa la laurea nel '22, si rassegnò a tornarsene a Sebenico. Aveva passato di poco i diciannove anni; e l'istruzione ricevuta poteva prepararlo alla professione d'avvocato: ma veramente degli studi fatti (sebbene « i suoi quattr'anni di legge non li avesse tutti nè shadigliati nė verseggiati) > 1, i soli che avessero dato un ábito alla sua mente, eran quelli che un temposi chiamavano umani; ed egli ne usciva « semplice umanista ». Gosì era « idoneo a molte cose, adatio a nessuna ». Ma intanto era stata tenuta desta ed educata l'immaginazione col senso classico della misura; dagli studi umani aveva appreso a sentir meglio la bellezza degli affetti gentili che fanno la vera umanità; aveva raccolto per mezzo della parola latina il tesoro dell'esperionza e sapienza antica: la mente era insomma, se non l'animo, preparata a vita più alta

Tornava in patria « con l'anima grave di memorie, di tedii e di sdegni, povera d'affetti, d'esperienze e d'idee » : e, invece che a trattar cause, pensava a nuovi studi letterari e alla possia

Quell'anno fu per il suo ingegno de' più fecondi, non de' più lieti per l'animo. Poesia italiana, filosofia, erudizione: cominciava il layoro

Solitudine. A mia Madre. 1834, Pacigi.

<sup>\*</sup> Pag. 52.

fecendo che doveva proparare il terreno ai germi delle opere sue principali future. « Compagno, guida, bibliotecario » in questo suo lavoro gli fu un uomo ch' egli poi sempre ricordò con affetto più che fraterno, Antonio Marinovich. « Figliuolo di negoziante », questi aveva cominciato da sè nella bottega del padre, e « seppe con pertinace amore coltivare gli studi, e dell'antica e della moderna letteratura ornare lo spirito: e, sebbene ridotto da ultimo in ristrettezze, quanto danaro poteva apendeva nei libri; sicché molte novità della nostra letteratura » Niccolò « conobbe dapprima nelle angustie della povera pafria sua » 1.

Per sè, si diede « a leggere con dilettosa cura ed intensa le opere tutte di Cicerone, e non tanto dell'uomo quanto del suo tempo e de nemici suoi s'invaghl; e per più mesi pensando e sorivendo su quell'argomento preparava un romanzo... filosofico come quello del Coco a un dipresso, e più storicamente politico. Quest'attenta lettura, e quel meditare sopra una delle più notabili epoche dell'umana decadenza, gli addestro molto utilmente il pensiero ».

E studiava da filologo il greco dell' Iliade per tentarne una nuova traduzione. « Cercando i sensi varii, e l'origine, e la famiglia di ciascuna voce, cioè riducendo la lingua a poche radici, io venni ad agevolarmene, non dico la intelligenza (che mai non la seppi per bene) ma la divinazione e il sentimento, il sentimento che più d'ogni altra cosa aiuta a interpretare i poeti ».

« E la poesia gli faceva sentire pur qualche suono delle sue divine parole, ch'egli non sapeva

rendere, ma sentiva ». E nei saggi che ne dà si sente l'erede dei profondi concetti morali degli antichi, che già cominciava a portarli nella luce d'una morale più alta: e il tramite, come per Dante, era la poesia di Virgilio. Il nuovo, per lui, era ancora la poesia « idolatrica e volutiuosa » del Foscolo; ma « la maniera del Foscolo non. poteva più lungamente parere ammirabile a lui, che aveva cominciato ad ammirare nel coro del Carmagnola un fare ben più vero e più alto »!. E già a Padova gli cra venuta alle mani l'ode Il Cinque maggio: « che buia sul primo, alla seconda lettura gli piacque si ch'era quasi, in compagnia d'altro giovane, per andarsene a Verona, pur per visitare questo Manzoni, che la gli dicevano dimorasse ». « Perché », aggiunge, « il dispetto delle cose che a me parvero mediocri. io sentii a stagioni, a momenti, e passionato nol sentii mai, o ben raro; ma prepotente, continua, sentii e sento l'ammirazione delle cose che mi paiono grandi » 2.

Ma era un tempo che il cuore taceva: ce taceva ogni voce di lieto e fraterno affetto, e la religione stessa era piuttosto abituale esercizio e necessità dell'esser suo, che conforto ». La vits raccolta tutta nell'ingegno ardeva intensa negli studi,
Solitario, raccolto, tetro, malcontento di sè, fuggito dagli nomini perche lui li fuggiva; acceso
solo dall'ardere del sapere e della gloria, col disprezzo del volgo, sentiva che «l'anima sua, ancor
fanciulla, caineggiava ». E poeticamento s' innamorò di Caino; e « cominciò una tragedia all'argido

<sup>1</sup> Pag. 48. Cfr. Primo esilio, pag. 126, nota 2.

<sup>1</sup> Pagg. 50 e 54.

<sup>2</sup> Pag. 46.

modo alfleriano, e qualcosa ne scrisse piangendo »1. Egli ha sentito così la tragedia dell'intellettualismo; che, dando ai suoi giole sconosciute alla comune degli uomini li fa stranieri a loro in un'arida solitudine superba, e mette sulle loro labbra un sorriso di disprezzo per tutti quelli che con loro non vivono in quella luce; sterile, se non è animuta dall'amore, e così purificata, temperata e resa utile ai più. Ma d'altra parte « convien dire che a quella tanto pertinace educazione dell'intelletto (sebbene contrariata dalla volonta) lo incalzasse più che ostinazione d'orgoglio; perchè così lunga e dolorosa e contrastata e sovente infelice costanza non può esser cosa in tutto fattizia »2. No: era anche quella una vocazione, da lui seguita allora cecamente, senz' ascoltare il cuore, che forse l'avrebbe condotto per via più brave alla meta, cioè ad essere marito e padre e cittadino, educatore con l'opera e con la parola della donna, dei figli, de' cittadini suoi; seguita poi travedendo una meta al suo lungo cammino, cioè l'educazione per la parola, della donna, dei giovani, del popolo all'amore di Dio e degli uomini, alla verità, alla virtù; segulta in fine pienamente, quando dopo la lunga e travagliata sua peregrinazione, in un'isola della sua Grecia ritrovò la famiglia, ed ebbe la vita del cuore e della mente piena; sebbene allora gli occhi, avidi della luce che alimenta il pensiero, si fossero quasi velati di tenebre.

La lettura e gli studj di quest'anno ventesimo contengono il germe di tutti, quasi, i lavori da

<sup>1</sup> Pag. 62. <sup>2</sup> Pag. 58.

lui compiuti in séguito con fine o diverso o contrario a quello delle opere allora lette. Lesse il Saggio del Grassi sui Sinonimi: e da esso, di li a sett'anni, doveva nascere l'opera sua Lesse Des Cartes: e dalle idee raccolte in quella lettura dovevano nascere i suoi Aforismi di scienza prima. Lesse l' Emilio di Rousseau: e ne nacquero gli Scritti varii sull'educazione. Lesse il Perticari: e lo studio che allora mise nelle opinioni di lui, lo fece col tempo accorto de' suoi sofismi che doveva combattere. Lesse finalmente « la difesa fatta dal Lamennais del suo principio dell'autorità del genere umano, il quale nega ogni autorità alla ragione e nega necessariamente la Chiesa, che non è tutt'uno col genere umano >; « e ne senti così vivamente l'assurdità, che si mise a confutario: e scrisse di questo un opuscolo con prove filosofiche e storiche...; e poi lo compendió e tradusse in latino ». « Le dottrine del Lamennais », che allora scomunicava i non credenti in Luigi XVIII 1, « gli resero insopportabile ogni esagerazione sguaiata in materia di fede e di politica, e lo aiutarono a collocarsi sopra la mischia delle parti > . Ma dal Lamennais e dal De Bonald, e soprattutto dal Vico, che pur lesse quell'anno, ebbe confermata la riverenza in lui naturale pel popolo e le tradizioni umane: per il popolo da cui sempre attinse e a cui sempre mirò, cercando educarlo, non adulandolo,

Ma non è cosa strana, chi conosca le disuguaglianze di questa nostra inferma natura, che, con tanta luce alla mente, il giovinetto ventenne ∢ più

TOMMASHO.

<sup>1</sup> Primo esilio, pag. 52

Pagg. 58, 59 e 67.

s'affondasse nella sua tetra e disamorata solitudine ». « Il mio stato di giorno in giorno va peggiorando », scriveva al suo unico amico; « ne voglio che voi partecipiate innocente della mia noia », Non intendeva come nè perché l'amico potesse resistere alla nota della sua compagnia; cioè come quella di lui fosse gentilezza d'affetto sincero. · Però », così chiudeva la lettera, « vi libero dal pensiero di tutte le visite, che a me sarebbero grate. se potessi renderle grate a voi ». Era la diffidenza dell'orgoglio, che impetiva all'affetto d'effondersi, che respingeva sgarbata l'affetto altrui. « L'egregio nomo mi rispose con grave e gentile lamento: e nel leggere la sua lettera, piansi. Piansi d'affetto, di dispincere d'averlo offeso, e di dolore nel vedermi senza l'unico intelligente compagno della mia solitudine » 1.

S'intende come in questo stato, pochi giorni prima della lettera al Marinovich, avesse significato a suo padre, che invano piangeva e lo scongiurava restando lui a occhi asciutti, di voler tornare in Italia: a suo padre che sperando da lui aiuto ed onore, lo teneva come la più bella gemma del suo tesoro. Me pater diligentissime colit; evoluturum nempe subtimet... Hic omnia... praesto sunt vitae commoda; deest tamen... quall inquies. Locorum hilaritudo, amicitiae sanctilas, animi voluptates, gloriolae incitamenta. Così prob prima al Rosmini, nell'occasione della laurea di Ini .

Ma « il senso dell'amore era in lui soppresso, non spento » . Lo dice lo stesso concetto che s'era fatto della metafisica, espresso poeticamente, in quell'occasione, al Rosmini 1: come di nuvola che si leva dal lago delle scienze; che

in nostro stile Metafisica ha nome; ma lasanso Tienvi, qual dee, vapor di stagno umile. Quello a noi spesse volte il di tien chiuso, Quinci grandine o nave: e poggio fora Se Amor non vien, com'è suo gentil uso. Amor dell'ali con la placid'ora Il vel dirada, e in grande arco di pace Le meste nubi incontro al sol colora. Amor fausto ne trae lampo vivace: Amor sui campi che più arsi vide Queta piova e rugiada stillar face: Ond'allegra la terra al ciel sorrido.

Poiche già fin d'allora dall'obbligo d'obbedire alla legge morale dell'amore era in lui vinto il dubbio, agonia della coscienza; che l'amore solo, dicendo noi, ricongiunge la pluralità degli oggetti nel nome del Principio comune, che è il Padre nostro, e così perge in luce all'intelletto tutti gli oggetti della certezza che al dubbio sconoscente s'oscurano. E, mentre da sè e per sè s'era fatto triste. e sterile, questa virtú potente, ristretta ora solo nella mente a vivificare l'ingegno, poteva tornar viva nel coore ricreandolo agli affetti e all'azione. facendolo utile agli altri, uomo della famiglia e della società. Il « salutare rivolgimento fattosi nell'anima sua, che sorse a un tratto a più alti pensieri » se si fece per l'urto che la sua mente ricevé dalla negazione della ragione umana e della Chiesa, implicita nell'opinione di Lamennais, fu dunque in fondo un ritorno alla coscienza: cioè

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pag. 64.

<sup>\*</sup> Pag. 66.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Pug. 65.

<sup>1</sup> Pag. 65.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pag. 67.

a quel conoscimento di sè e di Dio e quindi degli uomini fratelli, onde naturalmente deriva la legge : Ama Dio sopra ogni cosa e il prossimo come te stesso. E già era in lui la distinzione « dell'amor proprio pericoloso e reo dall'amore di sè innocente e naturale e invincibile » : amore di sè, o della dignità dell'anima propria e del proprio bene, che si può custodire e conseguire solo nella giustizia, cioè nell'obbedienza alla legge: la quale a ognuno richiede l'amore del prossimo come di sè, e quindi in pratica il conoscimento dei nostri simili come di noi; pietà di noi che ci fa esser pietosi con gli altri: onde il dovere, che è la legge stessa in quanto dà forma a un debito di giustizia creato con noi, e il diritto, che da esso nasce, in quanto è potere di vivere, non arbitrario, ma retto, potere cioè d'usare della libertà, ma nell'ordine della ragione.

Questo riconoscera alla ragione la facoltà e il diritto di raggiungere il vero contro lo scettico eccessivo amore delle tradizioni umane, fu in lui dunque felice avviamento al conoscimento di sè; e tutela contro tutte le opinioni che, facendo ingiuria alla ragione con disconoscerue il valore, fanno nell'anima perire la fede: ppichè la ragione tiene in se il lume della fede e non si perde l'uno che non si perda l'altro. « Così », diceva egli in tarda età, « la semplice donna » Caterina da Siena « coglie il vero filosofico e teologico nella questione ardua della fede e della ragione e dell'autorità, meglio che non facessero l'abate Lamennais e l'abate

Bautain » 1 Così egli potè supplire quel che manco al Rosmini. Ma d'altra parte l'istintivo e ragionato ossequio alla legge del dovere e del bene gli fece riconoscere i limiti della ragione, e la condizione indispensabile della libertà, cioè appunto quello spontaneo è ragionevole ossequio alla ragione dell'amore, che è educazione a ricevere la lace di sapienza più alta. Così potè correggere la massima della libertà s'renata, ond'eran nati gli eccessi della Rivoluzione.

Intanto non voleva il male, cioè il proprio intresse a danno degli altri; e al pensiero dei più tra gli uomini affaccendati a nuocersi fra loro, facendosi ad essi troppo straniero come già troppo aveva desiderato il loro consorzio, nel « perpetuo contrasto della natura sua tra l'amore e il disdegno », tra la moltitudine e la solitudine, faceva proposito di non immischiarsi mai nella folla del mondo: e lo dicono i versi seguenti, meditati al compire dell'anno ventesimo i ancora nella sua Dalmaria, « passeggiando un poggetto sassoso accanto a una chiesuola campestre »:

O navicella min,
Fuggiam colanto affanno.
Deb, shene che tu non sia
Cagion dell'altrui danno!
Al lido, incauta, al lido!
Amore, a te l'affido.
Ceato navilli e cento
Nel gran mar della vyta
Naufraghi veggo, e sento,
Non che recarsi aita,
Cozzar con ogni ingegno
L'un contra l'altro legno.

L'amare e l'ordine, dopo il c. xvii del Piergatorio, nalla Commedia di D. A. con ragionamenti note di N. T.

Le lettere di S. Caterina da Siena, proemio, pag. xom.
 6 ottobre 1822. Pagg. 69, 70.

E, oltre gli studi che abbiam detto, leggeva asi antichi e moderni; specialmente il Vico, che pur aveva letto altra volta (i cui pensieri » servivano » alle grandi idee che della storia umana gli avevano dato S. Agostino e la Bibbia); e le idee destategli da queste letture notava; e in Omero studiava, secondo il Vico, l'infanzia della vita civile; poi per esercizio di stile tornava a tradurie Cicerone e lo commentava.

īv.

La primavera del 23, « la primavera che, quando i venti fieri non la spaventino, in Dalmazia fa capolino a febbraio », gli si fece tra questi studi sentire lieta; e la già fermata e vicina partenna e l'anime nobilitato da movi pensiari gli facevano più tardi parer quei mesi, tra il dicembre e il marzo, dei anoi cui sereni.

La partenza ora stabilita: e « nel patrio esilio » questo dava all'anima urdente una luce di speranza dinanzi a una vita ignota, ma bella: l'anima inquieta e bisognosa dei cenforti dell'amiciza, dei diletti dell'animo e dell'intelligenza, degli esempi operosi; che per vivere in mezzo agli nomini, ia quell'Italia tanto amata, nelle battaglie della parola e dell'azione, gli fece affrontare una vita povera, incerta del domani, solitaria, raminga, gli fece mirare a occhi asciutti le lagrime di sao padre.

Ma « il senso dell'amore era in lui soppresso, non spento » \*. Il cuore non palpitava più per gli

Pag. 73.

\* Pag. 54.

alletti della natura, preso da un'altera idea e da un irrequieto desiderio di vita; ma. una volta passata quella febbre di gioventi, era capace di tornar vivo agli affetti d'una vita modesta: di sentire i dolori dati ai suoi, ai quali per tanti anni l'anima sua, confessava, seppe compatire cesì male; e di cercare quindi alla sua vita uno scopo utile agli altri, al suo pellegrinaggio una missione benefica; d'intendere che solo volgendo a intento generoso le proprie azioni, cioè a direla verità e a fare il bene, e accettando i sacrifizj che la necessità e quest'amore ardente gli offrivano, poteva in qualche modo espiare il suo fallo. Portare i vincoli della propria servitu per il pane, come monili: la penna come uno strumento di martirio e un veicolo di luce datogli in dono dall'alto: ecca la virtà che doveva ricavare dalla necessità in cui s'era messo, quando cioè il passo fatto era diventato irrevocabile, non appena ne avesse acquistato chiara coscienza.

«Per trario dal patrio esilio... il Rosmini gli aveva offerto la sua casa ad ospizio ». Ed egli accettava, siegnoso, perche sentiva potergli forse esser grave, e incerto di se, perche « per benigno che fosse a si stessa l'orgoglio, desiderava una voce che di tanto di tanto gli dicesse. Non hai sbagliata la via » !

Rientrò in Italia dal Friuli; e in Codroipo i visi lleti e sereni delle giovani donne gli annunziarono la terra contesa e desiderats. Giunto in Padova, scriveva nel suo bel latino: « En rursus italica luce rescinur, animosque iam taedio oblanguentes recreamus ». « Ma nell'italica luce

<sup>1</sup> Pag. 74.

dimenticavo », aggiunge « il dolore d'un'ottima madre e le speranze deluse d'un padre benemerite: ma per ricrearmi dal tedio, e non con altro più nobile intendimento, mi mettevo in una via senza meta; ignaro degli uomini, nuovo delle cose, incerto di me. E la vita raccolta tutta nell'ingegno dinezzava l'esser mio, e lo faceva, per dir così, mestruoso » !

« Parte per discrezione, parte per orgoglio ». cioè e per dare meno occasione che si potesse agli amorosi rimproveri paterni », doveva oramai sostentar la sua vita da sè: e perció a Padova, dove rimase da marzo a giugno, compose per commissione un librettino di preghiere, la cui prefazione terminava con questa, venuta dal cuore: « Padre di bontà! Fa ch'io giovi a tuoi figli: poi trammi da questa valle di lacrime ». Vedeva già fin d'allora, gran cosa, « che il fine dell'arte e il fine della vita è uno: ott'anni o nove dovean passare ancora innanzi che questo pensiero salisse in cima di tutti e che il dire la verità utile ai più fosse posto da lui come scopo del vivere; ma di tanto in tanto esso traluceva raggiante alla sua mente, e vinceva la nube dei pravi abiti e de' vili esempi > ". Tale la spa confessione. Il resto della vita doveva spenderlo nell'apprendere l'« arte di operare > 1 secondo questa idea.

Donde venga l'idea che poi si fa luce alla nostra vita, chi lo può dire? Forse nasce con noi, ma incerta, avviluppata, come stella di prima sera velata da una nuvola; e solo all'uro delle

circostanze, per l'esempio altrui e per la parola, nelle prove della sventura, a traverso gli errori stessi dai quali con un provvido aiuto, volendo, ci si risolleva più forti, viene sgombrata e chiarita, finchè splende l'impida in cielo.

Sovente una parola al cor ti seese
Ch'e' nou intese allora; e il gel degli anni
E il fervor degli affanni
Paran l'inserto garme un di fecondo.
E forse in fondo a quella voce arcana,
Com'alma umaon entro al pensier divino,
Si cela il tuo destino.

E quando imbruni del tuo di la sera, Quella preghiera che pregnati infante Forse al labbro tremanto Riverrà come a nido. E quella imago Che al pensier vago ne sogni parea, Porse è possente idea di cui ventita Raggerà la tua vita!

Quale fosse quest' idea che al Dalmata di vent' anni traluceva di tanto in tanto come quella del lavoro assegnato a lui, al quale non poteva mancare senza mancare alla vita, lo abbiamo sentito. Ma le parole più arcane cadute e germinate in noi, e i sentimenti più profondi dell'anima che in esse si spiegano, la poesia li rivela meglio che la prosa: poiche varamente essi suno poesia, che poi per le necessità della vita, nelle varie circostanze e nelle oscure angustie della pratica, si frangera in colori particolari, si velerà dell'ombra della vita comune; ma rimanendo sempre viva la sorgente di quel raggio, che illumina ogni più umile e arido lavoro, e solo ci può render leggero il peso del dovere quotidiano e accetta-

Pagg. 74, 75.

<sup>2</sup> Pag. 78.

<sup>3</sup> V. più giù, nella poesia Solinadine, strofe 12.

Le memorie dell'uomo nelle Poesie, pag. 185.

bile il sacrifizio, che dà luce e scavità alla fatica e al sacrifizio col sorriso dell'amore,

Tardo e superbo, all'anima S'apprese un grau pessiore: Parmi agli affitti potoli Nunzii del sauto vero; A Italia mia legar Gli esempi del patire; Vincer pregando l'ire, L'age d'amore armar.

Dire la verità utile ai più, anche se essa debba. essere acerba ai potenti, sapendo che sarà insoffribile ai malvagi che l'odiano; al popolo suo lasciare la più preziosa eredità. l'esempio d'una vita di lavoro faticoso e di sacrifizio; far cadere, o mitigare, le ire dei fratelli combattenti a morte nella guerra degl' interessi e delle passioni, con la parola della persuasione e dell'amore; mutare le ire feroci delle esigenze particolari, che si chiamane diritti, nelle ragioni dei doveri nati dall'amore dei fratelli, armate non d'altra arme che di quell'amore onnipotente; ecco il compito d'una gran vita spesa nel lavoro proprio del nostro secolo utilmente, seme affidato dal seminatore a terra buona, che ha dato molto frutto soffrendo, nell'attrito del mondo.

Ma in questa scolta è un pericolo: quello di farsi innanzi da sè. L'alta cosciona di sè, per cui l'uomo si sente nato a cose grandi, può diventare presunzione orgogliosa e odiosa, che si riconosco subito al paragone di chi fa cosa grandi semplicemente. Che significa ostentare una missione, quando si manca al dovere quotidiano assegnatori, col quale il còmpito che veramente è nostro s'adempirabbe i Quella coscienza orgogliosa alla quale non segue l'opera è come la vana con-

templazione di se davanti allo specchio, di chi si guarda per compiacersi delle proprie belle fattezze, e poi allontanatosi di li si dimentica dello scopo al quale quelle fattezze devono servire: molto meglio sarebbe allora la bellezza semplice che non conosce sè stessa. E quali benefizi porta agli uomini muoversi secondo un'idea di bene. se non si comprendono gli altri nel cuore, e non si vedono con occhio vigile le circostanze, nè si prevedeno le conseguenze degli atti proposti, in modo da fare il bene realmente Si tratta insomma, secondo l'espressione del Tommaseo maturo. d'uscire di se; e amare veramente gli altri amando il Bene che solo ci porta fuori di noi, e operare secondo la ragione dell'amor vero, che è la pradenza; se uo, il desiderio del bene, sregolato, non riesce a bene.

Il conflitto tra la vita avventurosa e fintastica alla quale le avera spinto l'irrequietezza giovanile e quella realmente utile e benefica dell'azione senza vanità, che in fonda è il conflitto del sentimento e della fantasia con la ragione, dal Tommasco è stato sentito e descritto mirabilmente in due poesie, che sono i gridi del suo cuore a coloro coi quali la sua haldanza giovanile lo aveva messo in doloroso contrasto, suo padre e sua madre.

Se degli amari studi

B del profondo delle alterze umanu
ignarat teto mi protrea la vita.

O padre, o sol d'amor detta e di tho;
Muglio d'un pio soffrir le giore arcane
E gl'inni della apome e del desio,
E l'armonia del mondo avici sentita.

<sup>4</sup> A volo padre: nello Memorie, pag. 226; nelle Poesie, pag. 94.

Nė, quasi spettri ignudi Di cadenti ghirlande incoronati, E di sorriso poveri e di pianto, Muti con lasso piè passarmi accanto I be' sogni vedrei degli anni andati: Ne l'ingegno, crudel dominatore, Mi premeria sul cuore. La mensa umil, le cerimonie pie Del domestico rito, Del tempio le armonie, Le lacrime di padre e di marito E le cura d'amore ispiratrici, E i queti di, sereni D'uniforme fatica, avrien ripieni Di miglior poesia gli anni felici. Pur questa incerta e stanca, E di tedi e d'errori e di rimorso E d altero patir contesta vita, Ha le sue gioie, ed è poeta anch'ella. Sollievo il pianto, ed è riposo il corso; E questa interminabile salita Di vero in ver, di prego in prego, è bella. E la parola franca Che dal trafitto cor consolatrice Sgorga inesansta ai miseri fratelli, Quasi schietta rugiada in bianchi velli, Sui pensier miei riscende irrigatrice. Memoria, fantasia, tutto è nel core: L'anima tutta è amore. Dovunque è un nom che spera e che desia, Ivi è la mia famiglia: La fede è patria mia, E l'Italia m'é donns e madre e figlia. Deh! nell'alto voler forze riprenda Lo spirito che geme, E parieoza dalla certa speme Ed umiltà dal suo dolore apprenda.

Ma il canto dov' è tutto il suo cuore, cioè l'intimo conflitto della sua vita che bene spesso ne ha segnato di sangue la via, è quello a sua madre, che nelle Memorie è intitolato Solita-

dine i scritto dodici anni dopo, nella solitudine del suo spirito esule in mezzo al mondo, a Parigi; e non posso fare a meno di riferirlo, anche perchè, se avvenga che qualche donna posi l'occhio su queste pagine, conosca quest'umile madre, che seppe dare un uomo al nostro popolo, restando essa a pregare, a soffrire, a operare in sileumo.

Quasi indistinto gemito,

Languida al cor mi giunge La tua soave imagine; Ne assai lo stral mi punge, Madre, del tuo dolor. Altri dolor men pii Più forte in me sentii, Altri, e men sacri, amor. Baciai di donna estrania. Come di madre, il viso; No la tua pura asgoscia Nė 'I puro tuo sorriso M'han tocco di pietà. Lassa, dal suo diletto Indizio alcun d'affetto La madre mia non ha-Ed io, crudel, continua Ero al suo cor ferita La notte a lei di lacrime Empievo, a lei la vita Di tedio e di timor. Ahi la tua vita, o pir Non fa che un'armonia Di prego a di dolor. Ma giá 'I dolor l'immobile Ombra de larghi vanni Stenden sull'incolpabile Fiorir de' tuoi begli anni.

Questa ch'io sento in me Di mesto amor dolcezza,

Questa di pianto ebbrezza, Madre, mi vien da te. <sup>1</sup> Nelle Memorie, pag. 356; Poesie, pag. 80

Nè sospirè si languida Panciulla innamorata Gli occhi del suo fedel. Della mia voce il suono, ll'un mio sorriso il dono, Altro non chiedi al ciel.

Ed to tel nego: ed anima Cortiese estento ed afta. Sull'ali del fantastico Pennicro fo me a esalta, E par sublenie, il cor. È questa, cud'io mi vanto, Ambiribu di pianto, Solletteo d'amer.

Tempo verrà che vividi
Col declinar degli anni,
Quasi rimorso indomito,
I non matarni affiani
Risorgeranno in me,
Già questa, in ch'io m'aggiro,
Nois affanosa, è spiro
U'amor, che accenna a te.

E allor che, infermo e vedovo B'ogni terreno affetto, Le notti solitarie Sal letticciuci negletto E ciechi i di trarrè: Allor turbata e in pianti, O madro, a me davanti

Sogal caugranti, e sterili Gioie del vuoto ingegno, Voi per senter di triboli. A interminato segno Torenste il mio cammin. Se ignoto accannto a lei Restavo, almen saprei Della mia vita il fo.

La faccia un vedrò.

di Niccold Tommaseo.

47

Ed or dov'e la patria,
Dove la mia famiglia!
Di chi son io? le dubbie
Mie strate or chi consiglia!
Chi regge il mio languir!
Di qual donna amorosa.
Sol seno il mio riposa,
Lieto del suo gior?

Tardo e superbo, all'anima S'appress un gran pensiaro: Farmi agli affiniti popoli Nunzio del zanto vero, A Italia mia legar Gli esempi del patire, Vincer, pregnado, l'ire, L'ire d'amore armar.

Ma distigniosa e debote, Rd in peccato tiuta, R sparta, e or troppo agli uomini Stantera, or troppo avvinta, La merte ineana or va. Or vicile, è lenta ondeggia; Ne sami pensier vaneggia, L'arte d'opera mon sa.

E per s'avanza. Un impeto
Dell'inspirato core,
E del commonso secolo
L'istinto, e il mio dolore
Dicono a' misi pensier:
Sola la morte è sposa,
Sola la tomba è posa
All'uom che accumin il ver.

Fores diviai, o misera Madre, il terrono esiglio Lasciar dovremo: e i lasguidi Occhi, morendo, il figlio Ricercheranno invan: lavan nell'agonia Per tenedirmi, o pia, Distenderai la man Ma scenderà banstica L'ultima tua pregbiera in me, siccome tacita Sui for chinati a sera La stilla del mattin. E pioverà da lei Rimedie a' falli misi, Conforto at mio cammin,

٧.

A Rovereto ando poi nel giugno; ma « per insofferenza parte digoitosa parte superba » stette soli quindici giorni, e torno a Padova, dove gli pareva potere « con qualche lavoro procacciarsi la vita ». Ma quel viaggio non fu inutile, « nè i generosi esempi del Rosmini potevano essere inefficaci ». A lui che un giorno gli parlava di quel che deve a Dio e a' fratelli suoi lo scrittore, egli rammentò le parole: « Manda il tuo spirito e saranno creati; e rinnoversi la faccia della terra ». Nè queste parole gli escirono di mente mai !.

E forse egli tacque la causa principale che lo mosse a rinunziare all'ospitalità del Rosmini; cioè che presto s'accorse d'un affetto natio il ui per la sorella del filosofo, Margherita, che non lasciava lei indifferente. Poiché ella forse fu

> che un guardo Pieno di maraviglia e di sospiri Giovane e bella e d'ogni ben sorrisa In lui tapino alzò :

Ma egli « troppo fiero per piegarsi alle nozze con una giovane ricca », e forse ben sentendo che i loro passi erano diretti per vie diverse, « pre-

feri distaccarsi dall'amico e ridursi a vivere solitario e povero del proprio lavoro ». Quale restasse nell'animo suo il ricordo della giovane donna lo dice il ceano dell'incontro, che di lei (poiché tutte le circostanze a lei mi pare convengano) fece a Desenzano sul lago di Garda, quando, l'anno seguente, dopo la dimora a Padova, tornò dalla Dalmazia in Italia per andare a Milano !. - Avviatomi verso la Lombardia, passai da Desenzano all'un capo del lago. Passeggiavo solo, aspettando la vettura e leggendo; quando mi veggo a rincontro, accompagnata da una Suora della carità, una giovane donna a me nota, che, ricca, andava a votarsi a Dio, e che di fi a pochi anni doveva morire. Ci fermammo con gran maraviglia della Suora ad amico colloquio, eloquentissimo appunto perchè non diceva gran che. Anima affettuosa, ed umilmente altera, che tropp'alta imagine aveva della virtù, e troppo pura dell'amore; destinata a soffrire nel mondo, a soffrire nel chiostro; e in premio delle durate battaglie, ad escire presto di questa o inflammata o fradicia arena. To la veggo tuttavia lungo il lago sonante; e nella iattura de'libri miei, serbo ancora il Lucano che quel giorno leggevo; e serbo le preghiere ch'ella da altra lingua tradusse per me, dell'italiano intendente più che donna non soglia. Ed ora ella mi riguarda dall'alto, e mi prega non molli le giole, non freddi gli studi, non vani i dolori ».

A Padova il Rosmini gli mandò nel luglio « le cose del Manzoni » attendendo un articolo, che ci dice con qual genere di lavoro egli pensava pro-

<sup>1</sup> Pag. 81.

<sup>\*</sup> Memorie pastiche e passic, pag. 393.

<sup>1</sup> Pag. 128.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Carteggio Manzoni-Rosmini, ed. Bonola, Milano, 1900.

Townson.

Ma scenderà banstica L'ultima tua pregbiera in me, siccome tacita Sui for chinati a sera La stilla del mattin. E pioverà da lei Rimedie a' falli misi, Conforto at mio cammin,

٧.

A Rovereto ando poi nel giugno; ma « per insofferenza parte digoitosa parte superba » stette soli quindici giorni, e torno a Padova, dove gli pareva potere « con qualche lavoro procacciarsi la vita ». Ma quel viaggio non fu inutile, « nè i generosi esempi del Rosmini potevano essere inefficaci ». A lui che un giorno gli parlava di quel che deve a Dio e a' fratelli suoi lo scrittore, egli rammentò le parole: « Manda il tuo spirito e saranno creati; e rinnoversi la faccia della terra ». Nè queste parole gli escirono di mente mai !.

E forse egli tacque la causa principale che lo mosse a rinunziare all'ospitalità del Rosmini; cioè che presto s'accorse d'un affetto natio il ui per la sorella del filosofo, Margherita, che non lasciava lei indifferente. Poiché ella forse fu

> che un guardo Pieno di maraviglia e di sospiri Giovane e bella e d'ogni ben sorrisa In lui tapino alzò :

Ma egli « troppo fiero per piegarsi alle nozze con una giovane ricca », e forse ben sentendo che i loro passi erano diretti per vie diverse, « pre-

feri distaccarsi dall'amico e ridursi a vivere solitario e povero del proprio lavoro ». Quale restasse nell'animo suo il ricordo della giovane donna lo dice il ceano dell'incontro, che di lei (poiché tutte le circostanze a lei mi pare convengano) fece a Desenzano sul lago di Garda, quando, l'anno seguente, dopo la dimora a Padova, tornò dalla Dalmazia in Italia per andare a Milano !. - Avviatomi verso la Lombardia, passai da Desenzano all'un capo del lago. Passeggiavo solo, aspettando la vettura e leggendo; quando mi veggo a rincontro, accompagnata da una Suora della carità, una giovane donna a me nota, che, ricca, andava a votarsi a Dio, e che di fi a pochi anni doveva morire. Ci fermammo con gran maraviglia della Suora ad amico colloquio, eloquentissimo appunto perchè non diceva gran che. Anima affettuosa, ed umilmente altera, che tropp'alta imagine aveva della virtù, e troppo pura dell'amore; destinata a soffrire nel mondo, a soffrire nel chiostro; e in premio delle durate battaglie, ad escire presto di questa o inflammata o fradicia arena. To la veggo tuttavia lungo il lago sonante; e nella iattura de'libri miei, serbo ancora il Lucano che quel giorno leggevo; e serbo le preghiere ch'ella da altra lingua tradusse per me, dell'italiano intendente più che donna non soglia. Ed ora ella mi riguarda dall'alto, e mi prega non molli le giole, non freddi gli studi, non vani i dolori ».

A Padova il Rosmini gli mandò nel luglio « le cose del Manzoni » attendendo un articolo, che ci dice con qual genere di lavoro egli pensava pro-

<sup>1</sup> Pag. 81.

<sup>\*</sup> Memorie pastiche e passic, pag. 393.

<sup>1</sup> Pag. 128.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Carteggio Manzoni-Rosmini, ed. Bonola, Milano, 1900.

Townson.

cacciarsi da vivere: e così lesse le opere fino allora edite del poeta innovatore (le tragedie, gl'inni, la Morale cattolica) « con ammirazione uguale all'affetto. Da quella fede affettuosa e sapiente. da quella potente e pensata semplicità, da quella verità di natura non soffocata dai moiti accorgimenti dell'arte, senti spirare uno spirito nuovo di gioventà nell'ingeguo; e a lui, vagante di sperimento in isperimento, parve posare il piede su fermo terreno » 1. Così il vergine genio del Manzoni gli schiuse la fonte della parola: della pacola nunca e antica, qual è dello scrittore cristiano, che in lui così amabilmente congiunge la sapienza e la semplicità : glie la schiuse in quella regione della mente, dove le oscure notizie dei fatti della natura e della storia, che gli scienziati superbi accumulano senza intendere, vengono alla luce della verità interiore, al fondamento della certezza, per cui si fanno idea certe e s'illuminano, e lo spirito, senza interposizione di creature, ma per l'umile via della ragione che cerca, riconosce aderando l'invisibile Provvidenza presente; dove l'intelletto umile accoglie dall'udito quello che manca alla ragione e al senso, la parola di sapienza in noi seminata coi sangue, che libera e salva, la cui fonte lo Spirito di Dio ha schiuso sulle labbra della sua Chiesa. A questa doppia fonte, dell'especienza illuminata dalla ragione e dalla fede, attinse poi sempre anche il Tommaseo togliendosi così allo sterile orgoglio dell'idealismo: ragione e fede, due fonti che scaturiscono da due pietre in differente modo incrollabili; la cui fermezza fa il carattere degli uomini e dei secoli grandi.

Il Manzoni così comprendeva la nuova materia della storia scoperta alla poesia da Shakespeare e da Goethe, e la mente del Muratori e quella del Vico, nella semplice luce profonda della parola cristiana; restava ancora « vedere quel che restasse a fare oltre il fatto ». E il Dalmata pensò « una proposta di generi nuovi di poesia: nuove maniere, nuovi temi, nuovi metri, e le antiche maniere e metri, disusati, da citentare con muovi accorgimenti ». Indi la storia della poesia volgare, e la meditazione sull'arte e i suoi mezzi; e « nella musica (sempre più variamente sentita) fino al minuto studio de' metri e dei versi, trovava copiosa fonte di muove idee, e le notava » 1. Se si osserva, erano i semi delle novità future tentate e compiute nella poesia italiana del secolo; poiche chi ben conosce la poesia del Tommasco, nulla quasi trova d'intentato da lui nella lirica e nell'epica successive; la poesia della natura sentita nell'intima vita delle cose, si osservata conl'occhio semplice del puro poeta che a traverso la lente del naturalista con le « scienze che fecondano l'immaginazione »; la poesia psicologica, che cava profitto dagli studi più sottili illustranti l'intimo processo dei fatti ordinari umani e rende con fine analisi gli straordinari, pur sentendo sempre in ognuno di essi il mistero dell'anima; la poesia propria della donna, sentita « con reverente pietà e gratitudine profonda » 1; la poesia dei paesi lontani, dove la natura è più selvaggia e men nota e la storia è nei canti, specialmente dell'Oriente dov'à più congiunto con l'umano

<sup>4</sup> Pag. 81.

<sup>1</sup> Pag. 81.

I La donne, prefizione

il mistero di Dio; la poesia del Medio Evo, dissotterrato dagli eruditi degli ultimi secoli con la lingue e le letterature dei popoli neo-latini, ritentata coi loro modi ed i metri; la poesia dell'antichità greca e latina, pure ritentata nei metri greci, con idee il cui germe (e non solo il germe) è negli antichi poeti: questo gran mare della nuova materia offerta all'arte dal secolo. egli primo veleggiò dopo il Manzoni, cercando nuove terre, nuovi astri, nuove profondità nella società umana e dolori, nuovi alla poesia dei benestanti borghesi e del sesso che da sè dicesi forte; e però è il poeta della seconda generazione romantica, del 1830, il quale fece fare in breve tempo alla nostra poesia i passi che, con ben altro grido, fecero fare alla francese i grandi romantici di quella generazione, specialmente Hugo, Sainte-Benve e, mi sia lecito dirlo, la Sand: e prevenne la dotta arte dei venuti dopo, francesi e italiani, cioè dei nuovi alessandrini, che hanno rifatto quello che i primi avean fatte, aggiungendo la finitezza della cesellatura; hanno ritentato modi e metri dei nostri antichi rimatori, senza averne la gentilezza; hanno ritentato i metri greci, senza avere della poesia greca la profonda sapienza e la semplicità.

Tra i nuovi soggetti che il Tommaseo intravedeva degni di poesia, era il mare; e come tema intatto dai nostri poeti, l'amò: e pensò sul mare dieci cantici e dieci difirambi in prosa, come sono i biblici quali li leggiamo noi, e quello del Fedro di Platone ! Ma, avvezzo a vedere l'immensa natura attraverso le angustie di un'arte impa-

rata, non seppe alla nuova materia dar forma nuova. Il lavacro della riforma romantica ragionevole l'ebbe poi dal Manzoni. Solo un qualche saggio ne pregustò allora a Venezia. In Venezia era Luigi Carrer: dai cui colloqui « e prima di questo tempo, e più poi, trasse profitto non poco: perchè egli, amante già (sebbene con intendimenti men larghi e men suoi di quelli che dimostrò poscia) amante delle nuove idee che col titolo di romantiche giravano strapazzate da amici e da nemici in Italia, gli cominciò primo a screditare l'uso della mitologia, e le angustie delle unità tragiche, e l'affettata disconvenienza tra lo stile e il soggetto » . A queste idee non venne se non adagino, e repugnante.

Sul finire di questa estate (1823), la necessità alla quale s'era legato lo spinse per una via incerta e pericolosa: diventò giornalista. E i primi suggi, segnati del nome suo, comparvero nel Giornale trecigiano di scienze e lettere. Nè fa meraviglia che, com'egli confessa, attestino « l'inosperienza dell'ingegno e la fiducia soverchia dell'animo », « Quali cagioni mi movessero a censurare acerbamente qualche uomo degno di stima e qualch'altro degno di pietà, non potrei dire senza entrare in particolari tediosi, i quali, lavando in parte me, macchierebbero altrui. Meglio chiamarsi in colpa e confessare che a scrittore di ventun anno non era lecito lovarsi giudice delle opere altrui. Ma quell'esercizio, conducendomi a molte e svariate letture che di mio arbitrio non avrei mai durate, per varie serie d'idee mi venne agitando l'ingegno; unica forse utilità ch'io traessi dal decenne

<sup>1</sup> Pagg. 83-99.

<sup>2</sup> Pag. 101.

lavoro. Ma i danni furono parecchi: l'abito critico che spegne o intepidisce il senso poetico; l'orgoglio esercitato sopra misere cose, o però tanto più caparbio; le animosità per meschina cagione eccitate, le quali déste una volta non si addormentano mai. E pure, io posso affermare d'aver quell'ufficio adempiato con intenzioni benigne generose talvolta; d'avere più perdonato che vendicatomi : sentita l'ammirazione sovente. l'invidia mai; d'avere col mio debole alito alimentata ogni flamma che sorgesse annunziatrice di nuove speranze; d'aver lealmente a fronte scoperta assalite le fame già forti che non potevano temere d'un giovane ignoto; di non avere a mal fine confuse le censure letterarie con accuse di diversa o più grave natura; d'aver più sovente combattuto per gli amici mici che per me; di non aver mai mentito al cuore ne alla coscienza, non mai temuto il pericolo; di avere negate le lodi lucrose, ricusato il lucro stesso legittimo laddove non si permettesse intera l'espressione del sentimento mio; d'avere non certo con lo splendore dell'ingegno, ma co'desideri talvolta e co'sacrifizî, onorata l'Italia > 1.

No solo al giornale attendeva e di quest'anno e una tragedia, una sua Sposa di Messina, che acrisse ritentando il tema già trattato dal Carrer nella tragedia che quell'anno stesso fece rappresontare; dove il soliloquio d'Emmanuele, da lui riferito nelle Memorie è, dice come il giovine tragico conoscesse già allora le intime tempeste; e la tranquillità stanca che ad esse succede, in

Pagg. 82, 83,

cui delle cose passate non resta che una languida memoria con un gran vuoto nel cuore, sul quale il cielo dell'anima si stende come velato d'un pallido velo di morte e d'eternità.

E in quest'anno cominció la traduzione della Tunisiade di Giovanni Ladislao Pyrker patriarea di Venezia « che fu prelato liberalissimo, e poeta e amante dell'Italia > ! riamato, « il quale voleva portare di sua mano, nell'ore più tacite, il cibo alle case de poveri, avvolto negli abiti di semplice prete » "; la cui poesia, ammirata e tradotta dal Monti e dal Maffei, il Tommaseo di quegli anni diceva « avvicinarsi al candore omerico » 1. E così, traducendo il poema tedesco in ottave, « per attingere quell'ascendenza che a lui mancava, più accuratamente che mai leggeva il Furioso e ne trascriveva i versi più spiranti poesia», Ma, cercando argento, trovó oro: poiche, notando « i modi dell' Ariesto, che illustravano o imitavano i modi di Dante », « venne fin d'allora preparando la materia di quel commento che dodici anni dopo finì » . Commento della Dicina Comedia, che fu ed è il primo tra i moderni: dove l'eredità morale e poetica degli antichi per la prima volta con mirabile cognizione di essi, è veduta raccolta dal poeta della nuova età, o coi concetti suoi è riscontrata, nella luce del pensiero

ANDREA Marret, Genous strumore, Poeti tedeschi, Lemonnier, 1869, prefizione.

<sup>2</sup> Pag. 105.

<sup>2</sup> Dei sussidi dotali, ecc., nella Donna, pag. 129.

Nel Nuovo Ricogliture del 1825, a proposito delle Parle dell'emico Testamento di lai, tradotte dal conte Gambara, Brascia, Bettoni, 1824. - Vedi Primo esilio, jug. 185.

Pagg. 109-114.

criatiano, specialmente dei Padri e di Tommaso d'Aquino. Opera che crebbe lentamente nel silenzio e, finita in Francia, si formò compagna a
quella d'un giovane lionese nato in Italia, che
allora era decenne, e quindici anni dopo la presentara per fa sua laurea in lettere alla Sorbona,
odi titolo: Danste et la philosophie catholique
au XIII siècle; sicche il Tommaseo e Oramam
sono, dopo Claudio Fauriel, i moderni innovatori
degli studi danteschi

Già i caratteri propri del suo ingegno spuntavano in un nuovo comubio della natura e dell'arte, poichè sentiva già fin d'allora quello che, rispondendo alla domanda fattagli in un concorso per ottener la licenza d'insegnar grammatical, e se nei poeti sia maggior cosa l'arte o la natura », diceva nel suo bel latino: Arlem omnimodam. Profei formas indutam. Sircuum coces dutcisonas imitantem, suo quasi imperio Naturae cocem ingemam, nudanque pulchritudinem nostra hac aetate obruisse, fateri nos pudimendos oporte!

Le guerricciole letterarie aizzate da suoi puerili disdegni, e il non trovare come coll'opera dell'ingegno provvedere alla vita (che nessuno a Padova può) lo condussero a lasciare quella città, a rivedere per poco i suoi, per quindi recarsi in altro paese d'Italia ». Ma di quella prima prova della sua attività di critico gli effetti feron saggio di quelli che questa sua attività dovera avere durante la vita e dopo. « Molti detrattori mi lasciai dietro, i più da me provocati; ma lasciai persone altresì, che di vero amore m'amarono.

e m'amano; le quali conoscevano lo sdegno in me non essere rabbia, nè il dispetto livore, nè audacia l'ardimento. E certamente lagnarmi degli uomini e della vita non posso, io che (povero, solo, selvaggio, impaziente, ombroso, superbo), trovai dovunque m'andassi cordiali affezioni, longanimo sofferenza, fiducia riverente; io che l'amicizia (l'ardente, la gelosa, la devota amicizia, quella che sa, tacendo, compiangere, sa con voi gioire e trepidare con voi) potetti destare in parcecchie anime, e mantenerla, e porla alla prova senza temere d'ingamo » !

In questa prima prova a Padova e a Rovereto è già il Tommasco: affettuoso ed acre, sdegnoso e schietto, di mesto sentire e ricca, vivacissima fantasia, in cui la severità s'alternava con l'ardente delicata tenerezza, anacoreta orientale e artista innamorato d'ogni forma bella, capace d'amicizia e d'amore potente e a tempo dell'austera giola della rinunzia; che ad « austere gioie > e a « possenti amori > mosso a educare la nuova età, dominato dall'idea, era capace di sentire « prepotente , continua l'ammirazione delle cose grandi » in armonia con quell'idea, uon aveva sempre libertà di spirito sufficiente per ammirare la grandezza e compatire i dolori degli avversarj, i quali possono esserle fedeli domani, se incontrino l'amore umile che compatisce e non contende.

Di quest'anno 1824, limati nel breve soggiorno in Dalmazia, sono i versi A un maestro;

Pagg. 121-122.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> La vecchiezza nelle Memorie, pag. 401, nelle Poesie, pag. 59.

<sup>3</sup> Pag. 46

<sup>1</sup> Pag. 114.

il primo dei componimenti che poi l'educatore settuagenario raccolse nel volume delle Poesie 1; dove per la prima volta appare l'idea dell'educazione come d'arte civile e sacra di cui la bellezza è gran parte, e quella della letteratura come di potenza sociale educatrice. L'esempio di questi versi il Tommasco probabilmente lo tolse dai carme del Manzoni per l'Imbonati; ma la parte dove con mano franca e gentile è delineato l'afficio del maestro educatore, è nova e sua. E il premio serbato a chi abbia speso la vita a pro dei figli non suoi, dai quali poi nulla potrà aspettarsi fuorche, qualche volta, un pensiero del cuore, è espresso con un'aura di poesia nuova nel nostro Occidente, derivata forse dalla Cantica, ma pei tramite di un'immaginazione orientale. E l'orto chiuso ricco di melagrani, dove si raccoglie L'incenso; al cui profumo, se un grano ne arde su carbone acceso, è simile qui l'accenne all'Angelo, che al maestro antico porta invisibile il sospiro degli eletti nei quali rivive.

> E tu cell'ore che il tao sol declina, Seutirai nel rinchiuso orto del core Piovere un l'ineffabile doleszza, Në saprai dir, perchè ti vanga o donda, Qone savà l'Angel tao, che a te il pantiero Recherà degli elotti in cui rivivi.

« Questi versi », egli dice, « seno contento assai d'aver fatti a ventidue anni, perchè già dinostrano più nettamente che mai prefissa al mio cammino una mòta. Io non dico d'aver sempre ticato dritto per quel cammino senza fermarmi a cogliere un florellino su un ciglio, a buttare un

ciottolo nel laghetto vicino, a guardare l'erbolina che tremola nel ruscello percosso dal sole, adappisolarmi sotto la sferza del caldo grande, o ad ammusarmi in qualche creatura che m'abbattessi a rincontrare per via. Ma le fermate eran poche, e gli errori non lunghi e non ispensierati e (credete!) non lieti. E riprendevo il mio fardelletto in ispalla, tergendo il sudore del viso, al qual sudore scorrevano talvolta miste le gocciole della pioggia del cielo e le lagrime degli occhi miei ». Ecco formato l'uomo e lo scrittore; che ael fardello che gli grava la spalla, cicè nella sua parte del peso umano, volentiori accettata (misterioso peso, grave u chi non ama, soave all'amore) ha la chiave per aprire il tesoro della natura e della storia, dal quale cava per il suo popolo le cose nuove e le antiche;

ed il mistero è chiave ch'apre il mistero.

## VE

Chi, dopo aver raccolto i fatti particolari della vita di quest'numo, cerchi di ricondurli, astraendo dalle condizioni di tempo e di spazio, a una sola occhiata di mente, e quindi di rendersene ragione; trova che il momento decisivo di questa nobile vita fu l'abbandono della sua patria d'origine e della casa paterna per la patria d'elezione, l'Italia, e per la grande famiglia nuana. L'ucomo che la Dalmazia ha dato all'Italia, abbandonando l'agiatezza d'una vita oscura e apparsagli materiate, in patria, povero, solo, pellegrino di terra in terra, senz'altri conforti umani che l'amiczia, affrontava l'alto mare pericoloso e immenso, portato dall'intenso desiderio dell'esperienza e della vita,

<sup>1</sup> Nella Memorie, pag. 125; nella Poesia, pag. 217.

cioè della guerra che si combatte nel mondo per il vero e il bene. Era desiderio che ricordava tempi d'affetti più potenti e sinceri: sicchè torna alla mente la poesia delle Crociate. Il desiderio d'andare nell'Italia amata « a ricevere e a recare il nuovo vero, ad annunciare la retta fraternità, l'amore della pura ed immortale bellezza » 1; e però l'idea di poter essere, del vero nuovo ed antico, « austero e pericoloso », handitore tra gli nomini; d'esserne incarnandone i precetti in immagini belle, poeta : di poter dare alla propris e alle generazioni venture l'esempio del forte patire; di mostrare così « che per amore e per fede l'umanità s'avanza, e con la parola e per l'opera edificatrice, non già con la distruttrice, le grandi cose si fanno s' questo desiderio e quest'idea gli si chiarirono a poco a poco; ma il germe era già nel nobile desiderio della gloria e nell'amore della parola umana e dell' Italia, che dominavano la sua mente: e questa fu la forza che lo rapi.

L'idea e il sentimento che l'era compagno, sebene non quali erano allora, ma quali si spiegarono nel momento critico della sua vita (quello del primo esilio) non si possono rendere con altre parole che le sue:

Deserta è la via,
Lontana la mèta:
Solinga l'avera
Nè mesta nè lieta.
D'Italia il penaiero
(Tremando mistero)
Tien sempre pei enor-

La vita sia monda,

La speme sia pura:

La voce risponda

All'alta seguntra.

Sia schietto l'ingegno,

L'affatto sia degon

Di tanta beltà

Qual nomo l'ebbrezza
De casi felici,
L'acerbs dolcezza
De facrli amici,
Gli stegni il rancore,
L'orgoghio, il dolore
Combatter potrà?

Sei povero e solo:
Aiuti al tuo zelo,
Conferti al tuo duolo
Non hai che dal cielo,
Non d'aspre fatiche,
Non d'iro nemiche,
Ma temi di te:

Del vano tuo cuore
Che, infido a sè stesso,
L'innato vigore
Travolto, compresso,
A modo di brando
La pena aguzzando
Verrà contro sè.

Te stesso paventa:

Degli anni passati
l sogni rammenta,
Le angosce, i peccati...

Ma contro gli assalti e le insidie del male gli erano difesa e aprone le memorie: le memorie pure, soavi della vita modesta de suoi, dei suoi taciti studi, dei nobili affetti e dei dolori.

> Memorie soavi Di giole segrete,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Parole riportate da Paoco Marzockat, nell'opuscolo citato.

<sup>2</sup> Primo esilio, pag. 5.

Di taciti stodi, Di quete virtedi, Di pianto e d'amor;

Con l'ali librate
Copritezzi, e scudo
E verga del siate
Al povore iguado,
Che va pellegrino;
F il proprio destino
andando nos sa.

Ma quando si trovò solo, povero incerto, nella « fatale Parigi », allora capi che cosa aveva spregiato. Doy'era la sua patria? dove la sua famiglia? a quale cuore sicuro poteva confidare gli all'annosi dubbi dell'anima, certo d'averne col consiglio luce al cammino? in quale cuore amante poteva trovare riposo? Era l'amore della parola, la scelta fatta della parte che aveva creduto migliere, e che invece aveva messo un sigillo deloroso al suo cuore amante, siechè l'altrui amore legiftimo gli era conteso; era la croce dell'ingeguo, che vede quanto sangue altrui è costata la sua delorosa e splendida via, e non può più impedire che quel sangue si versi; era principalmente il ricordo di sua madre, che gli tornava nel cuore, tenero e doloroso, e vi faceva sunguinare la piaga ch'egli medesimo, inconsapevole, s'era inflitto. Onde i versi scritti a Parigi « nella piazza della Maddalena, la notte nevosa del 20 dicembre 1835 » poco dopo mortogli il padre, suonano come singhiozzi.

> Accasto al mesto letto, Alla povera mensa, Sotto la pace immensa bi bulo ciel navoso, la delce atto amoroso

Veggo vêr me venire
Una cara Ombra, a dire:
Di edegnosi pensieri,
Di torbidi praceri,
Deh non macchiare, o figlio,
Il tuo solingo esiglio.

E quando la cara ombra si presenta al figlio,

Qual madre che tremante L'unico suo lattante Nel casto sen dal gelo Copre di freddo cielo;

uon è più l'immagine del padre morto che abbiame dinanzi, ma quella della madre dolorosa; e torna alla mente il ricordo di un'altra Madre e del suo incomparabile dolore, che il popolo ha reso sempre meglio di qualsiasi poeta dotto; il popolo che in Toscana ne canta in modo, che l'eco se ne sente in questa poesia del Dalmata;

> La neve sui monti Cadeva dal cielo: Maria col suo velo Copriva Gesù.

Solo la potenza di questo ricordo poteva contrappesare in lui quella della passione e di sè. In quella vila senza doveri precisi, d'uomo solo, errante, piene d'anguscia dovevano essere le oce della noia, terribile il vuoto dell'anima: il core si crucciava « degli scarsi suoi moti », sentiva il bisogno di palpitare; e non v'era cuore di donna che nella sua condizione potesse onestamente legare al suo. Quindi il desiderio di comprendere le dolezze e i dolori di un'anima amante, d'effondere in essa i propri dolori e le proprie giote, il desiderio che un pietoso sguardo di donna penetrasse nel suo cuore a scoprire quanto oscuro

tesoro d'affetti vi fosse sepolio, naturalmente lo portavane alle amicizie feminili; e, se avesse rispettato il limite dell'ordine in questi rapporti e il sacro velo che n'è indizio, sarebbe pur venuto il momento in cui l'amore doveva venir comandato e chiamarsi santo; ma, v'era in lui ancora qualche cosa di grosso, a questo proposito, e di non bene educato alla vita della ragione e alla gentilezza dello spirito. Nò ebbe fede e pazienza da resistere all'orribile tentazione di turbare il cuore altrui per eccitare il palpito del suo, o per il proprio piacere contribuire allo strazio di creature umane, il cui lamento, per l'oltraggio della brutalità degli uomini, à immortale nei versi di Saffo;

Come giacinto sui monti, che andando pastori villani Coi piedi calpestarono, e a terra è lo splendido fiore.

Ma se a queste suggestioni del male alcune volte gli accadde di cedere, ecco la pace perduta, e l'irrequieta tristezza, e l'impazienza dei dolori procuratisi da sè, e l'intolleranza spietata dei difetti, degli errori e dei dolori degli altri, e l'accusa ingiuriosa fatta alla natura e a Dio d'una crudeltà che era sua o degli uomini; e

Mormorando piegar, debole canda

Ma la fede liberatrice tornava a portare un raggio in quel bujo e in quella tempesta. « La vita è un'agonia; na un'agonia espiatrice » ". Le cadute passate lo umiliavano. Sentiva, come artista, che le immagini tratte dalle creature innocenti, amabili e pure, egli aveva gravato di torbido velo: le creature che prima, amabilmente sorelle, gli avean detto parole di significato spirituale, s'eran fatte torbide e mute; e la natura avvolta in un velo quasi di lutto, era diventata per lui un mistere oscuro impenetrabile. Così la serena visione della mente s'era offuscata, mentre dentro fremeva infaticata la battaglia dei molli pensieri.<sup>1</sup>

Ma anche questi errori erano traviamenti d'un ardore di vita che veniva da fonte più profonda e pura. Era il senso della donna e quello della famiglia, di sposo e di padre: senso e desiderio a cui egli stesso s'era tolto il legittimo appagamento. E questa fonte medesima finche le sue acque eran chiare, dava a lui le specchie della coscienza che gli era espiazione. L'alta stima della donna e de' suoi pregi, la reverente pietà de' suoi difetti, la gratitudine profonda de' suoi, dolori e dei benefizi i gli erano paragone di vita pura e radice di rimorso. Poiche della donna il Tommaseo più d'ogni altro nostro scrittore ha sentito il mistero. Ha sentito che nelle sue viscere delevose si rinneva l'invisibile portento della creazione; che dal suo labbro il bambino beve prima l'arcana luce della parola, mezzo potente e necessario allo sviluppo dell'intelletto; che la bellezza stessa è armonia spirituale chiusa al senso e aperta all'intimo intelletto dell'amore : che l'umiltà, condizione dell'amore, è alla donna caro istinto e gentile necessità; che ad essa sola

A mio padre.

<sup>\*</sup> Primo esilio, pag. 4.

Espinzione, ad Al. Poerio: nelle Memorie, pag. 325; nelle Poesie, pag. 181.

<sup>2</sup> La danna, prefazione.

è nota la scienza che dovrebbe accompagnare il desiderio, materna, perchè congiunge il senso di ciò che ora è, con l'ideale di ciò che dev'essere, e indica con pensiero concreto il passo possibile, per cui l'ideale avanza realmente. Da lei egli aspettava la libertà chiesta invano alle frodi delle sette, al senno, alle armi ; perchè ricordava quello che tutte le antiche età per arcana tradizione seppero e dolorose aspettarono, che alla donna errante e schiava la Bonth che minacciando promette, vaticinava, per mezzo della Donna immacciata, la libertà : e cesì una povera Fanciulla fu alto segno degli antichi e nuovi desideri dei secoli; e nel nome di Lei fu sempre più verginale l'amore, sempre più santo il focolare domestico e la donna meno serva . Egli comprese insomma che, mentre l'uomo orgoglioso si fa serve con gli abusi, le profanazioni, i traviamenti dell'amore; la donna può, con la virtù che viene dall'Alto, rifacendo puro l'amore, rieducare l'uomo alla libertà.

## VII.

E, come la donna, evano dal doloré scoperte all'amore le cose grandi, move e antiche, cicè perpetue: le generazioni crescenti, il popolo e bio. Portando con sè sotto la veste dell'umanista, latina, la natura più schietta e potente d'un pepolo movo; una natura più ignuda e innocente che non la volesse la vieta arte e la finzione delle forme italiana; già a Milano, entrato nella questione della lingua dopo il Manzoni, seguendo la via indicata da lui (che primo aveva scoperto il popolo e sentito il bisogno d'avvicinarglisi) dischiuse subito in nome di Dante, egli italo-slavo, la fonte del popolo povero, e insegnò che « a quella fonte viva s'andasse ad attingere l'acqua» i per il pensiero nuovo che cercava la forma, e congiungerio con l'antico.

L'amore del popolo lo portava in se dalla nascita: la noblità popolare che aveva ereditato col sangue italiano; e il senso patriarcale della stirpe come d'una grande famiglia, dove ogni nomo sente la dignità nativa, con la tendenza a esaltar l'umittà e ad umiliare l'orgoglio, che aveva ereditato col sangue siavo; la rustica schiettezza insomma, che gli rendeva difficile conversare coi grandi del mondo, e il nobile sentire proprio di quella parte del popolo, che ha la sua educazione, le sue glorie e le sue tradizioni: tutta l'indele sua lo portava a sentir viva in sè la parola divina: Misereor super turbam. La profonda conoscenza dei tempi ne lo rese consaperole.

Entrando così, egli uomo del popolo dalmata, nella società latina, senti per se che il popolo ha bisogno d'essere avvicinato con sincera cordinità, veramente compreso e sollevato nelle sue sofferenze, delle sue fatiche con giusta mercede retribuito, non trattato coi guanti e i complimenti, e viziato: non adulato per vivere alle

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La donne, a Giorgio Sand: nelle Memorie, pag. 296; nelle Passie, pag. 237.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Parole del Sig. Giovanni Belosersky, gentilnomorueso e filologo, che dicono questo bisogno d'umilità, proprio dell'ingegno siavo: ed è per me gradita occasione di ringraziarlo per la bontà con che m'è stato largo di tante cognizioni ed idee.

aue spese o farsene sgabello, e deriso; non derubato dell'unico suo patrimonio, il pane della fede, e corrotto; ma conosciuto da vicino non memodo « l'álito della povera plebe », e amandolo realmente, con reverenza sincera educato. Quindi, da quando acquistò coscienza di sè e degli uomini. dal popolo sempre attinse e ad esso sempre mirò, sentendo che « in esso è il fondamento d'ogni bene e d'ogni male pubblico ».

Ma forse al commercio spirituale col popolo venne per l'amore della lingua da esso parlata. Alla quale come già lo portasse la sua natura schietta, più moderna e più antica che non quella delle città italiane, dice un suo scritto del '24, prima della sua dimora a Milano, sul metodo di tradurre gli antichi scrittori. « Non tante tra gli antichi erano le relazioni della vita sociale: meno idee, meno passioni: quelle più chiare, queste più schiette: dalla chiarezza, la brevità e l'evidenza del dire, senza cui non c'è bello; dalla schiettezza la fuga dell'affettazione. Moltiplicando le relazioni dell'uomo coll'uomo, le idee, moltiplicate, confondonsi; le passioni s'oppugnano a vicenda, i grandi affetti tacciono, perchè la colta società li ributta, come rozzi e semplici teoppo; i piccoli con l'affettazione si aggravano; a vocaboli antichi sensi nuovi s'affiggono; talchè il tesoro della lingua che è quello delle idee e delle consuctudini pubbliche, è fatto tesoro di monete false > 1. Ma, come appare dalla prima forma di questo scritto, ancora, nell'uso della lingua. « la norma viva dell'italiano gli era in-

cognita, e quanto necessaria fosse non infendeva per anche ». Chi glie la fece conoscere, e intenderne la necessità, fu nei colloqui privati il Manzoni. A Milano, dove con la corte del nuovo imperatore era tornata viva l'idea della lingua cortigiana, e vive erano nella Proposta del Monti le esagerazioni aristocratiche del Perticari, il quale aveva calumniato il parlare della plebe come instabile, sregolato, improprio; il Manzoni, che aveva molte cose utili da dire al suo popolo, cercava un parlare attinto alla fonte del popolo: cioè una lingua certa, viva, una; accettata ugualmente e da scrittori e da lettori, e intesa come vivo istrumento sociale, comune ad un popolo; e, pur cercandolo nei libri e nel vocabolario, pur attingendo al suo lombardo e al francese, fin d'allora aveva di mira l'uso vivo toscano. Il Tommaseo lo segui, e andò oltre. Le idee del Perticari, a lui ben note, gli parvero allora incivili: ed erano, in quanto facevan la lingua privilegio dei pochi, che s'erano scostati sprezzanti dal volgo. È nella prefazione ai Sinonimi, più anni dopo, riassumendo la questione diceva: « Chi è che osi negare oramai, negl'idiomi popolari esser deposto il germe del vero; e la scienza non essere ad altro buona che a ritrovarlo ed a svolgerlo, quando pure sia degna di tanto? » E la sentenza del Vico, che della sapienza raccolta nelle lingue classiche immaginava autori comini sapienti, compiva con parole profonde: « i sapienti uomini autori di parlari sapienti, sono gl'ignoranti illuminati dall'amore e dal dolore, cioè dall'Altissimo ». E il suo concetto chiariva con queste parole del Rosmini, bendegne di meditazione a noi uomini di studio, se

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Esercizi, col. 625. Ma si legga a confronto questo scritto nella prima sua forma in Memorie, pag. 110.

non vogliamo meritare il nome ad altri dato dalla più sapiente donna italiana, d' « ignoranti superbi scienziati > : « Quando sarà che il filosofo giunga finalmente ad intendere le parole ch'egli spregiava, voglio dire le parole del suo fratello idiota. e sentire in esse la sublime e veramente pubblica professione e proclamazione di quelle stesse verità a cui egli pervenne per tante meditazioni, per tante vigilie, per tanti astii co' suoi simili. per la via d'un immenso deserto che il dissociò si lungamente dall'umana convivenza? Quando sará che il filosofo intenda il popolo, ne ascolti le voci come s'ascoltano le lezioni d'un maestro, e veneri in esso l'umana natura? E che il dotto e la moltitudine non abbiano più che un solo linguaggio; e intendendosi si amino, rimosso ogni invidia e ogni dispregio? > '.

Di fatti, egli così fine e certo estimatore dei significati delle parole, notò che « l'uomo del volgo ha idse nel suo cerchio più chiare che non abbiano molti letterati chiarissimi », e che « le voci di senso affine serbano nel quotidiano commercio del parlare, differenza di valore hen ferma » \*: fermezza, per cui si chiamano termini, che à condizione necessaria a che esse siano « strumento chiaro e indizio efficace », perchè cioè valgano, come monete vive, al commercio sociale e diano modo, quasi luce, a conoscera l'intima natura delle cose: « conviene cioè che ogni termine abbia il proprio senso suo; e solo

le moltitudini possono darglielo » 1. E però, poichè « gli uomini scrivono e parlano per fare intendere il loro pensiero », norma della scritta è la lingua parlata. E in questo i grandi scrittori si differenziano, « che nel linguaggio del popolo scelgono appunto quel ch'è tradizione della nazione; hanno mente e cuore da bene scegliere, arte e virtu da ben collocare; pongono e tengono sè medesimi col senso comune in armonin; prendono da quello per dargli; trafficano la moneta del commercio sociale, non la falsano; e se al significato delle voci usitate l'intelletto e il cuor loro richiede che aggiungansi alcune di quelle cose che appunto li fanno essere singolari » (cioè se adoperandole in un modo lor proprio, sanno con le voci note significar cose nuove) « anzichė sfoggiare codesta singolarità, con modestia la temperano al possibile, e rendono. il talento della parola, non più grosso per peso estraneo, ma per nuove cure più lucente e più per valuta intrinseca prezioso > 1.

Così l'amore della spedita evidenza e del vivo colore, cise della vita della parola lo confermo nell'amore del popolo. Ma quando ebbe affrontato l'esilio e la poverià e, rispetto all'altezza del desiderio col quale era entrato nel mondo, si trovò incerto e solo, e se ne riconobbe indegno; quando la povertà e il dolore del cuore unilitato, da pellegrino delle alte cime lo fecero scendere a contatto de suoi fratelli faticanti, pazienti, combattenti ed oranti; quando sentì che le cose che importano a loro, il pane del corpo

Rosmini, Del rinnocamento della filosofia, pag. 4. Citato dal Tommasso in uno scritto che concerne più specialmente l'insegnamento alementare, di cui un tratto à negli Escretzi letterarii, col. 516 segg.

<sup>\*</sup> Prefazione ai Sinonimi, III.

<sup>1</sup> Aforismi di scienza prima, Grammatica,

<sup>\*</sup> Escreiai, col. 229.

e il pane dell'anima, sono le sole veramente importanti: allora senti anche come l'amore e il dolore diano luce alla mente meglio che i libri e le cattedre; senti il consenso dei secoli nei parlari dell'amile plebe, il tacito, perenne e quasi spirato consenso, che avvera entro certi limiti il proverbio: Voce del popolo voce di Dio; e tra le arene del dubbio sulle quali il secolo tentava camminare e affondava, mirò sgorgare un fresco rivo di fede: perché « la tradizione e il linguaggio suppongono Dio)».

Ma insieme, come abbiam detto, riconobbe il valore della ragione; che cioè essa è potente a raggiungere il vero, quantunque non tutto il vero: al quale riconoscimento lo mosse un senso salutare, nato dal retto amore di se e degli altri: il senso del limite; limite dell'ordine, che, definito dalla ragione illuminata, ci si fa legge: perchè per il limite ch'esse pongono alla nostra attività, che noi abbiamo prima notizia delle cose di fuori; tra le quali sono esseri cari che, comunque pensiamo, non vogliamo nè dobbiamo offendere; " « se l'idea fosse tutto, il limite che sarebbe? > Profondo senso dal quale nascono, e il rispetto degli altrui diritti, e il pudore, e la discrezione; per cui limite si chiama legge e freno e velo; che fa intendere come solo il retto amore l'adempia.

E cost riconoscende i limiti pesti alla libertà, riconobbe la libertà; riconoscendo i limiti della ragione, riconobbe il valoro della ragione. Quindi è che anche nelle lingue distinse la parte di ciascuno e quella di tutti, la ragione dei singoli e

la tradizione, l'esempio originale e l'analogia, l'intelletto e il cuore degli nomini singolari che con elementi noti producono parole nuove e il consenso delle moltitudini nella scelta delle immagini e delle voci riconosciute dai più, proprie a render chiare le impressioni e le idee comuni degli oggetti e gli oggetti.

E però, riconoscendo come la norma da seguire parlando e scrivendo fosse quella dell'uso, alla condizione ch'esso fosse il « più generale », aggiunse l'altra, e il « più ragionevole » i « spiegandosi con questa ragione, che dice come avesse meditato la questione alla fonte: « Nè l'uso è venerabile, se non perchè sulla natura delle cose i fonda il più delle volte e nelle materie più gravi. Ma, a giudicare la convenienza e la proprietà de' vocaboli, l'uso non basta; se pure non si voglia il criterio del Lamennais ance alla letteratura applicare, come facevano i settatori delle dede del Bonald nel tempo che il Lamennais col Bonald andavano per la medesima via » il

Ma quanto più riconesceva che dal popole si poteva attingere, tanto più sentiva il dovere di rendergli quello ch'è giusto. E prima e meglio d'ogni altro, in Italia, vide che « prima che politico, lo scopo di quanti attendone a vera biertà doveva esser morale »; e che al popolo si doveva l'educazione alla intima libertà prima che la liberazione politica. E a questo dette la vita.

Educare il popolo « a stimare il lavoro, a rimettere in pregio l'industria onesta..., ad esser contento ed umilmente altero della propria dignità.

Aforismi, Del criterio della certezza.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Prefazione ni Sinonimi, xui,

<sup>2</sup> Prefazione ai Sinonimi, xxIII.

a fare buon uso del tempo..., a non arrossir del Vangelo, a porre in armonia la fede e la vita».

Far cadere con l'educazione la diffidenza, che è muro di divisione, tra campagna e città; e serbare incolume il nobile popolo delle campagne dalla depravazione cittadina. Educar questo popolo « all'arte di... vincere la sua deplorabile incuria degli utili comuni ». Fare dell'agricoltura, « non arte cieca, ma scienza »; e che « il povero contadino sia uomo, non bestia da soma ».

Povero lavoratore anch' egli, come avea voluto essere, s'era fatto ben consapevole della legge umana del lavoro; che non ci concede, non solo il di più, ma nemmeno il pane, se non a condizione di guadagnario con la fatica, cioè trasformando con l'arte la materia dataci dalla natura. Quindi il lavoro è atto umano, non sforzo di bestia da soma; è diovere, il cui adempimente è condizione di legittima vita; è diritto alla giusta mercede, cioè a una retribuzione rispondente al valore economico dell' atto.

E poichè le forme del potere politico posson cambiare, ma la giustizia a cui servono è una, egli intese bene come nella Società nostra la questione non fosse più politica, cioè di libertà, ma di giustizia, o sociale. È in una lettera del 1851 a Ozanam (si noti a chi), raccolse i suoi pensieri sulla questione in parole che ora è bene conoscere.

Non voglia... abbandonare gli argomenti, non dice politici, ma sociali. Non si tratta di tale o tale razza di servitori o padroni del popolo, non di tale o tal forma di reggimento; dell'intima Società, dei destini umani si tratta. Deloroso a dire, che i nemici o i non curanti di

religione abbiano a porre le questioni meglio che non facciano i prati. Non dico sciorre, ma porre. Gesù Cristo non si diede per inteso della questione politica, ma andò alla sociale diritto; e così Mosè e tutti i graudi istitutori. Adesso i socialisti hanno ripreso quel filo abbandonato dai Cristiani... La lite non è oramai tra il Presidente dell'Aquila e i figliuoli della Carta verità e il bambino del miracolo e il Sottotenente Cavaignace i Rossi giallastri; è tra chi ha e chi non ha, tra chi vuol tenere senza fatica e chi vuol prendere senza stento. E la lite non finicà mai fino a tanto che non venga chi insegni che la fatica è il pane quotidiano del ricco, la generosità e la pazienza il diadema del povero, l'abnegazione la suprema necessità della vita.

« Voglionsi Società unove che confondano in amore le due razze degli aventi e de' non aventi, che animettano l'operaio in parte dei lucri, se questi sovrabbondino alla mercede sua giornaliera; che nobilitino la condizione del villico, che ingentiliscano le arti sordide, che congiungano in nuovi patti gli nomini di una medesima professione o di simile; che assicurino il debole contro il forte, lo spirito contro la materia, la famiglia e il comune contro lo Stato vorace e tiranno. Tale sarebbe la missione della Chiesa: ma io veggo qua e la preti buoni, pecore mansuete che danno la lana e si lasciano sgozzare; pochi pastori veggo: quindi necessità che i laici parlino e facciano » .

Tale a questo proposito la sua voce : brusca, ma schietta, ardita, ma ragionevole, pungente, ma

<sup>4</sup> Secondo esilio, vol. 1, pag. 132.

per sanare, poichè illuminata di sana dottrina e animata dall'amore, non dall'odio. E però fu cristiano, non socialista: chè, mentre il Cristianesimo mira all'accordo tra le classi con una giusta idea dei doveri delle ricchezze affidata alla cooperazione generosa e paziente degli uomini di buona volonta; il socialismo semina l'odio e vuole la guerra, seme e mezzo che non possono portar

la giustizia.

Dal consiglio che resse il suo amore del popolo s'intende quello che lo condusse ad amare sopra tutto l'educazione dei giovani. « In quel-Parte è la più certa e veramente terribile cospirazione che i tempi concessero ai popoli contro quelli che ne conculcavano i diritti, poichè la forza dell'educazione è più forte della legge stessa, la cui azione immediata non di rado riesce di inutile effetto ». « Le rabbie, le congiure, i sogni di un'ombra di congiura, non mutano lo stato de popoli. Prima che politico, lo scopo di quanti attendono a vera libertà sia morale ». Si notino queste parole: esse furono stampate nel '35, quando era ancora recente l'eco dell'infausta e stolta spedizione mazziniana di Savoia; e si vedrà la linea netta che divise la causa di quest'uomo, il quale operò e parlò alla luce del sole (sin pure che esule, una volta, prendesse il nome del Savonarola per far passare nell'Italia austriaca idee sue), dalla causa di « quanti per ignobili vie tendono a nobile meta » 1: e ignobili eran per lui le vie delle sètte, cioè le frodi e i tradimenti, mezzi ingiusti, coi quali non si può far la giustizia .

Primo esilio, pag. 5.

### THEY

Fu dunque l'amore del popolo, e prima dell'italiano, illuminato dalla certezza che « con la parola e per l'opera edificatrice, non già con la distruttrice, le grandi cose si fanno » 1, che gli fece sentire la necessità e il dovere di « ricreare in educazione migliore le generazioni crescenti ». mentre d'altra parte l'educazione sua, umanistica e romantica, lo persuase che il modo più semplice ed efficace d'appianare le vie al bene, fosse la parola. Ed è caratteristico dell'ingegno suo, che a questo gli tornassero in mente le parole. con le quali Orazio aveva definito uno degli ufficj del poeta : Recte facta refert; orientia tempora notis Instruit exemplis; inopem solaher et aegrum. Cost l'idea della poesia amata gli si congiunse in uno stesso amore, quasi mezzo allo scopo, con l'idea dell'Italia e con quella del popolo umano: e tutta la sua vita mirò all' educazione per la parola.

Ma affetti anche più profondi vi furono, che lo condussero alla pietà dell' cinfanzia cara > 2; e furono gli affetti di famiglia; di figlio, di sposo, di padre. Sposo e padre egli era nato ed era, anche prima che marito e genitore: e l'amore

<sup>2</sup> Per questo paragrafo, di cui i passi riportati non no potuto riscontrar tutti direttamente, cfr G. Mantelli,

N. T. educatore nella « Rassegua nazionale » del 1897; N. CARAFFA. N. T. pedagogista, Roma, fipografia Agostiniana, pag. 11, a 34-37; PAOLO PRUNAS, La critica, Porte e Fiden tociale di N. T., Firenze, Seeber, 1901, pag. 327 n 346-60.

Primo esilio, pag. 5.

<sup>2</sup> Hon., Epist., II, 1. 1 Auguri citati, pag. 219.

di figlio si ridesto in lui più potente nell'esilio, specialmente per la madre sua, quando s'accorse che a lei « vecchia e dolorosa e desiderante a lui solo nel mondo » non poteva tornare, « senza risico di darle nuovi e più crudeli dolori » 1, e che con parole e con fatti a lei noti non poteva contraccambiare la sua tenerezza. Ma un mezzo, ignoto a lei e noto a Dio, v'era pure, di dimostrare la sua gratitudine, ed era di fare per la educazione dei figli non suoi quello che la madre sua aveva fatto per lui. Sicchè, dei motivi per i quali i genitori amano i figli, i più disinteressati lo portarono a partecipare alle loro cure amorose con lo studio dell'educazione. « Perchè studiava e ammirava nel bambino lo svolgersi della intelligenza sincera e del cuore innocente; perchè aiutare a questo svolgimento era per lui subordinare il proprio lavoro umano all'opera di Dio; perchè nell'educare altri poteva venir educando sè stesso; perchè pativa intanto, e più l'oggetto costa e più caro è; perchè ritornava con la memoria ai primi anni della sua innocenza, e sentiva rinnovellarsi la vita; perchè si ricordava di quel che doveva alle cure dei genitori propri, e però più si teneva in debito di esencitarne di somiglianti > 1

Ma la sua vocazione fu propriamente all'educazione intellettuale, cioè all'insegnamento. Arte, che pure raramente ebbe occasione d'esercitarnella scuola. Poichè alla porta della scuola pubblica nella sua prima gioventù battè due o trevolte, per concorso; ma ne fu sempre respinto, non avendo mai sostenulo esami d'altro esito che infelice. In Francia, andò, chiamato, a dirigere gli studi a Nantes, in un istituto pratico, che dovea essere un'applicazione delle nuove idee francesi sul valore sociale dell'educazione. Era cosa misera e senz'ordine; e presto ne usci. Ma i suoi alunni, che aveva cominciato « à aimer comme see enfants et ses frères » i gli déttero occasione a scritti importanti pedagogici e didattici, e soprattutto all'innovazione d'introdurre nelle scuole la lettura degli antichi autori cristiani: innovazione sentita da lui necessaria, e come uso della parola più potente all'educazione morale e sociale, e come dovere di giustizia e condizione alla intelligenza della storia.

Questa, l'unica occasione d'insegnare pubblicamente, e altre non frequenti n'ebbe d'insegnare in privato. Come dunque acquistò l'esperienza. della scuola, che si dimostra in ogni suo intento, in ogni parola, che la riguardino? La cosa è che gli studi latini, per lui, erano stati condotti alla scuola del Bicego e del Melan, assai bene: che li areva compiuti con l'aiuto d'amici formati a varie scuole e da sè con lo studio della lingua italiana e della greca; che il modo di studiare utilmente aveva imparato con mille prove, perseverante e paziente: e poi è, che l'educazione della mente si fa per mezzo delle parole, e il fine n'è l'acquisto di nuove idee, o la conferma delle antiche, cioè la formazione di parole nuove o la nuova intelligenza delle note; e quindi la conoscenza di questo mezzo sovrano è necessaria

Primo exilio, pag. 122.

<sup>5</sup> Lu donna, pag. 4.

Cosi si chiude il Journal d'un collège, pobblicato nel in vol. dei Nuovi zcritti.

ad essa e potente ad illuminarla, e l'insegnante suppone il filologo.

Così dunque, non solo della donna, di cui egli questo confesso, ma e del popolo e dei giovani, si può dire, che « pochi e scrittori » uomini hanno verso di loro, verso i loro pregi e i loro difetti, i loro dolori e i loro benefizi, sentito stima più schietta, più riverenta pietà, gratitudine più profenda . Non che sempre queste cose sante avvicinasse, nella gioventir con la reverenza che loro si deve; ma la sua audacia, più di pensiero che di fatto, pagò coi falli che pianse, e sincerissimamente confesso, e con fatiche e sofferenze espiatrici cercò riparare. E alla donna, al popolo, ai giovani, rese quel che poteva: li capi, li compati, li provvide di pietosi ammaestramenti, e ricordando loro amabilmente i doveri ne custodi i diritti da ogni oppressione. Li amò generosamente, non per l'utilità che potesse ricavare da loro: teme l'affetto della donna e l'amicizia, quando era accompagnata dalla ricchezza o dalla potenza; non volle mai esser capo di partito o di setta; non volle esser idolo dei giovani col sacrifizio della loro libertà e della coscienza; cercò tutta la vita d'acquistare, anche a caro prezzo, la verità, e non ne fece una merce.

IX.

Pure un rimprovero gli si fa, e gli si può fure: è rimprovero al oritico di un'accerbită di giudizio, che in un caso specialmente, quantunque in colloqui privati, non fu pietosa ne giusta.

Nè si può levar la mano da questo cenno di lui giovane, senza fermarcisi un momento. Vissuto nel campo delle idee, con in mente un disegno d'educazione del popolo, ch'era la vita della sua mente e la forma dell'amor suo per la patris, impaziente di vederne gli effetti, difficilmente tollerava le offese alla sua idea dominante. E così, mirando alle conseguenze che « dall'odio, dal disordine, dal disprezzo, dal dobbio » 1, da tutte le passioni e le malattie che chiudono il cuore, vengono inevitabili e funeste; combatte le opinioni nate da esse; e fu bene: ma anche giudico a volte senza pietà gli uomini che le professavano; e fu male. Così fu del Leopardi, in una confessione del suo fallo, parte d'uno scritto che dedicó « riverente » ad Antonio Ranieri « devoto alla religione dell'amicizia, al cuito del dolore »2, egli dice che, a temperare il primo giudizio spontaneo d'ammirazione dell'ingegno e dell'arte, più che le opinioni letterarie, lo « consigliò... il pensare le conseguenze che dalle dottrine del Leopardi potrebbe trarre la gioventù italiana, troppo abbisognanțe d'affetti e d'idee che dalla sconsolata diffidenza e dall'ozioso lamento la muovano alle operose speranze e agli atti animosi ». Vero; e la sincera pietà non è sentimentalismo che lascia perir mille per la debole condiscendenza a un solo: ma ciò non giustifica il giudizio dell'uomo che, non riconoscendo con pietà la condizione altrui, ne pregiandone con equità il valore e i meriti, si leva giudice sull'infelice che piange; che, comunque facendo ingiuria, contrista uno spirito

1 Primo esilio, pag. 4.

d La donna, prefazione.

<sup>\*</sup> Lucia de' Thomasis, nella Donna, pag. 367 segg.

immortale. Lo scrittore cristiano poi, se non sente pietà delle piaghe che all'anima e al corpo d'un suo fratello hanno inflitto le confinue sventure, e la suprema di esse cioè il dubbio e la disperazione, non è davvero seguace del buon Samaritano; se non sente l'equità, cioè non riconosce i diritti e i mariti dell'uomo, non è umano, R il Tommaseo aveva dinanzi a sè l'esempio del Manzoni, « il quale e nelle dispute letterarie e in altre rimane modello unico di quella delicatezza che viene dal cuore e dalla carità; ed à rimprovero a non pochi teologi, nonchè a scienzisti; delicatezza che è prova di forza, che rende l'argomentazione, non solamente più persuasiva ed amabile, ma più caizante e tremenda » 1 Avevs l'esempio anche più mirabile del suo Federico Ozanam, il quale nell'insegnamento pubblico e negli scritti, pur mostrando la manchevolezza o la falsità di pregiudizi e idee correnti, con la virtu del vero, fu sempre di quelli « che amano trattare con delcezza gl'intelletti erranti, i cuori spenti dal dubbio, e cercare nelle ceneri la minima scintilla che può servire a riaccendere ia fiamma > \*. Parole del mite erede di S. Vincanzo De Paoli, che ricordano quelle che il Tommasen sentiva sublimi: Non contendet neque clamabit... arundinem quassatam non confringet, et limm fumigans non extinguel 1.

Ma egli era uomo di cuore potente e ardito, capace di fortemente smare e accendersi forte-

La domen, pag. 364.

mente di sdegno. Ed era sincero; nè alcuno scrittore italiano mai ha fatto manifesto sè stesso, con suoi difetti, gli errori e le colpe, come quest'uomo, nella luce d'una parola, che, per esser vera, non à meno modesta: e « se fu severo ed acre con altri, fu contro sè quasi ingiusto »4. E dal cuoredi lui ventenne saliva la preghiera: « Mentre io scrivo, trasfondi in me quello spirito d'umiltà e di dolcezza che è tutto tuo ». È se non sempre questo spirito egli lo seppe custodire nel cuore sicché ne fosse álito la parola, fu per quel che v'era di temerario nella sua indole, che si spiego nel passo decisivo della sua vita: perché, entrato come abbiam sentito nel mare del mondo, non sempre seppe guardarsi in modo da esser in pace con sé, e però paziente e pietoso con gli altri; non sempre ebbe viva la fiducia in quella Bonta infinita, che sa da se difendersi, e meglio di noi vede quanto in ciascuna parte e in ciascuno dei combattenti nel mondo, sia di giusto e di vero.

Ma il desiderio che lo mosse a questo passo fu generoso, e l'idea buona e grande: e la prova n'è il fatto, che per essa affronto la povertà, l'estilo, la carcere, e avrobbe affrontato la morte, senza farsene un vanto; come quando, nell'assedio di Venezia, deliberata dall'assemblea unanime la resistenza a ogni costo, egli, che non era stato dei primi a proferir la parola, cradè che una volta detta, si doresse avverare, senza trarsi indietro e ingegnarsi di torcere a significato volgare le parole sublimi ». Per amore dei

Articolo sal Correspondant del 1850; sul quale v. Fountas, Feed. Ozonom, So vie et ses ovucres, Paris, Haton, 1906.

<sup>1</sup> Pag 82

<sup>\*</sup> CESARE GUASTI, discorso citato.

<sup>\*</sup> Secondo esilio, pag. 19.

bene, affrontô anche il pericolo del male. E se errò, tutta la sua vita fu data in espiazione dell'errore; nè si possono leggere senza lacrime le parole scritte da vecchio alla sua buona sorella rimasta vedova, dopo aver ricordato in poesia soave gli anni con lei passati nella terra natale 1:

> Antes ignota ugii nomini Ignola a te crescesti: Madre per poco, e vergine, Nonche d'error, vivesti Di spasimi e timor.

Ma le timore e spasimo Lungo alla madre mia. Vedova e senza II bacio Del suo figlinol moria. Che ti dicea di me!

Tu ricevesti l'ultimo Addio benedicente. Rimorditrici lugrime Dallo pupille spente Nou son cadute a te,

Ma se non ebbe il conforto di riceverne l'ultimo addio, certo, come un raggio di speranza non fallace gli aveva promesso nel cuore, l'ultima preghiera della madre sua scese benefica su lui nella sua vita da forte, che fu veramente per erli sentieri continuo viaggio s; scese su lui. i cui occhi da tanti anni invano cercavano la ince del sole, quando, vòlto l'occhio dell'intelletto alla luce del vero e la lingua fedele a renderla, in certe parole, armato ed andante, come aveva desiderato, lo colse la morte.

21 Fanan; dut d. Carco, L'origine e la moitsplicite del linguageo. 25, SAVIO prol. d. CANTO Papers. L'Evolutions e le Religioni.

25. Rander Squ. Prof. Greatres: Dante e Bonifacio VIII.

24. Rayyant prof. D., It Renna a l'Harmeck e la storia di Geso, ovvero gli brrors moderns on Cristo dinanzi al tribunate della critica sincica. 25. SAVID PROBER S. L.: II PARE VISHIO.

25. Toronter dort, prof. Conserve: Cause efficienti e came finali, - con que appendice angit organs radimentari.

27, berrous mous. No.: La libertà nelle une forme principali.

2829. Puccisi prof. d. Rossens: Progresso morale.

30. Zempun don, G. M. D Mistero ed il fitto del Vangelo.

11-12, Ilyan, et mont. Neon. : Beim Speista Politica e della Societa Religiate no tempi moderni,

RESS, Panan dett. d. Camp. La terra centre di creazione. an. Pantous and La agure storica di Gesu.

36. Manuecui prof. comm. Owarov Papa Damaso. 17. Senze dore, Pio. Pro V at 1 suor tempt.

8. Mioni dott. Ugo : Babilonia e la Bibbia.

P. Cavannin Card. Paran, La Massoneria, quel che e, qual cue im fatte. quello cho wunte. Secondo edestere.

10. Drano Lung Vincexes II materialismo e il dogue,

1] Sacvarous prof. Gritte: E. F. Amiel o gis effetti della critica impativa-42 IR Strike date, Practical: Le convulsioni del movo secolo,

34. Savno Fernare S. I.: H Pages Zoniano, il Concilio di Torino e le origini det Primuto poutificio.

40, Granger conte Guserra. Il B. Tommaso More e lo sciema d'Inghillerra. 46. How prof. Canta; GH argoments (sollegici e lifelici di B. Labaren sull'opera + Il Paputo ..

47. Mart prof. Fa.: Il Canone hiblion e gli apocrifi dell'A, a N. Pentamento, 15. Manner dott U. Lo origini del Sistellis Sicrumi-tario e in critica varionniista.

19. Tenn I. G.: Il discorso escufologico di Genu.

50. Sar.v an.w. prof. Gunto: Federico Ozanem, esempio d'apologatica d'arious

d. Carrettest G. p. S. Publo e la quantione nociale.

52. Pricera dott. Ros. Il fallimento della scienza escondo Brunstien-53-54, Savio prof. Frants : La questione di Papa Liberia.

26. Zeneval dell. G. M.: U Commindamento nuovo di Genia 150 52 Banava Course Dantichita del Genero Umuno.

58. Maguerno prof. Ogano: L'Escodo degli Ebrei e le antichità criste. 59. Dovaco prof. Paracento. Un Papa loggeodario sorivestro III.

# 6th Salvanous prof. Ginno: Niccolo Tommuseo.

## Serie settima

61 of Toursess prof. comm. Gilberres. La decedenza di mus teorie. 63. Mayrasson L., Giovanna d'Arco sella storia. 64-65 Masse dett. Uno: Macmetta e il Corano.

the Process don Ross L'Agnosticismo fondamente degli errori mollorale

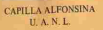
Poesie, pag. 114.

<sup>\*</sup> Speranza e coraggio, ivi, pag. 83.



AUTÓNOMA DE NUEVO LEÓN ® IÓN GENERAL BIBLIOTECAS





Esta publicación deberá ser devuelta antes de la última fecha abajo indicada.

> BT1095 F4 v.7

F V Y T 44854

AUTOR

A DE NUEVO LEÓN E BIBLIOTECAS

