

los símbolos y las alegorías están al alcance de la inteligencia de todos sus lectores.

En este nuevo estudio resulta otra vez justificada la Religion por la Naturaleza.

El gran Legislador que nos ha intimado "diverte á malo et fac bonum, no se contentó, pues, con estampar su ley en nuestros corazones. Quiso más cuando criaba el Universo, cuando preparaba los cielos, cuando á su voz brotaban las plantas, v los animales en tan variadas castas entraban á poblar los aires, las aguas y las tierras; el Artífice Legislador trasladaba á estas obras visibles la promulgacion de los preceptos v consejos de la ley que iba á imponer al hombre En ausencia del Artífice, la obra quedó encargada de una hermosa predicacion; semejante á un ameno drama en que el autor quisiese ensefiar á los espectadores la ciencia por completo del bien y del mal, el Universo cumple, desde el día de su estreno, con enseñar, deleitando, el bien y el mal á todo hombre que viene á este mundo; selle na obsesse peravib erto eisel and

Hé aquí por qué admirando en la obra de Dios, de una parte lo proporcionado, lo bello, lo amable, lo dulce, lo humilde, lo tierno, caractéres repartidos en diversos personajes, observamos de otra los que representan el carácter de lo deforme, lo feo, lo odioso, lo duro, lo soberbio, lo cruel. Y es tan vasto ese gran drama, que no hayideal ninguno, por indefinido que sea, por delicadas que sean sus lindes, que no esté bosquejado y pincelado con el más perfecto trazo y colorido.

Solo recurriendo á sentar la tésis de que Dios tuvo en las obras físicas grandes designios morales, ó para continuar nuestra metáfora, el proyecto de un gran drama, se podrá resolver definitivamente esta objecion de los ateos: ¿por qué en el Universo físico se encuentran séres deformes, feos, monstruosos, horribles, dañosos, crueles, séres que representan todos los caractéres del mal?

Si Dios es bueno, bello, amable y sábio, spor qué en su obra se encuentran tales rasgos de maldad, de fealdad, de odiosidad é ineptitud? Este argumento es arma no solo de los ateos para negar á Dios, sino de los maniqueos antiguos y modernos para oponer al Dios bueno un Dios malo.

Repetimos: esta cuestion que ahora y hace siglos ha sido objeto de interesantes debates entre creyentes é impíos, tiene, á nuestro ver, más expedita solucion si para darla se plantea esta pregunta: ¿Tendría Dios designos morales en sus obras físicas?

¡No?.... Pues entónces os salís del supuesto de que Dios es muy sábio; del sábio es subordinar á lo excelente lo menos excelente.

¿St tuvo esos designios?.... Pues entónces reconoced en la invencion de los caractéres malos que sirven al realce de los personajes directos, la perfeccion del drama.

Es hermoso y magnifico el espectáculo que ofrece el Universo con los variados caractéres de sus personajes, ya sirvan al triunfo de la virtud, ya á presentar con vivos colores lo odioso del vicio. ¿Qué vicio no tiene su personaje? ¿qué virtud no tiene el suyo?

No parece sino que la ciencia de la Moral se ha modelado à posteriori sobre la observacion de las figuras que ofrece la historia natural. No decimos mejor de un soberbio, sino que es un leon; de un hombre sanguinario, que es un trigre, una hiena, una pantera; el oso simboliza la más vil lujuria, el cerdo la más inmunda abyeccion, el asno la más estólida pereza; es el lobo geleso y rapaz, el escorpion un vengativo ciego, la serpiente el emblema de la más astuta y refinada perfidia; el amor ligero é incostante no tendra una metáfora tan expresiva como la de

una mariposa. Por el contrario, el varon humilde, manso é inofensivo, es un cordero; la mujer fiel, casta y sencilla, es una paloma; el generoso corcel no descansará, siquiera espire, en su fatiga; la hormiga nos enseñará la prevision, la abeja el trabajo asíduo; y ¡qué símbolo más admirable de lealtad, que el perro, el amigo del hombrel.

Entre los otros séres, será tan puro un corazon como la azucena del valle ó como el lirio que crece junto á las aguas; la violeta no solo será modesta sino la misma modestia; la adelfa ofrecerá el emblema de una pérfida beldad.

El campo sin cultivo solo nos dará ingratos, abrojos y punzantes espinas; el cultivado, en que se siembra buen grano, nos dará uno treinta, otro sesenta, otro el ciento por uno. El grano separado de la paja será guardado con gozo en la panera; pero la paja será echada al horno y allí arderá. Si no podamos el árbol se secará; si no cuidamos de ingerir buena vid no cogerémos uvas sino agraces.

El rio si no llega à la mar se extingue en su camino. La corriente mansa, engaña. La sed ansiosamente satisfecha será luego una fiebre que devore.

No habrá gozo cumplido; llegarémos al gozo

por medio del trabajo; no cogerémos sin dolor la fresca rosa, porque su tallo está erizado de espinas; no comerémos las más delicadas frutas, sin romper la dura corteza ó sin mondarla; y si la corteza no nos ofrece obstáculos, en compensacion la fruta no llegará á su madurez si la paciencia del hombre no la fomenta con el calor artificial; de estas frutas son las anonas, las chirimoyas, los bananos, las peras.

Fácil cosa es enderezar el tronco del arbolillo tierno; mas, si el tronco crece sin correccion, iquién habrá que lo enderece despues?

No son los árboles frondosos los que dan mejor fruto; no son las flores perfumadas las más vistosas.

Con razon los poetas, sin comprender quizá cómo pudo ser, han escrito tratados completos de Moral, con solo sus apólogos y fábulas.

y alli arriera. Si no pedamos el arbei se secasis;

si no cuidance de incerir buena vid no accerá-

El res si no liega d' la mar se extinente en su

camino. La corriente mansa, enguña. La sul

posicionente sitisfiche serà inego una fiebre

Newhole goto campildor llegacimos al gozo

## CAPITULO II.

Crianza física, crianza moral.—Enfermedades, degeneracion moral.—Los Sacramentos.—Continuacion de lo anterior.

Pero hay semejanzas y arimonías entre lo físico y lo moral, en que es el hombre quien presta la principal materia de observacion, sin que por esto dejen de ofrecerla en menor escala las otras especies.

El nacimiento, el crecimiento, las enfermedades, la degeneracion, la muerte, el remedio, la curacion, tienen correspondencias admirables del órden físico al moral; leyes semejantes á las que rigen en el órden físico para todos estos sucesos, crísis y visicitudes de la vida, se encuentran en el órden moral, que viene á ser la realidad de lo que en el físico es como la figura. No tenemos que ponderar la semejanza de fases entre estos dos órdenes, pues la misma incredulidad, del materialismo principalmente, está de acuerdo con nosotros, y tanto, que esas armonías son la base de la objecion que se hace para reducir la vida del alma ó de la materia. Lo que sí admiramos y no cesarémos de encarecer, es el invento sobrenatural que de esas relaciones ha hecho el Cristianismo y el Cristianismo católico romano.

Y no se nos diga que ese descubrimiento era fácil; porque, si lo era ¿cómo es que ningun fundador de religion supo explotar tan hermosa ley?

La doctrina moral dogmática y la moral práctica, exclusiva de la Iglesia Católica Romana son tan completas, que no puede darse sistema mejor cabado; y tan armónico con el órden físico, que un tratado de Moral dogmática, téorica y práctica, es en su esfera lo que en las ciencias físicas uno de medicina, téorica y práctica; y uno de vida aseética, lo que en las ciencias físicas uno de higiene. Esta es nuestra tésis, vamos á examinar los hechos particulares,

Vivir, en el órden físico, es gozar de vida, es creer, es sentir, es tener las facultades del creer y del sentir en ejercicio. Así es tambien la vida en el órden moral. El gran principio que sentó la ciencia cristiana, fué que todos estábamos muertos ó, si se quiere, de tal manera enfermos que nuestra muerte, sin el remedio proporcionado á la enfermedad, era segura. El sentido intimo del hombre responde de la verdad de nuestra enfermedad y de sus sintomas: "video meliora proboque, deteriora sequor: a Esta enfermedad es orgánica y hereditaria; así es que era necesario trasformarnos, regenerarnos; era necesario renacer, era necesario que se obrase en nosotros una espiritual regeneracion en que se nos diese el ser de gracia. Nicodémus, maestro en Israel, no advertía esto, y á la verdad mereció que el Cristo le extrañase la ignorancia de una tésis que es un hecho de sentido intimo.

Bajo tal aspecto es el Bautismo la más lógica de las instituciones; y, la armonía que existe entre los dolores del parto de una madre y los dolores del Cristo, que no cesaba de repetir cómo le era necesario, cómo era su ardiente deseo el padecer, es la más hermosa y profunda de todas las armonías. El Génesis de Moisés es por mil títulos una profecía: esas palabras min dolore paries filios tuos; meran por cierto figurativas de la pasion del Redentor, de los dolores de María y de las persecuciones de la Iglesia, de esa Iglesia que para convertir a los católicos, para parir sus

hijos, rebosó en sangre. Extraño hubiera sido en verdad castigar á la mujer en el parto de su fruto, cuando en todas las funciones naturales no vemos sino el placer; todos los actos que en la Naturaleza interesan á la vida y á la conservacion de las especies, tienen el incentivo de una agradable sensacion. El parto con dolores y angustias no es una cosa natural; el parto con dolores es sin duda un fenómeno antinatural y misterioso. ¡Hé aquí el dolor convertido en gozo, hé aquí á la muerte dando vidal ¿Qué otra cosa es el dogma del Bautismo?

Continuación de esa armonía es la de la crianza moral y religiosa 6, digamos, la del entendimiento y la del corazon. Pero si quisiéramos buscar las armonías de aquellas verdades morales que aceptan los creyentes de cualquiera religion, poco ganariamos; sea nuestro empeño ver si la religion católica romana sostiene con mayor ventaja en este punto el criterio que nos hemos impuesto.

Para vivir se necesita el alimento; no es posible sostener la vida sin alimentarse. Los alimentos ahí están á disposicion nuestra, mas no á disposicion de los pequeños; los pequeños nada comerán que su madre no haya preparado primero en sus entrañas; quien dijese "déjese al

pequeño comer lo que comen sus mayores, lo que come su madre, a sería un homicida. Así en en el órden moral: la doctrina celeste que nos trajo el Verbo, y que esparció en el gran campo de las Escrituras, es el alimento de los que quieran vivir, es el pasto de las ovejas y de los corderos que no quieran morir de hambre: pero ese pasto, aunque para todos, no ha de entrar en nuestras entrañas de igual manera para todos. Pazcan en los campos las ovejas, acudan los corderos á los pechos de sus madres, de ellas han de recibir en más sencillo manjar el pasto de los campos. Así los que han de alimentarse con el pasto celeste: las ovejas ó los Obispos, ahí tienen las Escrituras; los corderos ó simples fieles, ahí tienen la predicacion de sus Obispos. ¿No así?..... Pues entónces el autor del órden físico sería más próvido que el autor del orden moral y religioso, y este absurdo y esta inarmónica disonancia es para los que no oven la voz de la Iglesia católica romana.

Desde este punto de vista se nos ofrece otra armonía no ménos admirable en favor de la Iglesia romana. En el órden físico la gran necesidad de la alimentacion, fuera del órden natural ó de familia que establece la subordinacion de los pequeños á sus madres, tiene por fuerza que sujetarse á la ley secundaria ó, si dijéramos, ménos natural de la sociedad civil.

A la hora en que los individuos, orgullosos con el patrimonio de ese mundo que Dios les entregó con sus yerbas, frutos y animales para que se nutriesen, quisieran cada uno de por sí buscar para su persona lo que necesita para la vida, el género humano moriría de hambre; todos se arrebatarían unos á otros los medios de vida: el mundo entero sería un campo de batalla y uno no entendería la lengua del otro. Esto es, pues, obvio: la gran ley de la alimentacion ó de la crianza física del hombre, supone y exije la sociedad civil, el gobierno de una autoridad que esté sobre las madres y los pequeños, los padres y sus hijos.

¡Será la figura superior á la realidad? O, si no se concede que el mundo físico sea la figura del moral, ¡sería Dios ménos próvido y ménos fecundo en establecer relaciones de dependencia y subordinacion para repartir el pan del cuerpo que el del espíritu?

Y no se diga que tratándose del órden moral ó cristiano, ó sea de la ley de gracia, la excelencia y perfeccion consiste nada ménos que en la libertad de conciencia y de croencia, en la liberacion de autoridad, subordinacion y dependencia, en la ausencia de intermedios humanos entre el hombre y la *gracia* de Dios. Léase el Evangelio, y es todo lo contrario, y esencial y constitucionalmente lo contrario.

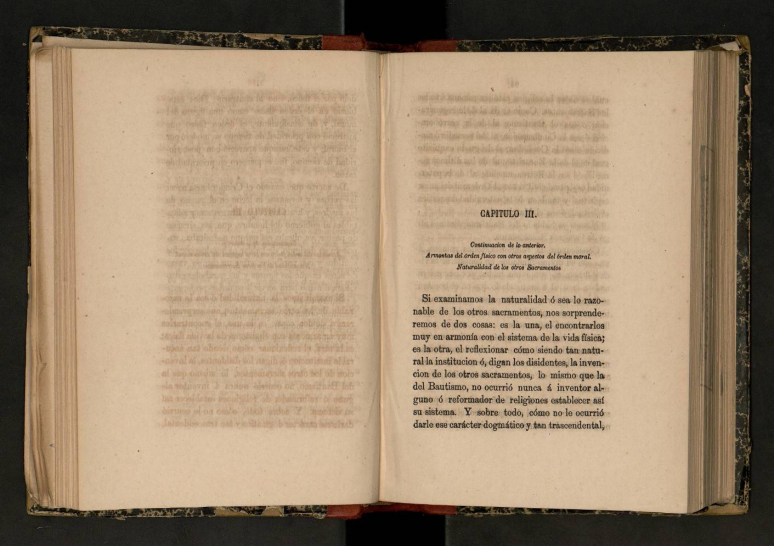
El plan del Evangelio es modelar el órden y gobierno moral por el mundo físico y natural. En el Evangelio la gracia de Dios es la semilla y la semilla es la palabra, la gracia viene, pues, con la palabra, con la predicacion. El sembrador esparce la semilla, ó el pastor guía las ovejas al pasto. El agua es el signo de la limpieza, de la ablucion espiritual. Los que para predicar la doctrina eran los sembradores ó pastores, para bautizer son los médicos, para atar y desatar son los enviados, los plenipotenciarios. El Cristo habla á los pequeños en enigmas para que no entiendan, ¡qué paradoja!, y despues á los nuevos padres de familia, á sus apóstoles, todo se los declara. Y ¿por qué así? Para que los pequeños pidiesen el alimento á sus nuevos padres. El Cristo no figuró á su Iglesia con el emblema de un enjambre de abejas ó de hormigas, repúblicas de fraternidad, sino con el de una monarquía paternal de autoridad absoluta. Su Iglesia es un rebaño con un solo pastor. Nótese bien: este pastor no es ya Jesucristo. Jesucristo es el dueño del rebaño, pero no ya el pastor. Ahora

en este valle donde pacemos, es el pastor aquel á quien Jesucristo dijo "apacienta mis ovejas, apacienta mis corderos." Jesucristo en todo caso será el pastor que tiene el gobierno invisible, pero el pastor visible es Pedro; bien así como el que dá la leche al niño en último resultado es Dios, pero la madre del niño será como su Dios y su providencia en la tierra.

Prueba más, de que Jesucristo quiso modelar el órden religioso por el físico en el sistema de reparto del alimento espiritual, fué, que al rodearse de sus Apóstoles, los hizo como sus intermedios y ministros en la dispensacion de sus gracias, de su palabra y de su gobierno: "lo que os digo en lo oculto, decidlo sobre los tejados," uel que os escucha á vosotros, me escucha á mí," "lo que atáreis ó desatáreis en la tierra, será atado ó desatado en el cielo," "vosotros sois la luz," "como me envió mi Padre, ast os envío á vosotros."

No hay duda; el órden religioso del Cristianismo se modeló por el órden físico, en cuanto á la economía del alimento espiritual. Y así como en el órden físico, la necesidad de la alimentacion supone el órden civil y el gobierno, así tambien en el órden moral, supone la sociedad y el gobierno eclesiásticos. Solo debemos advertir, que no fué lógicamente el órden moral el que se modeló por el físico, sino al contrario: Dios estableció en el órden físico como una figura del moral, y, de consiguiente, el órden físico que apareció con prioridad de tiempo se modeló por el moral; y éste, aunque apareció con posterioridad de tiempo, fué el primero en prioridad de razon.

De suerte que, cuando el Criador hacía nacer las yerbas y formarse la leche en el pecho de las madres, y hacía las ovejas tan mansas y adaptables al gobierno del hombre, que las sirviese de pastor, ya obraba así porque necesitaba, supuesto su designio, de hablar al hombre por los sentidos y con parábolas, criar un campo vasto de séres en que las figuras y las parábolas estuviesen á mano para servir á su órden preferente y primero en su pensamiento: el órden moral. Hermoso órden de cosas en que la verdad religiosa puede inquirirse alternando el rigor del raciocinio con los más dulces afectos del corazon.



cual se dá en la religion católica romana á todos los Sacramentos. Como se da al de la regeneracion ó sea el Bautismo; al de la corroboracion ó sea la Confirmacion; al del remedio ó medicina ó sea la Confesion; al del gusto exquisito cual es el de la Eucaristía; al de los últimos remedios ó sea la Extremauncion; al de la paternidad espiritual civil, ó sea el Orden; al del amor espiritual y tambien de la paternidad doméstica espiritual, ó sea el Matrimonio.

Hemos ya hablado del Bautismo; dirémos algo de los otros Sacramentos.

Consecuente la religion católica romana, á una con su divino fundador, en considerar la vida del hombre como una lucha, por que ese es nada ménos el secreto de lo que en el hombre se llama "el vivir," cuenta como un Sacramento, como una especie de gracia especial, lo que llamamos la Confirmación.

En otro lugar nos ocuparémos en la armónica naturalidad de la parte exterior de los Sacramentos, ahora debemos ocuparnos solo en sus armonías bajo el aspecto de lo invisible, digamos así.

Por lo que ve á la Confirmacion era, pues, muy conforme con el sistema físico, el que Dios no nos diese los aumentos de vida espiritual ni nos ayudase de una sola vez para todas sus crísis y viscisitudes. Si Dios no cría ni hace aparecer de un golpe todos los séres, sino que es su estilo, digamos así, es el secreto de su conducta proceder por crísis, viscisitudes y gradaciones, valerse de unas criaturas para las otras, ¿podríamos conocer su estilo en ese nuevo cielo y en esa nueva tierra que anunció Isaías, si no viésemos un proceder semejante en el mundo moral?

Pudiera Dios de un solo golpe haber puesto su obra en plenitud de vida, pero va vemos que no lo hace así. No se extrañe, pues, reconózcase, por el contrario, la obra de Dios en distribuir su gracia bajo la ley de las crísis, gradaciones y viscisitudes. A esa ley se sujetan la gracia del renacimiento, la de la virilidad ó para el combate, la de la medicina ó para la enfermedad, la de las bodas místicas, la del último remedio, la de la paternidad civil y doméstica; gracias todas 6 sacramentos que para la vida moral, espiritual ó mística son lo que el poder criador de la Naturaleza en la generacion física, la pubertad, la convalecencia por los remedios ó sea la curacion, el amor convugal, las crísis mortales, la paternidad civil, la paternidad doméstica.

Si hay algunas irregularidades en estas armonías no vienen sino de las diferencias especiales entre los dos órdenes, así como de los multiplicados designios que en cada sér se escuentran, segun desde el principio lo hemos dicho.

En cuanto al Sacramento de la Confesion, desconocer su naturalidad armónica, equivale á tanto como el hombre rústico desconocer el poder de la ciencia médica. Por más que Dios sea quien sane y que pudiera haber omitido las yerbas y las sustancias medicinales, reservándose el curar directamente, es el hecho que hay, á no dudarlo, yerbas y sustancias admirablemente medicinales, yhombres que profesan ysaben aplicarlas consiguiendo con ellas la salud del enfermo.

Enfermedad de muy mayor valía es la del alma, ¿ó no es enfermedad el pecado? ¿Y el autordel alma, que le dió medicinas y médicos para su cuerpo, no se los daría para el alma? ¿O Dios se reservará en lo invisible la medicina, y el Invisible no instituira médicos intermedios?

No es este en el órden físico el estilo de Dios; ménos lo puede ser en el moral. De mayor valía es este, y en él por consiguiente, el sistema de intermedios y el órden de servir unas criaturas a otras para comunicar los dones del Salvador, conduce admirablemente a excitar en el hombre el concepto de la grandeza del beneficio. La Escritura ha dicho; (Ecco. 38) "Honra al médico, por que le necesitas, etc.".... Y si hablando de los médicos y medicinas para el cuerpo, estas palabras son notablemente conformes con la ciencia, lo son más si en ellas se ven predichos las medicinas y los médicos del mundo moral que el Cristo sacó de la nada.

En el Sacramento de la Eucaristía, que, bajo su aspecto armónico, hemos llamado ya el "del gusto exquisito," ya el "de las bodas místicas," encontramos la realización de lo que en el mundo físico es la comida delicada, el festin, el amor conyugal.

Así como en la vida del cuerpo ó de los sentidos encontramos dotado al hombre no solo de alimentos que le corroboren, sino de aquellos más delicados que le sirven de refrigerio, de recreo, de delicia, como el vino, las frutas y la miel, y el hombre encontraría penoso el vivir sin estos dones de la Naturaleza física; así como el hombre necesita (si no es que goce de un sobrenatural privilegio) de esa compañera de sus días y de su suerte, sin la que la vida le sería demasiado séria, demasiado dura; así como la mujer necesita el amparo del varon, sin el cual sería todo frívolo ó enemigo para ella; así con mayor razon en la vida del alma: no sostendría el hom-

bre la carga de los preceptos y consejos con que ha de vivir, si no cs que se le diese á probar ese vino que refrigera, ese dulce fruto del árbol de vida, esa miel tomada de la boca delleon, "de forti egressa est dulcedo;" no podría soportarla si no es que para apartarle del excesivo amor de los sentidos que daña á su vida moral, se le convidase con esos amores en esas bodas místicas de aquel esposo celeste.

Se nos dirá: fallan aquí vuestras armonías; ¿qué manjar delicado, que vino refrigerante, qué bodas místicas para la vida moral conoció el hombre ántes del Cristianismo?

Respondemos; y ¡qué fué de la vida moral ántes del Cristianismo . . . . . . ? ¡Qué espectros! ¡qué cadáveres! ¡qué horrorosa corrupcion! ¡qué amargura de gusto espiritual, qué desamor, qué orfandad y qué viudez de los espíritus! Lo mismo que vemos áun hoy día en los que son cristianos por el bautismo, pero gentiles en su conducta; vendrá el ardor de las pasiones ó del infortunio, y no habrán el vino que los refrigere; buscarán algun fruto suave que guste el paladar; y las bellotas holladas de los cerdos les harán sentir más el deseo de alguna delicia; se levantará en el alma el amor de una beldad incorruptible, y el amor será burlado siempre, por que á la

beldad eterna é infinita no quisieron demandar-la sus favores.

Lo que dijimos de la Confirmacion y de la Confesion, es aplicable à la Extremauncion. Si este Sacramento guarda irregularidad careciendo de especial armonía con algo correspondiente del órden físico, es por la diferencia que nada ménos va del cuerpo que muere al alma que no muere. En los últimos instantes del cuerpo moribundo, el estado del alma es el de la lucha de cisiva en que ha menester fuerza y de consiguiente salud. Por eso hemos clasificado este Sacramento, en su armonía con el órden físico, entre la Confirmacion y la Confesion.

El Sacramento del Orden y el del Matrimonio, son, como hemos dicho, para la vida moral, lo que la paternidad civil y la doméstica para la vida física.

El órden de sociedad y de gobierno civil es á la vida física, lo que el sacerdocio á la vida moral. El órden temporal tiene su sociedad y su gobierno, es decir, autoridad por la naturaleza; el órden religioso debe tener análoga constitucion, y de consiguiente un sacerdocio y una gerarquía sacerdotal por la Gracia.

¿Qué sería de los débiles, de los enfermos, de los goces de la vida, de la propagacion de la especie humana, sin el gobierno civil? ¿Qué sería, pues, del órden religioso si la aplicacion de las gracias estuviese cometida á todos individualmente?

El hombre, que no valoriza el don ni el beneficio sino por la dificultad de obtenerlo, que no respeta la magestad de la autoridad sino á traves de la gerarquía, la cual da realce y perspectiva á la elevación moral, necesitaba el sacerdocio con la potestad de órden para la dispensación ostensible de la vida moral, ó sea la gracia, con la potestad de jurisdicción para organizar á su vez la potestad de órden.

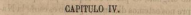
La religion verdadera, ya en su primera époco que se llamó de la Sinagoga, ya en su segunda que se llama "Católica romana," excede bajo este aspecto á todas las demás: el estilo de Dios se encuentra en ella con exclusion de todas las otras.

Por último, en considerar el matrimonio como un Sacramento, es eminentemente razonable la religion de Roma.

En la vida moral tiene el padre su paternidad como en la vida física, participante como es del sacerdocio.

En el Matrimonio católico romano, los consortes, al procrear sus hijos, han de portarse como

quien da al mundo no tanto hombres como Cristianos; y Cristianos, no solo porque hayan de contarlos é inscribirlos entre los ciudadanos de la nueva Jerusalem, sino porque á fuer de partícipes del sacerdocio, son los padres los que han de conferirles el bautismo á reserva del párroco, son los que han de anunciarles la primera palabra de la buena nueva. Y si la Naturaleza da á los padres el alimento y el amor para que sus hijos vivan y crezcan; la gracia del Sacramento del Matrimonio les darà la inspiracion divina y el celo religioso á fin de que sus pequeños cristianos vivan y crezcan para el reino de los cielos.



El pecado original.—El sudor del trabajo.—El parto
y otras figuras de la Naturaleza fisica.

Si como el dogma del pecado original no hay quizá otro más inaccesible á la inteligencia, tampoco hay otro alguno, á nuestro parecer, en que las figuras y parábolas con que la Naturaleza física se empeña en convencernos de su verdad, sean más abundantes, más universales, más permanentes y en que la segunda intencion esté más de manifiesto.

Así convenía; Dios es demasiado sábio y justificado para que negando á nuestra razon el comprender ese gran misterio, no la ofreciese un cuadro completo y animado de esas demostraciones que su providencia acostumbra desplegar en la Naturaleza física, cuando quiere convencernos de una gran verdad moral que ha dejado entre sombras por razones que ignoramos. Y esa demostracion física, aunque indirecta, es tan fuerte, tan convincente, tan sobradamente plena, como lo había menester ese dogma fundamental en que descansa todo el plan del Cristianismo. De manera que si el dogma del pecado original, de por sí es esquivo para que siempre nos estemos diciendo; "¿cómo es eso?" la Naturaleza sale garante de ser muy cierto eso que no entendemos.

 $\mathbf{Y}_{i}$ cuáles son los caracteres con que la Naturaleza demuestra el gran suceso del pecado original?

Ahí los teneis. Son esas enormes irregularidades, digamos así, que á fuerza de la costumbre no nos sorprenden, eso que llamamos y que nos parece tan natural y que no es ni deberiamos llamar sino rigurosamente contra natural, Esas enormes irregularidades son: el sudor del hombre para comer el pan, los dolores del parto de una madre y el lastimoso nacer de su hijo, la muerte del hombre, el sistema hostil ó de anathema en que está la Naturaleza contra nosotros. Situacion tan irregular y affictiva, nos dice sin réplica: todo hombre ha pecado.

El hombre nace solo para sufrir; ¿quién lo negará? Y, sin convenir en una caida original, ¿quién explicará el carácter de la vida del hombre? Hallarán los leones presa en el desierto, recojerán las aves para sus hijuelos el grano entre la yerba de los valles, ó el fruto de los árboles y arbustos en la espesura de los bosques, y los leones se solazarán en sus correrías, y las aves triscando y gorjeando, apénas lo piensan hallarán el sustento.

¿Por qué solo el hombre no comerá el pan sino con afan penoso? ¿Por qué la grama de los
valles y los madroños de la montaña nacen y
crecen silvestres y sin cultivo, y el trigo ha de
sembrarse y la vid ha de cultivarse con tantos
afanes, y, si no es así, no comerá el hombre ni
restaurará sus fuerzas? ¿Por qué el banano ha
de necesitar de una mano que lo plante, y es
así que el encino dará en abundancia bellotas
insípidas que no se han menester?

¿Será porque así, ejercitadas las fuerzas del cuerpo y del alma del hombre, producirán la ciencia? Pero ¡qué! ¿era acaso preciso afligirle con tan duros trabajos y afliccion de espíritu, para darle un bien que exento de esas cargas pudo dársele? El trabajo que incitase á la ciencia, no nos sorprendería y convendriamos en lla-

marle obra natural; pero ese que arranca suspiros y que se impone al fuerte y al débil, sin que la afliccion dé lugar al provecho de la ciencia; ¡no, no es la obra sábia de la Naturaleza; es el castigo terrible é inexorable de una justicia sobrenatural, y este castigo es.... para todos!

Y esa ley de la fatiga y de la afficcion para ganar el pan, tiene su más terrible cumplimiento en el estado social del hombre. El pobre de las ciudades recuerda, al punto que se le observa, la maldicion divina que pesa sobre el género humano. La manera casi milagrosa con que comen tantos hijos de Adam en medio de la miseria de las grandes capitales, nos hace ver que la ley del sudor para ganar el pan, es de un órden contra-natural ó sobre-natural. Semejante es el estado de la humanidad toda, bajo este aspecto, al del pueblo judío disperso entre las naciones: estado extraordinario é irregular es el de los hijos de Adam. Nótese ahora sí será la Biblia un libro inspirado.

Y esos dolores y angustias del parto de una madre, y el lastimoso espectáculo del nacimiento de su hijo ¡qué nos dicen?

Que si es natural el parir de una madre y el nacer de su hijo, no les es la manera terrible de cse parto y de ese nacimiento. ¿Qué designio tuvo Dios en que se presentase tan dolorosa escena precisamente á las puertas de la existencia, al entrar un hombre en la vida?

Los deistas y los disidentes todos, que rehusan suscribir al gran dogma de la culpa original, tendrán que enmudecer cuando se les pregunte: "jese es vuestro Dios, el que ha puesto tantos horrores en el nacer de un niño inocente?" "No entendemos cómo ese Dios tenga entrañas de misericordia, ni cómo el autor de tan crueles angustias, sea el que crió las brisas de la mañana y las azucenas de los valles." Ante el problema del hombre inficionado de la culpa original, el Dios de los deistas y de los demás disidentes de nuestra creencia, es un Dios caprichosamente cruel; el Dios de los católicos romanos es un Dios soberanamente justo. Avergüéncense los unos de este absurdo consiguiente á su incredulidad, complazcámonos nosotros de ver a la Naturaleza avudándonos poderosamente á vindicar nuestro admirable y armónico supernaturalismo.

Pero hay otro misterio de que se espanta la. Naturaleza y que le causa asombro, por más que sin cesar vea que se repite dentro de sus dominios: este misterio es la muerte del hombre, extraño episodio que siempre ha disonado en el hermoso idilio á que esa obra estaba consignada.

Es un suceso tan irregular, tan triste, la infausta tragedia del morir, cuando en la obra de Dios el designo manifiesto eran los amores eternas, la dicha incesante y perpétua, que admira ver á ese mismo hombre colocando entre los aforismos de su supuesta ciencia, éste: "el morir es lo más natural." Error que da làstima; itanto así el rey destronado se olvida de que su trono debió ser indestructible y de que á su frente estuvo destinada la corona de la inmortalidad!

¡No; el morir es tan ageno al plan primitivo del Criador, como grande é invencible es la aversion del hombre á esta espantosa crísis. Los suicidas, si no han perdido el juicio, son para la Naturaleza lo más inexplicable que pueda darse despues de la irregularidad de la muerte, y en ódio tiene á aquel tirano (el pecado del suicidio) entronizado por las pasiones humanas, en cuyo obsequio hay, todavía quienes se abajen hasta decir: "César, te morituri salutant."

A la vista de ese irregular y antinatural fenómeno de la muerte, podemos decir con sobrada razon: la bondad amable de Dios crió la Naturaleza para la dicha, sin miserias, sin calami dades, sin la muerte; ese fué su designio primero; la justicia adorable de Dios reformó la Naturaleza para el castigo; con miserias, con calamidades, con la muerte; ese fué su designio posterior; y la obra natural así modificada, vió establecerse en su seno un verdadero anti-naturalismo.

¡Qué es esto sino la intencional armonía del estado de culpa original de todo hombre, con la obra visible, que Dios quiso fuese en todo la figura y el emblema del Universo moral? Segunda vez nuestra admiracion reconoce ser obra de Dios ese libro que entre sus primeras páginas, explica el estado actual del hombre, con el cumplimiento de aquella amenaza umorte morietis.

Por último. Hemos ya notado el aspecto de irregularidad y anti-naturalismo que reina en toda la Naturaleza, el sistema de hostilidad y de anathema en que se halla contra nosotros.

La tierra estaba destinada à producirnos flores, que nos embelasasen con sus vivos colores y embriagante fragancia, frutas que regalasen el paladar, y, à pesar suyo, digamos así, tuvo que obedecer el mandato de producir abrojos y espinas.

¿Quién podrá reconocor la bondad amable y paternal de Dios en esas yerbas venenosas, en esas serpientes emponzoñadas, en esas fieras indomables, que tantas veces engañan, y muerden pérfidamente y despedazan con sus sangrientas fauces al rey destronado?

¿Qué hostilidad es esa? ¿Qué hemos hecho para que nuestro Padre que está en los cielos, Aquel que crió las azucenas inocentes y las tórtolas sencillas, haya desencadenado tantos enemigos contra los hijos de su corazon, contra sus hijos todos, áun los que apénas han salido del vientre y penden todavía del pecho de sus madres?

O Dios no es la bondad suma, ó todos los hombres hemos pecado; ¿en cuál extremo habrémos de convenir viendo esa guerra que sin cuartel nos hace nuestro Padre?

Nosotros, adoradores de un Dios que se llama por excelencia "Caridad, Amor," nosotros, que entendemos ser la Naturaleza un libro en que constan simbolizados los misterios de lo invisible, nosotros; que admiramos la armonía de la Biblia con los hechos del sentido íntimo y con la obra visible, no podemos menos de repetir con San Pablo: "Omnes,..., pecaverunt."

Eso de considerar alterado el plan de la creación de la Naturaleza física, haciendo entrar en él la irregularidad de los males y las calamidades, no puede ser una quimera. El siglo de oro, cuya memoria conservan y celebran todos los pueblos, es una rigurosa realidad, si hemos de conceder á Dios belleza, bondad, sabiduría y omnipotencia, si hemos de confesar á Dios un Padre omnipotente y todavía no puesto en el caso de ejercer justicia, ni de castigar, porque el hijo áun no pecaba. Tenía razon el Poeta cuando al celebrar el restablecimiento del dorado siglo, trazaba así sus caracteres:

.....nec magnos metuent armenta leones. Ipsa tibi blandos fundet cunabula flores. Occidet et serpens, et fallax herba veneni Occidet ....

Lo repetimos: todos hemos pecado originalmente; la Naturaleza con su alegórico lenguaje no se cansa de sostener esa tésis, que el entendimiento del hombre no podría por sí solo poner á cubierto.

