LA

# SOCIEDAD CIVIL CRISTIANA

SEGÚN LA DOCTRINA

# DE LA IGLESIA ROMANA

TEXTO DE ENSEÑANZA MORAL

PARA

LA JUVENTUD DE AMBOS SEXOS

POR

PEDRO SCHUMACHER.

OBISPO DE PORTOVIEJO.

TERCERA EDICIÓN REFUNDIDA.

FRIEURGO DE BRISGOVIA.

B. HERDER, LIBRERO-EDITOR PONTIFICIO.

1893

ASALES EN VIENA, ESTRASBURGO, MUNICH Y SAN LUIS, AMÉRICA SEPT.



IMBRERIA JEAN DEICAmenta COLECIO PIO DE ARTES, Héropa de la Comp. a. S. puesa de la Comp. a. S.





EXLIBRIS

HEMETHERII VALVERDE TELLEZ

Episcopi Leonensis

LA SOCIEDAD CIVIL CRISTIANA.

UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DE NUEVO LEÓN
DIRECCIÓN GENERAL DE BIBLIOTECAS

( LA

# SOCIEDAD CIVIL CRISTIANA

SEGÚN LA DOCTRINA

DE LA

# IGLESIA ROMANA

TEXTO DE ENSEÑANZA MORAL

PARA

# LA JUVENTUD DE AMBOS SEXOS

POR

PEDRO SCHUMACHER,

ORISPO DE PORTOVIEJO

UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DE RUEVO LES

DIRECCIÓN GENERAL DE BIBLIOTE

Diblioreca Universitaria

FRIBURGO DE BRISGOVIA.

B. HERDER, LIBRERO-EDITOR PONTIFICIO.

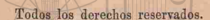
1893.

SUCURSALES EN VIENA, ESTRASBURGO, MUNICH Y SAN LUIS, AMÉRICA SEPT.

> UNIVERSIDAD DE HUEVO LEON RINGIOLOGO Valvordo y Telloz

47561

8+ 53 33





FONDO EMETERIO VALVERDE Y TELLEZ

Tipografía de B. Herder en Friburgo de Brisgovia (Alemania).

# PRÓLOGO.

Para manifestar la idea y los motivos que nos han impulsado á escribir la presente obrita, reproducimos aquí la patética exhortación que el Papa reinante dirige á todos los Obispos del mundo católico, excitando su celo para combatir y luchar contra los errores de nuestros tiempos.

"Cuanto á vosotros, Venerables Hermanos, os rogamos, os conjuramos, que unáis vuestros esfuerzos á los Nuestros y que empleéis todo vuestro celo en procurar que desaparezca el impuro contagio del veneno que circula en las venas de la sociedad y toda entera la inficiona. Trátase, para vosotros, de procurar la gloria de Dios y la salvación del prójimo.

"Combatiendo por causas tan grandes, no os han de faltar valor ni fuerza. Á vosotros toca determinar, en vuestra discreción, los medios más eficaces para vencer las dificultades y los obstáculos que se alzarán contra vosotros. Pero ya que la autoridad inherente á Nuestro cargo Nos impone el deber de trazaros la línea de conducta que estimamos mejor, os diremos:

"Primeramente, arrancad á la francmasonería la máscara con que se cubre, y mostradla tal cual es.

"En segundo lugar, con vuestros discursos y cartas pastorales especialmente dedicadas á este asunto, instruid á vuestros pueblos: hacedles conocer los artificios

Prólogo.

empleados por esas sectas para seducir á los hombres y atraerlos á sus filas, la perversidad de sus doctrinas, la infamia de sus obras.

"En nuestra época parece que los fautores del mal se han coligado en inmenso esfuerzo, á impulso y con ayuda de una sociedad esparcida en gran número de lugares y vigorosamente organizada, la francmasonería." (Enc. Humanum.)

Obedeciendo á estos preceptos terminantes del Supremo Pastor de la Iglesia, nos hemos decidido á formar un pequeño texto de enseñanza para la juventud de nuestra Diócesis, á fin de señalar los errores que propaga el liberalismo asociado con la secta masónica, y ofreciendo argumentos y razones para confundirlos y rechazarlos.

En efecto, pasaron los tiempos de religiosa y humilde fe, en que bastaba exponer é inculcar los misterios y dogmas revelados y los preceptos de la Iglesia, siendo doctrina reconocida por la razón natural que, cuando Dios ha hablado, el hombre debe inclinar su inteligencia y voluntad á esta autoridad soberana.

¡Hoy ya no es así! Se ha levantado una secta atrevida y astuta que con el nombre de "liberal" pretende negar y atacar la soberanía de Dios, y proclama la del hombre en su lugar; una secta que, negando los derechos de Dios sobre el hombre, quiere colocar las sociedades humanas sobre una base nueva que llaman "Moral libre, Moral independiente".

Esta secta tiene su código propio, formado por los artículos que formuló la revolución francesa con el título de "Derechos del hombre". Código impío y ateo, cuya perversidad se halla como condensada en la pretensión de que el hombre y la humana voluntad sean la fuente única de todos los derechos.

Para los pueblos cristianos había existido el principio fundamental de toda justicia y moral, de que Dios, como Legislador Supremo, es la norma de todas las leyes humanas. Contra este supremo dominio de Dios se alza la secta liberal y protesta, sosteniendo que la ley no es otra cosa que la expresión solemne de la voluntad de los pueblos. Según esta doctrina nueva, será ley lo que el hombre mande, sea esto conforme ó no con la voluntad de Dios.

No es extraño que los pretendidos "Derechos del hombre", apoyados en tan impío fundamento, hayan atribuído al hombre el derecho de manifestar y enseñar de viva voz ó por la imprenta, todos los errores y todas las impiedades, sin tomar en cuenta la autoridad de Dios y de su Iglesia.

Si estas son las máximas fundamentales del liberalismo ¿quién podrá dudar todavía de que esta secta se proponga otra cosa que la ruina completa de la moral y de la religión del Cristianismo?

¡En verdad es así! Que muchos lo hayan ignorado hasta ahora, creyendo de buena fe en las ofertas liberales que prometen libertad, progreso y prosperidad, esto debe atribuirse únicamente á las astucias de la secta, y á los medios de seducción que ha empleado para encubrir sus verdaderos proyectos que son, formar sociedades sin Dios y sin religión.

Pero ¿qué católico podrá dudar todavía de la perversidad del sistema liberal, cuando el Representante de Dios en la Tierra nos dice que los que siguen el liberalismo son "imitadores de Lucifer", de aquel ángel rebelde que se alzó contra Dios y le dijo: "No serviré"?

Es por consiguiente de suma urgencia poner en manos de la juventud textos católicos, que le señalen los errores y las astucias de la secta liberal, y la armen con los invictos argumentos de la verdad católica, para resistir á unos adversarios tan audaces como insinuantes.

El enemigo ya nos había prevenido, pues hemos sabido con grande sorpresa, que en ciertas escuelas de esta Diócesis se había introducido furtivamente, como texto de enseñanza liberal, un pequeño libro anónimo que lleva por título: "Compendio de los derechos del hombre en sociedad".

Si pues los adversarios son tan activos, si los hijos de este siglo son tan astutos para su negocio de perversión, no podemos callar por parte nuestra, y así nos hemos decidido á ofrecer á nuestros amados diocesanos el antídoto del veneno liberal, no sea que siga circulando por las arterias de la sociedad.

Os ofrecemos, pues, amados diocesanos, este pequeño trabajo, en el cual nos ha guiado el amor á la santa Iglesia, y el deseo de vuestro bien. ¡Tomad y leed! Y después de haber leído, escoged la bandera que deberéis seguir, pues quedaros en campo neutral no es posible. "No querer defender á Cristo peleando, es militar en las filas del enemigo, y Él nos asegura que no reconocerá por suyos delante de su Padre en los cielos á cuantos rehusaron confesarle delante de los hombres en este mundo." (Enc. Sap.)

Entre la sociedad de Dios y la junta de Satanás no hay partido medio. Pues, ¿por cuál de los dos nos decidiremos? ¡Sea por el reino de Dios! ¡Sí, vénganos, Señor, el tu reino! ¡Adveniat regnum tuum!

Portoviejo, en la Domínica de quincuagésima. — Febrero 16 de 1890.

# OBSERVACIONES

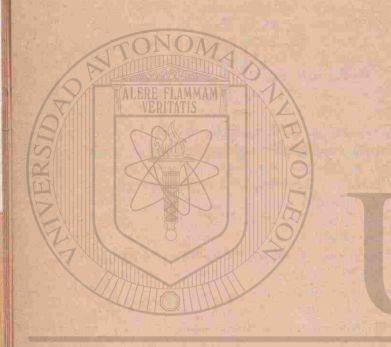
## PARA LA EDICIÓN TERCERA.

APROVECHANDO algunas indicaciones de amigos, he procurado precisar un tanto algunas definiciones que ocurren en esta obrita; va completamente refundida la primera parte, y en la última he tratado más detenidamente la tan grave cuestión del Socialismo.

Los esfuerzos que por acá hacen masones y liberales para impedir que esta obra sea adoptada como texto de enseñanza en los colegios, es su mejor recomendación. ¡Ojalá contribuya, mediante Dios, á difundir más y más en nuestras sociedades las doctrinas de la política cristiana, de las cuales ningún pueblo puede apartarse, sin encaminarse á su propia ruina!

Portoviejo en el Ecuador, á 28 de abril de 1892.

EL AUTOR.



UNIVERSIDAD AUTÓNOM.

DIRECCIÓN GENERAL D

# ÍNDICE.

|                                                               | Pags. |
|---------------------------------------------------------------|-------|
| Prólogo                                                       | v     |
| Observaciones para la edición tercera                         | IX    |
| Introducción. El Reino de Dios y el Reino de Satanás          | 1     |
| I. La Iglesia — el Reino de Dios                              | 1     |
| II. El Reino de Satanás — la Francmasonería y el              |       |
| Liberalismo                                                   | 5     |
| Capitulo I. Fin y fundamento de la sociedad civil             | 10    |
| Capitulo II. De la Ley                                        | 18    |
| Capitulo III. De los Gobiernos; Gobierno cristiano y Gobierno |       |
| ateo ó liberal                                                | 22    |
| I. De la Teocracia                                            | 32    |
| II. De lo que llaman "Clericalismo" los enemigos de           |       |
| la Iglesia                                                    | 33    |
| III. De lo que llaman "Soberania popular"                     | 35    |
| IV. De la separación de la Iglesia y del Estado .             | 39    |
| Capitulo IV. De la Libertad cristiana y del Liberalismo       | 41    |
| Capitulo V. De la Conciencia: Conciencia cristiana, y Con-    |       |
| ciencia atea ó liberal                                        | 43    |
| I. De la Libertad de Conciencia                               | 45    |
| II. Libertad de culto en el sentido católico                  | 48    |
| III. De la tolerancia de cultos . A                           | 53    |
| Capitulo VI. Enseñanza sin Dios y Escuelas ateas              | 62    |
| I. Necesidad de la enseñanza religiosa para la per-           |       |
| fección de la ciencia                                         | 63    |
| II. Necesidad de la enseñanza religiosa para la edu-          |       |
| cación de la juventud                                         | 65    |
| Breve historia de la Revolución de Francia en 1789            | 68    |

|                                                                                                                 | Lago. |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Capitulo VII. De la Imprenta libre o Libertad de imprenta                                                       | 76    |
| I. Libertad de imprenta cual la pide el Liberalismo                                                             | 77    |
| II. Libertad de imprenta en el sentido católico .                                                               | 79    |
| Capitulo VIII. De la Familia ó Sociedad doméstica                                                               | 85    |
| I. De la Familia cristiana                                                                                      | 85    |
| II. Del divorcio                                                                                                | 90    |
| III. Del estado de castidad perfecta, del celibato                                                              |       |
| Al Reclesiástico y religioso                                                                                    | 92    |
| Capitulo IX. De la Secta de los Masones                                                                         | 95    |
| Encíclica del Papa León XIII sobre la Francmasonería .                                                          | 99    |
| Capitulo X. De dos medios que emplean el Liberalismo y la<br>Secta masónica para conseguir sus depravados fines | 106   |
| I. Del abuso y falsificación del sentido natural de                                                             |       |
| las palabras                                                                                                    | 106   |
| II. De las astucias de la prensa liberal y masónica                                                             | 113   |
| Capitulo XI. Explicación de algunos sistemas que se rela-                                                       |       |
| cionan con el Liberalismo (Naturalismo, Comunismo)                                                              | 115   |
| Capitulo XII. Del Socialismo                                                                                    | 116   |
| Conclusion                                                                                                      | 119   |

# UNIVERSIDAD AUTÓNO DIRECCIÓN GENERAL

# INTRODUCCIÓN.

# EL REINO DE DIOS Y EL REINO DE SATANÁS.

La Iglesia y la Francmasonería con el Liberalismo.

#### I. La Iglesia - el Reino de Dios.

"El linaje humano, después de haberse rebelado contra Dios, se dividió en dos partidos distintos y opuestos. El uno es el Reino de Dios en la tierra; el otro es el Reino de Satanás, en cuyo poder y dominio están los que no quieren obedecer á la ley divina y eterna."

(Palabras de León XIII. Enc. Hum. genus.)

# 1. ¿De quién traen su origen las sociedades civiles?

Las sociedades civiles traen su origen de Dios, quien es Criador y supremo y soberano Ordenador de cuanto existe en el universo.

# 2. ¿Por qué se debe reconocer à Dios por Autor y soberano Señor de la sociedad civil?

Dios es el Autor y Señor de la sociedad civil primero, porque Él crió al hombre en tales condiciones que debe buscar la sociedad de sus semejantes; segundo porque el mismo Dios comunicó al hombre la razón y la facultad de hablar que son los medios principales para organizar una sociedad y vivir en ella.

Schumacher, La Soc. civil crist. Ed. 3.

|                                                                                                                 | Lago. |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Capitulo VII. De la Imprenta libre o Libertad de imprenta                                                       | 76    |
| I. Libertad de imprenta cual la pide el Liberalismo                                                             | 77    |
| II. Libertad de imprenta en el sentido católico .                                                               | 79    |
| Capitulo VIII. De la Familia ó Sociedad doméstica                                                               | 85    |
| I. De la Familia cristiana                                                                                      | 85    |
| II. Del divorcio                                                                                                | 90    |
| III. Del estado de castidad perfecta, del celibato                                                              |       |
| Al Reclesiástico y religioso                                                                                    | 92    |
| Capitulo IX. De la Secta de los Masones                                                                         | 95    |
| Encíclica del Papa León XIII sobre la Francmasonería .                                                          | 99    |
| Capitulo X. De dos medios que emplean el Liberalismo y la<br>Secta masónica para conseguir sus depravados fines | 106   |
| I. Del abuso y falsificación del sentido natural de                                                             |       |
| las palabras                                                                                                    | 106   |
| II. De las astucias de la prensa liberal y masónica                                                             | 113   |
| Capitulo XI. Explicación de algunos sistemas que se rela-                                                       |       |
| cionan con el Liberalismo (Naturalismo, Comunismo)                                                              | 115   |
| Capitulo XII. Del Socialismo                                                                                    | 116   |
| Conclusion                                                                                                      | 119   |

# UNIVERSIDAD AUTÓNO DIRECCIÓN GENERAL

# INTRODUCCIÓN.

# EL REINO DE DIOS Y EL REINO DE SATANÁS.

La Iglesia y la Francmasonería con el Liberalismo.

#### I. La Iglesia - el Reino de Dios.

"El linaje humano, después de haberse rebelado contra Dios, se dividió en dos partidos distintos y opuestos. El uno es el Reino de Dios en la tierra; el otro es el Reino de Satanás, en cuyo poder y dominio están los que no quieren obedecer á la ley divina y eterna."

(Palabras de León XIII. Enc. Hum. genus.)

# 1. ¿De quién traen su origen las sociedades civiles?

Las sociedades civiles traen su origen de Dios, quien es Criador y supremo y soberano Ordenador de cuanto existe en el universo.

# 2. ¿Por qué se debe reconocer à Dios por Autor y soberano Señor de la sociedad civil?

Dios es el Autor y Señor de la sociedad civil primero, porque Él crió al hombre en tales condiciones que debe buscar la sociedad de sus semejantes; segundo porque el mismo Dios comunicó al hombre la razón y la facultad de hablar que son los medios principales para organizar una sociedad y vivir en ella.

Schumacher, La Soc. civil crist. Ed. 3.

"La naturaleza, ó mejor dicho Dios, Autor de la naturaleza, quiere que los hombres vivan en sociedad: lo demuestran claramente ya la facultad del lenguaje, la más poderosa mediadora de la sociedad, ya el número de las necesidades innatas en el alma, y muchas de las cosas necesarias é importantísimas que los hombres, si viviesen solitarios, no podrían procurarse y que se procuran unidos y asociados entre sí." (Palabras de León XIII, Enc. de soc. civ.)

3. ¿Cuál es el fin que Dios ha señalado á la sociedad

El fin para el cual los hombres, movidos por la naturaleza, se reunen en sociedad civil es que cada uno alcance los medios para llegar al fin que Dios le ha señalado, y es verdadero bienestar temporal en esta vida y felicidad eterna en la vida futura.

El Papa León XIII precisa de la manera siguiente el fin y objeto de la sociedad civil en su Encíclica sobre los deberes de los católicos: "El fin de toda asociación humana es ayudar á cada uno para alcanzar el fin que Dios le ha puesto. Una sociedad civil, pues, que se propusiera buscar el bienestar temporal y lo que puede hermosear y hacer agradable la vida, pero en la administración y en todos los negocios públicos no tomara en cuenta á Dios y descuidara la ley moral dada por Dios, no cumpliría con su obligación, y sólo en apariencia, pero no en realidad y verdad, sería una sociedad humana fundada en derecho." (Enc. Sap.)

4. ¿De qué nos sirve la razón que Dios nos ha dado para organizar la sociedad civil?

La razón nos da á conocer la ley natural de Dios que es el fundamento firme é indispensable para el orden público, y esta misma razón, iluminada por la fe, nos habilita para conocer la revelación sobrenatural, con la cual el Hijo de Dios ha completado y perfeccionado la ley natural, y le ha añadido los conocimientos y los medios sobrenaturales necesarios para alcanzar la vida eterna.

5. ¿Cómo llamaremos á la sociedad humana cuando es ordenada según la ley de Dios?

La sociedad civil organizada y ordenada según la ley divina es el reino de Dios en la tierra, porque semejante sociedad reconoce á Dios por Legislador y soberano suyo; le adora y le sirve.

Esto es precisamente lo que el Liberalismo llama teocracia, afectando desprecio para una teoría que tanto ennoblece á la sociedad humana, pues ¿qué cosa puede ser más gloriosa para el hombre que reconocer á Dios por Señor, según está escrito? "Le adorarán todos los reyes de la tierra: todos los pueblos le servirán." (Salm. 71, 11.)

6. ¿Qué hizo Dios para establecer su reino en la tierra?

Dios estableció su reino cuando crió al primer hombre manifestándole su ley y voluntad, pero habiéndose destruído este reino por la desobediencia de Adán, mandó Dios á su propio Hijo, nuestro Señor Jesucristo, para restaurarlo. De Él está escrito que es "Rey de los reyes y Señor de los que gobiernan".

Jesucristo anunció esta su misión diciendo á sus apóstoles: "Decidles: El reino de Dios ha llegado para vosotros." (S. Lucas 10, 9.)

7. ¿De qué manera estableció Jesucristo el reino de Dios en la tierra?

Jesucristo nos libró del poder de Satanás, nos enseñó la ley divina y nos dió su gracia para vivir según sus preceptos, y formar de esta manera una sociedad cristiana.

8. ¿A quiénes encargó Jesucristo el cuidado de su reino, cuando subió á los cielos?

Jesucristo encargó á los pastores de la Iglesia que fundó, el cuidado de extender y conservar el reino de Dios en la tierra: "Como mi Padre me envió á mí, así os mando yo á vosotros." (S. Juan 20, 21.) "Id y enseñad á todos los pueblos, mandadles guardar todo cuanto os he encargado." (S. Mat. 28, 19. 20.)

9. ¿Deben por consiguiente los pueblos y sus gobiernos obedecer á la Iglesia?

Los pueblos y sus gobiernos deben respetar y seguir la ley de Dios y, como la Iglesia está encargada de enseñar y explicar esta ley, se sigue de aquí que la sociedad civil debe obedecer á la Iglesia en todo cuanto se relaciona con la ley de Dios; en las cosas indiferentes ó puramente temporales, la Iglesia los deja libres y no pretende mandar en ellas.

10. Pero ¿no quiso Jesucristo enseñarnos que no pretende reinar sobre los pueblos y sus gobiernos cuando dijo: "Mi reino no es de este mundo"?

Jesucristo dijo á Pilato: "Mi reino no es de este mundo" para darnos á entender que no es el mundo quien le ha dado su potestad, sino su Padre celestial, como lo ha declarado en estas palabras: "Todas las cosas me han sido entregadas por mi Padre." (S. Mat. 11, 27.) "Todo poder me ha sido entregado en el cielo y en la tierra." (Ibid. 28, 18.)

# II. El Reino de Satanás — la Francmasonería y el Libera-

"En nuestra época parece que los fautores del mal se han unido en inmenso esfuerzo, á impulso y con ayuda de una sociedad esparcida en gran número de lugares y vigorosamente organizada, la francmasonería."

"Los que tomando nombre de Libertad se llaman à si mismos Liberales, son imitadores de Lucifer, cuyo es aquel nefando grito: "¡No serviré!" (Palabras de León XIII.)

# 1. ¿Existe en el mundo un reino de Satanás?

Hay un reino de Satanás en el mundo como lo declara repetidas veces Jesucristo: "Llega el príncipe de este mundo y en mí no tiene parte alguna." (S. Juan 14, 30.) "El príncipe de este mundo ya está juzgado." (Ibid. 16, 11.)

# 2. ¿ Quiénes forman el reino de Satanás?

El reino de Satanás se compone de todos los que hacen la guerra á Dios y á su santa Iglesia, siguiendo el ejemplo de Lucifer, quien se alzó contra el Señor diciendo: "¡No serviré!"

3. ¿Qué nombre toman los que en el día siguen la bandera del ángel rebelde?

Los enemigos más declarados del reino de Dios forman en el día de hoy una sociedad oculta ó secreta que se llama francmasonería, con la cual está intimamente unida la secta del liberalismo, porque tiene el mismo fin y los mismos principios.

4. ¿Cuál es el fin característico de las sectas masónicas y liberales?

El fin de estas sectas es separar al hombre de Dios y destruir la autoridad de la Iglésia católica. 5. ¿ Qué diferencia hay entre los masones y la secta liberal?

Los masones se tienen escondidos y no quieren ser conocidos; la secta liberal por lo contrario se manifiesta públicamente, ofreciendo á los pueblos progreso, civilización y felicidad nunca vista, con tal que se separen de la Iglesia de Dios.

Del mismo modo engañó Satanás á nuestros primeros padres, ofreciéndoles que llegarían á ser iguales á Dios negándole la obediencia.

6. ¿Cuál es el medio principal que los masones emplean para combatir á la Iglesia?

El medio principal que los masones emplean para destruir la religión de Jesucristo es desacreditar á los sacerdotes valiéndose de la calumnia y de la mentira.

"Preciso es mentir como diablos, decía Voltaire, pues siempre queda algo."

7. ¿Cómo procede la secta del liberalismo para destruir la autoridad de Dios?

El liberalismo quiere persuadirnos de que el hombre no tiene otra ley que su propia voluntad; que no depende de Dios ni de la Iglesia; de esta manera entiende la libertad que ofrece á los pueblos.

8. ¿Qué hace el liberalismo para introducir esta su falsa libertad?

El liberalismo se vale principalmente de los medios siguientes:

1º Procura que los pueblos y sus gobiernos excluyan á Dios de la constitución y de sus leyes, alegando que la religión nada tiene que ver con la política.

2º Enseña que cada uno puede creer, hablar y escribir lo que quiere, sea verdad ó mentira, bueno ó malo.

3º No consiente que en las escuelas públicas se enseñe la religión á los miños.

4º Quiere excluir á Dios de las familias, haciendo que los esposos no se unan con el sacramento del matrimonio, sino que vivan en mal estado ó concubinato.

9. ¿De qué engaño deben precaverse los católicos cuando oyen ó leen las doctrinas liberales?

Fieles imitadores del padre de la mentira, los liberales emplean constantemente el engaño siguiente: Cuentan y exageran los males que la humanidad ha sufrido hasta los tiempos presentes; en seguida atribuyen maliciosamente estos males á la Iglesia y á la religión, y finalmente prometen que con los principios de su mentida libertad todo cambiará, todo ha de ser progreso y felicidad.

10. ¿De qué manera se puede deshacer esta astucia de la secta liberal?

Hay un medio muy fácil para desvanecer este engaño; pregúntese á la secta liberal ¿qué ha hecho ella en los pueblos y en los tiempos que ha tenido el gobierno? Su libertad es tiranía, la felicidad que ofrecen es perseguir á los institutos de caridad con que la Iglesia sabe aliviar todas las dolencias.

Como naturalmente se presenta aquí una pregunta, á saber ¿si los masones y liberales podrían formar una sociedad civil duradera aplicando su doctrina y principios? Anticipándonos á las demostraciones posteriores diremos algo sobre esta curiosa pregunta.

El demonio puede destruir, pero no tiene poder para edificar cosa que dure; sin Dios, sin religión y sin las virtudes que ésta inspira es imposible que dure una sociedad humana. Un pueblo de sólo masones comería sus propias entrañas. En efecto, hubo época en que los liberales y masones tuvieron plena libertad para mostrar lo que pueden; pues en la revolución francesa se pusieron á la obra organizando una república según "los derechos del hombre" que son el Credo del liberalismo. - ¿Qué hubo entonces?

Sangre y exterminio, reinado del terror, una tiranía cual nunca había visto la humanidad, y en poco tiempo se mataron unos á otros.

Nuestros libros sagrados nos anuncian claramente que Dios en sus adorables decretos permitirá que Lucifer consiga por medio del Anticristo establecer su reino satánico en la tierra con aparente triunfo sobre la Iglesia. Entonces el Anticristo, jefe del reino satánico, prohibirá el culto cristiano; pero á pesar de todo su poder, su reino será de corta duración y sus días serán contados, como lo anuncia el profeta Daniel en las palabras siguientes: "Desde el tiempo en que será quitado el sacrificio perpetuo (la Misa) y será entronizada la abominación de la desolación, pasarán mil doscientos y noventa días. Bienaventurado el que espere y llege á mil trescientos treinta y cinco días." (Dan. 12, 11. 12.)

De la exposición general que acabamos de hacer resulta claramente la diferencia que existe entre los nobilísimos principios de la política cristiana y los perniciosos errores del liberalismo. Resumiéndolos todos en el cuadro siguiente proponemos el argumento de este libro:

La Iglesia enseña:

El Liberalismo pretende:

1º Que Dios es el autor de la sociedad civil.

1º Que el hombre por si solo es autor de la sociedad civil, sin participación de Dios. - Contrato ó pacto social.

2º Que las leyes civiles deben fundarse en la ley de Dios, quien es Supremo Legislador.

3º Que los gobiernos deben ser cristianos y apoyar á la Iglesia.

4º Que la conciencia del hombre depende de Dios.

5º Que la verdadera libertad se somete á la ley de Dios.

6º Que la enseñanza dada en las escuelas debe ser cristiana.

7º Que la imprenta debe sujetarse á la ley moral v religiosa dada por Dios.

8º Que el matrimonio es un sacramento instituido por Dios é indisoluble.

2º Que el pueblo "soberano" es el Supremo Legislador y que las leyes nacen de la sola voluntad humana.

3? Que los gobiernos deben ser ateos, esto es, sin religión alguna.

4º Que la conciencia no depende de Dios. - Moral independiente.

5º Que la libertad es negar la obediencia á Dios.

6º Que ninguna religión debe ser enseñada en las escuelas.

7º Que la imprenta debe ser libre para publicar y enseñar cualquier error ó falsedad.

8º Que el matrimonio no es institución divina, sino puramente humana. - Matrimonio civil.

Después de haber dilucidado estas diversas cuestiones, examinaremos el carácter íntimo de las sectas masónicas y liberales y los medios que ponen por obra para engañar y pervertir á los pueblos.

Finalmente trataremos de algunas asociaciones modernas que son hijas del liberalismo masónico.

# CAPÍTULO PRIMERO.

# FIN Y FUNDAMENTO DE LA SOCIEDAD CIVIL.

"El fin de toda asociación humana es ayudar á cada uno para alcanzar el fin que Dios le ha puesto. Una sociedad civil, pues, que se propusiera buscar el bienestar temporal y lo que puede hermosear y hacer agradable la vida, pero en la administración y en todos los negocios públicos no tomara en cuenta á Dios y desconociera la ley moral dada por Dios, no cumpliría con su obligación, y sólo en apariencia, pero no en realidad y verdad seria una sociedad humana faudada en derecho."

(Palabras de León XIII. Enc. Sap.)

1. ¿Qué bienes concede Dios à todo hombre en su nacimiento?

La próvida bondad divina concede á todo hombre que entra en el mundo tres dones que son el principio de todos los demás bienes y son: Vida, familia, patria, esto es, sociedad civil propia.

2. ¿Para qué concede Dios la vida al hombre?

Dios nos da la vida para conocer, amar y servirlo aquí, y llegar de esta manera á la vida bienaventurada que el Redentor nos ha merecido, y á la cual nos ha llamado. Esto es lo que se llama fin último del hombre.

3. ¿Para qué nos hace nacer Dios en una familia y en una sociedad humana?

Dios, habiendo instituído el matrimonio y la sociedad civil, nos proporciona con estas dos asociaciones, medios y facilidad para que cada uno consiga el fin que le ha señalado.

"El fin de toda asociación humana es ayudar á cada uno para alcanzar el fin que Dios le ha puesto." (Palabras de León XIII.)

4. ¿De qué manera nos ayuda la sociedad civil para llegar al fin que Dios nos ha puesto?

La sociedad civil tiene por objeto propio ayudar al hombre para que en esta su vida tenga una existencia conveniente que le sirva de medio para llegar á su fin último.

5. ¿Se limita acaso el fin de la sociedad civil á ayudar á cada uno para que consiga su fin propio?

De ninguna manera, porque la sociedad debe también procurar el bien común, pues cuando la sociedad entera es próspera, ordenada y moral, entonces cada uno de sus miembros tiene mayor facilidad para tender á su fin propio.

6. ¿ Qué necesita la sociedad para el bien común?

La sociedad necesita indispensablemente una autoridad ó gobierno que la dirija y conserve unida.

"No puede existir ni ser concebida una sociedad sin que haya quien dirija las voluntades de los asociados para reducir la pluralidad á cierta unidad, y para darle el impulso según el derecho y orden hacia el bien común. Dios ha querido, pues, que en la sociedad hubiese hombres que gobernasen á la multitud." (Palabras de León XIII. Enc. sobre el origen del poder.)

7. ¿ Qué se entiende por esta autoridad ó gobierno de la sociedad?

Por autoridad civil ó política podemos entender la persona de los magistrados que gobiernan, ó también 12

el derecho que estos mismos tienen para ordenar y para ser obedecidos de los demás ciudadanos.

8. ¿Quién elige las personas que deben gobernar?

En los gobiernos populares el mismo pueblo elige á sus magistrados; pero una vez elegidos por el pueblo, es Dios quien manda y quiere que se les obedezca.

9. ¿De quién viene á los magistrados elegidos por el pueblo la autoridad para mandar?

La autoridad y el derecho de ser obedecidos viene á los magistrados de Dios; pues manda que se les considere como ministros suyos, como lo enseñan claramente las sagradas escrituras: "Por mí reinan los reyes, dice el Señor . . . y administran los jueces justicia." (Prov. 8, 15. 16.)

Y el apóstol S. Pablo se expresa de esta manera: "Toda persona esté sujeta á las potestades superiores. Porque no hay potestad que no provenga de Dios, y Dios es el que ha establecido las que hay." (Rom. 13, 1.)

Aquí tenemos el punto cardinal, la diferencia característica que en el orden político separa al liberalismo de la Iglesia católica. Ésta enseña que la autoridad pública emana de Dios; el liberalismo la hace venir del pueblo. - Para el católico el magistrado es ministro de Dios; para los liberales el magistrado es mandatario 6 agente del pueblo. Pero oigamos al Papa León XIII: "Muchísimos de nuestra época, marchando sobre las huellas de los que en el siglo pasado se atribuyeron el nombre de filósofos, afirman que el poder viene del pueblo; de suerte que los que gobiernan los Estados no ejercen el poder por derecho propio, sino por la delegación del pueblo, y con la expresa condición de que les pueda ser retirado por la voluntad de este mismo pueblo que se lo ha conferido.

Los católicos tienen una doctrina diferente y hacen descender de Dios el derecho de autoridad, como de un principio natural y necesario. Importa sin embargo hacer notar aquí que los que están colocados al frente de los negocios públicos pueden en ciertos casos ser elegidos por la voluntad y decisión del pueblo, sin que la doctrina católica lo contradiga ni repugne.

Fin y fundamento de la sociedad civil.

Pero esta elección designa al príncipe, mas no le confiere los derechos del principado, no le da la autoridad, aunque determina por quién ha de ser ejercida.

Por lo demás, por lo que hace á la autoridad política, la Iglesia enseña con razón que viene de Dios, porque encuentra esa verdad claramente expuesta en los libros santos y en los monumentos de la antigüedad eristiana; por otra parte no es posible imaginar una doctrina que esté más conforme con la razón y más de acuerdo con el bienestar de los príncipes y de los pueblos.

Al presidente romano que se arrogaba con ostentación el poder de absolver y condenar, contestó Nuestro Señor Jesucristo: "No tendrías poder alguno sobre mí, si no te fuera dado de arriba." (S. Juan 19, 11.)

10. ¿Cómo explica el liberalismo la comunicación del poder á los magistrados?

El liberalismo pretende que el poder de los magistrados no viene de Dios sino del mismo pueblo "soberano". Esto lo explican de la manera siguiente: dicen que los hombres se reunieron en sociedad civil por medio de un pacto social, por el cual los particulares ceden á los magistrados autoridad sobre sus personas.

11. ¿Qué se debe pensar de este pretendido pacto social?

El pretendido pacto social es cosa absurda y fantástica considerado en sí mismo, y sistema sumamente pernicioso en sus consecuencias.

12. ¿Cómo se demuestra que el pacto social es cosa absurda?

Si, como pretende el liberalismo con su pacto, los particulares son los que dan á los magistrados poder sobre sus personas, se seguirían de aquí los absurdos siguientes: 1º Los particulares darían lo que ellos mismos no tienen; pues, si por naturaleza uno es libre é independiente, sería contrariar á la misma naturaleza el despojarse de esta libertad sujetándose á otro. 2º Nadie tiene derecho de mandarse á sí mismo; luego no puede conferir á otros un derecho que no tiene, pues por lo mismo que soy libre, en el mismo momento que me impongo un precepto, puedo querer lo contrario.

"El pacto social de que se habla es manifiestamente fantástico y ficticio, y no vale para dar á la potestad política tanta fuerza, dignidad y estabilidad, cuanto exigen la tutela de la cosa pública y el bien común de los ciudadanos. Todas estas realidades y preeminencias tendrá solamente el principado, cuando se haga derivar de Dios augusto y santísimo, su fuente." (Palabras de León XIII. Enc. del origen del poder.)

13. ¿ Cuáles son las consecuencias perniciosas del pretendido pacto social?

Esta teoría es esencialmente revolucionaria, es causa de guerras civiles interminables y explica las continuas revoluciones y la ruina de los pueblos infeccionados por el Liberalismo. Pues si admitimos que los magistrados no tienen otra autoridad que la que les da la voluntad del pueblo "soberano", este pueblo, siendo soberano, les puede negar la obediencia y hacer revolución cada vez que se le antoja. Con esto no hay paz ni estabilidad alguna. Compárese esta teoría con lo que dice S. Pablo: "El que resiste á la autoridad, resiste á lo establecido por Dios." (Rom. 13, 2.)

14. ¿À lo menos no se puede negar que el pueblo hace las leyes y que por tanto él es fuente y principio de la autoridad pública?

Ni esto se puede decir, pues en primer lugar no es exacto que el pueblo haga las leyes. (Esto se verá en el capítulo siguiente.) Pero admitido que el pueblo dicte las leyes, estas disposiciones no son leyes ni obligan sino en la medida que se apoyan en la ley natural y divina; luego esta ley divina es la verdadera fuente de toda autoridad y obligación.

15. ¿Será pues impropio decir que los pueblos soberanos se gobiernan á sí mismos por medio de los magistrados que eligen y con las leyes que se dan?

Impropiamente se podrá decir esto para expresar que el pueblo hace la elección de las personas de sus magistrados y da á las leyes su forma propia; pero la autoridad no se la da el pueblo sino que les viene de Dios. Por lo cual nadie puede resistir á la autoridad sin ofender á Dios y merecer castigo eterno: "El que resiste á la autoridad resiste á lo dispuesto por Dios; pero los que tal hacen se acarrean la condenación." (Rom. 13, 2.)

"Es además muy importante que los que administran la república deban obligar á los ciudadanos de manera que el no obedecer sea pecado. Pero ningún hombre tiene en sí ó por sí poder para ligar con semejantes vínculos de obediencia la libre voluntad de los demás. Únicamente á Dios, creador de todas las cosas y legislador, pertenece esta potestad; y los que la ejercen, es menester que la ejerzan como comunicada á ellos por Dios. 'Uno solo es legislador y juez que puede perder y salvar.' (Sant. 4, 12.)

"Lo cual sucede igualmente en todo género de po-

testad. La que hay en los sacerdotes es tan notorio que procede de Dios, que los sacerdotes en todos los pueblos son considerados y llamados ministros de Dios.

"Igualmente la de los padres de familia lleva impresa en sí cierta imagen y forma de la autoridad de Dios, 'de quien recibe su nombre toda paternidad en el cielo y en la tierra' (Efes. 3, 15). Por tal modo los diversos géneros de potestades tienen entre sí admirables semejanzas, porque cualquiera que sea el imperio y la autoridad, trae origen del mismo y único autor y señor que es Dios.

"Ninguna otra doctrina puede encontrarse que sea, no solo más verdadera, pero ni más ventajosa.

"Porque la potestad de los gobernantes civiles, siendo como una comunicación de la potestad divina, adquiere luego por este mismo motivo dignidad mayor que humana: no ya aquella impía y grandemente absurda atribuída á veces á los emperadores romanos, que se arrogaron honores divinos; pero aquella verdadera y sólida, obtenida por don y beneficio del cielo. Por lo cual será preciso que los ciudadanos estén sujetos y obedientes á los príncipes como á Dios, no tanto por temor de las penas cuanto por reverencia á la majestad; no tanto por motivo de adulación cuanto por conciencia del deber.

"Con lo cual estará el imperio más sólidamente establecido, puesto que los ciudadanos, sintiendo la fuerza de este deber, se apartarán de toda malicia y contumacia, persuadidos como deben estar de que, resistiendo á la potestad gubernativa, resisten á la voluntad divina, de que, negándose á dar honor á los príncipes, se lo niegan al mismo Dios.

"En esta doctrina instruye el apóstol S. Pablo á los romanos, á quienes instruye sobre la reverencia que á los príncipes se debe, con tanta autoridad y peso, que nada más grave puede concebirse:

"Toda persona esté sujeta á las potestades superiores; porque no hay potestad que no provenga de Dios; y Dios es el que ha establecido las que hay en el mundo. Por lo cual quien desobedece á las potestades, á la ordenación de Dios desobedece. De consiguiente los que tal hacen, ellos mismos se acarrean la condenación... Por tanto es necesario que estén sujetos no sólo por temor del castigo, sino también por obligación de conciencia.' (Rom. 13, 1. 2. 5.)

"Concordante con esta es aquella preclara sentencia del príncipe de los apóstoles, S. Pedro: 'Estad pues sumisos á toda humana criatura que se halle constituída sobre vosotros; y esto por respeto á Dios: ya sea al rey, como quien está sobre todos: ya á los gobernadores, como puestos por él para castigo de los malhechores y alabanza y premio de los buenos; pues esta es la voluntad de Dios' (1 Pedro 2, 13 sgs.)." (Palabras de León XIII. Enc. del origen del poder.)

16. ¿Cómo deben los gobernantes ejercer su poder y mando?
Por medio de la ley y en conformidad con ella.

DMA DE NUEVO LEON

DE BIBLIOTECAS

# CAPÍTULO SEGUNDO.

#### DE LA LEY.

"Haced vosotres con los demás hombres todo lo que desecis que hagan ellos con vosotros. Porque esta es la ley." (8. Mat. 7, 12)

"La ley no es otra cosa que el dictamen de la recta razón, promulgada por la potestad legitima para el bien común. Pero no hay autoridad alguna verdadera y legitima, si no proviene de Dios, soberano y supremo Señor de todos, à quien únicamente compete dar poder al hombre sobre el hombre, ni se ha de juzgar recta la razón cuando se aparta de la verdad y de la razón divina, ni verdadero bien el que repugna al bien sumo é inconmutable, ó tuerce las voluntades de los hombres y los separa del amor de Dios."

(Palabras de León XIII. Enc. Sap.)

1. Siendo los magistrados ministros de Dios ¿cómo deben gobernar?

En su calidad de ministros y representantes de Dios, los magistrados deben ejercer la autoridad según el orden establecido por el mismo Dios.

2. ¿Cómo se llama este orden establecido por Dios?

El orden establecido por Dios se llama ley natural y lo que es conforme á este orden es bueno, lo que le es contrario es malo.

3. ¿Cómo podremos conocer esta ley natural?

Conociendo los diez mandamientos que Dios ha grabado en la conciencia de todo hombre y que ha publicado en los libros sagrados de la revelación; estos se reducen á dos y son: Amar á Dios sobre todas las cosas y al prójimo como á sí mismo. Toda ley pública debe estar en armonía con esta ley de Dios.

4. ¿ Qué entendemos por ley pública?

Por ley pública entendemos: "una disposición conforme á la razón para el bien común, promulgada por la autoridad pública".

5. ¿Cómo se deriva necesariamente toda ley pública de la ley natural de Dios?

Toda ley ha de ser necesariamente conforme á la razón, sin esto no puede ser ley ni sería para el bien común; pero la recta razón, que es un don de Dios, contiene en sí los principios de la ley natural.

Entre los actos humanos unos son esencialmente buenos, otros siempre malos; pero otros hay que considerados en sí ni son buenos ni malos, sino según las circunstancias que pueden variar, y estos últimos actos se llaman "indiferentes".

Así por ejemplo: Siempre es un acto bueno tener por cierto lo que Dios ha revelado, ó hacer bien al prójimo; al contrario la mentira siempre es un acto malo. Establecer una industria ó tal otra, asociarse para hacer un comercio lícito ó hacerlo por sí solo, son cosas indiferentes, las que serán buenas ó malas según se conformen ó se opongan á un principio de la ley natural ó divina, cual es: "No hagas á otro lo que no quieres que otros te hagan á ti", ó en otra forma: "Todo lo que queréis que otros os hagan, hacedlo igualmente á los otros."

En cuanto á los actos que son esencialmente buenos, ninguna ley humana puede prohibirlos; en cuanto á los actos que siempre son malos, la ley humana no puede autorizarlos. Por lo que es de los actos indiferentes, el deber de los legisladores es examinar cuáles y cuándo sean conducentes al bien común, y teniendo siempre delante la norma de la ley natural de hacer bien al

prójimo y de evitar su mal, dictar la forma en que se procure el bien común.

Para mayor claridad daremos un ejemplo sacado de la Constitución Ecuatoriana. Esta dice así: "Art. 28. Todos pueden expresar libremente sus pensamientos de palabra ó por la prensa, respetando la religión, la moral y la honra" etc.; pues bien, quieran ó no quieran los legisladores jamás podrán variar esta ley fundamental en el sentido de que permitan faltar el respeto que es debido á la religión, etc.

Otrosí: establece la misma Constitución, art. 42: "El Congreso se reunirá cada año." Esta disposición puede ser variada, si los legisladores juzgan sabiamente ser más provechoso reunir el Congreso con mayor ó menor frecuencia.

Por aquí se ve claramente que no es bien exacto decir que el pueblo hace la ley; pues las leyes sobre actos esencialmente buenos ó malos, las toma de la ley natural sin poderlas variar; en cuanto á las leyes sobre actos que en sí son indiferentes, debe servir de norma el principio invariable de la ley natural que manda procurar el bien del prójimo, el bien común.

6. ¿Puede obligar en conciencia una disposición de los gobiernos que se opone á la ley natural de Dios?

De ninguna manera puede obligar la autoridad, cuando ordena actos condenados por la ley divina, pues estos mandatos no pueden ser leyes por cuanto se oponen á la razón.

"La ley no es otra cosa que el dictamen de la recta razón... ni se ha de juzgar recta la razón cuando se aparta de la verdad y de la razón divina." (Palabras de León XIII. Enc. Sap.)

7. ¿En qué autoridad funda la secta liberal las leyes públicas?

El liberalismo funda la ley en la sola voluntad humana, prescindiendo de la autoridad de Dios; diciendo que la ley es la declaración de la voluntad del pueblo, que la puede cambiar ó quitar cuando quiere.

8. ¿Se puede admitir la teoría de que la voluntad del pueblo sea el fundamento de la ley?

La voluntad del pueblo no puede hacer que lo bueno sea malo ni lo malo bueno en oposición con la ley natural y divina, y por tanto no es ella el fundamento de las leyes.

Además, esta voluntad del pueblo, si no obedece á la ley de Dios, es un fundamento de arena movediza.

9. Pero ¿no son acaso los diputados de la nación los que expresan la voluntad general del pueblo?

En la práctica los diputados no representan más que al partido político que ha ganado el juego de las elecciones. Es de notar que los liberales gustan tomar el nombre del pueblo, pues aun cuando ellos sean una pequeña sección de la nación, se presentan siempre como quienes hablan á nombre del pueblo; el que les hace oposición, hace oposición al pueblo, si se debiera creer á ellos. Esta táctica es una de las tácticas características de los liberales, pues la modestia no es virtud liberal sino cristiana.

## CAPÍTULO TERCERO.

# DE LOS GOBIERNOS; GOBIERNO CRISTIANO Y GOBIERNO ATEO Ó LIBERAL.

"Tomen ejemplo los principes de Dios, sumamente bueno y grande de quien les viene la autoridad, y proponiendose à si mismos en la administración de la república la imagen de Aquél, gobiernen al pueblo con equidad y fe, y aun, al usar la paternal severidad que es necesaria, acomódenla con la caridad."

(Palabras de León XIII. Enc. Sop.)

1. ¿ Qué se entiende por gobierno cristiano?

Gobierno cristiano es el que toma por norma y regla de sus actos el evangelio ó la doctrina de Jesucristo.

2. ¿ Qué se entiende por gobierno ateo ó liberal?

Ateos ó liberales son los gobiernos que excluyen de la vida pública la religión, pretendiendo que ésta no tiene nada que ver con la política.

3. ¿Es acaso conforme á la razón que los gobiernos prescindan de Dios?

La misma razón pide que los gobiernos se sujeten á Dios y le sirvan; porque no hay ser alguno que pueda desconocer la autoridad de Dios. "Le adorarán todos los reyes de la tierra; todos los pueblos le servirán." (Salm. 71, 11.)

4. ¿Por qué deben los gobiernos sujetarse á Dios y servirle? Los gobiernos deben obedecer á Dios por las razones siguientes:

1º Porque de Dios tienen el poder para mandar, según aquello de S. Pablo: "Todo poder viene de Dios."

2º Porque Dios es el dispensador de los bienes de la nación: Dios da los frutos y las riquezas de la tierra, y los elementos necesarios para la industria y el comercio.

3º Porque sin el temor de Dios ni los gobernantes cumplirán con sus obligaciones, ni los pueblos observarán las leyes del Estado.

5. ¿Por qué es el temor de Dios el apoyo necesario de los gobiernos?

El temor de Dios enseña á los gobernantes que deben dar cuenta á Dios, aun por sus actos ocultos, y los apartará de injusticias y arbitrariedades.

"Un juicio muy severo espera á los que gobiernan." (Sap. 6, 6.)

"Dad oído á mis palabras vosotros que tenéis el gobierno de los pueblos. Porque la potestad la ha dado el Señor; del Señor tenéis la fuerza." (Ibid. 6, 3. 4.)

El temor de Dios enseña á los gobernados que los magistrados son ministros de Dios y que desobedecerles es ofender al mismo Dios.

"Ellos son ministros de Dios y sirven por esto mismo." (Rom. 13, 6.)

6. ¿ Qué enseña la Iglesia sobre las revoluciones?

La Iglesia enseña que los revolucionarios, atacando á la autoridad pública, atacan al mismo Dios, y son responsables de las muertes que causan y de todos los daños de la revolución, ni más ni menos como homicidas y ladrones.

"El que resiste á la autoridad, resiste á lo dispuesto por Dios." (Rom. 13, 2.)

Singular, estupenda é incomprensible para el buen sentido común es la confusión de ideas que sobre esto ha introducido el liberalismo: al ladrón que quita la vida al prójimo y le roba, lo castiga como á criminal común; al revolucionario que para apoderarse de los dineros públicos mata alevosamente á un magistrado justo, ó al soldado que por deber sagrado defiende el orden, lo llama "delincuente" y su crimen no es crimen, sino "delito político" que merece respeto y hasta admiración.

Todo esto se comprende, porque el liberalismo es esencialmente revolucionario y no le tiene cuenta que las leyes públicas castiguen sus crímenes como los demás. Entre tanto el Papa León XIII llama la revolución contra la autoridad legítima crimen de lesa majestad civil; así es, y así será siempre para el sentido común y la conciencia cristiana.

7. ¿ Quién está encargado de enseñar á los pueblos y sus gobiernos la obediencia que deben á Dios?

La Iglesia católica recibió de Jesucristo misión y autoridad para enseñar á todos los pueblos la religión que deben profesar y los preceptos de la moral que deben ser observados en la vida política como en la privada.

"Como mi Padre me envió á mí, así os mando yo á vosotros. Id pues por todo el mundo, enseñad á todas las naciones... mandadles observar todo lo que yo os he dicho." (S. Juan 20, 21. S. Mat. 28, 19. 20.)

"Amonéstales que estén sujetos á los príncipes y autoridades, y obedezcan á lo que se manda." (Tit. 3, 1.)

8. Pero eno son los gobiernos temporales libres é independientes de la Iglesia?

Los gobiernos son independientes de la Iglesia en todas aquellas cosas temporales que no interesan á la religión ó al orden moral; esto es, en las cosas indiferentes; pero cuando se trata de la religión ó de los principios de conciencia, los gobiernos deben escuchar á la Iglesia y obedecerla. "La verdadera maestra de la virtud y la que conserva las buenas costumbres es la Iglesia de Cristo. Ella guarda intactos los principios en que se fundan los deberes mutuos." (Palabras de León XIII. Enc. de la constit. cristiana etc.)

9. ¿ Qué verdades enseña la Iglesia principalmente á los gobiernos?

La Iglesia inculca principalmente las dos máximas siguientes:

1º Que Dios es el verdadero Soberano de los pueblos: "Rey de los reyes y Señor de los que gobiernan", para que los que gobiernan teman á Dios y se abstengan de toda injusticia, en vista de la cuenta que han de dar á Dios.

2º Que es deber de los gobiernos civiles ayudar á la Iglesia.

"La Iglesia ha recibido de Dios el poder de oponerse cuando las leyes civiles son contrarias á la religión, y de procurar diligentemente que el espíritu de la legislación evangélica vivifique las leyes é instituciones de los pueblos." (Palabras de León XIII, Enc. Sap.)

10. ¿De dónde nace este deber que tienen los gobiernos de ayudar á la Iglesia?

Resulta esta obligación de la misma naturaleza de las dos sociedades que son la Iglesia y el Estado y del fin inmediato que es propio á cada uno.

11. ¿Cuál es pues el orden natural que existe entre la Iglesia y el Estado?

Á la Iglesia pertenece el orden sobrenatural, esto es, lo que conduce al hombre á la felicidad eterna. Deber directo del Estado es trabajar por la felicidad temporal de los ciudadanos. Mas, como lo temporal está subordi-

Schumacher, La Soc, civil crist. Ed. 3.

nado á lo eterno, la razón pide que los gobiernos civiles, lejos de contrariar á la Iglesia, la sostengan y ayuden.

12. ¿Cómo se llama este orden entre la Iglesia y el Estado?

Se llama armonía entre las dos potestades, según la cual la sociedad religiosa y la civil, aunque distintas entre sí, no se separan, porque las cosas temporales que administra el gobierno deben servir como medios para adquirir los bienes eternos del cielo.

13. Y ¿cuál es la distinción que existe entre la Iglesia y el Estado?

El Estado no puede en manera alguna mandar en asuntos religiosos; la Iglesia, por su parte, no pretende tomar para sí el gobierno temporal, porque Dios no se lo ha confiado. Oigamos al Papa León XIII:

"Dios ha repartido el gobierno humano entre dos potestades, la eclesiástica y la civil, encargando á la primera las cosas sagradas, á la otra los asuntos temporales. Cada una es suprema en su esfera, cada una tiene sus límites que resultan de su propia naturaleza.

"Todo cuanto en las cosas humanas es sagrado ó se refiere á la salvación de las almas . . . todo esto pertenece á la potestad y jurisdicción de la Iglesia. Lo demás, á saber lo civil y político, está sometido á la autoridad civil, porque Jesucristo ha mandado dar al César lo que es del César, y á Dios lo que es de Dios." (Enc. Immortale.)

14. Y ¿en qué consiste la armonía que debe reinar entre la Iglesia y el Estado?

La Iglesia y el Estado son dos sociedades distintas, pero no separadas ni mucho menos opuestas entre sí; pues así como lo temporal, aunque distinto de lo espiritual, debe servir de medio para conseguir los bienes sobrenaturales, así mismo el gobierno civil, aunque distinto del eclesiástico, debe servir y ayudar á la Iglesia.

Tal es el orden y armonía que deben existir entre la Iglesia y el Estado para el bien de ambos.

15. ¿Cuáles son los bienes que la Iglesia procura al Estado?

Muchos y muy preciosos; los principales son:

1º La Iglesia ennoblece la autoridad de los que gobiernan, porque enseña que viene de Dios y representa á Dios.

2º La Iglesia se opone á las revueltas públicas, porque enseña que los que se oponen á la autoridad se oponen al mismo Dios.

3º La Iglesia instruye y educa á los ciudadanos en todas las virtudes religiosas y civiles; ella es quien enseña la verdadera fraternidad é igualdad mandando que todos se amen como hijos del mismo Padre.

4º La Iglesia alivia los sufrimientos de la humanidad, formando casas de caridad para enfermos, pobres, huérfanos y ancianos.

"Los que pretenden que la doctrina de Cristo sea perjudicial para la República, que nos presenten un ejército que sea tal como la doctrina de Cristo manda que sean los soldados, que nos presenten gobernadores de provincias, maridos, esposos, padres, hijos, amos, siervos, reyes, jueces y en fin tales cobradores y pagadores del fisco como manda que sean la doctrina cristiana; y entonces se atreverán á llamarla opuesta á la República; antes bien no vacilarán en declarar que es un gran bien para la República cuando es practicada." (De S. Aug. Enc. Immortale.)

16. ¿Qué bienes procuran los gobiernos cristianos á la Iglesia?

Los gobiernos cristianos procuran á la Iglesia los bienes siguientes:

1º Favorecen y protegen la predicación del Evangelio.

2º Se oponen á la propagación de doctrinas antirreligiosas é inmorales.

3º Prestan su apoyo á la Iglesia para reprimir y castigar los escándalos públicos.

4º Suministran los medios y recursos temporales que la Iglesia necesita para cumplir con su divina misión.

17. ¿Tiene la Iglesia derecho para exigir de los pueblos los recursos temporales que necesita para cumplir con su divina misión?

Los pueblos tienen un deber estricto de suministrar á la Iglesia los medios temporales que necesita para propagar la religión, para ejercer el culto divino y proveer á la decente sustentación de sus ministros.

Este deber es de justicia y equidad natural porque los sacerdotes se consagran al pueblo; su vida, su tiempo, toda su existencia se consume en servir á sus hermanos; mientras los seglares pueden dedicarse á los negocios temporales y adquirir riquezas, el sacerdote por su vocación debe renunciar á los negocios lucrativos y por tanto es justo que los fieles provean siquiera á su decente sustento.

Además es una obligación de religión, porque estando el pueblo obligado á dar culto á Dios, se sigue de aquí que debe ofrecer religiosamente los medios para que el culto sea digno de la majestad de Dios, y para que los ministros de la religión puedan consagrarse sin estorbo á su divino ministerio.

Por esto dijo San Pablo: "Si nosotros os damos los bienes espirituales ¿será mucho que recibamos de vosotros los bienes corporales?" (1 Cor. 9, 11.)

18. ¿De qué manera deben proveer los pueblos á la dignidad ó independencia del Supremo Pastor de la Iglesia que es el Papa?

Siendo el Papa el Vicario de Dios en la tierra y el Pastor espiritual de todos los pueblos, su dignidad y su ministerio exigen que sea independiente de cualquier gobierno particular, y por consiguiente los pueblos deben conceder al Papa un estado ó dominio tem-

poral propio.

No se diga contra esto que ni Jesucristo ni San Pedro ni los primeros Sumos Pontífices han poseído dominio temporal; porque la Iglesia se organizó y progresó poco á poco, y no llegó de una vez á su perfección. Jesucristo la fundó, San Pedro y los primeros Pontífices la propagaron en medio de pueblos paganos. Pero una vez que los pueblos de Europa entraron en la Iglesia, reconocieron la necesidad de ofrecer al Sumo Pontífice un estado propio para que no estuviera bajo la dependencia de ninguna nación determinada.

No se diga tampoco que Jesucristo rechazó todo poder temporal cuando contestó á Pilatos: "Mi reino no es de este mundo"; pues con estas palabras enseñó al gobernador romano que su poder no le había sido dado por el mundo, sino que lo tenía de su Padre según declaró á los apóstoles: "Todo poder me ha sido dado en el cielo y en la tierra."

Además, Jesucristo declaró expresamente que ni Él ni San Pedro, á quien había constituído cabeza visible de la Iglesia, estaban sujetos al poder temporal.

Cuando los recaudadores del fisco le pidieron el tributo general, dijo á San Pedro: "¿ Qué te parece, Simón? Los reyes de la tierra ¿ de quién cobran tributo ó censo? ¿ de sus hijos ó de los extraños? De los extraños, dijo

De los Gobiernos.

él. Replicó Jesús: Luego los hijos están exentos. Con todo, por no escandalizarlos... paga por mí y por ti." (S. Mat. 17, 24 sgs.)

19. ¿Cómo explica el Romano Pontífice aquella unión que debe existir entre la Iglesia y el Estado?

El Papa León XIII explica la unión entre las dos potestades comparándola con la que existe entre el alma y el cuerpo; pues así como el alma da vida al cuerpo y lo dirige con la razón, de igual manera la Iglesia comunica á los pueblos la verdadera luz y civilización. Y como el cuerpo sirve al alma por medio de los sentidos corporales, así mismo los gobiernos cristianos proporcionan á la Iglesia los medios temporales que le son indispensables para cumplir plenamente su misión entre los hombres.

"Es, pues, necesario que haya cierta unión ordenada entre las dos potestades, la cual se compara justamente con la unión que existe en el hombre entre el alma y el euerpo." (Enc. San.)

#### COROLARIO.

La teoría católica que acabamos de proponer sobre la unión entre las dos potestades y la preeminencia de la Iglesia, fundada en el orden superior que ella representa, es la doctrina que más ofende á los adversarios del catolicismo. Y, á falta de razones que oponerle, acuden á su método ordinario, que es falsear la doctrina católica para cubrirla en seguida de vituperios.

Para lo primero atribuyen á la Iglesia la pretensión de querer usurpar para sí la autoridad temporal sobre los pueblos. Nada más falso é injusto que esta acusación; pues la Iglesia enseña expresamente que el gobierno y la administración de las cosas temporales no le pertenecen, interpretando siempre en este sentido

aquellas palabras del Señor: "Dad á Dios lo que es de Dios, y al César (esto es al gobierno civil) lo que es del César." (S. Mat. 22, 21.)

Más todavía: la Iglesia precisamente es la que adorna al poder temporal con una dignidad esplendorosa, enseñando á los pueblos que los ministros del orden público deben ser mirados como ministros de Dios, garante supremo de todo orden; ella robustece el poder, declarando que es pecado y ofensa del mismo Dios, resistir á las autoridades establecidas, cuando ellas no se apartan de la ley divina.

Pero en cambio exige la Iglesia de las autoridades públicas que reconozcan á Dios por Legislador supremo, que no olviden que los bienes de la tierra deben servir de medios para conseguir los bienes del cielo y que por consiguiente la buena política nunca debe oponerse á la religión.

Pero esta subordinación de lo terrenal á lo eterno está fundada en la misma razón, pues Dios debe ser la última y final aspiración de todas las empresas humanas.

Después de atribuir á la Iglesia ambiciones y pretensiones que ella rechaza, sus adversarios acuden con sus sabidas declamaciones contra toda intervención religiosa en los asuntos públicos. Claman contra la teocracia, contra el clericalismo y se presentan á sí mismos como generosos defensores de la soberanía popular, para llegar á la completa separación de la Iglesia y del Estado. Importa por lo tanto adquirir un conocimiento claro y profundizado de estas diversas materias para no tropezar en los sofismas del liberalismo ni dejarse imponer con el estruendo de sus insultos.

Por esto explicamos en seguida las expresiones más usuales de la escuela liberal cuando acomete las enseñanzas católicas en el orden político y social.

#### I. DE LA TEOCRACIA.

"Bienaventurado el pueblo, cuyo Señor es Dios." (Salmo 143, 15.)

1. ¿ Qué significa esta palabra "teocracia"?

La palabra "teocracia" tiene una significación nobilísima y sagrada, pues expresa ni más ni menos que "gobierno de Dios" ó "reino de Dios"; esto es, Teocracia; y como al reino de Dios se opone el reino de Satanás, se podría llamar á este último "Demonocracia ó Diablocracia".

Desde luego se ve que si los liberales quieren injuriar al sistema político católico, llamándolo teocracia, se inspiran de un odio verdaderamente satánico, pues sólo el demonio puede atreverse á tanto; pero de hecho muchos liberales no entienden aquellas palabras y no saben lo que dicen.

2. ¿Hay ó hubo jamás en la tierra algún gobierno teocrático?

Sólo el pueblo de Israel fué una teocracia ó un gobierno teocrático, porque Dios mismo en el monte Sinaí había dado á aquel pueblo las leyes políticas para gobernarse, y además Dios mismo por sus profetas ó por los oráculos del Tabernáculo se encargó de dirigir á su pueblo escogido. "El Señor te ha escogido hoy, dijo Moisés al pueblo de Israel, para que seas un pueblo peculiar suyo." (Deut. 26, 18.)

3. ¿ No son acaso los gobiernos cristianos también teocráticos?

Los gobiernos cristianos no son teocráticos en el sentido propio y pleno de esta palabra, porque Dios, si bien les ha dado su norma y fundamento en la ley natural y en la revelación cristiana, sin embargo deja á los gobernantes que por sí mismos escojan lo conveniente para el bien común, y se reserva tomarles cuenta rigurosa de su administración.

4. ¿Por qué razón dan los liberales el título de teocracia á los gobiernos cristianos?

El liberalismo llama teocracia un gobierno que toma por norma al Evangelio ó la ley de Dios, pues no consiente en manera alguna que los pueblos se sujeten en su política á esta ley.

## II. DE LO QUE LLAMAN "CLERICALISMO" LOS ENEMIGOS DE LA IGLESIA.

1. ¿ Qué entienden los adversarios de la religión por clericalismo?

La palabra "clericalismo" es derivado de clero, y con ella designan los enemigos de la Iglesia la intervención del clero en las leyes y disposiciones de la política.

2. ¿Pueden los ministros de la Iglesia tomar parte en los asuntos políticos?

Los sacerdotes, como particulares, esto es, cuando proceden fuera de su sagrado ministerio, pueden ejercer los derechos de cualquier otro ciudadano, con excepción de los casos en que la autoridad eclesiástica ó la prudencia exigen de ellos que se abstengan.

Los sacerdotes, cuando proceden como ministros de la Iglesia, predicando, enseñando y dirigiendo al pueblo cristiano, tienen autoridad y derecho para intervenir cuando se trata de los intereses de la religión y del bien de las almas.

Para aclarar esta materia, es preciso distinguir dos cosas en el orden político, á saber: los principios religiosos y morales que la política cristiana debe seguir, y la administración de la cosa pública. En cuanto á los principios que deben formar la conciencia de los magistrados, es evidente que deben emanar de la ley divina. Mas, como la Iglesia está encargada de proponer y explicar esta ley di-

vina, claro está que la política debe recibir de la Iglesia luz y dirección moral. En cuanto á los principios de pura sabiduría política y su aplicación para el desarrollo de la riqueza pública, pertenece á los magistrados civiles excogitarlos y aplicarlos. Los magistrados y no los ministros de la Iglesia han recibido de Dios misión y encargo de disponer en estas materias en cuanto no interesan á la religión y la moral.

Pero, como muchas veces los intereses religiosos se hallan unidos y mezclados con los intereses temporales del pueblo, la participación é ingerencia de los ministros sagrados en los asuntos públicos depende de ciertas reglas prácticas, que en sustancia se reducen á las siguientes:

1º Necesaria é indispensable es la intervención del sacerdocio en los asuntos políticos cuando se trata de los bienes religiosos ó morales de la nación. Así lo enseña el Papa León XIII con estas palabras: "Querer excluir á la Iglesia de las leyes, de la educación de los jóvenes, de la familia, es un grande y pernicioso error. La sociedad no puede tener costumbres buenas, si se quita la religión. La verdadera maestra de la virtud y la que conserva las buenas costumbres es la Iglesia de Cristo."

2. La cooperación y participación de los eclesiásticos es útil y provechosa para los pueblos en muchos asuntos públicos. El sacerdote por su cultura é instrucción superior, por el conocimiento práctico que tiene de las necesidades del pueblo, con el cual vive en contacto continuo, y por la independencia de su posición social, puede muchas veces ejercer una influencia benéfica y saludable, ya calmando las pasiones políticas, ya tomando para sí el amparo y la defensa de las clases pobres.

3. La intervención del sacerdote en los asuntos políticos se hace perjudicial á los intereses de la religión

y desdice de su carácter sagrado, cuando las tendencias de la política sólo tratan de satisfacer miras egoístas de los diversos partidos, perdiendo de vista el bien común. El sacerdocio no puede prestar su augusto ministerio para estos tristes juegos de la ambición política.

4º Finalmente, hay circunstancias y situaciones en que la Iglesia se retira sabia y prudentemente, y esto sucede cuando la violencia de las pasiones ha subido de punto, y no se puede esperar algún resultado favorable de la intervención del sacerdote.

El Romano Pontífice y los Obispos deben en estos casos difíciles y delicados dirigir la conducta práctica del clero.

# III. DE LO QUE LLAMAN "SOBERANÍA POPULAR".

1. ¿ Qué se entiende por soberanía?

Soberanía es el poderío supremo; y soberano es el que no depende de nadie.

2. ¿ Qué quieren dar á entender los sectarios del liberalismo cuando hablan de "soberanía popular"?

Quieren persuadirnos que los pueblos y sus gobiernos no tienen otro superior en lo religioso y en lo civil que su propia voluntad.

3. ¿Se puede admitir semejante soberanía del pueblo?

De ninguna manera; admitirla es contrariar la razón, la religión y la historia.

1º La razón enseña que sólo Dios es soberano, en el sentido de que todo depende de Él, y Él no depende de nadie; la misma razón nos hace ver que el pueblo depende de la ley natural de Dios, en cuanto debe necesariamente ajustar sus leyes á la voluntad de Dios.

De los Gobiernos.

37

2º La soberanía popular en el sentido del liberalismo, es opuesta á las enseñanzas católicas; oigamos al Papa León XIII: "Toda autoridad viene de Dios como de su fuente principal; así lo atestigua la naturaleza. La soberanía popular al contrario, la cual pretende derivar naturalmente de la muchedumbre, sin tomar á Dios en cuenta, no se apoya en ninguna razón plausible, es buena tan sólo para excitar y encender muchas pasiones." (Enc. Immortale.)

3º Esta pretendida soberanía popular es condenada por los hechos de la historia, pues, como observa el mismo Pontífice, cuando se niega la soberanía de Dios, se establece la tiranía de las revoluciones y se oprime al pueblo. Hé aquí sus palabras: "En verdad, con estas doctrinas (de la soberanía popular) las cosas han llegado á tal estado, que muchos pretenden proclamar la revolución como un derecho, y como ley fundada en la sabiduría política. Pretenden abiertamente que los gobernantes no sean más que unos mandatarios que deben ejecutar la voluntad del pueblo: de donde resulta necesariamente que todo sea inconstante como lo es la voluntad del pueblo, y que siempre haya alguna amenaza por parte de la muchedumbre."

4. ¿Qué pretende el liberalismo con su soberanía popular respecto de la Iglesia?

Pretende que los pastores de la Iglesia no pueden dar ninguna ley ni disposición que no fuese del agrado del pueblo.

5. ¿Es esto conforme con el derecho divino?

Esta pretensión es muy contraria á la autoridad que la Iglesia recibió de Dios y no del pueblo.

Cuando Jesucristo dijo á San Pedro: "Apacienta (esto es gobierna) á mis ovejas" y cuando San Pablo

dijo á los Obispos: "Apacentad la grey del Señor sobre la cual os ha puesto el Espíritu Santo para gobernar la Iglesia de Dios", no se les mandó consultar al pueblo, para dictarle leyes y exigir obediencia.

6. ¿En dónde halla pues el pueblo la seguridad de sus verdaderos derechos y justas libertades?

Sólo en la Iglesia católica, la cual posee la verdadera doctrina de Jesucristo. Esto se demuestra fácilmente por las observaciones siguientes:

1. La Iglesia enseña que la autoridad debe seguir en todo la ley del Señor, fuente de justicia y bondad, la aparta de la arbitrariedad y de la tiranía, sobre todo cuando hace entrever la cuenta que deberán dar á Dios los magistrados.

2º Este mismo temor de Dios que la Iglesia enseña, debe mover á los magistrados á consultar el verdadero interés del pueblo, estudiando sus necesidades y dándole ocasión y libertad para manifestar sus deseos y justas aspiraciones, sea por la prensa, sea en reuniones populares, sea en fin por medio de sus verdaderos representantes.

Tan cierto es que aun en la política, el temor de Dios es principio de sabiduría. Oigamos otra vez sobre esto al Supremo Pastor de la Iglesia:

"Importa, pues, para que la potestad se mantenga en la justicia, que los que administran la sociedad entiendan que el poder de gobernar no se les ha concedido para su utilidad propia, y que la administración de la cosa pública debe conducirse para utilidad de los que á ella están confiados, no de los que la tienen confiada.

"Tomen ejemplo los príncipes de Dios óptimo, máximo, de quien á ellos viene la autoridad; y proponiéndose á sí mismos en la administración de la cosa pública la imagen de Aquél, gobiernen el pueblo con equidad y fe, y aun, al usar la paternal severidad que es necesaria, acomódenla con la caridad.

"Por este motivo se hallan amonestados en las Escrituras Sagradas de que un día darán cuenta al Rey de los reyes, al Dominador de los dominadores, y si han faltado á su deber, no podrán escapar de modo alguno á la severidad de Dios: El Altísimo examinará vuestras obras, y escudriñará hasta los pensamientos. Porque siendo vosotros unos ministros de su reino universal, no juzgasteis con rectitud . . . Él se dejará ver ó caerá sobre vosotros espantosa y repentinamente: pues aquellos que ejercen potestad sobre otros serán juzgados con extremo rigor . . . Que no exceptuará Dios persona alguna; pues al pequeño y al grande Él mismo los hizo, y de todos cuida igualmente, si bien á los más grandes amenaza mayor suplicio.' (Sap. 6, 4. 5. 8. 9.)

"Si estos preceptos rigen la cosa pública, cesará toda razón y deseo de sublevarse: estarán asegurados el honor y la incolumidad de los príncipes, la quietud y salvación de la ciudad. Además se proveerá óptimamente á la dignidad de los ciudadanos, á quienes, en la obediencia misma, les es dado conservar el decoro que es consiguiente á la naturaleza del hombre. Puesto que ellos comprenden que ante el juicio de Dios no hay esclavos ni libres, y que es uno el Señor de todos, 'para todos aquellos que le invocan' (Rom. 10, 12.) Y que por ello están sometidos y obedecen á los príncipes, porque éstos llevan consigo en cierto modo la imagen de Dios, servir al cual es reinar.

"Á los príncipes les amonesta (la Iglesia) á seguir la justicia y á no desviarse jamás del deber. — Ella es la que con su caridad infundió siempre en los ánimos la mansedumbre, la dulzura de las costumbres, la equidad de las leyes; y, nunca enemiga de la libertad honrada, detestó siempre el dominio de la tiranía. Esta benéfica conducta, que es propia de la Iglesia, la expresó breve y clarísimamente San Agustín en estas palabras: 'La Iglesia enseña á los reyes que miren por sus pueblos, y á cada pueblo que esté sumiso á su rey, manifestando como es que se debe no todo á todos, pero sí á todos la caridad, sin inferir á nadie daño alguno.' (De Morib. Eccl. lib. I, cap. 30.)"

## IV. DE LA SEPARACIÓN DE LA IGLESIA Y DEL ESTADO.

1. ¿Quiénes hablan de separación entre la Iglesia y el Estado?

Los que siguen el principio fundamental del liberalismo, según el cual el Estado debe ser sin Dios y sin religión.

2. ¿Qué se debe pensar de la separación de la Iglesia y del Estado?

Que con esta separación se privarían ambos del apoyo que necesitan, y perderían por consiguiente los grandes bienes que resultan de este mutuo auxilio: sin religión no hay virtud, y sin el apoyo del poder temporal la Iglesia carece de los medios que le facilitan su divina misión.

Además, esta separación está en oposición con la doctrina clara y expresa de la Iglesia, la cual habla así por la boca de León XIII:

"No son más consecuentes consigo mismos los que dicen que, aun cuando la vida y costumbre de los particulares se hayan de regir según las leyes divinas, pero no las del Estado, y que en las cosas públicas sería permitido apartarse de los preceptos de Dios, y no

tenerlos en cuenta al establecer las leyes. De donde sale aquella perniciosa consecuencia que es necesario separar la Iglesia del Estado. — No es difícil conocer lo absurdo de todo esto; porque como la misma naturaleza exige del Estado que proporcione á los ciudadanos medios y oportunidad con que vivir honestamente, esto es, según las leyes de Dios, ya que es Dios principio de honestidad y justicia, repugna ciertamente por todo extremo, que sea lícito al Estado el descuidar del todo esas leyes, ó establecer la menor cosa que las contradiga."

3. ¿No se puede convenir jamás en la separación de la Iglesia y del Estado?

Se puede convenir en ella, cuando un gobierno es tenazmente hostil á la Iglesia y trata de oprimirla. Pues entonces se puede escoger de dos males el menor, pero siempre es un mal, porque pide el orden natural que las dos potestades se ayuden mutuamente para el bien de los pueblos.

Así un divorcio es siempre lamentable, aun cuando las circunstancias lo aconsejen, como medida extrema.

El Papa León XIII nos enseña esta doctrina en las siguientes palabras: "Si en alguna parte existe ó se supone un Estado tal que persiguiese abierta y tiránicamente el nombre cristiano, podrá esto (la separación) parecer más tolerable. Pero los principios en que se funda, son tales, según hemos dicho, que nadie les debe dar su asentimiento." (Enc. Immortale.)

DIRECCION GENERAL

# CAPÍTULO CUARTO.

## DE LA LIBERTAD CRISTIANA Y DEL LIBERALISMO.

## 1. ¿ Qué es libertad?

La libertad se puede entender de dos maneras: á saber, como la potencia del alma que llamamos voluntad, ó como un derecho de escoger lo que nos plazca.

2. ¿En qué sentido goza el hombre de libertad?

El hombre es libre en el sentido de que la potencia de la voluntad puede servirle para el bien ó para el mal; pero no tiene libertad en el sentido de que tenga derecho para hacer lo que es malo; pues Dios se lo prohibe y le castiga si lo hace.

3. ¿Cómo se define por consiguiente la libertad?

Santo Tomás la explica diciendo que es "la facultad de escoger los medios necesarios para llegar á nuestro fin sin desviarnos de él". Esto es el derecho de hacer el bien que nos conduce á Dios. ("Facultas electiva mediorum, servato ordine finis." 1. p. q. 62.)

4. ¿ Ouál es por consiguiente la libertad propia y verdadera?

Libertad verdadera y propia hay, cuando el hombre, á imitación de Dios, quien no puede querer sino lo bueno, tiene su voluntad expedita para escoger lo que es justo y bueno.

Para comprender esto mejor, conviene comparar entre sí las dos potencias del alma, que son entendimiento y voluntad. Objeto propio del entendimiento es conocer la verdad; objeto propio de la voluntad es querer lo bueno. Pues bien, así como el entendimiento es tanto más perfecto, cuanto menos se halla expuesto al error ó engaño, y conoce con

tenerlos en cuenta al establecer las leyes. De donde sale aquella perniciosa consecuencia que es necesario separar la Iglesia del Estado. — No es difícil conocer lo absurdo de todo esto; porque como la misma naturaleza exige del Estado que proporcione á los ciudadanos medios y oportunidad con que vivir honestamente, esto es, según las leyes de Dios, ya que es Dios principio de honestidad y justicia, repugna ciertamente por todo extremo, que sea lícito al Estado el descuidar del todo esas leyes, ó establecer la menor cosa que las contradiga."

3. ¿No se puede convenir jamás en la separación de la Iglesia y del Estado?

Se puede convenir en ella, cuando un gobierno es tenazmente hostil á la Iglesia y trata de oprimirla. Pues entonces se puede escoger de dos males el menor, pero siempre es un mal, porque pide el orden natural que las dos potestades se ayuden mutuamente para el bien de los pueblos.

Así un divorcio es siempre lamentable, aun cuando las circunstancias lo aconsejen, como medida extrema.

El Papa León XIII nos enseña esta doctrina en las siguientes palabras: "Si en alguna parte existe ó se supone un Estado tal que persiguiese abierta y tiránicamente el nombre cristiano, podrá esto (la separación) parecer más tolerable. Pero los principios en que se funda, son tales, según hemos dicho, que nadie les debe dar su asentimiento." (Enc. Immortale.)

DIRECCION GENERAL

# CAPÍTULO CUARTO.

## DE LA LIBERTAD CRISTIANA Y DEL LIBERALISMO.

## 1. ¿ Qué es libertad?

La libertad se puede entender de dos maneras: á saber, como la potencia del alma que llamamos voluntad, ó como un derecho de escoger lo que nos plazca.

2. ¿En qué sentido goza el hombre de libertad?

El hombre es libre en el sentido de que la potencia de la voluntad puede servirle para el bien ó para el mal; pero no tiene libertad en el sentido de que tenga derecho para hacer lo que es malo; pues Dios se lo prohibe y le castiga si lo hace.

3. ¿Cómo se define por consiguiente la libertad?

Santo Tomás la explica diciendo que es "la facultad de escoger los medios necesarios para llegar á nuestro fin sin desviarnos de él". Esto es el derecho de hacer el bien que nos conduce á Dios. ("Facultas electiva mediorum, servato ordine finis." 1. p. q. 62.)

4. ¿ Ouál es por consiguiente la libertad propia y verdadera?

Libertad verdadera y propia hay, cuando el hombre, á imitación de Dios, quien no puede querer sino lo bueno, tiene su voluntad expedita para escoger lo que es justo y bueno.

Para comprender esto mejor, conviene comparar entre sí las dos potencias del alma, que son entendimiento y voluntad. Objeto propio del entendimiento es conocer la verdad; objeto propio de la voluntad es querer lo bueno. Pues bien, así como el entendimiento es tanto más perfecto, cuanto menos se halla expuesto al error ó engaño, y conoce con

De la Conciencia.

toda certeza la verdad, y al contrario es flaco é imperfecto cuando es asequible al engaño; del mismo modo la voluntad, cuando está firme en el bien, esto es en la ley de Dios, y no se deja arrastrar por la maldad, es buena y perfecta; pero muy al contrario, cuando es inconstante en el bien y se deja llevar de deseos malos, es imperfecta.

La violencia de las pasiones y la mala costumbre cautivan en cierto modo la voluntad y la dejan sin fuerza para el bien. El hombre dado á la embriaguez ó á los deleites desordenados de la carne, conoce muchas veces su triste cautiverio y quisiera salir de él, pero se halla atado y esclavizado con las cadenas de la mala costumbre. Por esto dijo Jesucristo: "En verdad, en verdad os digo, que todo aquel que comete pecado, es esclavo del pecado." (S. Juan 8, 34.) Y como el Hijo de Dios ha venido para librarnos del pecado, Él sólo puede darnos verdadera libertad y por esto añade: "Si el Hijo os da libertad, seréis verdaderamente libres."

Los medios para conseguir esta verdadera libertad de los hijos de Dios, no los hallaremos en las máximas del mundo, sino en la doctrina de Jesucristo: "Si perseverareis en mi doctrina, dijo Jesucristo, conoceréis la verdad; y la verdad os hará libres." (S. Juan 8, 31. 32.)

# 5. ¿Cómo entiende el liberalismo la libertad?

El liberalismo proclama la "Moral independiente" y pretende que el hombre debe vivir sin sujetarse á la ley de Dios en la vida privada, en la familia, en el gobierno político y sostiene que cada uno tiene derecho de pensar, enseñar y publicar lo que quiere.

El liberalismo, negando á Dios los derechos que tiene sobre su criatura, quiere establecer un derecho nuevo, según el cual todo ha de ser ateo, esto es, sin Dios, á saber: 1º Gobierno ateo ó sin Dios. 2º Conciencia sin Dios. 3º Libertad de culto ó religión. 4º Enseñanza y escuelas sin Dios. 5º Imprenta sin Dios ó Libertad de imprenta. 6º Matrimonio ateo ó civil.

6. ¿Quién es el autor de estas doctrinas del liberalismo?

El mismo Lucifer que se alzó contra Dios, es el autor y maestro de todas esas falsas libertades, como nos lo advierte el supremo Pastor de la Iglesia con las palabras siguientes: "Los que tomando nombre de libertad, se llaman á sí mismos liberales, son imitadores de Lucifer, cuyo es aquel nefando grito: ¡No serviré!"

# CAPÍTULO QUINTO.

# DE LA CONCIENCIA: CONCIENCIA CRISTIANA, Y CONCIENCIA ATEA Ó LIBERAL.

## 1. ¿ Qué es conciencia?

Conciencia es aquella voz interior que dirige nuestras acciones, mandándonos que procuremos el bien y huyamos del mal en nuestros actos 1.

# 2. ¿Qué prueba esta conciencia ó voz interior?

La conciencia prueba que existe un Dios que sujeta al hombre y lo dirige por la ley natural; porque el hombre nunca puede ahogar completamente la voz de su conciencia, lo que prueba que tiene sobre sí un juez á quien no puede recusar.

3. ¿ Qué otros nombres toma la conciencia en el lenguaje R común de la vida?

La conciencia se llama también "convicción", ó "buena fe", porque la conciencia, propiamente hablando, es un

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La conciencia es un dictamen del entendimiento que nos obliga á hacer ú omitir una acción, según sea buena ó mala. (Billuart.)

De la Conciencia.

toda certeza la verdad, y al contrario es flaco é imperfecto cuando es asequible al engaño; del mismo modo la voluntad, cuando está firme en el bien, esto es en la ley de Dios, y no se deja arrastrar por la maldad, es buena y perfecta; pero muy al contrario, cuando es inconstante en el bien y se deja llevar de deseos malos, es imperfecta.

La violencia de las pasiones y la mala costumbre cautivan en cierto modo la voluntad y la dejan sin fuerza para el bien. El hombre dado á la embriaguez ó á los deleites desordenados de la carne, conoce muchas veces su triste cautiverio y quisiera salir de él, pero se halla atado y esclavizado con las cadenas de la mala costumbre. Por esto dijo Jesucristo: "En verdad, en verdad os digo, que todo aquel que comete pecado, es esclavo del pecado." (S. Juan 8, 34.) Y como el Hijo de Dios ha venido para librarnos del pecado, Él sólo puede darnos verdadera libertad y por esto añade: "Si el Hijo os da libertad, seréis verdaderamente libres."

Los medios para conseguir esta verdadera libertad de los hijos de Dios, no los hallaremos en las máximas del mundo, sino en la doctrina de Jesucristo: "Si perseverareis en mi doctrina, dijo Jesucristo, conoceréis la verdad; y la verdad os hará libres." (S. Juan 8, 31. 32.)

# 5. ¿Cómo entiende el liberalismo la libertad?

El liberalismo proclama la "Moral independiente" y pretende que el hombre debe vivir sin sujetarse á la ley de Dios en la vida privada, en la familia, en el gobierno político y sostiene que cada uno tiene derecho de pensar, enseñar y publicar lo que quiere.

El liberalismo, negando á Dios los derechos que tiene sobre su criatura, quiere establecer un derecho nuevo, según el cual todo ha de ser ateo, esto es, sin Dios, á saber: 1º Gobierno ateo ó sin Dios. 2º Conciencia sin Dios. 3º Libertad de culto ó religión. 4º Enseñanza y escuelas sin Dios. 5º Imprenta sin Dios ó Libertad de imprenta. 6º Matrimonio ateo ó civil.

6. ¿Quién es el autor de estas doctrinas del liberalismo?

El mismo Lucifer que se alzó contra Dios, es el autor y maestro de todas esas falsas libertades, como nos lo advierte el supremo Pastor de la Iglesia con las palabras siguientes: "Los que tomando nombre de libertad, se llaman á sí mismos liberales, son imitadores de Lucifer, cuyo es aquel nefando grito: ¡No serviré!"

# CAPÍTULO QUINTO.

# DE LA CONCIENCIA: CONCIENCIA CRISTIANA, Y CONCIENCIA ATEA Ó LIBERAL.

## 1. ¿ Qué es conciencia?

Conciencia es aquella voz interior que dirige nuestras acciones, mandándonos que procuremos el bien y huyamos del mal en nuestros actos 1.

# 2. ¿Qué prueba esta conciencia ó voz interior?

La conciencia prueba que existe un Dios que sujeta al hombre y lo dirige por la ley natural; porque el hombre nunca puede ahogar completamente la voz de su conciencia, lo que prueba que tiene sobre sí un juez á quien no puede recusar.

3. ¿ Qué otros nombres toma la conciencia en el lenguaje R común de la vida?

La conciencia se llama también "convicción", ó "buena fe", porque la conciencia, propiamente hablando, es un

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La conciencia es un dictamen del entendimiento que nos obliga á hacer ú omitir una acción, según sea buena ó mala. (Billuart.)

juicio cierto, por el cual creemos firmemente y sin vacilar, que es bueno ó malo lo que vamos á hacer.— La duda es un juicio vacilante, pero no es conciencia ó convicción.

4. ¿De qué manera forma la conciencia sus juicios y dictámenes?

La conciencia dicta sus órdenes, fundándose en los principios de moralidad que Dios ha impreso en la razón del hombre, hecho á su imagen y semejanza.

Así por ejemplo: si veo á un hombre enfermo ó necesitado, la conciencia, fundándose en esta máxima general: "Haz á otro lo que quisieres te hagan á ti", saca por conclusión que debo asistir á mi hermano.

5. ¿Puede la conciencia estar errada ó equivocada?

La conciencia puede estar equivocada y esto sucede en dos casos; á saber: 1º cuando ignoramos algún hecho ó circunstancia que es necesario saber para poder formar un juicio cierto. 2º Cuando erramos en los principios mismos en que se funda el juicio.

Lo primero sucede por ignorancia propiamente dicha, como en el ejemplo siguiente: Creo deber una suma de dinero, ignorando que ya fué pagada por mí; estoy pues equivocado por ignorancia. Esta ignorancia puede ser inculpable, ó voluntaria y por consiguiente culpable, como sucede cuando no se quiere tomar conocimiento de la verdad ó del deber.

El segundo caso se presenta en el ejemplo siguiente: Un dependiente de comercio vende artículos deteriorados por el precio ordinario, en virtud del mandato de su patrono ó jefe, y se creerá justificado por este mandato. Dicho dependiente se funda en un principio falso, juzgando que le es lícito ejecutar un encargo fraudulento. 6. Pero si, como hemos dicho, la conciencia es una voz interior, por la cual nos habla y dirige Dios, ¿cómo es posible admitir que pueda estar equivocada?

La conciencia, en cuanto es voz y mando de Dios en nuestro interior, se entiende solamente de los principios primeros y generales de moralidad, pero no de su explicación y aplicación á los casos particulares. Toca al hombre aplicar aquellos principios debidamente, instruirse y formar su juicio moral, á fin de errar lo menos posible.

7. ¿ No puede la conciencia errar entonces en cuanto á los principios generales de moralidad?

Esto es imposible, mientras el hombre tenga uso de su razón, porque la misma razón moral que todo hombre tiene, consiste en estos principios que son los del decálogo.

8. ¿Se sigue de aquí que no puede haber buena fe en el que negase los principios generales de la moral?

No por cierto; así es que si alguno dijese que es lícito jurar falso, hurtar y mentir, se le debería tener por criminal ó por loco.

Estas explicaciones son indispensables para comprender las cuestiones siguientes, sobre lo que llaman "Libertad de conciencia".

### I. DE LA LIBERTAD DE CONCIENCIA.

1. ¿Es alguna vez permitido obrar contra la conciencia?

No es permitido jamás hacer lo que la conciencia nos hace ver como acción mala, porque, de lo contrario, sería permitido tener la intención ó voluntad de quebrantar la ley de Dios. También es pecado dejar de hacer lo que la conciencia nos representa como un deber nuestro, en la suposición de que esta conciencia sea verdadera conciencia, ordenando con certeza y claridad, sin duda, tergiversación ó pasión.

# 2. ¿Se nos puede obligar á lo que sería contrario á nuestra conciencia?

Como, según dijimos, obrar contra la conciencia es pecado, y como nadie puede obligarnos al pecado, es claro que nunca es permitido violentar la conciencia de otros. En este sentido dice el apóstol San Pablo: "Todo lo que no es conforme á la conciencia es pecado." (Rom. 14, 3.)

# 3. ¿Y se nos puede exigir que obremos según el dictamen de nuestra conciencia?

Lo pueden los que tienen autoridad sobre nosotros, pues de esta manera nos mueven á cumplir con nuestro deber.

Así puede obligar un padre á sus hijos á que lo asistan, pues su propia conciencia pide esto; el gobierno puede exigir el pago de los impuestos legales; por la misma razón nos obliga la Iglesia á que observemos sus leyes, pues siendo católicos, nuestra conciencia nos dice que debemos obedecerlas.

# 4. ¿Cómo se llama esta teoría de la conciencia?

Se llama libertad de conciencia en el sentido de la Iglesia, por la cual se establecen los tres principios siguientes:

1º La conciencia depende de Dios, que es la suprema regla de lo justo y bueno.

2º Nadie puede ser obligado á obrar contra el dictamen evidente de su conciencia. 3º La autoridad puede obligarnos á cumplir con los deberes de conciencia en todas las cosas que pertenecen á su jurisdicción ó mando.

# 5. ¿ Qué entiende el liberalismo por conciencia?

La conciencia, en el sentir de los liberales, es cosa muy distinta de lo que nosotros los católicos entendemos: según ellos la conciencia no sería más que la razón libre é independiente de Dios, con la cual forman su "Moral independiente", ó "Conciencia libre". Oigamos sobre esto al Sumo Pontífice:

"Lo principal de todo el naturalismo es la soberanía de la razón humana que, negando á la divina y eterna la obediencia debida, y declarándose á sí misma independiente, se hace á sí propia sumo principio, y fuente, y juez de la verdad. Así también esos sectarios del Liberalismo de que hablamos, pretenden que en el ejercicio de la vida, ninguna potestad divina hay á que obedecer, sino que cada uno es ley para sí; de donde nace esa moral que llaman independiente, que apartando la voluntad, bajo el pretexto de libertad, de la observancia de los preceptos divinos, suele conceder al hombre una licencia sin límites." (Enc. Libertas.)

# 6. ¿Merece nombre de conciencia esta moral independiente del liberalismo?

De ninguna manera: pues la conciencia debe ser un juicio cierto, una convicción íntima del alma, pero fuera de Dios no hay regla fija para juzgar de la bondad ó maldad de las acciones humanas, todo queda incierto y abandonado al capricho de cada uno.

"Un Dios que ha creado el mundo y le gobierna con su providencia; una ley eterna cuyas prescripciones mandan respetar el orden de la naturaleza y prohiben turbarle; un fin último, puesto para el alma en región superior á las cosas humanas, y más allá de esta posada terrestre: hé aquí las fuentes, los principios, de toda justicia y honestidad. Hacedlas desaparecer (esa es la pretensión de los naturalistas y francmasones), y será imposible saber en qué consiste la ciencia de lo justo y de lo injusto, ni en qué se apoya. Cuanto á la moral, la única cosa que ha encontrado gracia ante los miembros de la secta masónica, en la cual quieren que la juventud se instruya con cuidado, es lo que ellos llaman moral cívica, moral independiente, moral libre, en otros términos, moral que no deja lugar ninguno á las ideas religiosas." (Enc. contra los masones.)

"Es, además, esta doctrina perniciosísima, no menos á las naciones que á los particulares. Y en efecto, dejado el juicio de lo bueno y verdadero á la razón humana sola y única, desaparece la distinción propia del bien y el mal; lo torpe y lo honesto no se diferenciarán en la realidad, sino en la opinión y juicio de cada uno; será lícito cuanto agrade, y establecida una moral sin fuerza easi para contener y calmar los perturbados movimientos del alma, quedará naturalmente patente la entrada á toda corrupción." (Enc. Libertas.)

# II. LIBERTAD DE CULTO EN EL SENTIDO CATÓLICO.

1. ¿ Qué es culto divino?

Culto divino es la adoración que ofrecemos á Dios como á nuestro supremo Señor.

2. ¿De cuántas maneras se ofrece este culto á Dios?

De dos maneras: privada y públicamente; hay culto privado y culto público. El culto privado también puede ser interior solamente, ó exterior. 3. ¿Debemos ofrecer á Dios estas diversas maneras de adoración?

Es nuestro deber ofrecer á Dios culto interior, exterior y público: el culto interior es debido á Dios, porque Jesucristo nos dice: "Debemos adorar en espíritu y verdad" (S. Juan 4, 24). Debemos ofrecer culto exterior, porque todo nuestro ser, en lo corporal como en lo espiritual, debe reconocer el supremo dominio de Dios.

Finalmente hay obligación de presentar á Dios un culto público á nombre de toda la sociedad, porque Dios es el Autor y Señor de la sociedad civil.

4. ¿Cuál es el culto legítimo y la religión verdadera?

La religión verdadera es evidentemente la que fué instituída por el Hijo de Dios, Jesucristo nuestro Señor.

Y si se indaga, ya que hay varias religiones disidentes entre sí, cuál ha de seguirse entre todas, responden á una la razón y la naturaleza: la que Dios haya mandado y puedan fácilmente conocer los hombres por ciertas notas exteriores con que quiso distinguirla la Divina Providencia para evitar un error, al cual, en cosa de tamaña importancia, había de seguirse suma ruina. (Enc. Libertas)

5. ¿En dónde se halla esta religión que Jesucristo enseñó?

En la Iglesia católica; pues Jesús habló de esta manera á sus apóstoles: "Id y enseñad á todos los pueblos." (S. Luc. 10, 16.) — "El que oye á vosotros me oye á mí." (S. Mat. 28, 19.) — "He aquí que estoy con vosotros todos los días hasta la consumación de los siglos." (S. Mat. 28, 20.)

Por estas palabras se ve claramente que Jesucristo estableció su Iglesia por medio de los apóstoles, y prometió estar con ella, sin abandonarla jamás; pero sola la Iglesia católica viene desde los apóstoles, mientras que todas las sectas han comenzado después.

Schumacher, La Soc. civil crist.

En otras palabras: La Iglesia verdadera es aquella con la cual Jesucristo quiere estar hasta la consumación de los siglos: mas, esta promesa fué hecha sólo á los apóstoles; luego aquella Iglesia es la verdadera que viene desde los apóstoles. Pero sola la Iglesia católica sube hasta los apóstoles; luego ella es la verdadera.

6. ¿ Debe haber plena libertad para ofrecer á Dios este culto verdadero y legítimo?

Como este culto es mandado y ordenado por la voluntad de Dios, claro está que ningún poder humano tiene el derecho de impedirlo; el culto católico es libre é independiente.

7. ¿Fuera del culto verdadero, puede acaso haber otro que sea legítimo?

Todos los demás cultos y religiones son necesariamente falsos, por cuanto están en oposición con la religión verdadera, pues la verdad es una sola.

8. ¿Son los cultos disidentes igualmente falsos en todas sus enseñanzas y prácticas?

No todo es falso en los cultos disidentes; pues pueden tener ciertos puntos conformes á la razón, y otros que hayan tomado de la religión católica; pero no poseen toda la verdad sino parte, que han mezclado con sus errores.

# Libertad de "cultos" como la pide el Liberalismo.

- 1. ¿Qué entiende el liberalismo por "libertad de cultos"?

  Por libertad de cultos pretende el liberalismo que se debe conceder libertad y derecho igual á todas las religiones, á las falsas como á la verdadera.
- 2. ¿Se puede admitir esto, á saber, que las religiones falsas tengan los mismos derechos que la verdadera?

Es absurda esta pretensión, porque sería igualar el error con la verdad, con daño de ésta. 3. ¿Cómo se explica aquella doctrina de la teoría liberal?

Se explica fácilmente, cuando se considera el principio fundamental del liberalismo que es negar los de-

rechos que Dios tiene sobre el hombre, declarando que el hombre es absolutamente libre; que por consiguiente puede dar á Dios el culto que quiere ó también no

darle ningún culto.

"Para que mejor se vea todo esto, bueno será considerar una por una esas varias conquistas de la libertad, que se dicen logradas en nuestros tiempos. Sea la primera, considerada en los particulares, la que llaman libertad de cultos, en tan gran manera contraria á la virtud de la religión. Su fundamento es estar del todo en mano de cada uno el profesar la religión que más le acomode ó no profesar ninguna. Pero, muy al contrario, entre todas las obligaciones del hombre, la mayor y más santa es, sin sombra de duda, la que nos manda adorar á Dios pía y religiosamente. Dedúcese esto necesariamente de estar nosotros de continuo en poder de Dios, y ser por su voluntad y providencia gobernados, y tener en El nuestro origen, y haber de tornar á El.

"Considerada en el Estado la misma libertad, pide que éste no tribute á Dios culto alguno público, por no haber razón que lo justifique; que ningún culto sea preferido á los otros, y que todos ellos tengan igual derecho, sin respeto ninguno al pueblo, dado caso que éste haga profesión de católico. Para que todo esto fuera justo, habría de ser verdad que la sociedad civil no tiene para con Dios obligaciones algunas, ó puede infringirlas impunemente; pero no es menos falso lo uno que lo otro. No puede, en efecto, dudarse que la sociedad establecida entre los hombres, ya se mire á sus partes, ya á su forma, que es la autoridad, ya á su causa, ya á la gran copia de utilidades que acarrea,

existe por voluntad de Dios. Dios es quien crió al hombre para vivir en sociedad y le puso entre sus semejantes para que las exigencias naturales que él no pudiera satisfacer solo, las viera cumplidas en la sociedad. Así es que la sociedad, por serlo, ha de reconocer como padre y autor á Dios, y reverenciar y adorar su poder y su dominio. Veda, pues, la justicia y védalo también la razón, que el Estado sea ateo, ó, lo que viene á caer en el ateísmo, que se haga de igual modo con respecto á las varias que llaman religiones, y conceda á todas promiscuamente iguales derechos." (Enc. Libertas.)

4. ¿Qué se enseña en la Iglesia católica sobre la libertad de culto?

Los católicos distinguen entre "libertad de culto" y "tolerancia de culto", y enseñan en seguida, que la libertad de culto se entiende sola y exclusivamente de la religión verdadera; pero cuando la prudencia y la caridad lo exigen, debemos usar de tolerancia con los que viven en alguna religión falsa.

5. Pero como cada religión pretende ser la verdadera, ¿no podrá cada una reclamar la libertad para si?

Fácil es conocer la verdadera, siguiendo la sana razón, la cual nos dice en primer lugar que la religión verdadera es únicamente aquella que el mismo Dios enseña; en segundo lugar, que esta religión enseñada por Jesucristo, fué encomendada á los apóstoles y que el Hijo de Dios prometió estar con ellos hasta el fin de los siglos; en tercer lugar que sólo la Iglesia católica viene de los apóstoles, habiendo las demás tenido otros fundadores.

De esta manera es fácil saber cuál es la única religión verdadera.

"Siendo, pues, necesario al Estado profesar una religión, ha de profesar la única verdadera, la cual sin dificultad se conoce, singularmente en los pueblos católicos, puesto que en ella aparecen como sellados los
caracteres de la verdad. Esta religión es, pues, la que
han de conservar los que gobiernan; ésta la que han
de proteger, si quieren, como deben, atender con prudencia y útilmente á la comunidad de los ciudadanos.
La autoridad pública está, en efecto, constituída para la
felicidad de sus súbditos; y aunque próximamente mira á
proporcionarles la prosperidad de esta vida terrena, con
todo, no debe desminuirles, sino aumentarles la facilidad
de conseguir aquel sumo y último bien, en que está la sempiterna bienaventuranza del hombre, y á que no puede
llegarse por el descuido de la religión." (Enc. Libertas.)

6. ¿Debe haber la misma libertad para el culto ó la religión verdadera y los cultos falsos?

No, ciertamente; sólo la verdad tiene el derecho de extenderse libremente; el error como tal, no tiene título ni derecho para establecerse y propagarse.

7. ¿Cuál es por consiguiente el culto que debe ejercerse con plena libertad?

El culto católico, porque es el único verdadero y legítimo.

Pero puede haber motivos y razones para tolerar con paciencia y prudencia las religiones falsas; mas esto no es concederles libertad, sino tolerancia, de la cual trataremos más adelante.

# III. DE LA TOLERANCIA DE CULTOS.

1. ¿ Qué se entiende en general por tolerancia?

Por tolerancia se entiende la paciencia con que llevamos un mal que no podemos remediar, y que conviene soportar para evitar males mayores.

# 2. ¿ Qué diferencia existe entre libertad y tolerancia?

Existe una diferencia muy grande entre conceder libertad ó tolerancia; la libertad es para el bien, porque es un derecho para hacer lo que es bueno. No sucede lo mismo cuando se tolera; pues la tolerancia es para el mal, cuando la prudencia unida con la caridad aconsejan sufrir con paciencia un mal, cuyo remedio exige tiempo. La libertad es para lo bueno, para el mal es la tolerancia.

# 3. ¿ Qué se debe conceder á los cultos falsos: libertad ó tolerancia?

Como los cultos falsos están en oposición con la religión verdadera, se hallan necesariamente en el error; mas, el error es un mal; pero la libertad no se debe conceder al error ni á lo que es malo; luego los cultos falsos no tienen derecho á la libertad.

4. ¿ Qué conducta debe observar la autoridad pública respecto de los cultos falsos y sus propagadores?

Los debe prohibir la autoridad, ó concederles tolerancia, según las diversas circunstancias.

# 5. ¿Cuándo debe la autoridad impedir y prohibir un culto falso?

Para satisfacer y contestar claramente esta pregunta, es necesario recordar que un culto puede ser falso de dos maneras: ó porque se opone á los principios primeros y elementales de la razón, ó porque está en oposición con los misterios revelados que la razón por sí sola no alcanza.

Respecto de los que atacan los primeros principios de la razón, no se les debe conceder libertad ni tolerancia porque son criminales, sin buena fe ni conciencia.

Respecto de los que niegan algún misterio de la revelación, tiene lugar la tolerancia.

Conviene explicar esta distinción con ejemplos que harán evidente la razón de esta diferencia entre los que niegan los primeros principios de la razón y los que rechazan alguna verdad revelada.

Existen todavía ciertos pueblos en el África que ofrecen sacrificios humanos, particularmente en honor de los difuntos; pues bien, ningún gobierno debe permitir esta abominable práctica, ni admitir buena fe en ella, porque la misma razón natural la condena.

Asimismo: entre los muchos errores modernos, hay algunos que se oponen con toda evidencia á la razón humana, como por ejemplo el principio liberal de que cada uno puede expresar libremente sus pensamientos. La razón dice evidentemente que es contra el orden y la justicia expresar pensamientos deshonestos ó injuriosos al prójimo, ó mentirosos.

Ninguna autoridad espiritual ó política puede tolerar la enseñanza y aplicación de tan absurdo principio; debe perseguir y castigar como á hombres de mala fe los que, apoyados en semejante teoría, calumnien y turben la paz pública ó privada.

No sucede lo mismo en aquellos que ignoran ó rechazan algún misterio de la divina revelación: pues, como estos misterios son superiores á la simple razón natural, no es culpable el que los ignora por falta de la necesaria instrucción. Así es excusable el pagano, á quien el misterio de la Santísima Trinidad nunca fué enseñado; asimismo será excusable el hijo de padres protestantes, que nació y vive en el error respecto del Santísimo Sacramento, sin culpa propia.

# 6. ¿Cuándo debe la autoridad perseguir á los autores de un culto falso?

Sólo es permitido perseguir y castigar á los culpables; de aquí se sigue que la autoridad puede perseguir á los autores de cultos falsos en dos cosas: 1º Cuando pervierten las ideas fundamentales del orden natural. 2º Cuando, siendo hijos de la Iglesia católica, niegan los misterios revelados, porque son en este caso evidentemente culpables, pues su razón y conciencia les dicen, que como miembros de la Iglesia, deben obedecerle.

# 7. ¿Cuándo debe la autoridad tolerar un culto falso?

La autoridad debe usar de la tolerancia para los cultos falsos en los casos siguientes:

1º En lo que no se opone á la sana razón ó ley natural.

2º Cuando sus adeptos han nacido en el error, y pueden por consiguiente ser considerados como sin culpa y de buena fe.

3º Cuando no tratan de combatir á la religión verdadera, y propagar sus errores entre los católicos, pues esto es un mal que la autoridad debe impedir.

"La Iglesia se hace cargo maternalmente del gran peso de la humana flaqueza y no ignora el curso de los ánimos y de los sucesos, por donde va pasando nuestro siglo. Por esta causa, y sin conceder el menor derecho, sino sólo á lo verdadero y justo, no rehuve que la autoridad pública soporte algunas cosas ajenas de verdad y justicia, con motivo de evitar un mal mayor ó de adquirir y conservar mayor bien. Aun el mismo providentísimo Dios, con ser de infinita bondad y todopoderoso, permite que haya males en el mundo, parte para que no se impidan mayores bienes, parte para que no se sigan mayores males. Justo es imitar en el gobierno de la sociedad al que gobierna al mundo; y aun por lo mismo que la autoridad humana no puede impedir todos los males, debe conceder y dejar impunes muchas cosas que han de ser, sin embargo, castigadas por la Divina Providencia, y con justicia." (Enc. Libertas.)

"Pero en tales circunstancias, si por causa del bien

común, y sólo por ella, puede y aun debe la ley humana tolerar el mal, no puede, sin embargo, ni debe aprobarlo ni quererlo en sí mismo; porque, como el mal en sí mismo es privación de bien, repugna al bien común, que debe querer el legislador y defenderlo cuanto mejor pueda. También en esto debe la ley humana proponerse imitar á Dios, que al permitir que haya males en el mundo, ni quiere que los males se hagan, ni quiere que no se hagan, sino quiere permitir que los haya, lo cual es bueno, sentencia del Doctor Angélico, que brevisimamente encierra toda la doctrina de la tolerancia de los males. Pero ha de confesarse, para juzgar con acierto, que cuanto es mayor el mal que ha de tolerarse en la sociedad, otro tanto dista del mejor este género de sociedad; y además, como la tolerancia de los males es cosa tocante á la prudencia política, ha de estrecharse absolutamente á los límites que pide la causa de esa tolerancia, esto es, al público bienestar. De modo que si daña á éste y ocasiona mayores males á la sociedad, es consiguiente que ya no es lícita, por faltar en tales circunstancias la razón del bien. Pero si por las circunstancias particulares de un Estado acaece no reclamar la Iglesia contra alguna de estas libertades modernas, no porque las prefiera en sí mismas, sino porque juzga conveniente que se permitan; mejorados los tiempos haría uso de su libertad, y persuadiendo, exhortando, suplicando, procuraría, como debe, cumplir el encargo que Dios le ha encomendado, que es mirar por la salvación eterna de los hombres. Pero siempre es verdad, que libertad semejante, concedida indistintamente á todos y para todo, nunca, como hemos repetido varias veces, se ha de buscar por sí misma, por ser repugnante á la razón que lo verdadero y lo falso tengan igual derecho." (Enc. Libertas.)

8. ¿Estamos obligados á creer que todos los que profesan una religión falsa se condenarán?

Sólo los que son culpables se condenan, y éstos son:
1º Los que viven en oposición con la sana razón moral.
2º Los que se separan á sí mismos de la doctrina católica, porque Jesucristo nos dice: "El que no creyere se condenará." 3º Los que habiendo nacido en el error dudan, y no quieren instruirse para conocer la verdadera religión, porque no sirven á Dios con convicción ó buena fe, y no hacen lo que pueden y deben para conocer la voluntad de Dios.

9. ¿Podemos esperar que los disidentes se salven?

Llamamos disidentes á las sectas que se han separado de la Iglesia católica. Es de advertir que su religión se compone de verdades y errores mezclados.

Lo que tienen de verdad es aquello que han conservado de la Iglesia católica; lo que tienen de falso es la doctrina

en que se separan de la Iglesia Romana.

Generalmente han conservado el sacramento del bautismo; bautizan á los hijos, y así se salvan sus párvulos, cuando mueren antes de haber perdido la gracia; acuden á la oración y observan la ley del domingo. Tienen los libros sagrados, aunque no todos. Pero para estar en la verdad, les falta lo principal. ¿Cuál es la parte principal? Es la Iglesia con su enseñanza viva é infalible. Ella es según San Pablo: "Columna de la verdad"; con ella está Jesucristo "hasta la consumación de los siglos". Hecha esta explicación, contestamos la pregunta:

Podemos esperar que los disidentes se salven, cuando concurren las condiciones siguientes: 1º Cuando están fuera de la Iglesia sin su culpa. 2º Si observan la ley natural, y siguen las verdades reveladas que tienen. 3º Si se arrepienten debidamente de sus culpas, y si Dios les concede su gracia sobrenatural, sin la cual

nadie puede salvarse.

10. ¿Cuál es la conducta que los católicos deben observar para con los disidentes?

Debemos: 1º Evitar sus errores, pero no odiar sus personas. 2º Atraerlos á la verdad con prudencia y caridad, particularmente por medio del buen ejemplo.

Además, no debemos olvidar que aquellos católicos que no lo son más que en el nombre, por cuanto jamás cumplen con los preceptos y las prácticas de nuestra santa religión, y mucho más aquellos que atacan á la Iglesia, ya en su fe, ya en su autoridad y pastores, son infinitamente más culpables que los disidentes que han nacido en el error; éstos serán un día los jueces de los que, teniendo la verdad, la desprecian y ultrajan. Á estos católicos apóstatas se debe aplicar la palabra de Nuestro Señor: "En el día del juicio será más tolerable la suerte de la tierra de Sodoma y Gomorra." (S. Mat. 10, 15.)

#### COROLARIO.

Observación previa: Lo que hemos dicho de cultos y religiones falsas se aplica á todas las doctrinas que pugnan con la enseñanza católica, como igualmente á las sociedades que se oponen á la Iglesia, y están por lo mismo condenadas por ella, como son en especial las sectas masónicas, y en general todas las sociedades secretas.

De lo dicho en lo anterior se desprenden las consecuencias siguientes:

1º Sola la verdadera religión debe gozar de libertad

en el sentido pleno de esta palabra.

2º En una nación católica no puede ser permitido que se enseñe una religión falsa y se destruya la unidad religiosa, estableciendo libertad de cultos; que esto sería autorizar la pérdida del bien supremo que tiene un pueblo en la posesión de la religión yerdadera.

Por la misma razón, ningún gobierno, sea católico, sea protestante, puede autorizar ni aun tolerar la libre propagación de escritos inmorales ó que niegan la existencia de Dios y sus divinos atributos, ó los preceptos del decálogo; porque esta tolerancia sería cooperar á la ruina moral de la sociedad.

3º Cuando de hecho existen en un pueblo sociedades religiosas disidentes, sus adeptos deben ser tolerados en su creencia y en sus prácticas, en cuanto éstas no sean contrarias á la ley natural. La razón de esta tolerancia es, que sólo Dios puede juzgar de la culpabilidad de los que han nacido en el error. A esto se añade que esta tolerancia es aconsejada por la prudencia práctica, como necesaria para evitar una conflagración social entre los ciudadanos que pertenecen á distintas religiones.

4º Cuando las leyes de un pueblo se hallan inficionadas de errores que la Iglesia condena ó también,
cuando de hecho existen abusos evidentes y costumbres
ó usos no conformes con la verdadera moral, la Iglesia
tolera muchas veces estos males, á fin de no irritarlos
y hacerlos mayores. Puesta en esta triste necesidad calla,
pero no aprueba. Así lo expresa el Papa León XIII en
las palabras siguientes:

"A pesar de todo, la Iglesia se hace cargo maternalmente del grave peso de la humana flaqueza y no ignora el curso de los ánimos y de los sucesos, por donde va pasando nuestro siglo. Por esta causa, y sin conceder el menor derecho, sino sólo á lo verdadero y honesto, no rehuye que la autoridad pública soporte algunas cosas ajenas de verdad y justicia, con motivo de evitar un mal mayor ó de adquirir ó conservar mayor bien. Aun el mismo providentísimo Dios, con ser de infinita bondad y todopoderoso, permite que haya males en el

mundo, parte para que no se impidan mayores bienes, parte para que no se sigan mayores males. Justo es imitar en el gobierno de la sociedad al que gobierna el mundo; y aun por lo mismo que la autoridad humana no puede impedir todos los males, debe conceder y dejar impunes muchas cosas, que han de ser, sin embargo, castigadas por la divina Providencia, y con justicia."

5º Si se tratara de la inmigración de extranjeros disidentes, la cual como consecuencia inevitable traería consigo el establecimiento de cultos y religiones que la Iglesia reprueba, se debería examinar si el adelanto material que se espera de la inmigración, compensa la pérdida de la unidad religiosa, fijando la atención en lo que dice el Papa León XIII: "(La Iglesia,) sin conceder el menor derecho sino sólo á lo verdadero y honesto, no rehuye que la autoridad pública soporte algunas cosas ajenas de verdad y justicia, con motivo de evitar un mal mayor ó de adquirir ó conservar mayor bien." (Enc. Libertas.)

Finalmente, no está de más observar aquí, que el liberalismo, el cual alzará el grito contra estos principios, y habla de libertad para todos, de hecho no concede ni libertad ni tolerancia á la Iglesia, pues doquiera que reina libremente, no permite ni tolera que se enseñe la religión á los niños en las escuelas públicas, y para que todos tengan que concurrir á sus escuelas ateas, expulsa violentamente á la Iglesia y sus ministros de los establecimientos de enseñanza. Testigos la Francia de hoy, y varias repúblicas sud-americanas.

#### CAPÍTULO SEXTO.

#### ENSEÑANZA SIN DIOS Y ESCUELAS ATEAS.

El liberalismo, en la guerra que hace á Dios, trata de apoderarse de las escuelas y de los establecimientos de educación, y, consecuente con su principio fundamental, excluye la religión de la educación y de las materias de enseñanza pública. Su propósito es arrebatar á Dios las almas de los niños, y formar una generación nueva que prescinda de Dios y viva sin religión.

Varios gobiernos de Europa y América, entrando de lleno en este liberalismo práctico, han dispuesto que no se enseñe religión alguna en las escuelas públicas. Estas son las escuelas ateas, laicales ó secularizadas. Y, á fin de obligar indirectamente á los padres de familia á que envíen sus hijos á estas escuelas irreligiosas, impiden con todos los medios posibles el establecimiento de escuelas cristianas.

No contentos con invertir exclusivamente en estas escuelas impías los fondos públicos y los dineros del pueblo, expulsan las órdenes religiosas de la enseñanza, y ellos, que se jactan de ser defensores de todas las libertades, no pueden convenir en que se enseñe libremente la religión divina á los niños. Para dar una expresión palpable á esta guerra contra Dios en las escuelas, los liberales, dueños del poder, han ordenado alejar de los locales de enseñanza la imagen de Nuestro Adorable Salvador, y todo recuerdo religioso. Hace pocos años, el alcalde de una población de la diócesis de Grenoble en Francia, se trasladó á la escuela del lugar, acompañado de otros empleados públicos, y, tomando el Santo Cristo que allí estaba, fué á tirarlo á un lugar de inmundicias.

El hecho siguiente ocurrió en otra escuela dirigida por los Hermanos Cristianos. En cierta localidad de Francia se presentó una comisión que se decía encargada de remover el crucifijo de la sala de enseñanza. Tanto el maestro como los alumnos se conmovieron hasta las lágrimas al ver que les quitaban la imagen del Divino Maestro; pero la comisión procedió entre los sollozos de los niños á ejecutar su triste encargo. Pasado el hecho, los niños resolvieron colocar cada uno algún pequeño Cristo entre los libros de su mesa. Al día siguiente se presentó de nuevo la comisión perseguidora de las santas imágenes y notó que los niños habían suplido la falta del Santo Cristo; entonces se adelantó uno de la comisión, y tomando en sus manos un Cristo, preguntó á su dueño: "¿Qué es esto?"

"No lo toque Ud., señor, le fué contestado, esto me pertenece á mí!"

Nuestro Dios, de quien nos quiere despojar el liberalismo, nos pertenece; es propiedad y sumo bien nuestro. Que el pueblo sepa defender esta su preciosa propiedad, resistiendo á las ofertas falaces de la secta.

Para esto es necesario que el pueblo esté sólidamente instruído sobre las verdaderas tendencias del liberalismo, y sepa que sin catecismo y enseñanza religiosa no puede haber ni ciencia, ni virtud, ni civilización. Esto se probará en las cuestiones que siguen.

#### I. NECESIDAD DE LA ENSENÂNZA RELIGIOSA PARA LA PERFECCIÓN DE LA CIENCIA.

1. ¿Para qué se da enseñanza y educación á la juventud?

La enseñanza y educación que se da en las escuelas, deben proponerse dos fines, á saber: 1º ilustrar y perfeccionar el entendimiento, y 2º formar el corazón de los niños en la práctica de las virtudes civiles y cristianas.

# 2. ¿ Qué dice el liberalismo sobre esta materia?

El liberalismo sostiene que se debe excluir la religión de la enseñanza y de la educación pública, porque quiere separar al hombre de Dios desde la infancia. 3. ¿Es posible que haya verdadera y perfecta ciencia sin el conocimiento de Dios?

Pretender esto es el más grande absurdo; sin conocer á Dios, la ciencia queda trunca y se priva de la verdadera luz para caminar segura; se extravía y acaba en los más grandes y ridículos errores.

4. ¿ Por qué será la ciencia imperfecta si se separa de Dios?

El propósito más noble de la ciencia, y lo que en ella proporciona al entendimiento más elevada satisfacción, es el conocimiento de la sabiduría de Dios, la cual se manifiesta y brilla en las armoniosas leyes y orden de la naturaleza. Pero la ciencia atea que excluye á Dios de las leyes del universo, no descubre en éstas otra cosa que una confusión y multitud de hechos, sin dar razón de su verdadero principio y fin.

Así por ejemplo: La ciencia irreligiosa no sabe decirnos nada plausible sobre el origen del universo; sólo la religión nos enseña que Dios crió el universo de la nada.

En cuanto al origen del hombre, nada sabe la ciencia atea; unos dicen que viene de los monos, otros que es tan eterno como Dios, que es el mismo Dios ó parte de Él; la religión nos instruye mejor, haciéndonos saber que Dios crió al hombre según su propia imagen y semejanza.

Del mismo modo calla la ciencia irreligiosa, cuando se trata del fin del hombre; muchos ateos dicen que con la muerte se acaba todo para el hombre, porque no se diferencia de la bestia. La religión nos enseña que los justos esperan después de su vida mortal una vida más perfecta y dichosa.

Tal es la diferencia entre la ciencia cristiana y la ciencia liberal ó atea.

5. Pero ¿qué parte tiene la religión en las ciencias naturales, en la aritmética y en la geografía?

Estas ciencias, tomadas aisladamente y por sí solas no hacen al hombre mejor, ni más feliz, por cuanto pueden servir para el bien como también para el mal; pero la religión nos enseña el uso que debemos hacer de ellas, para el bien nuestro y el de nuestros semejantes.

Mas, este es el objeto principal de las escuelas: formar hombres instruídos y virtuosos. Sin religión empero no hay esta educación perfecta.

#### II. NECESIDAD DE LA ENSEÑANZA RELIGIOSA PARA LA EDUCACIÓN DE LA JUVENTUD.

1. ¿En qué consiste la educación de la juventud?

La educación consiste en formar el corazón de los educandos para la práctica de la virtud, y para dominar las pasiones inherentes á la naturaleza humana.

2. ¿Se puede enseñar á la juventud la práctica de la virtud, y el dominio sobre las pasiones sin el auxilio de la religión?

"Querer excluir á la Iglesia de la educación, dice el Sumo Pontífice León XIII, es un grande y pernicioso error. La sociedad no puede tener costumbres buenas, si se quita la religión. La verdadera maestra de la virtud, y conservadora de buenas costumbres es la Iglesia." (Enc. Libertas.)

Un poco de reflexión nos hará ver esta verdad con toda evidencia: sólo la religión tiene principios fijos y estables de moralidad, ella conserva inviolable la ley natural y los preceptos de la divina revelación. ¿Pero qué hará el liberalismo con su "Moral independiente"? Nada en ella es fijo, ni claro, y el alumno, apoyándose en esta misma moral independiente, podrá rehusar con mucha razón todos los

preceptos morales que un maestro liberal le propusiere. El liberalismo no podrá decirnos siquiera qué es bueno ni qué es malo.

Pero, y esto no es de olvidarse, la Iglesia no se limita á enseñar el camino de la virtud; ella sostiene nuestros débiles pasos, nos anima y conforta con los auxilios de la vida sobrenatural. La oración y los sacramentos de la confesión y de la divina eucaristía, son los principales auxilios que suministra á nuestra humana flaqueza. ¡Cuánto puede en el alma de los niños la confesión sacramental, cuánto la santa comunión que les comunica vida divina, pura, inmaculada!

Los padres y maestros que privan á sus hijos y educandos de estos auxilios religiosos, se privan en su delicada y difícil tarea de la asistencia de Aquél que dijo: "¡Dejad que los niños vengan á mí!" (S. Mat. 19, 14.)

Justamente, pues, reclama la Iglesia para sí el derecho de enseñar y educar á la juventud en estas palabras de su Pastor supremo:

"Consta, pues, claramente que el mejor y más seguro maestro del hombre es Dios, fuente y principio de toda verdad, y también el Unigénito, que está en el seno del Padre, y es camino, verdad, vida, luz verdadera que ilumina á todo hombre, y á cuya enseñanza han de prestarse todos dócilmente, et erunt homines docibiles Dei. Pero, en punto de fe y de costumbres, hizo Dios á la Iglesia partícipe del magisterio divino, y con beneficio también divino, libre de error; por lo cual es la más alta y segura maestra de los mortales, y en ella reside el derecho inviolable á la libertad de enseñar. Y, de hecho, sustentándose la Iglesia con la doctrina recibida del cielo, nada ha antepuesto al cumplimiento exacto del encargo que Dios le ha confiado; y más fuerte que las dificultades que por todas partes la rodean, no ha aflojado un punto en defender la libertad de su magisterio." (Enc. Libertas.)

3. ¿ Qué pretextos alega el liberalismo para excluir la religión de la ciencia?

El liberalismo pretende falsamente que la religión está en oposición con la ciencia y los progresos de la civilización.

4. ¿Puede suceder alguna vez, que la verdadera ciencia pugne con la revelación divina?

Esto es imposible: pues cuando algún sabio se forma un parecer ú opinión que pugne con la revelación divina, debe saber de antemano que se ha equivocado, porque Dios es el que sabe más, y no puede errar.

"Como la razón claramente enseña que entre las verdades reveladas y las naturales no puede darse oposición verdadera, de modo que cuanto á aquellas se oponga ha de ser por fuerza falso, por lo mismo dista tanto el magisterio de la Iglesia de poner obstáculos al deseo de saber y al adelanto en las ciencias, ó retardar de algún modo el progreso y cultura de las letras, que antes les ofrece abundantes luces y segura tutela. Por la misma causa es de no escaso provecho á la misma perfección de la libertad humana; puesto que es sentencia de Jesucristo, Salvador nuestro, que el hombre se hace libre por la verdad." (Enc. Libertas.)

5. ¿ Qué se entiende por civilización?

Civilización es el estado de cultura y adelanto de un pueblo instruído, de buenas costumbres, y amante del bien público.

6. ¿Tendrá razón el liberalismo cuando acusa á la Iglesia de ser un obstáculo á la civilización?

Esta acusación es del todo contraria á la razón y á los hechos; pues sólo los pueblos cristianos han alcanzado verdadera civilización, y estos mismos pueblos la pierden cada vez que se alejan de los principios cristianos para seguir los del liberalismo.

7. ¿Cuál es pues el verdadero enemigo de la civilización?

El verdadero enemigo de la civilización es el liberalismo; así lo prueba evidentemente la historia de las revoluciones modernas, provocadas y causadas por esta secta. Mas en particular resalta esto de la historia de la grande revolución de Francia, que fué provocada y dirigida por las doctrinas liberales. Y, como el árbol se conoce por los frutos, conviene estudiar la naturaleza del liberalismo por las obras que llevó á cabo entonces.

# BREVE HISTORIA DE LA REVOLUCIÓN DE FRANCIA EN 1789.

La historia es un libro abierto ante nuestros ojos, en el cual, con las letras indelebles de los hechos, se halla escrita la suerte de los pueblos y el gobierno de la providencia de Dios, que levanta ó humilla las naciones, en la medida que observan su ley suprema ó se alejan de ella.

Mas, entre todos los cuadros que presenta la historia del género humano en los siglos de su existencia, ninguno es de más terrible elocuencia que la revolución francesa del siglo pasado; ninguna enseñanza histórica es más instructiva, cuando se trata de conocer los resultados prácticos de lo que llamamos "doctrina ó sistema liberal".

Vemos cómo en aquella revolución, un pueblo, seducido por las promesas de libertad, sienta por base de su futura vida social los llamados "derechos del hombre", proclama su propia soberanía, se separa de Dios, degüella á su rey, prohibe toda religión y culto. En seguida se empeña frenético en destrozarse á sí mismo; inventan guillotinas, fusilamientos y ahogamientos en masa, todo esto para exterminar más pronto. En un pueblo, hasta entonces tipo de nobleza y

generosidad, se repiten escenas que no se explican ya por la depravación humana, sino por una influencia satánica. Se les ve devorar carne humana y beber la sangre caliente de sus víctimas, se les ve insensibles á todo sentimiento de conmiseración, mientras quede alguna víctima por degollar. Al fin, los directores y jefes de la revolución, habiendo acabado con sus opositores, se exterminan unos á otros: ltodos mueren, las víctimas y los verdugos!

¡Á esto llegó aquel pueblo, por haberse separado de Dios! Mas, esto es precisamente lo que desea el liberalismo; para esto habla, escribe y trabaja; quiere separar la sociedad humana de Aquél que sólo puede conservarla en la órbita de la justicia y de la paz.

Para patentizar esta pretensión del liberalismo y sacarle la máscara, para probar á dónde va con sus gobiernos ateos, con su enseñanza irreligiosa y libertad de imprenta, sería en gran manera útil que la historia de aquella revolución francesa fuese propuesta en escritos populares á la lectura y meditación del pueblo.

El liberalismo, en manos y al servicio de la masonería, hizo aquella revolución; el liberalismo tuvo completa libertad para aplicar sus principios, y ¿cuál fué el resultado? ¿qué produjo la secta? Asesinatos, salvajismo, exterminio de tres ó cuatro millones de ciudadanos, hasta que llegó el soldado que restableció la autoridad con el imperio de la religión católica.

# PERSECUCIÓN CONTRA EL CLERO.

La revolución francesa, apoyándose en el principio liberal de la soberanía popular, el cual deduce todos los derechos de la voluntad del pueblo, quiso formar una Iglesia nacional francesa, separando la nación de la Iglesia romana. Ordenó á todos los eclesiásticos, bajo las más severas penas, prestar el juramento á esta Iglesia nacional, fundada, no ya por Jesucristo, sino por el pueblo soberano. Todos los obispos y sacerdotes que se negaban á prestar el juramento, eran perseguidos, encarcelados, asesinados ó expulsados de su patria.

En París, cerca de doscientos eclesiásticos, entre obispos y sacerdotes, fueron encerrados en la iglesia del Carmen, en donde esperaron durante algunas semanas la corona del martirio. Este tiempo lo pasaron ocupados en ejercicios religiosos, y animándose mutuamente á morir por su fe. Entre todos era digno de admiración el venerando y anciano Arzobispo de Arlés.

El día 2 de Septiembre de 1792 fué designado para la ejecución. Después de la comida, parte de los eclesiásticos había ido al jardín del antiguo convento, parte había quedado en la iglesia para orar, cuando unos veinte verdugos penetraron en el recinto. Dirigiéndose al jardín, encontraron al venerable Arzobispo de Arlés. Uno de los asesinos le parte el semblante con su sable; el Arzobispo cae por tierra, luego otro asesino le atraviesa el pecho con tal impetu que no pudo retirar el acero. Entre tanto acometen á los demás sacerdotes que estaban en el jardín; unos son muertos á balazos, otros con picas y espadas.

Otros verdugos se habían arrojado sobre los que se habían refugiado en una capilla cercana. Apuntándoles á través de la reja, los derribaban á balazos, cuando de repente llegó la orden de juntar en la iglesia á todas las víctimas que habían sobrevivido. Hubo entonces un momento de descanso, durante el cual los verdugos afilaron sus espadas en la mesa del comulgatorio, á la vista de los que iban á ser sacrificados. Se formó en seguida un tribunal de ejecución: un comisario llamaba las víctimas por su nombre, y las hacía salir de dos en dos. Estos eran recibidos en la puerta y despachados al grito de "viva la nación". Hachas, picas, sables y fusiles servían de instrumentos para esta horrible ejecución, y mientras los verdugos porfiaban por herir y matar, las víctimas daban gracias á Dios. Unos miraban con ojos de compasión á sus asesinos, otros repetían las palabras de Jesucristo: "Señor, perdónales, porque no saben lo que hacen."

Uno de los obispos, herido ya de un balazo en la pierna, cuando fué llamado, contestó: "No rehuso morir como los demás, pero veis que no puedo caminar." Lo alzan y conducen á la puerta, en donde fué inmolado.

El viajero que visite París, puede ver en la iglesia del Carmen el pavimento y las paredes teñidas de la sangre de aquellas víctimas.

Idénticas matanzas de sacerdotes se repitieron aquel mismo día en otras iglesias de París, y las provincias imitaron el ejemplo de la capital.

Los institutos religiosos tuvieron la misma suerte; la revolución los suprimió, expulsando de sus asilos de caridad y piedad á las pobres religiosas, para enviarlas á la guillotina.

Un día resonó en las calles de París, hasta entonces teatro de las vociferaciones y clamores de la revolución, el piadoso canto del Magnificat, cantado por una comunidad de cuarenta religiosas que eran conducidas al cadalso. Las voces disminuían al paso que trabajaba la guillotina, finalmente se apagó la última, cuando subió después de todas la superiora y madre de aquellas víctimas puras é inocentes.

Dos Hermanas de la Caridad, puestas al borde de la fosa que debía recibir sus cadáveres, y teniéndose tiernamente abrazadas, cayeron fusiladas. ¡Todo su crimen había sido haber socorrido á los que sufren!

El pueblo soberano había comenzado separando la Iglesia de Francia del centro común de la religión católica, pero no se detuvo en esta pendiente; pronto llegó á la completa destrucción de la religión.

Se decretó la abolición de todo el culto cristiano. Por ley pública se ordenó suprimir el descanso del domingo, se borraron las fiestas cristianas, y aun quedó abolido el calendario cristiano, para establecer fiestas cívicas. Dios mismo fué destronado para que se colocara el hombre en su lugar. Y, á fin de dar una expresión sensible y patente á esta sacrílega sustitución, colocaron en la catedral de París sobre el altar mayor una mujer prostituta, á la cual ofrecieron incienso y canciones patrióticas.

del "Terror".

El primer ataque violento contra la persona del rey de Francia tuvo lugar en Versalles donde estaban el rey y la asamblea nacional. El 6 de Octubre de 1789, un tumulto de gente, compuesto del más vil populacho, penetró en la residencia del rey, asesinó á varias guardias y buscó á la reina María Antonieta para inmolarla. La guardia nacional llegó á tiempo para salvar á la familia real, pero obligó al infeliz monarca á tomar el camino de París. Iba el rey con su esposa, expuestos á todos los ultrajes del populacho, entre mujeres y hombres ebrios, que llevaban en la punta de las picas, las cabezas de los guardias asesinados. El rey fijó su residencia en el palacio de las Tullerías, y la Asamblea nacional celebró desde entonces sus sesiones en París, dominada por el club de Jacobinos, que se componía de los revolucionarios más exaltados cuyo digno jefe era Robespierre.

Pero el rey de Francia, viendo que su vida y la de los suyos estaban de día en día más amenazadas, tomó la determinación de salvarse por la fuga. Saliendo ocultamente de París, había llegado ya á pocas leguas de la frontera, cuando fué reconocido y detenido. Vanas fueron las súplicas del infeliz monarca, vanas las lágrimas de su esposa é hijos; fueron reconducidos á París, y custodiados desde entonces como prisioneros de la nación en el palacio de las Tullerías.

Finalmente, el día 20 de Junio de 1792, tuvo lugar una de las escenas más horribles de la revolución, con el asalto á la residencia del rey. El populacho penetró en el palacio de las Tullerías, mientras el bondadoso pero demasiado débil Luis XVI había dado orden á su guardia de suizos de no tirar contra el pueblo. Los soldados fueron inhumanamente degollados; á varios aserraron la garganta; á diez y seis de ellos asaron en el fuego de las chimeneas, y hubo caníbales que se comieron el corazón de las víctimas, asado

y puesto en vino. Salvóse el rey, huyendo para refugiarse en el seno de la representación nacional, pero fué mandado encerrar con toda su familia en la prisión llamada el "Temple". Uno de los diputados había hecho la moción de guillotinar al rey sin dilación, de despedazar su cuerpo y de enviar un pedazo á cada departamento de la República.

Desde entonces no podía ser dudosa la suerte del monarea cautivo. El día 17 de Enero de 1793, la revolución lo condenó á muerte. Sería imposible describir la escena que tuvo lugar en la última entrevista del rey con la reina y sus hijos: largo tiempo se tuvieron abrazados sin proferir una sola palabra; al fin, un torrente de lágrimas, aliviando los pechos oprimidos, les devolvió la palabra.

El día siguiente, 21 de Enero de 1793, había sido designado para la ejecución. El rey, lleno de sentimientos religiosos, tuvo la dicha de poder prepararse á la muerte, confesándose, y recibiendo el santo Viático de manos de un sacerdote, que había quedado oculto hasta entonces. Luis XVI subió al cadalso con la tranquilidad del justo, y comenzó á hablar al pueblo en estos términos: "¡Franceses! muero inocente de los crímenes que se me atribuyen; perdono á los autores de mi muerte, y pido á Dios que la sangre que vais á derramar, no recaiga jamás sobre la Francia. Y tú, ¡oh pueblo desgraciado...!" en este momento fué interrumpido por el ruido de los tambores. Poco después rodó la cabeza del monarca; el pueblo se retiró silencioso y horrorizado.

Algunos meses después, el 16 de Octubre de 1793, María Antonieta, reina de Francia é hija del Emperador de Alemania, fué llevada en un carro como una criminal vulgar, con los brazos atados á la espalda, para ser guillotinada. La misma suerte tuvo la virtuosa y santa princesa Isabel, hermana del rey; ésta, con la conformidad de los santos, estuvo al pie del cadalso esperando que otras veinticinco víctimas fuesen degolladas primero. La acusación que le habían hecho, fué haber curado con sus manos á los soldados heridos.

#### REINADO DEL "TERROR".

La época revolucionaria que estamos narrando, ha recibido justamente el nombre de "Reinado del Terror". Depuesto Dios de su trono por el hombre, reina éste, y, sin freno ni otra ley que su pasión, hace reinar el terror. No olvidemos este fallo de la historia, para confusión de aquellos liberales que se complacen en llamar terroristas á los que sostienen la autoridad pública, en el sentido de la doctrina católica. El liberalismo es el que ha merecido la denominación de terrorismo en la época de su triunfo, en el cual pudo desplegar libremente sus principios.

Robespierre y sus Jacobinos, para generalizar las matanzas en toda la Francia, idearon los comités revolucionarios, que debían organizarse en las diversas provincias, y unir su acción destructora con la del comité revolucio-

nario de la capital.

Á Lyon, segunda ciudad de Francia, mandaron un tal Colot. La mayor parte de la ciudad fué arrasada, y tan grande fué el número de los guillotinados, que se cansó el brazo del verdugo, y se embotó el hacha. Entonces ordenó el delegado de la revolución que grupos de trescientos hombres fuesen colocados á la boca de los cañones, para ser despedazados con metralla. El Ródano se tiñó en sangre, y la región se apestó con las exhalaciones cadavéricas.

Un tal Carrier reprodujo las mismas escenas en Nantes; centenares de hombres, mujeres y niños eran colocados en embarcaciones, y conducidos á la mitad del río. Allí se abría el fondo de la nave y todos caían para ser hundidos y ahogados en las olas. Cierto día, las víctimas encerradas en una nave vetusta, tendían sus manos y brazos por las aperturas que había; el jefe revolucionario mandó cortarlos con hachas y sables. Otro día, un niño de sólo trece años, puesto entre los que debían ser guillotinados, preguntó, si esto le haría sufrir mucho. El hacha, en vez de cortar el pescuezo de la tierna víctima, cayó en la cabeza y la destrozó.

Pero el teatro principal del terrorismo fué París: á más de las guillotinas que trabajaban en las plazas públicas, se organizó una matanza de los detenidos políticos en las cárceles públicas. Esta matanza duró seis días enteros, y fué acompañada de escenas indescriptibles. Cierta joven vió á su padre que iba á ser inmolado; pide su vida, y los verdugos, aparentando sentimientos de humanidad, se la ofrecen con la condición de que beba un vaso de sangre humana, y grite: "¡Viva la nación!" La joven aceptó, y uno de los verdugos le presenta la horrible copa: la joven, haciendo un esfuerzo supremo, bebe. Sale libre con su padre, pero tal había sido su emoción, que á los pocos meses dejó de vivir.

Otra joven noble, la princesa Lamballe, dama de honor y amiga fiel de la reina, saldrá libre, si quiere jurar odio al rey. "¡Mi corazón me lo prohibe!" contesta, y al punto le cortan la cabeza, le arrancan el corazón y se lo comen.

Aquí nos detendremos un momento. Pregunta el escéptico en religión, si puede haber infierno, y qué será del hombre, cuando se vea eternamente separado de Dios. Le preguntaremos á su vez, si no fué infierno aquella capital, cuando un pueblo, separándose de Dios y declarándose "soberano", se vió abandonado á sí mismo, y entregado sin duda al espíritu de exterminio.

Cerramos este cuadro horroroso con el fin de los principales cabecillas de la revolución. Millones de víctimas inocentes habían sido inmoladas ya, y aun no parecía satisfecha la furia revolucionaria. Robespierre pedía nuevas hecatombes, y éstas entre los que le rodeaban, en el mismo seno de la convención nacional. Los amenazados sacaron entonces valor de su desesperación y condenaron al mismo Robespierre á ser guillotinado. Cuando éste supo su condena, trató de suicidarse, despedazándose la mandíbula con un tiro de pistola. Pero, así mismo fué llevado al cadalso, y el pueblo, viendo rodar su cabeza, bailó al rededor del cadáver. Casi todos los compañeros de Robespierre tuvieron el mismo fin, murieron guillotinados y execrados.

De la Imprenta libre ó Libertad de imprenta.

77

Sin embargo, la revolución y la persecución de la Iglesia no cesaron completamente hasta que Napoleón I reconoció la necesidad de sentar otra vez el edificio social sobre la sólida base de la religión católica. Así lo hizo, celebrando con el Papa Pío VII un concordato eclesiástico, y restableciendo el culto católico en toda la nación.

Réstanos ahora preguntar: si tales son los frutos ¿cuál ha de ser el árbol de liberalismo? Conteste la revolución del siglo pasado, conteste la sangrienta "Comuna de París", contesten las revoluciones liberales de España, y las que asolaron á las repúblicas hispano-americanas.

Los frutos de aquella revolución francesa fueron: exterminio y matanza por la guillotina, guerras civiles, guerras extranjeras y ruina de la riqueza nacional. Pues la moneda metálica desapareció, y la de papel quedó sin valor en manos del pueblo burlado, por cuanto la república se declaró en bancarotta, y no pagó jamás sus deudas.

El liberalismo nunca podrá vindicarse de estas acusaciones; él fué quien provocó y dirigió la revolución, sus secuaces ordenaron aquellas horrorosas matanzas; ellos á nombre de la libertad persiguieron á la Iglesia y á todos los buenos. ¡Si tales son los frutos, queda juzgado el árbol!

# CAPÍTULO SÉPTIMO.

# DE LA IMPRENTA LIBRE Ó LIBERTAD DE IMPRENTA.

¿Es conveniente que la imprenta sea libre?

La respuesta á esta pregunta depende del sentido que demos á la palabra "libre"; si la entendemos en el sentido cristiano, la imprenta libre será un medio poderoso para todo bien; si la tomamos al contrario en el sentido del liberalismo, la libertad de imprenta causará males sin número.

#### I. LIBERTAD DE IMPRENTA CUAL LA PIDE EL LIBERALISMO.

1. ¿ Qué entiende el liberalismo por libertad de imprenta?

Por libertad de imprenta entiende el liberalismo lo que expresan los llamados "derechos del hombre", á saber: el derecho para cada uno de expresar libremente sus pensamientos por la prensa.

2. ¿Puede admitirse semejante libertad?

De ninguna manera: esto ya no sería libertad, sino inmoralidad. No puede ciertamente haber derecho para expresar pensamientos contrarios á Dios, á la verdad y á la justicia.

3. ¿Cómo es posible que el liberalismo proclame una doctrina tan evidentemente opuesta al derecho natural?

Esto se explica fácilmente, cuando recordamos que el liberalismo, con negar los derechos de Dios sobre el hombre, pretende en realidad que el hombre sea su propia ley.

En esto viene á parar la "moral independiente" del liberalismo.

4. ¿Cuáles son los efectos que produce esta libertad de imprenta proclamada por el liberalismo?

Los efectos de esta falsa libertad no pueden ser más perniciosos; he aquí los principales:

1º Esta falsa libertad ataca la autoridad de Dios, y niega las verdades de la divina revelación.

2º Destruye toda moral por su pretensión de mentir y calumniar libremente.

3º Es un semillero de revoluciones contra la autoridad pública, y de enemistades entre las familias y los particulares.

De la Imprenta libre ó Libertad de imprenta.

77

Sin embargo, la revolución y la persecución de la Iglesia no cesaron completamente hasta que Napoleón I reconoció la necesidad de sentar otra vez el edificio social sobre la sólida base de la religión católica. Así lo hizo, celebrando con el Papa Pío VII un concordato eclesiástico, y restableciendo el culto católico en toda la nación.

Réstanos ahora preguntar: si tales son los frutos ¿cuál ha de ser el árbol de liberalismo? Conteste la revolución del siglo pasado, conteste la sangrienta "Comuna de París", contesten las revoluciones liberales de España, y las que asolaron á las repúblicas hispano-americanas.

Los frutos de aquella revolución francesa fueron: exterminio y matanza por la guillotina, guerras civiles, guerras extranjeras y ruina de la riqueza nacional. Pues la moneda metálica desapareció, y la de papel quedó sin valor en manos del pueblo burlado, por cuanto la república se declaró en bancarotta, y no pagó jamás sus deudas.

El liberalismo nunca podrá vindicarse de estas acusaciones; él fué quien provocó y dirigió la revolución, sus secuaces ordenaron aquellas horrorosas matanzas; ellos á nombre de la libertad persiguieron á la Iglesia y á todos los buenos. ¡Si tales son los frutos, queda juzgado el árbol!

# CAPÍTULO SÉPTIMO.

# DE LA IMPRENTA LIBRE Ó LIBERTAD DE IMPRENTA.

¿Es conveniente que la imprenta sea libre?

La respuesta á esta pregunta depende del sentido que demos á la palabra "libre"; si la entendemos en el sentido cristiano, la imprenta libre será un medio poderoso para todo bien; si la tomamos al contrario en el sentido del liberalismo, la libertad de imprenta causará males sin número.

#### I. LIBERTAD DE IMPRENTA CUAL LA PIDE EL LIBERALISMO.

1. ¿ Qué entiende el liberalismo por libertad de imprenta?

Por libertad de imprenta entiende el liberalismo lo que expresan los llamados "derechos del hombre", á saber: el derecho para cada uno de expresar libremente sus pensamientos por la prensa.

2. ¿Puede admitirse semejante libertad?

De ninguna manera: esto ya no sería libertad, sino inmoralidad. No puede ciertamente haber derecho para expresar pensamientos contrarios á Dios, á la verdad y á la justicia.

3. ¿Cómo es posible que el liberalismo proclame una doctrina tan evidentemente opuesta al derecho natural?

Esto se explica fácilmente, cuando recordamos que el liberalismo, con negar los derechos de Dios sobre el hombre, pretende en realidad que el hombre sea su propia ley.

En esto viene á parar la "moral independiente" del liberalismo.

4. ¿Cuáles son los efectos que produce esta libertad de imprenta proclamada por el liberalismo?

Los efectos de esta falsa libertad no pueden ser más perniciosos; he aquí los principales:

1º Esta falsa libertad ataca la autoridad de Dios, y niega las verdades de la divina revelación.

2º Destruye toda moral por su pretensión de mentir y calumniar libremente.

3º Es un semillero de revoluciones contra la autoridad pública, y de enemistades entre las familias y los particulares.

5. ¿Puede la autoridad pública tolerar que se enseñe y que se ponga por obra semejante libertad de imprenta?

Como el deber de los gobiernos es velar por el bien común y la conservación de la sociedad, no debe ni puede tolerar que se enseñe y practique una doctrina que destruye el orden público.

Los magistrados como ministros de Dios deben en conciencia velar para que su ley sea respetada; esta

ley es el decálogo.

#### COROLARIO.

De lo dicho se sigue que los magistrados deben perseguir y castigar, como á enemigos de la sociedad, los periódicos que aplican "las ideas liberales", en los casos siguientes:

1º Los que atacan las verdades naturales que son el fundamento de la religión y de la moral, y que la sola razón demuestra; tales son: la existencia de Dios, la inmortalidad del alma, la providencia de Dios etc.

2º Si predican el derecho de revolución contra la

autoridad legítima.

3º Si los periódicos se empeñan en desacreditar la autoridad religiosa ó política como tal, pues esto es trabajar por la ruina de la sociedad.

4? Si publican escritos deshonestos.

- 5º La autoridad pública no debe tolerar las publicaciones que se ocupan en divulgar calumnias é injurias entre particulares las cuales el público no debe saber, porque causan rencores y provocan venganzas y crímenes.
- 6. ¿Pueden los magistrados en virtud de su propia autoridad perseguir á los que atacan las verdades reveladas?

Lo pueden ciertamente respecto de los católicos, cuando la Iglesia ha hablado claramente; pues todo católico sabe que no puede negar sin culpa los dogmas que la Iglesia enseña; pero, si existe alguna duda sobre la enseñanza de la Iglesia, los magistrados no deben proceder contra los escritos irreligiosos, sino cuando la Iglesia pide su apoyo.

Observación. Si bien es claro y evidente que la autoridad pública debe reprimir á la prensa abusiva, por medio de la ley y del castigo legal, sin embargo, es necesario advertir que no se debe esperar todo de la sola ley. Muchas veces ha sucedido que la prohibición pública de libros ó escritos malos fué un incentivo para que tuvieran mayor circulación. Para combatir eficazmente á la prensa mala, es necesario apelar á la conciencia de los ciudadanos; éstos deben comprender y persuadirse íntimamente que la prensa mala merece su desprecio; que apoyarla directa ó indirectamente, es no solamente favorecer á los enemigos del bien común, sino hacerse mal á sí mismo.

Si todos los ciudadanos buenos y rectos retiraran su apoyo á las publicaciones malas, los escritores y los redactores se verían obligados á respetar los fueros de la verdad y de la justicia.

#### II. LIBERTAD DE IMPRENTA EN EL SENTIDO CATÓLICO.

Los principios que aclaran esta materia, se hallan expresados en las siguientes palabras del Papa León XIII:

"Volvamos ahora un tanto la atención hacia la libertad de hablar y de imprimir cuanto place. Apenas es necesario negar el derecho á semejante libertad cuando se ejerce, no con alguna templanza, sino traspasando toda moderación y límite. El derecho es una facultad moral que, como hemos dicho y conviene repetir mucho, es absurdo el suponer que haya sido concedido por la naturaleza de igual modo á la verdad y al error, á la honestidad y á la torpeza. Hay derecho para propagar en la sociedad libre y prudentemente lo verdadero y

lo honesto, para que se extienda al mayor número posible su beneficio; pero en cuanto á las opiniones falsas, pestilencia la más mortífera del entendimiento, y en cuanto á los vicios, que corrompen el alma y las costumbres, es justo que la pública autoridad los cohiba con diligencia para que no vayan cundiendo insensiblemente en daño de la misma sociedad. Y las maldades de los ingenios licenciosos, que redundan en opresión de la multitud ignorante, no han de ser menos reprimidas por la autoridad de las leyes que cualquiera injusticia cometida por fuerza contra los débiles. Tanto más, cuanto que la inmensa mayoría de los ciudadanos no puede de modo alguno, o puede con suma dificultad, precaver esos engaños y artificios dialécticos, singularmente cuando halagan las pasiones. Si á todos es permitido esa licencia ilimitada de hablar y escribir, nada será ya sagrado é inviolable, ni aun se perdonará á aquellos grandes principios naturales tan llenos de verdad, y que forman como el patrimonio común y juntamente nobilísimo del género humano. Oculta así la verdad en las tinieblas, casi sin sentirse, como muchas veces sucede, fácilmente se enseñoreará de las opiniones humanas el error pernicioso y múltiple. Con lo cual recibe tanta ventaja la licencia como detrimento la libertad, que será tanto mayor y más segura cuanto mayores fueren los desenfrenos de la licencia." (Enc. Libertas.)

1. ¿ Por qué principio se rige la libertad de imprenta según el sentido católico?

La imprenta católica se rige por los preceptos del decálogo, que nos impone el deber de religión hacia Dios y el de amar al prójimo, prohibiéndonos expresamente: "levantar falso testimonio ó mentir". 2. ¿ Tiene la libertad de imprenta por consiguiente su restricción?

Por lo mismo que el hombre debe sujetarse á Dios, y porque Dios es la verdad y la bondad, no es permitido publicar nada que sea contrario á estos divinos atributos.

3. ¿No es permitido alguna vez publicar lo que es deshonroso para el prójimo?

Esto es permitido en el único caso de que sea necesario para el bien común y público, como sucede en los casos siguientes: 1º Cuando la religión está amenazada por los manejos ocultos de los adversarios. 2º Cuando la patria ó el bien común estén amenazados, y no se pueda evitar el daño de otra manera sino haciendo conocer á los enemigos.

4. ¿Es permitido á la prensa católica examinar y censurar los actos del gobierno civil?

Nada se opone en el orden moral á esta censura, si se contiene en los límites de la equidad. Tal es el carácter de los gobiernos populares, que el pueblo manifieste libremente sus deseos y necesidades, y con justicia; pues aun cuando los magistrados sean los ministros de Dios, son hombres que deben instruirse para administrar con acierto. Conviene además que la posición elevada en la cual se ven expuestos á la vista del pueblo, que observa su conducta, sirva para apartarles de toda injusticia y animarles para el bien.

Dos principios deben dirigir principalmente esta censura: 1º Que no se falte á la verdad, evitando de publicar hechos deshonrosos para los empleados públicos, cuando no hay plena constancia de ellos. 2º Moderar las exigencias, pues no todo lo bueno es posible, ni se puede contentar á todos.

Estos son los grandes bienes que puede producir una recta libertad de imprenta; pero para esto es necesario que la prensa esté en manos de hombres instruídos y firmes en los principios de la moral cristiana<sup>4</sup>.

La multitud de periódicos escritos sin criterio, los muchos redactores sin conciencia, capacidad, religión y moralidad, han llegado á ser casi un azote público. No respetan la ciencia que ignoran, ni la autoridad que vilipendian, ni retroceden ante ninguna insinuación calumniosa. Aceptan generalmente todo remitido si es pagado y, sin averiguar la verdad de lo que contiene, lo publican con la seguridad de quedar impunes.

Todos sienten y se quejan de esta tiranía de la prensa, consecuencia también del principio liberal. Reproducimos aquí lo que sobre esta materia hemos dicho en nuestra "Novena Carta Pastoral":

"Hombres eminentes por su ilustración y talento han comenzado á señalar los daños intelectuales y morales que va causando el periodismo de nuestros tiempos; se lamentan con razón de que redactores improvisados y de conocida insuficiencia, se constituyan en maestros, y contribuyan con su ignorancia á difundir el error y favorecer esa cultura superficial tan perniciosa en sus resultados. La facilidad con que acogen y propalan toda noticia inexacta, toda censura ó crítica apasionada, y no pocas veces calumniosa, fomenta discordias civiles y domésticas á trueque de una sórdida ganancia. Un escritor conocido (el Sr. D. Marcelino Menéndez y Pelayo, individuo de número de la Real Academia Española) llama por esto al periodismo eterno incitador de rencores y miserias, obra anônima y tumultuaria, en que se pierde la gloria y hasta el ingenio de los que en ella trabajan'. Y más duro aún es el juicio de un periódico de Madrid, 'El Liberal', que propone la pregunta: '¿La prensa en el actual estado, es un bien ó un mal para la sociedad moderna? y responde afirmando que es un gravisimo mal: Los periódicos de información, dice, son verdaderos agentes de perversión pública.' Pero más que todo esto, valga el severo anatema del Romano Pontifice que dice así: 'No se engañaría mucho quien intentase atribuir principalmente á la prensa malvada todos los males y la deplorable condición de las cosas, á la cual hemos llegado actualmente."

5. ¿Puede la prensa discutir y censurar la administración de los pastores de la Iglesia, como lo puede respecto de la autoridad civil?

No lo puede en manera alguna, pues el gobierno de la Iglesia no es republicano, sino monárquico. Los periodistas no tienen ciencia ni autoridad ó misión para juzgar á la administración eclesiástica.

"De ninguna manera puede tolerarse, dice el Papa León XIII, que seglares que profesan la religión católica, lleguen hasta arrogarse descaradamente, en las columnas de un periódico, el derecho de denunciar y criticar con la mayor licencia á toda clase de personas, sin exceptuar á los Obispos, y que imaginen que es lícito sostener en todas materias, salvo en lo concerniente á la fe, las opiniones que se les antojen, y juzgar á todos según su capricho." (Carta al Arzob. de Tours.)

6. ¿Puede la prensa publicar artículos sobre la fe ó religión católica?

Lo puede, pero bajo la dirección de la Iglesia. Jesucristo no encargó la predicación del Evangelio á los publicistas ó periodistas, sino á los pastores de la Iglesia.

Los mismos sacerdotes no pueden publicar nada sobre las cuestiones de la religión, sin la previa aprobación de su Obispo, mucho menos los seglares.

De aquí se sigue que los publicistas católicos, cuando desean publicar artículos religiosos, deben hacerlos examinar por la autoridad eclesiástica, ó contentarse con tomar la materia de autores aprobados por la Iglesia.

Con todo, las circunstancias pueden exigir á veces que los escritores contesten sin dilación á las impiedades de la prensa mala, sin poder entenderse previamente con la autoridad eclesiástica; en semejantes casos deben contentarse con rechazar los hechos falsos que los adversarios hubieren propalado, y exponer las enseñanzas católicas conocidas, sin entrar en cuestiones arduas 6 delicadas.

Cuando el pueblo ó los particulares quieren manifestar sus deseos á la autoridad espiritual, no deben

valerse de los periódicos para hacerlo. "El cargo de predicar, esto es, de enseñar, por derecho divino, compete á los maestros, á los que el Espiritu Santo ha instituido Obispos para gobernar la Iglesia de Dios (Act. 20, 28), y principalmente al Pontífice Romano, Vicario de Jesucristo, puesto al frente de la Iglesia universal con potestad suma, como maestro de lo que se ha de creer y obrar. Sin embargo, nadie crea que se prohibe á los particulares poner en uso algo de su parte, sobre todo á los que Dios concedió buen ingenio y deseo de hacer bien, y que, cuando el caso lo exija, puedan fácilmente, no ya arrogarse el cargo de doctor, pero sí comunicar á los demás lo que ellos han recibido, siendo así como el eco de la voz de los maestros. Antes bien, á los Padres del Concilio Vaticano les pareció tan oportuna y fructuosa la colaboración de los particulares, que hasta juzgaron deber exigírsela: A todos los fieles, en especial á los que mandan ó tienen cargo de enseñar, suplicamos encarecidamente por las entrañas de Jesucristo, y aun les mandamos con la autoridad del mismo Dios y Salvador nuestro, que trabajen con empeño y cuidado en alejar y desterrar de la Santa Iglesia estos errores y manifestar la luz purisima de la fe (Const. Dei Filius, sub fin.). Por lo demás, acuérdese cada uno de que puede y debe sembrar la fe católica con la autoridad del ejemplo, y predicarla profesándola con tesón. Por consiguiente, entre los deberes que nos juntan con Dios y con la Iglesia, se ha de contar entre los principales ese de que cada cual se industrie y trabaje en la propagación de la verdad cristiana y repulsión de los errores." (Enc. Sup.)

"Por lo cual en la tranquilidad del orden público, fin inmediato que se propone la sociedad civil, busca el hombre el bienestar, y mucho más tener en ella medios bastantes para perfeccionar sus costumbres; perfección que en ninguna otra cosa consiste sino en el conocimiento y práctica de la virtud. Juntamente quiere, como debe, hallar en la Iglesia auxilios con los cuales cumpla perfectamente con la obligación de ejercitar la piedad perfecta, la cual consiste en el conocimiento y práctica de la verdadera religión, que es la principal de las virtudes, porque llevándonos á Dios las llena y cumple todas." (Enc. Sap.)

# CAPÍTULO OCTAVO. DE LA FAMILIA Ó SOCIEDAD DOMÉSTICA.

# I. DE LA FAMILIA CRISTIANA.

- 1. ¿ Quién instituyó la familia ó sociedad doméstica? Dios instituyó la familia.
- 2. ¿Cómo se prueba que Dios es el autor de la familia?

  Dios dispuso y bendijo la unión de los esposos desde el principio, y Jesucristo, autor de los sacramentos de la ley nueva, santificó esta unión y la elevó á la dignidad de sacramento.

Dijo el Señor Dios: "No es bueno que el hombre esté solo, hagámosle ayuda semejante á él." Por tanto el Señor Dios hizo caer sobre Adán un profundo sueño, ... y de la costilla que sacó de Adán, formó el Señor Dios una mujer: la cual presentó á Adán. Y dijo Adán: "Esto es hueso de mis huesos y carne de mi carne, ... por cuya causa dejará el hombre á su padre y á su madre y estará unido á su mujer." (Gén. 2, 18.)

versarios hubieren propalado, y exponer las enseñanzas católicas conocidas, sin entrar en cuestiones arduas 6 delicadas.

Cuando el pueblo ó los particulares quieren manifestar sus deseos á la autoridad espiritual, no deben

valerse de los periódicos para hacerlo. "El cargo de predicar, esto es, de enseñar, por derecho divino, compete á los maestros, á los que el Espiritu Santo ha instituido Obispos para gobernar la Iglesia de Dios (Act. 20, 28), y principalmente al Pontífice Romano, Vicario de Jesucristo, puesto al frente de la Iglesia universal con potestad suma, como maestro de lo que se ha de creer y obrar. Sin embargo, nadie crea que se prohibe á los particulares poner en uso algo de su parte, sobre todo á los que Dios concedió buen ingenio y deseo de hacer bien, y que, cuando el caso lo exija, puedan fácilmente, no ya arrogarse el cargo de doctor, pero sí comunicar á los demás lo que ellos han recibido, siendo así como el eco de la voz de los maestros. Antes bien, á los Padres del Concilio Vaticano les pareció tan oportuna y fructuosa la colaboración de los particulares, que hasta juzgaron deber exigírsela: A todos los fieles, en especial á los que mandan ó tienen cargo de enseñar, suplicamos encarecidamente por las entrañas de Jesucristo, y aun les mandamos con la autoridad del mismo Dios y Salvador nuestro, que trabajen con empeño y cuidado en alejar y desterrar de la Santa Iglesia estos errores y manifestar la luz purisima de la fe (Const. Dei Filius, sub fin.). Por lo demás, acuérdese cada uno de que puede y debe sembrar la fe católica con la autoridad del ejemplo, y predicarla profesándola con tesón. Por consiguiente, entre los deberes que nos juntan con Dios y con la Iglesia, se ha de contar entre los principales ese de que cada cual se industrie y trabaje en la propagación de la verdad cristiana y repulsión de los errores." (Enc. Sup.)

"Por lo cual en la tranquilidad del orden público, fin inmediato que se propone la sociedad civil, busca el hombre el bienestar, y mucho más tener en ella medios bastantes para perfeccionar sus costumbres; perfección que en ninguna otra cosa consiste sino en el conocimiento y práctica de la virtud. Juntamente quiere, como debe, hallar en la Iglesia auxilios con los cuales cumpla perfectamente con la obligación de ejercitar la piedad perfecta, la cual consiste en el conocimiento y práctica de la verdadera religión, que es la principal de las virtudes, porque llevándonos á Dios las llena y cumple todas." (Enc. Sap.)

# CAPÍTULO OCTAVO. DE LA FAMILIA Ó SOCIEDAD DOMÉSTICA.

# I. DE LA FAMILIA CRISTIANA.

- 1. ¿ Quién instituyó la familia ó sociedad doméstica? Dios instituyó la familia.
- 2. ¿Cómo se prueba que Dios es el autor de la familia?

  Dios dispuso y bendijo la unión de los esposos desde el principio, y Jesucristo, autor de los sacramentos de la ley nueva, santificó esta unión y la elevó á la dignidad de sacramento.

Dijo el Señor Dios: "No es bueno que el hombre esté solo, hagámosle ayuda semejante á él." Por tanto el Señor Dios hizo caer sobre Adán un profundo sueño, ... y de la costilla que sacó de Adán, formó el Señor Dios una mujer: la cual presentó á Adán. Y dijo Adán: "Esto es hueso de mis huesos y carne de mi carne, ... por cuya causa dejará el hombre á su padre y á su madre y estará unido á su mujer." (Gén. 2, 18.)

Jesucristo, explicando las palabras que preceden, declaró esta unión de los esposos sagrada é indisoluble, como formada por el mismo Dios. Todo lo cual expresan terminantemente estas palabras del Divino Maestro: "Lo que Dios ha unido, no lo desuna el hombre." Reproducimos aquí toda la instrucción que el Señor dió en aquella ocasión, en que los judíos le preguntaron sobre si era lícito al hombre repudiar á su mujer por cualquier motivo.

Jesús en respuesta les dijo: "¿ No habéis leído que Aquél que al principio crió al linaje humano, crió un hombre y una mujer y dijo: Por tanto dejará el hombre á su padre y á su madre, y estará unido á su mujer? Lo que Dios, pues, ha unido, no lo desuna el hombre." "Pero ¿por qué, replicaron ellos, mandó Moisés dar libelo de repudio y despedirla?" Díjoles Jesús: "Á causa de la dureza de vuestro corazón os permitió Moisés repudiar á vuestras mujeres; mas desde el principio no fué así. Así, pues, os declaro que cualquiera que despidiere á su mujer, sino en caso de adulterio, y se casare con otra, este tal comete adulterio, y que quien se casare con la divorciada, también lo comete." (S. Mat. 19, 3 sgs.)

Finalmente, el apóstol San Pablo declara que esta unión matrimonial es uno de los siete sacramentos instituídos por Nuestro Señor para la santificación del pueblo cristiano. He aquí las palabras del apóstol: "Dejará el hombre á su padre y á su madre, y se juntará con su mujer. ¡Sacramento es este grande! Yo lo digo en Cristo y en la Iglesia." (Ef. 5)

3. ¿ Qué es por consiguiente el matrimonio cristiano?

El matrimonio es un sacramento instituído por Jesucristo para santificar á los esposos, y para ayudarles á cumplir con los deberes de su estado, particularmente en la educación de los hijos.

4. ¿ Qué bienes confirió Nuestro Señor al matrimonio cuando lo elevó á la dignidad de sacramento?

Muchos y muy grandes, los principales son: 1º Dios retiró el matrimonio de las manos de la autoridad civil

para confiarlo á la Iglesia nuestra bondadosa Madre, pues, como sacramento pertenece exclusivamente á ella. 2º Dios bendice á los esposos, y les ayuda con la gracia sacramental, para que se amen en verdad, se guarden mutua fidelidad, y se ayuden en los trabajos de la vida.

5. ¿Qué cosas enseña el liberalismo respecto del matrimonio?

Fiel en su principio de excluir á Dios de toda la vida humana, el liberalismo nos dice: 1º Que el matrimonio no es un sacramento; que es un contrato como cualquier otro, y que puede disolverse y romperse cuando los esposos lo quieren. 2º Que el matrimonio, una vez que no es sacramento, debe celebrarse ante el magistrado civil, y no en presencia del ministro de la Iglesia.

- 6. ¿Cómo llaman los liberales esta unión puramente profana? La llaman "matrimonio civil".
- 7. ¿ Qué nos dice la Iglesia católica de este matrimonio civil?

La Iglesia y todos los católicos lo llaman un mero concubinato, porque el matrimonio es un sacramento, y los sacramentos están sometidos á la disposición de la Iglesia, mas no dependen del magistrado civil. Pero, la Iglesia ha determinado que los matrimonios se celebren en presencia del ministro sagrado, quien es el propio párroco.

8. ¿ Qué nos enseña la Iglesia sobre los concubinatos?

La Iglesia condena los concubinatos por ser uniones ilícitas y detestables, escandalosas y perjudiciales para la familia y para toda la sociedad.

9. ¿ Por qué decimos que el concubinato es unión ilícita y detestable?

El concubinato y los concubinarios se desvían y salen del orden establecido por Dios, según el cual los esposos deben unirse en presencia de la Iglesia, y esto de una manera irrevocable para toda la vida. En una palabra: no se puede decir de los concubinarios que Dios los ha unido, sino la pasión de la impureza. Proceder así es propio de los irracionales, pero es deshonra para los cristianos que son hijos de Dios y deben vivir como tales.

10. ¿Por qué llamamos el concubinato unión escandalosa?

Porque los que viven públicamente como casados sin serlo, son la deshonra de la sociedad, dan ocasión á que los enemigos de la religión hablen mal del pueblo cristiano; y finalmente, los concubinarios son la causa de que otros sigan su mal ejemplo.

11. ¿Por qué se debe decir que el concubinato es unión perjudicial y perniciosa?

Los concubinarios causan innumerables males á sus hijos, á la sociedad y á sí mismos.

12. ¿ Qué males causan los concubinarios á sus hijos?

1º Los padres que viven en mal estado enseñan á sus hijos el desprecio de la ley de Dios.

2º Los concubinarios, por lo mismo que viven tan escandalosamente, huyen de las prácticas religiosas, se alejan de la Iglesia, no pueden recibir los saramentos, y descuidan generalmente la educación de sus hijos.

3º Cuando se separan los concubinarios, sus hijos quedan frecuentemente abandonados.

13. ¿ Qué males causan los concubinarios á la sociedad?

Á más de causar escándalos públicos, los concubinarios perjudican á la sociedad dándole ciudadanos mal educados, é inclinados al mal.

14. ¿ Qué males se causan los concubinarios á sí mismos?

Los concubinarios, por lo mismo que no quieren unirse por el sacramento del matrimonio, se privan á sí mismos de la gracia de Dios. En segundo lugar se exponen á quedar abandonados y sin apoyo en su ancianidad, por falta de una familia legítima y ordenada.

15. Si los concubinatos causan tantos males á toda la sociedad, ¿qué deben hacer los gobiernos para evitarlos?

La ley pública debe prohibir los concubinatos, y castigar á los concubinarios. Esas uniones ilícitas son un cáncer que ataca todo el cuerpo social, si no se le corta.

Si se indagara por el origen de tantos criminales, que son enemigos de toda ocupación honrada, se hallaría que muchos de ellos han tomado la vía del crimen por haber carecido de una educación moral y religiosa, habiendo nacido de uniones ilícitas.

La autoridad política prohibe, pues, con mucha razón el concubinato, y tiene leyes penales contra los concubinarios. Con estas leyes el Estado presta á la Iglesia el apoyo que le debe; pero defiende al mismo tiempo su propio interés. Familias morigeradas, en cuyo seno se cultiva la virtud, son el fundamento de una buena sociedad civil; de ellas salen buenos ciudadanos y magistrados cumplidos; la paz, el orden, el trabajo, en una palabra, la prosperidad pública está íntimamente vinculada con el matrimonio cristiano.

Pero es de advertir que la ley no lo puede todo por sí sola. Es necesario que la opinión pública condene las uniones ilícitas, y que la conciencia del pueblo las repruebe; sólo entonces irá desapareciendo este cáncer de la sociedad humana. Para esto se debe inculcar en los ánimos, por medio de la instrucción, el temor de Dios, y hacer comprender á los jóvenes de ambos sexos que si, llevados de la pasión de un amor ilegítimo y deshonesto, se unen en concubinato, recogerán amargos frutos, y se prepararán un porvenir desgraciado y una vejez deshonrosa.

El olvido de Dios y el desprecio de la autoridad paterna son ordinariamente la causa de las uniones ilícitas, pero es cierto también que no pocas veces entre nosotros, los mismos padres de familia son ocasión de que sus hijos se precipiten y procedan por sí mismos, aunque sea con mengua del honor de su familia, y pasando por encima de las leyes de la Iglesia.

Con harta frecuencia sucede que los padres de familia niegan terca y obstinadamente su consentimiento para que sus hijos contraigan matrimonio, aun cuando se presenten todas las condiciones que lo aconsejen. De aquí los raptos tan frecuentes, los concubinatos y las enemistades mortales entre el raptor y los padres ultrajados.

Consúltense en estos casos los padres de familia con su párroco y sean asequibles á los consejos de su pastor. Los jóvenes á su vez deben cuidar de no tomar una resolución precipitada, que muchas veces sería seguida de la pérdida irreparable de su honor y felicidad. Tan cierto es que la ley divina y el temor de Dios son inseparables de la felicidad del hombre.

#### II. DEL DIVORCIO.

1. ¿ Qué es divorcio entre esposos?

El divorcio entre esposos es la disolución de la vida conyugal, y tiene lugar de dos maneras: puede ser conforme á la ley cristiana, ó en el sentido del matrimonio civil.

2. ¿ Qué es divorcio en el sentido cristiano?

El divorcio, tal como la Iglesia lo permite por razones muy graves, consiste en la separación de los esposos para que hagan vida aparte, pero sin que ninguno de ellos pueda contraer nuevo matrimonio, mientras viva el consorte.

3. ¿Cuáles son los motivos que la Iglesia admite para consentir en este divorcio ó separación de la vida conyugal?

Para que la Iglesia permita, ó más bien tolere este divorcio, pide razones muy graves, cuales son el adulterio de uno de los esposos, ó cuando uno de éstos amenaza la vida del otro, ó le causa sufrimientos intolerables.

4. ¿Cuál es el divorcio que autoriza el liberalismo?

El liberalismo permite que los esposos se separen por consentimiento mutuo, ó aun sin él, para contraer otra unión, aunque viva el consorte; porque según el liberalismo, el matrimonio es un contrato como cualquier otro, que los hombres pueden hacer y deshacer sin que la religión intervenga.

5. ¿Será este divorcio conforme á la ley divina?

La ley divina prohibe expresamente que uno de los esposos se case nuevamente, mientras viva el otro; así lo declara terminantemente Nuestro Señor: "El que se casare con una divorciada, cometerá adulterio." (S. Mat. 19, 9.)

6. Pero ¿no sostienen los liberales que la autoridad civil puede autorizar este divorcio?

Sí, lo pretenden; pero Jesucristo dice claramente: "Lo que Dios ha unido, no lo desuna el hombre." (S. Mat. 19, 6.) Y á Jesucristo debemos obedecer.

7. Pero ¿no es demasiado duro obligar á los esposos á que lleven vida común, cuando no pueden congeniar?

Esta es la cruz del matrimonio, la cual es pesada; pero una vez que Dios manda á los esposos que la lleven, deben sujetarse y buscar en la gracia la fuerza y conformidad que necesitan.

La Iglesia, al prohibir el divorcio, defiende el derecho de los hijos, y no permite que ellos sean sacrificados, y carezcan de los cuidados que sus padres les deben.

Cuando el Divino Maestro hubo terminado su instrucción sobre la indisolubilidad del matrimonio, exclamó San Pedro: "¡Señor, si tal es la condición del hombre con su mujer, no tiene cuenta el casarse!" Á lo cual respondió el Señor con una nueva instrucción sobre la excelencia de la castidad perfecta. Mostró á sus discípulos que hay otra condición de vida más feliz y más honrosa que el matrimonio, que es la castidad guardada para servir mejor á Dios; pero advirtió que este feliz estado es un don del cielo y pasa las fuerzas puramente naturales. "No todos, dijo, son capaces de esta resolución, sino aquellos á quienes se les ha concedido." (S. Mat. 19, 11.)

#### III. DEL ESTADO DE CASTIDAD PERFECTA, DEL CELI-BATO ECLESIÁSTICO Y RELIGIOSO.

1. ¿Existe un estado más perfecto que el matrimonio?

El estado de castidad perfecta, abrazado para servir á Dios y al prójimo, es más perfecto que el de los casados.

2. ¿Cómo se llama esta condición de vida?

Se llama celibato eclesiástico ó religioso, cuyo fundamento es el voto ó la promesa hecha á Dios de guardar castidad perfecta.

3. ¿Por qué decimos que el estado de castidad perfecta es preferible al matrimonio?

Porque así lo declara Dios, y lo vemos por los grandes bienes que produce en la Iglesia y en la sociedad.

4. ¿ Qué dice el Evangelio del estado de castidad perfecta?

Jesucristo declara (S. Mat. 19, 11) que la castidad perfecta es un don del cielo concedido á las almas escogidas, y San Pablo, tratando del mismo asunto, expone las ventajas y la excelencia del celibato, abrazado por Dios, en estos términos: "El que no tiene mujer, anda solícito de las cosas del Señor y en lo que ha de agra-

dar á Dios. Al contrario, el que tiene mujer, anda afanado en las cosas del mundo y en cómo ha de agradar á la mujer, y se halla dividido. De la misma manera, la mujer no casada, ó una virgen piensa en las cosas de Dios, para ser santa en cuerpo y alma. Mas la casada piensa en las del mundo, y en cómo ha de agradar al marido. — Yo digo esto para provecho vuestro." (1 Cor. 7.)

5. ¿ Qué bienes produce el celibato cristiano en la sociedad?

La virginidad cristiana es la gloria más pura y brillante de la Iglesia católica; es como un árbol que produce las flores más fragantes y los frutos más preciosos 1.

"Aqui llega la ocasión de preguntaros, á vosotras, sectas masónicas y liberales, sociedades secretas; y á vosotros también, círculos filantrópicos, ó como quiera que os llaméis, ¿ que tenéis para poder oponerlo á esta institución católica de las Hermanas de la Caridad?

"Preciso es que confiesen todos los enemigos del Catolicismo, que no oponen á estas instituciones de la Iglesia sino la violencia cuando pueden, y la calumnia cuando no tienen el poder necesario para perseguirlas. Vuelva á la memoria el recuerdo de la expulsión de cuatrocientas Hermanas de la Caridad por el liberalismo mejicano; vuelva, porque conviene recordar sin cesar semejantes pruebas de la intolerancia de aquellos que hablan siempre de la intolerancia católica; conviene recordar estos hechos, porque jamás los hallaréis referidos en los periódicos liberales. ¿Qué no dirían y qué grito de indignación levantarían de un polo al otro, si un gobierno cristiano expulsara de una vez á cuatrocientos hermanos de la logia? ¡Y cosa singular! nosotros los católicos, vemos que una secta liberal arroja del país y destierra á tantas hijas de la Iglesia, sin otro motivo que el de ser su ejemplo y sus obras gloria del catolicismo, y callamos. Aquel hecho, como nos escribe un venerable misionero del Perú, debería estar escrito con letras de oro en la Historia de la Iglesia."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> À un periódico liberal que se había propuesto injuriar á la institución de las Hermanas de la Caridad, deciamos en nuestra "Novena Carta Pastoral":

En primer lugar, son las vírgenes cristianas las que ofrecen á Dios, á nombre de sus hermanos, la adoración que le es debida, y compensan de esta manera la indiferencia religiosa de muchos cristianos que descuidan sus deberes religiosos.

En segundo lugar, las vírgenes cristianas prestan inestimables servicios á la sociedad, enseñando á la juventud, tomando el cuidado de los huérfanos, asistiendo á los enfermos de toda clase, y abriendo asilos para ancianos, locos y desgraciados de toda especie.

6. ¿Cómo juzga el liberalismo del estado de virginidad abrazado por amor de Dios?

Como el liberalismo prescinde de Dios, esta secta no entiende nada de la sublimidad de un estado que es obra de la gracia divina; por esto rechazan los liberales el celibato eclesiástico ó religioso, y persiguen á los que lo profesan.

Á los institutos de vida contemplativa que se consagran á la oración y al culto divino, los ataca el liberalismo con el pretexto de que son inútiles á la sociedad. Esto no es de extrañar que lo digan los liberales, porque no cuentan con Dios para nada y no sienten la necesidad de adorarle, pero sí es extraña la inconsecuencia de la secta, cuando por una parte pretende que el hombre es libre, y con todo no quiere conceder libertad para adorar á Dios y rogar por las necesidades del pueblo. Si el liberalismo fuera tan solícito para que todos los ciudadanos se dediquen á una ocupación útil, debiera suprimir las casas de juego y perseguir á los vagamundos y á los revolucionarios.

Á los institutos de vida activa, los persigue la secta por odio al catolicismo, expulsa á las religiosas no solamente de la enseñanza, porque la dan cristiana, sino también de los hospitales y demás asilos de la caridad. Las expulsan los liberales, á pesar de las protestas de los médicos, y á pesar de las lágrimas de los enfermos, sólo porque sienten y conocen claramente que aquel apostolado de la caridad es el más seguro triunfo de la religión católica 1.

# CAPÍTULO NOVENO. DE LA SECTA DE LOS MASONES.

1. ¿De dónde recibe el liberalismo su impulso y dirección?

De la secta de los masones; pues, como dice el Papa, la doctrina del liberalismo, negando el supremo dominio de Dios sobre el hombre, imita la rebelión de Lucifer contra Dios; pero el reino propio de este príncipe de las tinieblas está en la masonería.

2. ¿ Qué cosa es la masonería?

La masonería, como dice el Papa León XIII, es una sociedad secreta de hombres que "emprenden la obra de arruinar la santa Iglesia á fin de conseguir, si esto fuera posible, despojar completamente á las naciones cristianas de los beneficios que deben á nuestro Salvador Jesucristo". (Enc. Humanum.)

3. ¿Por qué forman los masones sociedades ocultas ó secretas?

Porque sus fines son perversos y sus obras malas,
pues, como dice Nuestro Señor: "Quien obra mal abo-

de incurables de las inmediaciones de Paris dirigieron en 1884 la carta siguiente al Presidente de la República de Francia, reclamando las Hermanas que habían sido expulsadas: "Los más de nosotros hemos permanecido más ó menos tiempo en los hospitales laicizados. Esto quiere decir, Señor Presidente, que hemos hecho por nosotros mismos experiencia de la laicización, y que todos, sin distinción de parecer, sabemos de una manera indudable, que con perder las Hermanas, perdemos al propio tiempo la tranquilidad, el orden, y lay! es necesario confesarlo, los cuidados que nos son tan necesarios y las consideraciones que nos son debidas."

97

rrece la luz, y no se acerca á ella, para que no sean reprendidas sus obras." (S. Juan 3, 20.)

4. ¿No se puede suponer que los masones tienen fines buenos cuando se ocultan?

De todos modos hacen mal, pues los fines que se proponen son buenos ó malos; si son malos, son por lo mismo reprensibles; si sus fines son buenos, hacen mal en ocultarlos, pues privan á la sociedad del buen ejemplo.

5. ¿Cómo se sabe lo que son los masones, si se esconden?

Se les conoce por lo que han divulgado y publicado los masones que se han arrepentido de haber pertenecido á la secta y que han salido de ella, como también por muchos hechos que no han podido quedar ocultos.

"Por grandes, en efecto, que puedan ser entre los hombres la astuta habilidad del disimulo y el hábito de la mentira, es imposible que una causa, cualquiera que sea, no se revele por los efectos que produce. Un buen árbol no puede producir malos frutos y uno malo no puede producirlos buenos (S. Mat. 7, 18)." (Enc. Humanum.)

6. ¿Cuáles son las doctrinas que profesan los masones?

La masonería profesa las mismas doctrinas que el liberalismo; á saber que el hombre es independiente de Dios, que no le debe nada. En conformidad con este principio general, trabajan los masones para destruir toda la religión revelada, ó como dice el Sumo Pontífice, "para despojar completamente á las naciones cristianas de los beneficios que deben á nuestro Salvador Jesucristo".

7. ¿Cuáles son los procedimientos característicos de la masonería?

Los medios característicos de la masonería, para extenderse y ganar en poder, son el disimulo, la mentira v el engaño bajo apariencia de bien. El Papa León XIII los señala de la manera siguiente: "Con mentidas apariencias, y haciendo del disimulo norma constante de conducta, como los maniqueos en otro tiempo, los masones no perdonan medio alguno para ocultarse, y no tener más testigos que sus cómplices. Como su interés supremo consiste en no parecer lo que son, hacen el papel de amigos de las letras, ó de filósofos reunidos y juntos para cultivar las ciencias."

Sabida es la táctica de los masones, de introducirse en los países católicos por medio de asociaciones literarias, científicas ó recreativas. Sus gremios y asociaciones filantrópicas son para ellos medios de propaganda; asegurando que respetarán todas las opiniones religiosas, atraen á los cándidos y adormecen su conciencia. Este pretendido respeto á todas las religiones no es más que una pura farsa; en realidad, el que pretende respetar todas las opiniones religiosas, no tiene absolutamente ninguna. Á este desprecio de todo culto y de toda creencia religiosa conduce la secta á sus adeptos, hasta presentarlos en el altar de Lucifer.

8. ¿Es creible que los masones practiquen el culto de Satanás?

Es muy cierto que los masones ofrecen su culto al demonio, como consta por las declaraciones de aquellos que han abandonado la secta; consta lo mismo por las palabras terminantes del Papa León XIII.

León Taxil, autor de nuestros tiempos el cual, después de haber sido masón, hizo su abjuración y volvió al gremio de la Iglesia católica, refiere que los masones de los más altos grados, tienen un altar con la estatua de Satanás en figura de cabro, y que para ser recibidos, besan la figura de un cabro.

En el día de hoy, los masones no temen presentarse públicamente con el estandarte de Satanás, para quien trabajan. Así lo hicieron ostensiblemente en la ciudad de Roma

Schumacher, La Soc, civil crist,

como consta por las siguientes palabras del Papa León XIII: "Roma ha visto llegar en estos días á sus muros á una turba inmensa de todas partes; procesiones de banderas cínicamente hostiles á la religión, y lo que es más horrible, estandartes con la efigie del maldito que se negó á obedecer en el cielo al Altísimo, que es el príncipe de los sediciosos y el jefe de todas las revueltas." (Alocución del 30 Junio de 1889.)

9. ¿ No buscan los masones algunas ventajas temporales por medio de su asociación oculta?

Ciertamente, pues al unirse secretamente, trabajan para conseguir los empleos públicos, para tener ventajas en el comercio, y para favorecerse contra el rigor de las leyes públicas, cuando son perseguidos por la justicia.

10. ¿Puede tolerarse por los gobiernos una sociedad oculta que trabaja en este sentido?

Ningún gobierno puede permitir que una parte de los ciudadanos obtenga los empleos por sus ocultos artificios y manejos, y se asegure el monopolio del comercio ó eluda las leyes comunes. Estos manejos son ataques contra el derecho común y la igualdad.

Para reconocerse y favorecerse mutuamente se sirven los masones de ciertos signos, palabras y ceremonias; muy usado es el compás con una escuadra sobrepuesta, que muchos de ellos cargan ostensiblemente en el pecho.

11. ¿Es permitido á un católico alistarse entre los masones?

La Iglesia prohibe con las penas más severas que sus hijos entren en la masonería.

12. ¿Cuáles son las penas que la Iglesia ha decretado contra los masones?

La pena principal en que incurren los masones, es la excomunión mayor, la cual tiene los efectos siguientes: 1º La Iglesia excluye á los masones de sus oraciones. 2º Los masones no pueden recibir ningún sacramento, ni servir de padrinos.

3º Los masones que mueren sin reconciliarse con la Iglesia, quedan privados de la sepultura eclesiástica y de los sufragios de los fieles por los difuntos.

13. ¿Qué debemos concluir de todo esto?

Que todos los católicos deben mirar con horror á la masonería como junta satánica, igualmente pestífera para la religión y para la sociedad civil.

# ENCÍCLICA DEL PAPA LEÓN XIII SOBRE LA FRANCMASONERÍA.

Desde que, por envidia del demonio, el género humano se separó miserablemente de Dios, al cual era deudor de su existencia y dones sobrenaturales, se dividió en dos campos enemigos que no cesan de pelear, uno por la verdad y la virtud, otro por todo lo que es contrario á la virtud y á la verdad. Es el primero el reino de Dios sobre la tierra, es decir, la verdadera Iglesia de Jesucristo, cuyos miembros si quieren serlo de corazón y alcanzar su salud, necesariamente han de servir á Dios y á su Hijo único con toda su alma, con toda su voluntad. Es el segundo el reino de Satanás. Bajo su imperio y su poder se encuentran todos los que, siguiendo el funesto ejemplo de su jefe y de nuestros primeros padres, se resisten á cumplir la ley divina y de mil modos se esfuerzan, aquí por pasarse sin Dios, allí por obrar directamente contra Dios.

En nuestra época parece que los fautores del mal se han coligado en un inmenso esfuerzo, á impulso y con ayuda de una sociedad esparcida en gran número de lugares y vigorosamente organizada, la sociedad de los francmasones. Los cuales, en efecto, no se toman ya el trabajo de disimular sus propósitos, y rivalizan unos con otros en audacia contra la augusta majestad de Dios. Públicamente,

á cielo abierto, emprenden la obra de arruinar la Santa Iglesia á fin de conseguir, si eso fuera posible, despojar completamente á las naciones cristianas de los beneficios que deben á nuestro Salvador Jesucristo.

La mayor parte del tiempo, los que solicitan la iniciación, tienen que prometer, más aun, tienen que jurar solemnemente que jamás revelarán á nadie, en ninguna ocasión, de ninguna manera, los nombres de los asociados, las notas características, ni las doctrinas de la sociedad. De esa suerte, con mentidas apariencias, y haciendo del disimulo norma constante de conducta, como los maniqueos en otro tiempo, los francmasones no perdonan medio ninguno de ocultarse

y no tener más testigos que sus cómplices.

Como su interés supremo consiste en no parecer lo que son, hacen el papel de amigos de las letras ó de filósofos reunidos y juntos para cultivar las ciencias. No hablan más que de su celo por los adelantamientos de la civilización, de su amor al pobre pueblo. A creerlos, su solo fin es mejorar la suerte de la muchedumbre y extender á mayor número de hombres los beneficios de la sociedad civil. Mas aun en el supuesto de que estas intenciones fuesen sinceras, estarían lejos de agotar todos sus designios. En efecto, los que están afiliados han de prometer obediencia ciega y sin discusión á los mandatos de sus jefes; estar siempre prontos, al menor aviso, á la más leve señal, para ejecutar las órdenes que se les den, sometiéndose por adelantado, en caso contrario, á los tratamientos más rigurosos y á la muerte misma. Realmente, no es raro que la pena del último suplicio sea impuesta entre ellos á los que están convictos de haber descubierto la disciplina secreta de la sociedad, ó de haber resistido á las órdenes de los jefes; y esto se practica con tanta destreza, que la mayor parte de las veces el ejecutor de estas sentencias de muerte burla la justicia, establecida para impedir los crímenes y castigarlos.

Pero vivir en el disimulo y querer envolverse en tinieblas; encadenar así con lazos estrechísimos, y sin darles á conocer previamente á qué se obligan, á hombres de este modo re-

ducidos á la condición de esclavos; emplear en todo género de atentados estos instrumentos pasivos de una voluntad extraña; armar para el asesinato manos con cuvo auxilio se asegura la impunidad del crimen, son prácticas monstruosas condenadas por la misma naturaleza. La razón y la verdad bastan, pues, para probar que la sociedad de que Nos hablamos está en formal contradicción con la justicia y la moral naturales.

Un buen árbol no puede producir malos frutos, y uno malo no puede producirlos buenos.

Mas los frutos producidos por la secta masónica son perniciosos, y de los más amargos. Hé aquí, en efecto, lo que resulta de cuanto hemos indicado precedentemente; y esta conclusión nos da la última palabra de sus designios. Tratan los francmasones, y todos sus esfuerzos tienden á ese objeto, tratan de destruir de raíz toda la disciplina religiosa v social que ha nacido de las instituciones cristianas, v de sustituirlas con otra nueva, adaptada á sus ideas, y cuyos principios y leves fundamentales están sacadas del naturalismo.

Un Dios que ha creado el mundo y le gobierna con su providencia; una lev eterna cuyas prescripciones mandan respetar el orden de la naturaleza y prohiben turbarle; un fin último, puesto para el alma en región superior á las cosas humanas, y más allá de esta posada terrestre: he aquí las fuentes, los principios, de toda justicia y honestidad. Hacedlas desaparecer (esa es la pretensión de los naturalistas y francmasones), y será imposible saber en qué consiste la ciencia de lo justo ó de lo injusto, ni en qué se apoya. Cuanto á la moral, la única cosa que ha encontrado gracia ante los miembros de la secta masónica, en la cual quieren que la juventud se instruya con cuidado, y es lo que ellos llaman moral cívica - moral independiente - moral libre, en otros términos, moral que no deja lugar ninguno á las ideas religiosas . . .

Periódicos y folletos donde no hay rastro de decoro y pudor; representaciones teatrales que pasan los límites de la licencia; obras artísticas donde se exhiben, con repugnante cinismo, los principios de eso que hoy llaman el realismo; ingeniosas invenciones destinadas á aumentar las delicadezas y los goces de la vida; en una palabra, nada se perdona para satisfacer el amor del placer con el cual acaba por ponerse de acuerdo la virtud adormecida.

Seguramente, esas gentes son culpables; pero al propio tiempo son consecuentes consigo mismas, que, al suprimir la esperanza de los bienes futuros, abaten la felicidad al nivel de las cosas perecederas, más abajo aún que los horizontes visibles. Apoyándose en estos asertos, fácil sería alegar hechos ciertos, aunque en apariencia increíbles.

En lo que hace á la familia, hé aquí á qué se reduce la enseñanza de los naturalistas. El matrimonio no es sino una variedad de la especie de los contratos; y se puede, por lo tanto, disolver legítimamente á voluntad de los contratantes. Los jefes del gobierno tienen poder sobre el vínculo conyugal. En la educación de los hijos no hay nada que enseñarles metódicamente ni nada que prescribirles en punto á religión. Corre á cuenta de los hijos, cuando tengan edad, escoger la religión que bien les parezca. Y no solamente los francmasones admiten por completo tales principios, sino que procuran infundirlos en las costumbres y en las instituciones.

También acumula la secta todas sus energías y todas sus fuerzas para apoderarse de la educación de la juventud. Esperan los francmasones que cómodamente podrán amoldar á sus ideas la dirección que quieran, no habiendo medio más eficaz para formar de la sociedad civil una raza de ciudadanos tal como los francmasones se la quieren preparar. Por eso en la educación é instrucción de los niños no quieren tolerar á los ministros de la Iglesia, ni como profesores ni como vigilantes. Ya en muchos países han logrado que exclusivamente se confíe á los seglares la educación de la juventud, y que asimismo se proscriban totalmente de la enseñanza de la moral los grandes y santos deberes que unen al hombre con Dios.

Vienen en seguida los dogmas de la ciencia política; véase cuáles son en este punto las tésis de los naturalistas. — Los hombres son iguales en derechos: todos, y en todos conceptos, son de igual condición. Siendo todos libres por naturaleza, ninguno de ellos tiene derecho de mandar á sus semejantes, y es hacer violencia á los hombres querer someterlos á cualquiera autoridad, á menos que tal autoridad no proceda de ellos mismos. Todo poder está en el pueblo libre; los que ejercen el mando sólo le tienen por mandato ó concesión del pueblo, y eso de modo que si cambia la voluntad popular, hay que despojar de su autoridad á los jefes del Estado, aun á despecho de ellos.

Los hechos que acabamos de resumir, arrojan luz suficiente sobre la constitución íntima de los francmasones, y muestran con claridad por qué vías se encaminan á su fin. Sus dogmas principales están en tan completo y manifiesto desacuerdo con la razón, que no se puede imaginar cosa más perversa. En efecto, querer destruir la religión y la Iglesia, establecidas por Dios mismo y aseguradas por Él, con perpetua protección, para resucitar entre nosotros, después de diez y ocho siglos, las costumbres é instituciones de los paganos, ¿ no es el colmo de la locura y la más osada impiedad? Ni es menos horrible, ni más soportable ver que se repudian los beneficios misericordiosamente ganados por Jesucristo, para los individuos en primer término, después para los hombres agrupados en familias y naciones; beneficios de grandísimo precio, aun según el testimonio de los mismos enemigos del Cristianismo. Ciertamente, que en plan tan criminal é insensato, bien se puede reconocer el odio inextinguible que anima á Satán contra Cristo, y su pasión de venganza.

El mal se aumenta con todos los peligros que amenazan á la sociedad doméstica y á la sociedad civil. Como otras veces le hemos expuesto, todos los pueblos, todos los siglos concuerdan en reconocer en el matrimonio algo de sagrado y religioso, y la ley divina ha provisto á que las uniones conyugales no puedan disolverse. Pero si se convierten en puramente profanas, si se permite romperlas á capricho de los contratantes, en ese instante la constitución de la familia será presa de turbación y confusión; las mujeres serán desposeídas de su dignidad, y los hijos y los intereses perderán toda protección y seguridad. Cuanto á la pretensión de hacer al Estado completamente extraño á la religión y que pueda administrar los asuntos públicos sin tener cuenta con Dios, como si no existiese, es temeridad sin ejemplo, y aún entre los paganos. Los cuales tenían tan profundamente grabada en lo más íntimo de sus almas, no solamente una idea vaga de los dioses, sino la necesidad social de la religión, y en su modo de ver, más fácil hubiera sido á una ciudad mantenerse en pie sin apoyarse en el suelo, que privarse de Dios.

Los perniciosos errores que acabamos de recordar amenazan á los Estados con los más espantosos peligros. Suprimid,
en efecto, el temor de Dios y el respeto que á sus leyes
se debe; dejad caer en descrédito la autoridad de los príncipes; dad libre curso y aliento á la manía de las revoluciones; soltad la rienda á las pasiones populares; romped
todo freno, salvo el de los castigos, y llegaréis por la fuerza
de las cosas á un cataclismo universal y á la ruina de
todas las instituciones: tal es, ciertamente, el fin averiguado,
explícito, á que enderezan sus esfuerzos muchas asociaciones
comunistas y socialistas; y la secta de los francmasones
no tiene derecho de decirse extraña á tales atentados, dado
que ella favorece sus designios, y en el terreno de los principios está por completo de acuerdo con ellas.

Pluguiese á Dios que todos, juzgando del árbol por sus frutos, supieran conocer el germen y el principio de los males que nos inundan y de los peligros que nos amenazan. Luchamos con un enemigo astuto y fecundo en artificios.

Cuanto á vosotros, Venerables Hermanos, Nos os rogamos, Nos os conjuramos, que unáis vuestros esfuerzos á los Nuestros y que empleéis todo vuestro celo en procurar que desaparezca el impuro contagio del veneno que circula en las venas de la sociedad y toda entera la inficiona. Trátase,

para vosotros, de procurar la gloria de Dios y la salvación del prójimo.

Combatiendo por causas tan grandes, no os han de faltar valor ni fuerza. A vosotros toca determinar, en vuestra discreción, los medios más eficaces para vencer las dificultades y los obstáculos que se alzarán contra vosotros. Pero ya que la autoridad inherente á Nuestro cargo Nos impone el deber de trazaros la línea de conducta que estimamos mejor, os diremos:

Primeramente, arrancad á la francmasonería la máscara con que se cubre, y mostradla tal cual es.

En segundo lugar, con vuestros discursos y cartas pastorales especialmente dedicadas á este asunto, instruid á vuestros pueblos; hacedles conocer los artificios empleados por esas sectas para seducir á los hombres y atraerlos á sus filas, la perversidad de sus doctrinas, la infamia de sus obras. Recordadles que en virtud de sentencias dictadas varias veces por nuestros predecesores, ningún católico, si quiere conservarse digno de este nombre y tener de su salvación el cuidado que ella merece, puede con ningún pretexto, afiliarse á la secta de los francmasones. Ninguno, pues, se deje engañar por falsas apariencias de honradez. Pueden algunos creer, en efecto, que en los planes francmasónicos no hay cosa formalmente contraria á la santidad de la religión y de las costumbres. Mas, condenado por la moral el principio fundamental que es como el alma de la secta, no hay posibilidad de que sea lícito unirse á ella ni ayudarla de ningún modo.

También es preciso, con frecuentes instrucciones y exhortaciones, hacer de modo que las muchedumbres aprendan á conocer la religión. Á ese fin Nos aconsejamos encarecidamente que se expongan, por escrito ó de viva voz en discursos ad hoc, los elementos de los sagrados principios que constituyen la filosofía cristiana. Esta última recomendación tiene por principal objeto curar con ciencia de buena ley, las enfermedades intelectuales de los hombres, y preservarlos á la vez contra las múltiples formas

del error v contra las numerosas seducciones del vicio, sobre todo en tiempos en que la licencia de los escritos va á la par con la avidez insaciable de aprender.

La obra es inmensa; para acometerla tendréis ante todo el auxilio y la colaboración de vuestro clero si ponéis todo cuidado en formarle bien y mantenerle en la perfección de la disciplina eclesiástica y en la ciencia de las santas letras.

# CAPÍTULO DÉCIMO.

# DE DOS MEDIOS QUE EMPLEAN EL LIBERALISMO Y LA SECTA MASÓNICA PARA CONSEGUIR SUS DEPRAVADOS FINES.

¿Cuáles son los medios que el liberalismo y la masonería emplean de preferencia?

Estos medios son dos, á saber: la falsificación del significado natural de las palabras y, en segundo lugar, los engaños de la prensa.

# I, DEL ABUSO Y FALSIFICACIÓN DEL SENTIDO NATURAL DE LAS PALABRAS.

1. ¿Cuáles son las expresiones cuyo sentido han falseado los liberales?

Estas son principalmente las siguientes: libertad y liberal, teocracia, fanatismo, superstición, hipocresía, ultramontanismo, clericalismo, terrorismo, oscurantismo.

2. ¿Cómo han falseado los liberales el significado de las palabras "libertad y liberal"?

Libertad en sentido legítimo es la facultad y el derecho de hacer el bien; los liberales entienden por libertad la "moral independiente" que prescinde de la ley de Dios.

Ser liberal significaba antes generosidad y magnanimidad; hoy designa la pertenencia á una secta condenada por la Iglesia, tiránica y opresora de las libertades cristianas.

# 3. ¿ Qué cosa es teocracia y gobierno teocrático?

Como lo hemos explicado ya, gobierno teocrático es un poder directamente instituído y dirigido por Dios, como sucedió en el pueblo de Israel, razón por la cual exclamó Moisés: "No hay otra nación tan grande, con la cual se comunique la Divinidad."

# 4. ¿ Qué entienden los liberales por gobiernos teocráticos?

En el sentido liberal teocrático es equivalente á cristiano, y dan este nombre á todo gobierno que sigue la ley del Evangelio en su política.

# 5. ¿ Qué cosa es fanatismo?

Fanatismo en el sentido propio de la palabra es locura y furor de sectarios, producido por ideas falsas y sentimientos ajenos de la religión católica. Así proceden como verdaderos fanáticos los liberales que expulsan á las religiosas de las escuelas y de los hospitales, ó cuando quitan de los locales de enseñanza las imágenes religiosas.

#### 6. ¿Qué cosa entienden los liberales por fanatismo?

Los liberales entienden por fanatismo la fidelidad á las leyes de la Iglesia y á las prácticas religiosas. El que ruega á Dios, el que se confiesa y comulga, el que se descubre ante el Santísimo Sacramento, este es un fanático á los ojos de la secta.

# 7. ¿ Quiénes son pues los verdaderos fanáticos?

No lo son ciertamente los católicos cuando cumplen con sus deberes religiosos; pero verdaderos fanáticos del error v contra las numerosas seducciones del vicio, sobre todo en tiempos en que la licencia de los escritos va á la par con la avidez insaciable de aprender.

La obra es inmensa; para acometerla tendréis ante todo el auxilio y la colaboración de vuestro clero si ponéis todo cuidado en formarle bien y mantenerle en la perfección de la disciplina eclesiástica y en la ciencia de las santas letras.

# CAPÍTULO DÉCIMO.

# DE DOS MEDIOS QUE EMPLEAN EL LIBERALISMO Y LA SECTA MASÓNICA PARA CONSEGUIR SUS DEPRAVADOS FINES.

¿Cuáles son los medios que el liberalismo y la masonería emplean de preferencia?

Estos medios son dos, á saber: la falsificación del significado natural de las palabras y, en segundo lugar, los engaños de la prensa.

# I, DEL ABUSO Y FALSIFICACIÓN DEL SENTIDO NATURAL DE LAS PALABRAS.

1. ¿Cuáles son las expresiones cuyo sentido han falseado los liberales?

Estas son principalmente las siguientes: libertad y liberal, teocracia, fanatismo, superstición, hipocresía, ultramontanismo, clericalismo, terrorismo, oscurantismo.

2. ¿Cómo han falseado los liberales el significado de las palabras "libertad y liberal"?

Libertad en sentido legítimo es la facultad y el derecho de hacer el bien; los liberales entienden por libertad la "moral independiente" que prescinde de la ley de Dios.

Ser liberal significaba antes generosidad y magnanimidad; hoy designa la pertenencia á una secta condenada por la Iglesia, tiránica y opresora de las libertades cristianas.

# 3. ¿ Qué cosa es teocracia y gobierno teocrático?

Como lo hemos explicado ya, gobierno teocrático es un poder directamente instituído y dirigido por Dios, como sucedió en el pueblo de Israel, razón por la cual exclamó Moisés: "No hay otra nación tan grande, con la cual se comunique la Divinidad."

# 4. ¿ Qué entienden los liberales por gobiernos teocráticos?

En el sentido liberal teocrático es equivalente á cristiano, y dan este nombre á todo gobierno que sigue la ley del Evangelio en su política.

# 5. ¿ Qué cosa es fanatismo?

Fanatismo en el sentido propio de la palabra es locura y furor de sectarios, producido por ideas falsas y sentimientos ajenos de la religión católica. Así proceden como verdaderos fanáticos los liberales que expulsan á las religiosas de las escuelas y de los hospitales, ó cuando quitan de los locales de enseñanza las imágenes religiosas.

#### 6. ¿Qué cosa entienden los liberales por fanatismo?

Los liberales entienden por fanatismo la fidelidad á las leyes de la Iglesia y á las prácticas religiosas. El que ruega á Dios, el que se confiesa y comulga, el que se descubre ante el Santísimo Sacramento, este es un fanático á los ojos de la secta.

# 7. ¿ Quiénes son pues los verdaderos fanáticos?

No lo son ciertamente los católicos cuando cumplen con sus deberes religiosos; pero verdaderos fanáticos son los liberales que persiguen á los institutos de la caridad católica.

8. ¿ Qué es superstición en el sentido natural de la palabra? Superstición en la verdadera significación de la pa-

labra, es un culto falso, y puede ser tal de dos maneras:

1º Cuando se ofrecen á Dios actos que son contrarios al culto divino.

2º Cuando se tributa culto divino al demonio ó á otra criatura.

9. ¿ Qué entienden los liberales por superstición?

Con este nombre designan los liberales al culto católico: la misa, los sacramentos y las sagradas ceremonias. Los incrédulos del siglo pasado son los autores de esta falsificación.

10. ¿ Qué es hipocresia?

La hipocresía consiste en fingir ó aparentar sentimientos buenos sin tenerlos realmente.

11. Qué entienden los liberales por hipocresía?

Los liberales acusan de hipócrita toda manifestación de sentimientos cristianos; pues, como ellos no los tienen, juzgan que nadie puede tenerlos, según el axioma: "El ladrón á todos juzga de su condición." Juzgan de esta manera á todas las asociaciones católicas y las manifestaciones públicas del culto, como son procesiones, comuniones generales y romerías.

12. ¿ Qué es ultramontanismo y qué es ultramontano en el decir de los liberales?

Ultramontano (literalmente: el que vive al otro lado de los montes) significa, en el sentido de los liberales, el que defiende los derechos del Papa y los de la Iglesia romana. Significa pues esta palabra lo mismo que católico romano, y ultramontanismo es equivalente á catolicismo.

13. ¿Por qué nos dan los liberales este nombre, en vez de llamarnos sencillamente católicos?

Los de la secta emplean en general toda esta palabrería para aparentar una instrucción poco ordinaria; pero en el caso presente tienen otro motivo más. Cuando hablan ó escriben en un país católico, saben bien que chocarían con el sentimiento general, si dijesen que hacen la guerra al catolicismo y á los católicos; por esto emplean las palabras de ultramontanos y ultramontanismo, fingiendo que respetan la religión del pueblo.

14. ¿ Qué es clericalismo?

La palabra "clericalismo" viene de clero y sirve á los liberales, para indicar, como con un término de desprecio, la intervención de la Iglesia y sus ministros en los asuntos políticos.

Como los liberales pretenden que la política debe seguir su camino sin tomar en cuenta á Dios y la religión, no pueden convenir que la Iglesia repruebe sus arbitrariedades y reclame contra la política atea.

15. ¿Cuándo se introdujo el nombre de terrorismo en la historia?

El gobierno de los liberales franceses durante la gran revolución de Francia fué llamado "Reinado del terror" por las inauditas maldades que cometieron entonces los defensores del sistema liberal.

16. ¿Qué es terrorismo?

La palabra "terrorismo" viene de terror y las cosas que inspiran más terror á los de la secta liberal son particularmente dos:

1ª La pena eterna del infierno decretada por Dios para los que no creen, y no quieren sujetarse á la ley divina.

2ª El castigo legal de los revolucionarios, y muy en especial, la pena de muerte.

Los liberales dan por esta razón el nombre de terroristas á los que creen en la existencia de la pena eterna del infierno, y á todos aquellos que sostienen que los revolucionarios son dignos de castigo, como los demás criminales.

En cuanto á lo primero que es la pena eterna del infierno, por más que la nieguen los liberales, debemos dar crédito á las palabras de Nuestro Señor, quien en el día del juicio dirá así á los réprobos: "Apartaos de mí, malditos, al fuego eterno que está preparado para el diablo y sus ángeles." (S. Mat. 25, 41.) Las protestas del liberalismo nada podrán contra esta amenaza aterradora; pues es sentencia de Dios que el hombre no podrá anular.

En cuanto al castigo de los que resisten á la autoridad legítima, debemos recordar lo que dice la Sagrada Escritura: "Los que resisten á la potestad resisten á Dios y se acarrean la condenación"; y conviene tener presente que el Papa León XIII declara reos de lesa sociedad á los perturbadores del orden público. Pero, como el liberalismo se complace con dar en cara á los pueblos cristianos la aplicación de la pena de muerte, y forma de esto un cargo odioso al cristianismo, conviene tratar por separado esta cuestión.

# De la pena de muerte.

Observación previa. Al tratar de la pena de muerte no es por cierto nuestro propósito abogar por su aplicación, ni como vindicta pública por ciertos crímenes atroces, ni como medio para defender la sociedad y la vida de los inocentes de la agresión de los asesinos; nuestro fin es muy diverso: queremos manifestar la inconsecuencia y la inmensa hipocresía de la secta liberal, cuando se pone como enemiga de la pena de muerte y como protectora de la vida humana.

Al oir las protestas de la secta liberal contra la pena de muerte, establecida y decretada á los homicidas, sean estos revolucionarios ó no, se debería suponer que el liberalismo está animado de un alto respeto de la vida humana. Nada es más falso. Una sola revolución liberal, la del siglo pasado, ha destruído más existencias humanas que todos los tribunales de justicia en las naciones cristianas, desde el tiempo que las hay en el mundo. Y nunca se ha desmentido en los partidos liberales este desprecio de la vida humana. Dígalo tanta sangre inocente derramada por ellos para subir al poder.

Mientras el liberalismo provoque estas revoluciones armadas y mate á sus contrarios sin forma de juicio, cese de declamar contra la pena de muerte, aplicada con tanta profusión por sus adeptos.

Esta inconsecuencia del liberalismo es tanto más incalificable, por cuanto de su principio fundamental no puede sacar ninguna razón para decretar la pena de muerte. En efecto, si el hombre es su propia ley y su propio Dios, como lo enseña el liberalismo, es claro que nadie puede quitarle la vida.

Las naciones cristianas, cuando tenían leyes que aplicaban la pena de muerte á los reos de crímenes atroces, se apoyaban por lo menos en un principio de autoridad y de razón. En el derecho de los pueblos cristianos, la autoridad pública representa á Dios, el cual es dueño de la vida humana, y el magistrado, cuando decreta la pena de muerte, no procede como hombre particular, sino como ministro de la justicia divina. Por esto nos dice el apóstol San Pablo: "El príncipe es un ministro de Dios para tu bien. Pero si obras mal, tiembla: porque no en vano se ciñe la espada; siendo como es, ministro de Dios para ejercer su justicia, castigando al que obra mal." (Rom. 13, 4.)

La secta liberal prorrumpirá sin duda en sus consabidas declamaciones contra este "terrorismo"; pero protestamos otra vez que estamos lejos y muy lejos de abogar por la aplicación práctica de la pena de muerte; hemos querido manifestar únicamente la inconsecuencia de los liberales, y la evidente contradicción entre sus dichos y sus hechos.

Por último, les preguntaremos ¿v qué es de la secta masónica, vuestra madre, con su veneno y sus puñales, con que arma el brazo de los hermanos de las logias, los cuales deben estar prontos para ejecutar los decretos de muerte lanzados por la secta? ¿A qué ese veneno terrible llamado "maná de San Nicolás", cuyos secretos saben los masones, y con el cual matan sin ruido ni peligro? De este terrorismo, ejercido en medio de la sociedad por la secta masónica nos habla el Papa León XIII en las siguientes palabras: "Realmente no es raro que la pena del último suplicio sea impuesta entre ellos á los que están convictos de haber descubierto la disciplina secreta de la sociedad, ó de haber resistido á las órdenes de los jefes; y esto se practica con tanta destreza, que la mayor parte de las veces el ejecutor de estas sentencias de muerte burla la justicia establecida para impedir los crímenes y castigarlos.

"Pero vivir en el disimulo y querer envolverse en tinieblas; encadenar así con lazos estrechísimos y sin darles á conocer previamente á qué se obligan, á hombres de este modo reducidos á la condición de esclavos; emplear en todo género de atentados estos instrumentos pasivos de una voluntad extraña; armar, para el asesinato, manos con cuyo auxilio se asegura la impunidad del crimen, son prácticas monstruosas condenadas por la misma naturaleza. La razón y la verdad bastan, pues, para probar que la sociedad de que Nos hablamos está en formal contradicción con la justicia y la moral naturales."

#### II. DE LAS ASTUCIAS DE LA PRENSA LIBERAL Y MASONICA.

¿Cuáles son los medios de engaño que emplea la prensa liberal?

Estos medios consisten principalmente en inventar propalar cuentos y anécdotas injuriosas para la Iglesia y sus ministros y en ocultar y callar los hechos que honran al catolicismo:

El Obispo de Loja dirigió, poco há, el siguiente aviso á sus diocesanos:

"Creemos necesario advertiros para vuestro desengaño, que no ha mucho leimos una circular dirigida por la principal logia masónica de Italia á las demás logias, en la que se inculcaba con diabólica malicia que trabajasen con todo empeño en desacreditar y desprestigiar al Clero, porque, perdido por el pueblo el respeto y amor á los sacerdotes, con facilidad conseguirían lo que tanto desean, esto es, acabar con la religión."

"La prensa contemporánea, dice un autor católico, discipula fiel de su maestro y corifeo Voltaire, que no cesaba de repetir: 'Mentid, mentid siempre, porque algo quedará', no deja escapar ocasión alguna de declamar contra las más respetables instituciones. Sus escritores desfiguran los hechos, exageran los abusos, búrlanse de lo más sagrado: no hay para ellos chiste soez, anécdota ridícula, injuria ni calumnia; todo es medio excelente con tal que logren el infame proyecto de arrancar del corazón de los fieles la confianza y el respeto que merecen los ministros del Señor." 1

<sup>4</sup> En el año de 1889 los periódicos masónicos de Europa hicieron circular el cuento de que un cura de Quito había condenado á muerte y hecho quemar viva á una mujer por bruja.

Poco antes, un periódico liberal de Quito publicó en esta capital un cuento escandaloso, sobre un miembro del benemérito instituto de los Hermanos Cristianos. Estos reclamaron, pero el redactor del periódico liberal les contestó que el escándalo era muy cierto, indicándoles la ciudad de Francia en donde debía haber ocurrido, y dándoles el nombre y apellido del supuesto Hermano.

À pesar de constarles la falsedad del hecho publicado por el periódico liberal, los Hermanos de Quito escribieron á la casa en la cual debía existir el supuesto Hermano, y se les contestó que no existía siquiera un Hermano de este nombre y que el hecho era una mera calumnia.

Los tribunales de Quito condenaron al redactor calumniador á una multa de doscientos sucres y le obligaron á retractarse en su propio periódico.

No siempre hay jueces tan rectos, ni es posible, en muchas ocasiones, apelar à la justicia para deshacer la calumnia; ¡consecuencia de la prensa liberal!

DIRECCIÓN GENERA

UNIVERSIDAD AUTÓ

# CAPÍTULO UNDÉCIMO.

# EXPLICACIÓN DE ALGUNOS SISTEMAS QUE SE RE-LACIONAN CON EL LIBERALISMO.

#### NATURALISMO, COMUNISMO.

#### 1. ¿Qué sistema es el naturalismo?

El naturalismo es un sistema que no admite sino lo que perciben los sentidos, y lo que la razón natural puede comprender, rechazando toda la revelación divina, los misterios de la fe, los milagros; en una palabra, todo lo que pasa las fuerzas naturales de la razón.

"El primer principio de los naturalistas, es que en todas las cosas la naturaleza ó la razón humana, debe ser dueña ó señora. — Niegan que Dios sea autor de revelación alguna. Para ellos, fuera de lo que la razón humana puede comprender, ni hay dogma religioso, ni verdad. Los masones y la secta liberal naturalmente se avienen bien con este sistema."

#### 2. ¿ Qué se entiende por comunismo?

El comunismo pretende que la propiedad particular es un robo hecho á la sociedad, y que todos los bienes deben ser comunes.

#### 3. ¿ Qué debemos pensar del comunismo?

El comunismo pugna con la razón, pues no es justo privar á nadie del fruto de su trabajo, ni á él ni á sus hijos; además, este sistema fomentaría la ociosidad, madre de todos los vicios, porque ¿quién había de trabajar sabiendo que el producto de su trabajo sería para otros?

Es contra la religión, porque el sétimo mandamiento manda respetar y reconocer la propiedad ajena, y reconoce por lo mismo que hay justicia y derecho para tener propiedad particular.

# CAPÍTULO DUODÉCIMO. DEL SOCIALISMO.

#### 1. ¿ Qué sistema es el socialismo?

Socialismo es un sistema que pretende organizar la sociedad civil sobre las bases del liberalismo ateo en favor de las clases menesterosas, esto es, para el bienestar de los obreros y trabajadores.

#### 2. ¿De qué se quejan los obreros y trabajadores?

Los obreros y trabajadores se quejan de ser explotados sin remuneración suficiente por los capitalistas y los empresarios poderosos, y conspiran para ponerse en su lugar á fin de repartir, según dicen, el trabajo y la ganancia entre todos los miembros de la sociedad.

#### 3. ¿ Qué causas producen este descontento en las masas?

Las causas principales del descontento entre las masas son las siguientes:

1º La libertad ilimitada introducida por el liberalismo egoista para especular y comerciar, sin el freno de la caridad y justicia evangélica, pues de aquí resulta necesariamente el empobrecimiento de las masas á favor de unos pocos ricos.

2º El olvido de Dios y la irreligiosidad que propaga el liberalismo, según queda demostrado; pues quitando al hombre la esperanza del cielo y las saludables prácticas de la religión que tanto consuelan al infeliz, no le queda más que querer gozar siquiera aquí, quitando los bienes al rico.

# 4. ¿De qué manera proyectan los socialistas organizar la sociedad?

Los socialistas quieren realizar á su modo las teorías liberales:

1º Siendo el pueblo soberano quieren formar un Estado en el cual la clase pobre y trabajadora tenga el gobierno.

2º Para llegar á este resultado procuran despojar á los capitalistas y á los ricos, apropiarse de las manufacturas, industrias y empresas de explotación para señalar á cada uno su trabajo y ganancia, esperando realizar de esta manera la teoría liberal de Libertad, Igualdad y Fraternidad. Á los enfermos, á los inválidos y viejos los alimentaría el pueblo.

3º Este estado social no tendría religión alguna, ni se la enseñaría en las escuelas, ni habría culto público, exactamente como lo desea el liberalismo.

Por lo dicho se ve que el socialismo no es otra cosa que el sistema liberal reducido á la práctica por los pobres. El liberalismo con su falsa libertad oprime al pueblo para llenar sus arcas; el socialismo despoja á los ricos para gozar también.

#### 5. ¿ Qué esperan los socialistas de su sistema?

Los socialistas prometen que no habrá pobres ni infelices cuando hayan organizado la sociedad según sus principios, porque creen poder contentar á todos.

#### 6. ¿Se puede confiar en esas promesas del socialismo?

Las promesas del socialismo son una pura ilusión, porque ellos nunca podrán quitar las pasiones humanas y por tanto los que tengan que gobernar ó dirigir al Estado social, aprovecharán para sí el trabajo de los demás. Á su vez los trabajadores, viendo que trabajan para otros, no tendrán el estímulo necesario y estarán siempre quejosos y descontentos.

Pero sobre todo es de considerar que sin los consuelos y los auxilios de la religión el hombre no puede ser feliz, ni aun en esta vida. Sólo Dios puede contentar el corazón del hombre que es criado para Él. Es por tanto el socialismo un sistema abominable por su impiedad y engañoso por lo que promete sin poderlo realizar.

7. ¿Qué medio tiene la Iglesia católica para mejorar la situación temporal de la clase obrera?

La Iglesia enseña al rico caridad para con sus hermanos pobres; ella pone un freno á la codicia humana con la ley de Dios á que sujeta al hombre; al pobre, ya que no todos pueden ser ricos, le asiste en sus enfermedades y necesidades y lo consuela con la esperanza de una vida mejor.

UNIVERSIDAD AUTÓNO

# CONCLUSIÓN.

Conclusión.

Los cargos que hemos hecho al liberalismo, en la obra que terminamos, son dirigidos contra el sistema y los principios, no contra las personas, porque tenemos la convicción de que, entre los que se llaman liberales, hay relativamente muchos que ignoran la perversidad del sistema en toda su extensión.

Pero por lo mismo que la ignoran, es de absoluta y urgente necesidad hacerles conocer y manifestar la doctrina liberal en su raíz y en sus últimas consecuencias; pues el peligro está en que estos errores ganen terreno á favor de las tinieblas y del engaño en que se les envuelve.

Si bien es verdad que la condenación del liberalismo, emanada del Pastor Supremo de la Iglesia, debe bastar á los hijos fieles de la Iglesia, para que huyan de este sistema, y lo tengan por falso y malo; con todo, la instrucción es necesaria para que el católico ilustrado sepa defender sus principios contra los argumentos de la filosofía anticristiana.

El conocimiento de los principios de la filosofía social cristiana contribuirá á dar seguridad y firmeza á la sociedad entera, pues estas doctrinas no tienen otro fin que el de asegurar el reino y gobierno de Dios, y escrito está: "Feliz aquel pueblo que tiene por Señor á su Dios." (Salmo 143, 15.)

DIRECCIÓN GENERAL DE BIBLIOTECAS

# B. HERDER,

LIBRERO-EDITOR PONTIFICIO, FRIBURGO DE BRISGOVIA (ALEMANIA).

Libros para premios y regalos.

Los Niños Santos ó Leyendas infantiles por el P. Francisco Hattler de la Compañía de Jesús. Obrita traducida del alemán por el P. Jerónimo Rojas de la misma Compañía. Adornada con numerosas láminas. Con la aprobación ó recomendación de los RR. Obispos de Comayagua, Costa-Rica, León, Nueva Pamplona, Portoviejo, Puebla de los Angeles y Veracruz. Un tomo de VIII y 238 págs. en 12º Precio: Encuadernado lujosamente en tela 3.50 ptas.

"Indudablemente que para la juventud puede ser en gran manera útil; que los tiernos corazones de los niños gozarán en la lectura de aquellas santas escenas, que se desarrollaron en la aurora de la vida de los santos y almas virtuosas, que en el tal librito se relatan, y que en sus ánimos inocentes, abiertos al rocio de la gracia, se irán depositando los gérmenes hermosos y fecundos de las virtudes cristianas.

La casa editorial, al publicar la obrita 'Los Niños santos' hace un regalado obsequio á la juventud y de desear es que este librito sea reclamado con avidez por todas las regiones donde se habla la lengua castellana." (De la aprobación del Himo Obispo de León.)

La Vida de S. Luis Gonzaga, Patrono de la juventud cristiana. Relatada con motivo del te centenario del santo, por el P. M. Meschler d Compañía de Jesús. Con tres fototipías, copias originales auténticos. Aprobada ó recomend por el R. Arzobispo de Santa Fe de Bogotá y los RR. Obispos de Calahorra y La Calzada. Co yagua, Madrid-Alcalá, Portoviejo y Veracru distinguida con una carta de S. R. el Padre A. M. Anderledy, General de la Compañía de Jesús. V sión hecha con presencia de la segunda edición original alemán. Un tomo en 8? de XVI y 322 pags. Precio: Encuadernado lujosamente en tela, cortes encarnados, 5 ptas.