





a.P.F

NEPUEU



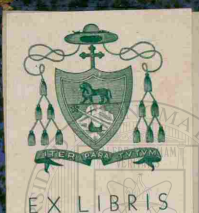


BX2349

V.2 Vc.1

RALD

011692



Episcopi Leonensis

# TJANL

1080022839

UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DE NUEVO LEÓN

DIRECCIÓN GENERAL DE BIBLIOTECAS



# TABLA

DE LOS CAPITULOS, QUE CONTIENE este segundo Tomo.

#### . ABRIL.

| THE REAL PROPERTY AND ADDRESS OF THE PARTY. | 4 44 44 60 464          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|---------------------------------------------|-------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| I. Dia. Ela                                 | dignidad de Christian   | o. Pag.I.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 2. dia. De                                  | las obligaciones, que   | correspon-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                             | d de Christiano.        | 6.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 3. dia. De la vol                           |                         | 10.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                             |                         | Mary Control of the C |
| 4. dia. De el fin                           |                         | 37 10 151                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 5. dia. De la div                           |                         | 18.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 6. dia. De la mui                           | erte.                   | 22.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 7. dia. Del Juici                           | io universal. De como   | los peca-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                             | denados.                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                             | ydado de la falvacion   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                             |                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                             | ucir à la salvacion, se |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                             | el mundo.               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                             | lzura de la penitencia. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 10. dia. De el de                           | emasiado assimiento à   | las rique-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| zas.                                        | AND A VISIT OF ANY      | _ 37.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 11. dia. Los rem                            | redice de la ira.       | 41.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                             | ascivia. De la cegueda  | 411                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                             |                         | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Dios castiga e                              |                         | 45.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 13. dia. De la e                            | ssencia de la tibieza.  | 49.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 14. dia. De el p                            |                         | 52.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 15. dia. De la                              | bumildad, ò de la neces | sidad de la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| gracia.                                     |                         | 56.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                             | <b>1</b> 2              | 16. dia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1       | 1000                    | THE RESIDENCE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |



| Tabla de los Capitulos.                                                          |              |
|----------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| 16. dia. De la paciencia.                                                        | 60.          |
| 17. dia. De el amor de Dios.                                                     | 64.          |
| 18. dia. De la omnipotencia de Dios.                                             | 20. 68.      |
| Para el Sabado antes de Ramos. De                                                | los dolores  |
| interiores de Jesu Christo en su Pass                                            | ion - con la |
| consideracion de sus tormentos.                                                  | 72.          |
| Para el Domingo de Ramos. De los                                                 | dolores in-  |
| teriores de Jesu-Christo, à vista de s                                           | mestros pe-  |
| caaos.                                                                           | 76.          |
| Para el Lunes Santo. Jesus en su Pa                                              | Tion . debe  |
| Jet objeto de miejtro amor.                                                      | 80.          |
| Para el Martes Santo. Jesus en su Pa                                             | Tion, debe   |
| Jer el objeto de nuestro amor.                                                   | 84.          |
| Para el Miercoles Santo. Jesus en su F                                           | affion, de-  |
| be ser objeto de nuestra compassion.                                             | 80-          |
| Para el Jueves Santo. Jesus en su Passi                                          | on, es ob-   |
| jeto de nuejtra confianza.                                                       | 02-          |
| Para el Viernes Santo. Jesus en su I                                             | affion, es   |
| el objeto de nuestra imitacion.                                                  | 97-          |
| Para el Sabado Santo. De la Passion,                                             | y Dolores    |
| de la Virgen Santissima.                                                         | 101.         |
| Para el dia de Pafqua. La Refurreccion                                           | n de fesu-   |
| Christo, es el fundamento de nuestra F                                           | e. 105.      |
| Para el Lunes de Pasqua. La Resurrecci                                           | non de Je-   |
| fu Christo, es el motivo de nuestra espera                                       | inza.109.    |
| Para el Martes de Pafqua. La Refur                                               | eccion de    |
| Jesu-Christo, es el modelo de la nuestra<br>Para el dia octavo de Pasqua. De las | Haras J.     |
|                                                                                  |              |
| A Control                                                                        | 118.<br>MA-  |
|                                                                                  | WILT.        |

# Tabla de los Capitulos. MAYO.

| 1. Dia. DE el fin para que fue con hombre. Nuestra dicha | riado el |
|----------------------------------------------------------|----------|
| hombre. Nuestra dicha                                    | consiste |
| en servir à Dios.                                        | 122.     |
| 2. dia. De el cuydado de la salvacion.                   |          |
| vacion es nuestra unica importancia.                     | 125.     |
| 3. dia. De el pecado mortal.                             | 129.     |
| 4. dia. De la muerte de los pecadores.                   | . I33.   |
| 5. dia. De la muerte de los justos.                      | . I37.   |
| 6. dia. De el fuicio.                                    | 140.     |
| 7. dia. De el gusano de la conciencia de                 |          |
| denados. o alla                                          | 144.     |
| 8. dia. De el Paraifo.                                   | 148.     |
| 9. dia. De la necessidad de la penitencia.               | 152.     |
| 10. dia. De la murmuracion.                              | 155.     |
| 11. dia. De la destemplanza.                             | A 158.   |
| 12. dia. De el mal exemplo.                              | 162.     |
| 13. dia. De lo importante, que es buir las               |          |
| nes.                                                     | 166.     |
| 14. dia. De la frequente Confession.                     | 169.     |
| 15. dia. De la frequente Comunion.                       | 173.     |
| 16. dia. De el perdon de las injurias.                   | 177.     |
| 17. dia. De el proprio conocimiento.                     | 180.     |
| 18. dia. De la Oracion.                                  | 184.     |
| 19. dia. De la verdadera devocion à la                   |          |
| Santissima.                                              | 188.     |
| 20. dia. De la obligacion, que tiene un                  |          |
| The songueton, que trene un                              | tiano    |

#### Tabla de los Capitulos. tiano de seguir, è imitar à Jesu-Christo. 192. 21. dia. De los Mysterios de la vida oculta de 7efu-Christo. 195. 22. dia. De la mansedumbre. 199. 23. dia. De el retiro de el mundo. 203. 24. dia. De las reglas de el amor de el proxi-207. 1110. 25. dia. De los grados de conformidad à la volun-212. tad de Dios. 26. dia. De la presencia de Dios. 215. 27. dia. De la soberana perfeccion de Dios. 219. Para el dia de la Ascension de Nuestro Senor. 223. Para el dia de Pentecostes. De las causas de la venida de el Espiritu Santo. Para el Lunes de Pentecostes. Por que embió Dios al Espiritu Santo. Para el Martes de Pentecostes. De los efectos, que produxo la venida de el Espiritu Santo.235.

#### Tabla de los Capitulos.

#### JUNIO.

| CALL THE TANK OF THE PARTY OF THE 24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 上 经加入 化路 巴                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1. Dia. TE la necessidad de la Fé.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 240                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 2. dia. De la medida de las gra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | cias. 244.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 3. dia. De el fin de el hombre. Es juj                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | to, que el                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| bombre sirva à Dios; porque ba sido                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | u Redemp-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| tor. and as once and all about                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 249.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 4. dia. De la muerte. No se debe tem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | The second second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| muerte.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 252.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 5. dia. De el Juicio. El juicio será la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | justifica-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| cion de Dios para con los reprobos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 256.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 6. dia. De el Infierno.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 260.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 7. dia. De los impedimentos de la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Truck Control                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| La salvacion es muy dificil.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 264.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 8. dia. De el pecado mortal. El pe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ACT OF THE PARTY O |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 268.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| unico mal de el hombre.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 272.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 9. dia. De el pecado venial.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | A COLUMN TO A COLU |
| 10. dia. De la dureza, y obstinacion                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 275.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 20%                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 11. dia. De la vanagloria.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 279.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 12. dia. De los respetos bumanos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 283                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 13. dia. Señales de la tibieza.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 287.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 14. dia. De otros señales de la tibieza                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 15. dia. De la incertidumbre de el est                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Cia. DIDI IOTTO                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 294.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 16. dia. De el respeto en las Iglesias.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 298.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 17. dia. De las adversidades.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 302.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 18. dia. De la extension de el precepto                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | de amar a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Dios.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 306.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| THE RESERVE OF THE PARTY OF THE | 19. dia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

| Tabla de los Capitulos.                      |          |
|----------------------------------------------|----------|
| 19. dia. De la bumildad.                     | 310      |
| 20. dia. De la necessidad de la mortificacio | n. 314   |
| 21. dia. De la pureza de la intencion.       | 318      |
| Para el dia de la Santissima Trinidad.       | 222      |
| Para el dia de el Corpus. De la fuerzo       | de el    |
| amor de Jesu-Christo en la Eucharistía.      | 225      |
| Para el fegundo dia de la Octava. De la      | liher a- |
| hidad de el amor de Jesu-Christo en la       | Fucha    |
|                                              | 329.     |
| Para el tercero dia de la Octava. De la      | towns.   |
| mura de el amor de Jesu-Christo en la Eu     | chanic   |
| tía.                                         | 222      |
| Para el quarto dia de la Octava. De la       | 335°     |
| sidad de el amor de Jesu-Christo en la Eu    | charic   |
| tia. tia.                                    |          |
| Para el quinto dia de la Octava. De los de   | 337.     |
| de Jesu-Christo en la Eucharistía.           | jeginos  |
| Para el fexto dia de la Octava. De los os    | 542.     |
| los, que ponemos à los designios de Jesur    | Chris    |
| to en la Eucharistía.                        |          |
| Para el septimo dia de la Octava. De la      | 346.     |
| racion à la Comunion.                        | prepu-   |
| Para el ultimo dia de la Octava. De las      | 3)0.     |
| and the la Octava. De las                    | maias    |

# REFLEXIONES CHRISTIANAS,

PARA

TODOS LOS DIAS

DE EL ANO.

ABRIL.

PRIMERO DIA.

DE LA DIGNIDAD

de Christiano.



UÉ es un Christiano?
Es un hombre, que tiene una relacion particular con Dios Padre, de quien es hijos en el Bautismo. Qué

dignidad puede haver tan excelfa? Qual

| Tabla de los Capitulos.                      |          |
|----------------------------------------------|----------|
| 19. dia. De la bumildad.                     | 310      |
| 20. dia. De la necessidad de la mortificacio | n. 314   |
| 21. dia. De la pureza de la intencion.       | 318      |
| Para el dia de la Santissima Trinidad.       | 222      |
| Para el dia de el Corpus. De la fuerzo       | de el    |
| amor de Jesu-Christo en la Eucharistía.      | 225      |
| Para el fegundo dia de la Octava. De la      | liher a- |
| hidad de el amor de Jesu-Christo en la       | Fucha    |
|                                              | 329.     |
| Para el tercero dia de la Octava. De la      | towns.   |
| mura de el amor de Jesu-Christo en la Eu     | chanic   |
| tía.                                         | 222      |
| Para el quarto dia de la Octava. De la       | 335°     |
| sidad de el amor de Jesu-Christo en la Eu    | charic   |
| tia. tia.                                    |          |
| Para el quinto dia de la Octava. De los de   | 337.     |
| de Jesu-Christo en la Eucharistía.           | jeginos  |
| Para el fexto dia de la Octava. De los os    | 542.     |
| los, que ponemos à los designios de Jesur    | Chris    |
| to en la Eucharistía.                        |          |
| Para el septimo dia de la Octava. De la      | 346.     |
| racion à la Comunion.                        | prepu-   |
| Para el ultimo dia de la Octava. De las      | 3)0.     |
| and the la Octava. De las                    | maias    |

# REFLEXIONES CHRISTIANAS,

PARA

TODOS LOS DIAS

DE EL ANO.

ABRIL.

PRIMERO DIA.

DE LA DIGNIDAD

de Christiano.



UÉ es un Christiano?
Es un hombre, que tiene una relacion particular con Dios Padre, de quien es hijos en el Bautismo. Qué

dignidad puede haver tan excelfa? Qual

Rom. 8. bo recibe en la generacion eterna. No-Ea gra- sotros bemos recibido (dice San Pablo) tia fit ab el espiritu de bijos de adopcion, en virtud dei sua del qual nos atrevemos à llamar à Dios homoqui-nuestro Padre, siendo verdaderamente bicumque jos de Dios, y sus berederos. El naci-nus, qua miento de Jesu-Christo (dice San Agushomo ab tin) es el modelo de el nacimiento à la initio fa- gracia, que logramos en el Bautismo. etus est Estas dos natividades tienen el mismo Christus. principio, que es el Espiritu Santo. La una se hizo en el purissimo seno de Præd. Maria, que es Virgen, y Madre; y la otra se hace en el seno de la Iglesia,

que es pura, y fecunda. El termino de la primera es Jesu-Christo, que quiere Eodé spi- decir un hombre Dios: el termino de ritu re- la segunda es el Christiano, que quiere plete fon- decir un hombre Divino. Dios (dice tem, qui decir un hombre Divino.

replevit, San Juan ) podia foltar las riendas à su & virtu- amor por el hombre, y aumentar la gloria tem. de este, de otro modo mejor, que bacien-S. Leo. 4. do, que los bombres seamos verdadera-Joan. 1. mente bijos de Dios? Pero ay, que al

3.

milmo tiempo no podemos nofotros depara el mes de Abril.

defenfrenarnos mas en nuestra ingratitud, è indignidad, como deshonrando esta gloriosa calidad de Christianos con un modo de vivir igualmente delin-

quente, que vergonzofo!

II. Qué es un Christiano? Es un hombre, que tiene una relacion essencial con Jesu-Christo, de quien es miembro. Qué dignidad puede haver mas fagrada, ni mas excelfa? Todos los Christianos (dice San Pablo) ha- Vos estis cen un folo cuerpo, de quien Jesu-corpus Christo es cabeza, y de quien ellos son & mebra miembros, ò partes por el Bautismo, de memque les da la union con Jesu-Christo: bro. union verdaderissima; pues hace un s.Cor. 14. articulo de Fé, fumamente cierta; porque el Espiritu Santo es el principio. Los dos terminos de esta union son Jesu-Christo, y cada Christiano; el nudo, que los une, son la Fé, y la Caridad; y los efectos fon todas las gracias, que el hombre recibe en el Bautismo. Qué puede haver mas cierto? Union la mas intima; pues por ella somos animados con el espiritu de Jefu-Christo, y vivimos de su misma vida. Union, en fin, la mas elevada; pues el mismo Salvador la compara à la

Reflexiones Christianas,

confortes naturæ.

Joan. 17. union, que él tiene con su Padre : Ego Divinæ in eis, & tu in me. De manera, que como dice el Apostol, nos hacemos por esta union participantes de la Naturaleza Divina. Si Jesu-Christo, por quien hemos logrado estas dichas, no nos lo dixesse, y assegurasse él mismo, podriamos creerlo? Pero si lo creemos, como es de Fé; cómo no procuramos, que nuestras acciones sean santas, dignas, y correspondientes à nuestra creencia?

III. Qué es el Christiano? Es un hombre, que adquiere por el Bautismo un respecto particular con el Espiritu Nescitis, Santo, de quien es Templo. No sabeis, quia Té- (dice el Apostol) que vuestros cuerpos plum Dei son Templo del Espiritu Santo, que resientis, & son Templo del Espiritu Santo, que resientis, spiritus de en vosotros? Por esso se sirve la Igle-Dei habi- fia de las mismas ceremonias en el tat invo-Bautismo, que en la Consagracion de los Templos. Arrojase el Demonio 1. Cor. 3. con los exorcismos de el alma de aquel, que se hace Christiano, consagrase con el Santo Chrisma, figura de la union de la gracia, por la qual el Espiritu Santo se derrama en su corazon; y de que toma possession el mismo Espiritu Santo, con el mysterioso aliento del

para el mes de Abril. Ministro del Bautismo. Este es despues el principio, y objeto del culto, que el fiel le da en la Iglefia, con los actos de Fé, Esperanza, y Caridad. Es el Espiritu Santo, quien ruega en él, con los gemidos mas eficaces, y por esfo es siempre oído. Es el Author de todas las acciones sobrenaturales, que el Christiano executa, y por esso tienen tanto merito, que nos pueden dar derecho cierto à la possession de Dios, no pudiendo haver fino Dios, que nos pueda hacer poffeerle. Su Divina Mageflad ha podido hacer mayor honra al hombre, que la que le ha hecho, haciendole hijo de Dios, miembro, y hermano de un Hombre Dios, y Templo del Espiritu Santo, que es Dios? Por esso San Juan nos dice, que por el Ban- 1. Joan. 1. tismo entramos en sociedad con el Padre, y el Hijo, y configuientemente

FRUTO.

con el Espiritu Santo: qué gloriosa

compañia!

Mi-

Procura estampar estas verdades en el entendimiento, y conformar tu vida, y acciones, paraque correspondan en todo à una dignidad tan alta, como es la de Christiano.

Vide-

6 Reflexiones Christianas,

Videte, qualem charitatem dedit nobis Pater, ut filii Dei nominemur, & simus. Foann. 11. 3.

Mira, que amor nos ha tenido el Padre Eterno, pues ha querido nos llamemos, y seamos verdaderamente bijos de Dios.

Agnosce, ò Christiane, dignitatem tuam, & Divinæ factus consors naturæ, noli in pristinam vilitatem degeneri conversatione redire. S. Leo.

Reconoce, à Christiano, la excelencia de tu dignidad, y elevado à la participacion de la Divinidad, no quieras bolver con lo indigno de tus acciones à la antigua vileza.

### II. DIA.

DE LAS OBLIGACIONES, que corresponden à la calidad de Christiano.

As tres excelencias, que logramos por Christianos, como se dixo en el parraso antecedente, traen consigo tres obligaciones respectivas à ellas.

para el mes de Abril. ellas. La calidad de hijos de Dios, que recibimos en el Bautismo, nos obliga à estimarle sobre todo, y à solicitar su mayor honra, y gloria en todas nueftras acciones; à tener una elevacion de animo, que nos haga mirar con un fanto despreció todas las cosas, que fon menos que Dios; à juzgarnos por mas honrados por la calidad de Chriftianos, que por todas las otras juntas, por grandes que fean, figuiendo el exemplo de San Luis, que se apellidaba del lugar donde fue bautizado, juzgandose mas noble por el titulo de Christiano, que alli recibió, que por el de Rey de Francia, que posseía. Esta misma calidad nos obliga à no envilecerla con pensamientos baxos, y acciones vergonzofas, y delinquentes, que nos hacen esclavos del Demonio; porque fer hijos de Dios, y esclavos del Demonio, no puede fer. Tambien nos obliga esta misma à tener un temor respectuoso, una sumission perfecta, v un amor filial à un Padre tan grande, y tan bueno; y en fin teniendo en la memoria, que Dios es nuestro Padre, nos obliga à mirar al Cielo como nuestra Patria, por la qual debemos fuspi-

rar,

Reflexiones Christianas, rar, y al mundo como à un lugar de destierro, por cuya estacion debemos continuamente gemir. dell'alamilla k

II. La calidad de miembros de Jefu-Christo, que recibimos en el Bantismo nos obliga à conservar en todo caso la union, que adquirimos entonces con él por la Fé, y la gracia; à estar siempre animados de su espiritu; à practicar las mismas acciones que él; y à conformar nuestra vida tanto con la fuya, que podamos decir con San Pablo: Jesu-Christo es el que vive, el que quiere, el que piensa, y el que obra en miz apartandonos, y huyendo de todo aquello, que puede romper, o debili-Justus au- tar esta union, viviendo con la vida de tem meus la Fé, pues ella es la que nos hace fieex fide vi-les, no deshonrando nuestro cuerpo: Heb. 10. con vergonzolas deshonestidades, acor-Tollens dandonos, que fomos miembros de Jeergo me- fu- Christo. Porque, qué puede haver bra Chri- mas injuriofo para Jefu-Christo, como hacer ( segun la expression de San Pa-

1. Cor. 6. especie de facrilegio. III. Si quando nos hacemos Chriftianos en el Bautismo logramos ser

La deshonestidad en un Christiano es

meretri- blo) de sus miembros una prostitucion?

cis?

para el mes de Abril. templo del Espiritu Santo, nos debemos mirar à nofotros milmos como una cofa fanta, y confagrada; por esfo San Pablo llama à los Christianos Santos. Aora pues, fi la profanacion de los Templos, y de los Vafos Sagrados, es tan gran delito, que Dios le ha castigado siempre con castigos terribles; qué hará fi nosotros profanamos con el pecado nuestras almas, que son los templos del Espiritu Santo ? Si zela tanto la honra de los Templos materiales ; qué hará de la de los espirituales? Si alguno (dice San Pablo) profana el 1. Cor. 3. Templo de Dios, Dios le perderá; porque fu Templo es fanto: pues tu eres este Templo. Viviendo, pues, el Espiritu Santo en nosotros, es de alguna mane- cotristare ra el alma de nuestra alma, en cuya Epbel. 4. confideracion debemos feguir fus infpiraciones, recelando siempre el contriftarle, lo qual fucede, quando no las feguimos; y temiendo tambien, el que fe ausente, ò apague en nosotros su inspiracion; lo qual fucede (como dice Spiritum San Pablo) quando refistimos à la gra-nolite excia, por feguir, y obedecer à nuestra Ephel. 1. concupifcencia. Debemos, pues, reglar 5. todas nuestras acciones, no por el te-

mor

tem-

mor de esclavos, sino por el amor de hijos; porque la ley del Espiritu Santo es ley de amor.

FRUTO.

Imita la práctica de aquella Santa Virgen, que folicitandola, que faltasse à la fidelidad, que debia à Jesu-Christo, no respondió à las promesas, ni à las amenazas, que la hacian, sino: Yo soy Christiana.

Si quis autem spiritum Christi non habet, hic non est ejus. Rom. 8.

Aquel que no tiene el espiritu de Jesu-

Christo, no es de este Señor.

Esse Christianum grande est; non, vi-

deri. Hieron, epift. 13.

Gran dignidad es la de ser Christiano; pero no el tener de tal, solo el nombre, d la apariencia.

## ERS III DIA.

#### DE LA VOLUNTAD DE DIOS.

I. COmo la voluntad de Dios es infinitamente santa, debe ser la regla, y medida de toda santidad, y

para el mes de Abril. toda nuestra perfeccion consiste en seguir su voluntad : haciendo, lo que él quiere, haciendolo, porque él lo quiere, y haciendolo, como él quiere. Nuestra perfeccion confifte en hacer, lo que Dios quiere; no confiste en ayunar, ni en rezar, ni en trabajar, ni en convertir almas, fino en hacer su voluntad. Todas las acciones dichas, aunque son buenas, si no se reglan por la voluntad de Dios, fon defregladas, y si no estan animadas con el motivo de fer la voluntad de Dios, son imperfectas. Las acciones mas virtuosas son defectuosas, quando se executan contra el orden de la voluntad de Dios: las mas indiferentes fon virtudes, quando fe hacen por su Divina voluntad. Cada cosa tiene su tiempo: (dice el Sabio) no es siempre tiempo de llorar los pecados, de mortificarfe, de rezar, de trabajar; pero siempre es tiempo de hacer la voluntad de Dios, y esta se hace feguramente, guardando fus Mandamientos, y practicando los confejos proprios de el estado de cada uno, siguiendo las inspiraciones de la gracia, cumpliendo exactamente las obligaciones de su estado, los cargos de su empleo.

II. No basta hacer la voluntad de Dios para fer perfecto, es menester hacerla como Dios quiere. Haced el bien; (dice el Espiritu Santo) pero bacedle, como es menester. Hacer la Divina voluntad, y no hacerla como Dios quiere, es hacer mal el bien, y por consiguiente no hacerle. Obrar el bien, como Dios lo quiere, es obrar con todas las circunstancias, que deben concurrir para hacer una accion perfecta; efto es: Primeramente hacerla en el tiempo, que él quiere; por lo qual orar, quando es menester obrar; obrar quando es menester orar; hablar quando es menester guardar silencio; guardar silencio, quando es menester hablar, no es obrar el bien como Dios lo quiere. La segunda circunstancia es, obrar bien, quando Dios lo quiere; por exemplo: Si una muger se va à la Iglesia, quando debia estar en su casa para el buen govierno; ò si un Religioso, cuya profession es de solitario, se ocupa en predicar, è en conversar, quando debia estar en su retiro; no hacen el

para el mes de Abril.

bien quando Dios lo quiere. La tercera condicion es, obrar bien, como Dios quiere; esto es, del modo, que quiere; que quiere decir : con discrecion, y fervor. Aquel que hace el acto de virtud imprudentemente, ò con negligencia, no hace el bien como Dios Dei frauquiere; por lo qual, en lugar de mere- dulenter. cer premio, se hace digno de la maldi- Hieron. cion de Dios; porque no hace el bien, como Dios lo quiere: pues fi esto es afsi, como à la verdad es, havrás hecho alguna buena accion en tu vida?

aus qui facit opus

III. En fin, es menester hacer el bien; porque Dios lo quiere, y su voluntad debe ser, ò el unico, ò el principal motivo de nuestras acciones. Las mas inferiores, realzadas con este motivo, fon en fu modo fobrenaturales, y las mas fantas fe hacen mejores. Efte es un camino feguro, y breve para llegar à la perfeccion. Dichosos los que por él caminan! Para lo qual, si hallas tu conveniencia, ò tu gusto en hacer lo que Dios quiere, hazlo, apartando los ojos de tu conveniencia, y tu gusto; sea exemplo: Dios quiere, que dos casados se amen, que tengan amor à fus hijos, y procuren acomo-

UNIVERSIDAD DE HUEVO LEON

Miloleca Valverde y Tellez

darlos;

darlos; pero no ha de fer el motivo de estas acciones meritorias del premio eterno, el afecto natural, ò el discurso, y mucho menos el de las conveniencias, ò ambiciones; fino la voluntad de Dios, que ha puesto estas obligaciones al estado del Matrimonio. Obrat por afecto natural, es obrar como hombre; obrar por razon, es obrar como Filosofo; pero obrar con el motivo de la voluntad de Dios, es obrar como Christiano.

FRUTO.

Toma la resolucion de no tener otro motivo en tus acciones, que la voluntad de Dios, y acostumbrate para esto, à renunciar siempre à tu propria voluntad.

Vocaberis voluntas mea in ea. Isai.

cap. 62.

Tu te llamarás aquella, que sigue en todo mi voluntad.

Quomodo poterit infructuosa voluntas ei uniri, quæ rectissima est? S. Bern. ferm. 6.

Si nuestra voluntad es sumamente torcida; cómo se podrá unir, y ajustar con la de Dios, que es sumamente recta?

IV. DIA.

#### DE EL FIN DE EL HOMBRE.

I. Oda nuestra gloria confiste en I fervir à Dios; nada hay tan gloriofo como glorificar à Dios; fervir à tal Dueño es reynar. Dios es verdaderamente grande, y no hay otra cofa, que lo fea, fino lo que tiene relacion con Dios: Tu folus Altissimus. Lo Pfal. 8. que nos parece grande, no lo es fino comparativamente; pues tiene fu elevacion por nuestra baxeza, y no nos parece grande, fino por fer nofotros pequeños; que lo seremos siempre, que juzguemos grande qualquier otra cofa, fino es Dios, y fu gloria. La gloria de Jesu-Christo en quanto hombre, aunque sea una cosa tan elevada, comparada à la gloria de Dios, no lo es: Gloria mea nibil est. De que facarás, Joann. 8. qué podrá fer toda la gloria de los Conquistadores del mundo, sino menos que nada? Qué podrá ser un baxo interés, ò una fantasía de estimacion,

ò un vil deleyte, que preferimos todos

los dias à la gloria de Dios?

II. Siendo, pues cierto, como lo es, que la Oracion bien executada, ò un acto de humildad bien hecho, una mortificación practicada como fe debe, qualquiera obra buena, ò qualquier acto de virtud, que se hace, defde que tiene relacion à Dios, y se hizo por fu gloria, es mas grande, y mas gloriofa, que todas las negociaciones mas importantes del mundo, y que el Govierno, ò Conquista de un Imperio; cómo omites con tanta facilidad los exercicios de devocion, ò los haces con tanta tibieza? Si crees esto; cómo hay negligencia en lo que mira à la gloria de Dios? A la verdad, este es un articulo de Fé igualmente verdadero, como el que todo lo que hay mas grande, y mas gloriofo en el mundo, Isai. 40. es nada delante de Dios: Quasi non sint, sie sunt coram eo. Si tenemos deseo, d ambicion de honras, ò tesoros; de esto es menester tenerla.

> III. Qué juzgarias de un hombre, que estando encargado de todo el peso del Imperio del mundo, fe entretuviesse, ò se ocupasse totalmente (como

aquel

para el mes de Abril. aquel simple Emperador Romano) en cazar mofcas, omitiendo el govierno de todo el mundo, que era su Imperio? En todas las Historias no se hace memoria fino de este hombre, que haya sido capaz de esta necedad; pero la tuya es acafo menor ? Tu has nacido para emplearte en lo mismo, que se ocupa Dios desde la eternidad, que es su gloria, y tu falvacion; y no obstante esto te embarazas con mil cuydados frivolos, y te entregas, y ocupas totalmente en mil bagatelas, que por grandes, que te las haga parecer tu ilufion, ò tu ceguedad, no fon en substancia mas que juguetes de niños. Puedese ver desproposito igual, sin lástima, ò indignacion? Pero puedese uno reconocer culpado en esto, sin avergonzarfe, y refolver la emmienda?

FRUTO.

Averguenzate de tu tibieza, y de la baxeza de tu corazon; pues baviendo nacido para tan grandes cosas, y para tener la misma ocupacion que Dios, te ocupas en fruslerías indignas de ti.

Et cognoscant, quia nomen tibi Dominus: tu folus Altiffimus in omni ter-

ra. Pfulm. 82. v. 19.

Tom. IL.

18 Reflexiones Christianas,

Conozcan los bombres, que el nombre, que teneys es de Señor, y Vos foys folo el Altillimo en la tierra.

Diù parvus erit, qui aliquid magnum reputat, præter unum, æternum, & immensum bonum. Kemp. de Imitat. Christi, lib. 3.

Aquel será siempre pequeño, que cree alguna cosa grande, sino Dios, que es el solo bien infinito, y eterno.

#### V. DIA.

# DE LA DIVISION DE EL corazon.

DE ningun modo debemos dividir nuestro corazon entre Dios, y las criaturas: esta particion es injusta: nadie sine Dios crió nuestro corazon; nadie sino Dios le redimió à precio de su Sangre: con que nuestro corazon debe ser de Dios unicamente. Su Divina Magestad no nos pide la mitad del corazon, sino todo entero; no darsele assi, es no darle nada Prov. 23. de él. Dios no nos manda solamente,

para el mes de Abril. que le amemos, fino que le amemos de todo corazon. No dice se contentará. con que le firvamos; fino que quiere, que le sirvamos solo à él. Nuestro corazon es tan pequeño, y Dios tan grande, que no será darle mucho, darfele todo; y fiendo por fu sér immenfo, todo le llenará. Su Magestad se nos da todo à nosotros; pues será mucho para corresponderle, el darnos todo à él? Malditos los de doble corazon, ò que le tienen repartido! (dice el Espiritu Santo) Comprehendido estarás en esta maldicion, si quieres repartir tu corazon entre Dios, y el mundo.

II. Esta division es injuriosa à Dios; porque es hacer excessiva honra al mundo, el ponerle en comparacion con Dios; esto es lo que sucede, quando repartimos entre él, y Dios, nuestro corazon, y por esso gusta el mundo facilmente de ello; pero esto es deshonrar à Dios, es ultrajarle, dandole tal competidor: Cui me assimilastis? Dice Væ dubios con indignacion: Con quien me plici corhaveys comparado? Un entero olvido de! me sería menos sensible; la divisa de el verdadero Christiano debe ser la de el glorioso Arcangel: Quis ut Deus?

Ouien

que

Quien como Dios? Quien se atreverá à partir el corazon con él? Por ventura creemos, que no será suficiente à llenar nuestro corazon? Pues por qué mendigamos las migajas de las criaturas? Dios solo hará la perfecta felicidad de los Santos en el Cielo, por toda la eternidad; y no podrá hacer la nuestra durante esta vida mortal? Dios se basta à sí mismo, y à su Soberana Beatitud, y Gloria; y no nos bastará para la nuestra? Excessivamente avaro, y sobradamente ciego es, el que juzga,

que Dios no le basta.

III. Esta reparticion del corazon es impossible: nadie puede servir à dos Señores, dice el Salvador: si venera. y ama al uno, menospreciará, y aborrecerá al otro; especialmente, quando estos dos Señores son tan opuestos, como lo fon Jesu-Christo, y el mundo. Sus interesses son tan diferentes, y sus inclinaciones tan contrarias, qué es imposible concordarlos, ò unirlos. Qué union (dice San Pablo) puede baver entre la luz, y las tinieblas, entre fesu-Christo, y Belial, que quiere decir el mundo? Dios es nuestro unico principio, y debe fer nuestro unico fin : qualquiera

para el mes de Abril.

quiera accion, que no nos lleve à este termino, nos desvia, nos pierde, nos hace ir atrás. No ser todo de Dios, es no ser de Dios en nada. Quien ama alguna cosa con Vos, que no la ama por Vos, (dice San Agustin) no os ama, Señor, como debe. Jesu-Christo se ha dignado de querer ser nuestro unico amigo; pero quiere ser unico: querer tener otro, que él, es querer ser su enemigo; elige, pues, y mira si te conviene tener à Jesu-Christo por amigo, ò por enemigo. Si el mundo es tu amigo, Jesu-Christo será tu enemigo.

FRUTO.

Examina interiormente tu corazon, para ver si está repartido; y si lo está, toma la resolucion de arrancar de él, lo que ocasiona esta division, aunque sea à costa de el mayor dolor.

Vir duplex animo inconstans est in

omnibus viis suis. Ep. Jac. c.1.

Un corazon doble, y repartido, es liviano, è inconstante en todas sus acciones.

Non vult Christus communionem, sed solus vult possidere, quod emit; tanti emit ut solus possideat, non ut consortem ei facias diabolum. Aug.

Jesu-Christo no quiere cosas à medias,

quie-

#### VI. DIA.

#### DE LA MUERTE.

I. T A muerte en los hombres (dice Job) es un despojo universal, ò una separacion de todas las criaturas, riquezas, placeres, honras, grandezas, empleos, y parientes. Todo es preciso dexarlo, hasta el mismo cuerpo de cada uno. El mas rico, el mas dichoso en el mundo, se halla en este momento igual al mas pobre. Su sepul-Sepul- cro (dice el Profeta) es su Palacio, la chra eo- podredumbre fu cama, los guíanos fus do- vestidos, y sus muebles; los olores, rum in con que se embalsama el cuerpo, no le eternum. pueden preservar del decreto, que le Pfal 48. condenó à ser convertido en polvo, y ceniza: folo retardan por algunos breves dias la execucion. Mira aqui el paradero de la mayor vanidad.

para el mes de Abril.

II. Lo que ha ocasionado el mayor gusto del pecador en la vida, será lo que mas le atormente à la hora de la muerte; porque ha fido esto su mayor delito. Las criaturas, que ha estimado en su vida, y en quien havia confiado, vendrán à caer todas sobre él, como precipitadas, y se hallará en un vacio horrorofo, al modo, que si un hombre se viesse caer en una sima sin terminos, y fin tener de donde affirse, y assegurarse. Qué horror! Y qué constancia! Quando se vea el pecador despojar en un tiempo, y en un instante de todos los bienes, de todos los placeres, de todos los objetos, que antes le hacian dichofo à fu juicio, por cuya razon los havia estimado mas que à Dios. Qué rigurofa separacion! Qué estraña violencia! Pero ay infeliz de el que al mismo tiempo, que se vea despojado de todos estos bienes vanos, falsos, y perecederos, se ve caer en los males eternos! O muerte, qué amarga es tu memoria, à quien puso su felicidad en los bienes de la tierra!

III. Pero quando los placeres del mundo fueran indiferentes; por qué entregarse à ellos tanto: pues esta mis-

Lo

24 Reflexiones Christianas,

ma anfia de posseerlos hace su separacion mas sensible? Aunque los bienes temporales fean bien adquiridos; por qué juntarlos con tanto anhelo, por qué con deseo tan vehemente de su aumento: pues quanto mas se aumentaren, crece mas la pena, y el dolor de dexarlos? El que aumenta riquezas, hace mayor su embarazo. Quando se ha de hacer algun viage largo, dexamos todo lo fuperfluo, que nos estorva. Pues por ventura, hay algun viage mas grande, que el que hacemos en la muerte; pues passamos del tiempo à la eternidad? Pues, para qué embarazarfe con tantas cosas inutiles? No se dexa fin dolor, lo que se possee con anlia. Despojemonos, pues, de alguna manera de los bienes de la tierra, apartando de ellos nuestra voluntad mientras vivimos, para no tener que hacerlo en la muerte; evitemos con la prevencion fus rigores. Dichofa el alma, que puede decir con San Pablo: To muero todos los dias. Dichofa el alma à quien la muerte encuentra muerta à sí milma, y à todas las criaturas. La muerte, no es muerte para ella, fino una verdadera vida. Desgraciada el alma à quien coge

para el mes de Abril. 25 coge la muerte con excessivo assimiento à la vida.

FRUTO.

Preguntate à ti mismo, qué es lo que te costara mas para dexar, si llegasse la bora de tu muerte; y procura esicazmente, mientras vivieres, desassir de ello tu voluntad.

Siccine separas amara mors! Reg.

lib. 1. cap. 15.

O cruel muerte, y cómo nos separas, de lo que mas queremos!

Sola virtus comes est defunctorum.

Amb. in Luc.

Dexarémos todos los bienes à la bora de la muerte, y solo nos acompañarán nuestras virtudes.

#### VII. DIA.

#### DE EL JUICIO UNIVERSAL.

De como los pecadores serán convencidos.

LE L Señor en el juicio universal convencerá los pecadores, lla-ma-

marálos à el tribunal de fu propria Arguam conciencia. To mismo sere tu acusador, te, & sta- (dice) y baré que te veas à ti mijmo: Yo tra facié te pondré todas tus culpas delante de los ojos. Dios convencerá tan clara-Psal. 49. mente al pecador, que no podrá ignorar sus pecados. No será menester para esto, ni interrogatorio, ni tormento. Un folo rayo, (como dice el Profeta) faliendo del rostro del Juez, hará clara la conciencia del delinquente, dissipará sus obscuridades, y pondrá patentes todos sus delitos con tanta claridad, que no se podrán encubrir aun à el mismo pecador. El verlos, será para él aun mas terrible, y mas horrorofo, que ver los demonios, ni ver el Infierno. Pero ay infeliz, que aunque aora le parecen tan agradables fus placeres pecaminosos, quando llegue este punto mudará de opinion, y los juzgará horrorofos! En vano procurará apartar la vista de ellos; porque los llevará delante de los ojos à todas partes : ellos han sido su gusto en el tiempo, y ellos serán fu tormento en la eternidad.

II. Dios convencerá (en fegundo lugar) al pecador, haciendole ver tan distinctamente todas las circunstancias

para el mes de Abril.

de fus pecados, que no podrá escusarfe; porque le hará ver, qual ha fido el principio, qual el motivo, y quan fuera de regla andaba; pondrale delante todos los complices de sus delitos, que depongan contra él. Todas las criaturas, que fueron instrumentos, serán testigos irrecusables, à quienes no tendrá que responder. Las paredes mismas, Instaura (dice Habacuc) que guardaron sus peca-testes dos de la vista de los bombres, se levanta-tuos conrán contra él para acufarle. Y en fin , el 706 10. infeliz pecador, viendo en la persona de Clamafu Juez à su Salvador, se verá forzado bit lapis à confessar con desesperacion, que na- de parieda puede disculpar à un hombre, que Habac. 2. ha ultrajado à un Dios, que murió por él, y ha obligado à un Salvador tan misericordioso à hacerse parte, y Juez contra él.

III. Dios convencerá (en tercer lugar) tan claramente al pecador de sus culpas, que será impossible alegar nada, que disminuya la gravedad de ellas. El pecador no verá entonces fus pecados con los falfos conocimientos de sus passiones, sino con la luz, que el mismo Dios le comunicará. Conocerálos como fon, y como los conoce Dios,

juz-

Reflexiones Christianas. juzgando de ellos, lo mismo que Dios juzga, conociendo toda su malicia; pero este conocimiento le confundirá, y no le convertirá. Dios (dice San Bernardo) es el castigo de los pecadores: porque es luz, y porque les pone delante de sus ojos, toda la enormidad de sus delitos, haciendo que ellos se vean à si proprios. Puede haver mayor pena para un hombre lleno de pecados, que verse? Mirarse à un espejo, es castigo para una persona horrible, y vana; paraque se horrorice no es menester mas, que se vea à si misma; qué horrible espectaculo! Si te miras aora, te espantarás de ti mismo, te arrepentirás, y con esso agradarás à Dios. Pero si no te emmiendas, quando te veas al dia del juicio, desagradarás à Dios, te assombrarás de ti mismo, pero inutilmente; porque no ferá fructuofo tu arrepentimiento.

FRUTO.

Resuelvete à pensar muchas veces en el rigor del juicio, reconoce tus pecados, acusate de ellos, y procura ganar el perdon con el conocimiento de que merecias estar condenado.

Ponam contra te omnes abominationes tuas. Heb. 3.

Para condenarte, te pondré delante los ojos todas tus abominaciones.

Qui arguetur à Deo, arguetur à se-

metipso. Bern. de Conf.

En el mismo tiempo, que Dios convencerá al pecador, este se condenará à si mismo.

#### VIII. DIA.

# DE EL CUTDADO DE LA falvacion.

Solo lo que puede conducir à la falvacion, fe puede llamar grande en el mundo.

I. Solo lo que conduce à la falvacion, es la grande importancia de los hombres; porque fola esta es, la que tiene las consequencias mas grandes. Estas van hasta lo infinito, pues se terminan en una eternidad; porque no se trata de menos, que de salvarse, ò condenarse; que quiere decir, perder,

para el mes de Abril.

31

Reflexiones Christianas, ò adquirir una dicha eterna, è infinita; evitar una desgracia eterna, è infinita, ò caer en ella. Esto si, que se puede llamar importancia grande; porque las mas grandes ideas de los Principes, las mas famosas acciones de los Conquistadores, comparandolas con el cuydado de la falvacion, y juzgandolas con madurez, fon verdaderamente vagatelas, à quienes la preocupacion, y costumbre dieron el nombre de cuydados, y de grandes cuydados. Nada hay que se pueda llamar grande, sino lo que es eterno, y lo que es infinito; todo lo demás se acaba, todo es limitado, y por confequencia todo menos que nada, comparado à la eternidad.

II. Ay de mi, Señor, si huviera conocido, que con la omission, que he tenido de mi salvacion, me exponia à perder el alma, à perder los bienes infinitos, los bienes eternos, y perderos à Vos, ò mi Dios! Y perdiendoos à Vos, perderlo todo! Huviera sido tan ciego? Huviera vivido con tal omission? Perder à Dios, qué desgracia! Perderle para siempre, qué desesperacion! Perderle por un gusto

vergonzoso, por un placer momentaneo, por un vil interés, qué locura! Pero no sentir esta pèrdida; qué insensibilidad! Desgraciado de mi, si no conociere lo grande de esta pérdida, sino quando la experimente, quando será sin remedio, y quando no se po-

drá reparar!

III. Perdiendo nuestra alma, no folamente perderémos los bienes eternos, y el bien fumo, fino que tendrémos penas eternas, y un fumo mal. La mayor parte de los hombres esclavos de su carne, y sus sentidos, no suspiran con ansia por los bienes de la otra vida, aunque eternos; porque no fon presentes, ni sensibles, y con facilidad los abandonáran, como pudiessen continuar en sus brutales placeres. Pero la desgracia es, que quando se pierden los bienes eternos, se cae en los eternos males. Es preciso ser eternamente dichofo, ò infeliz: no hay medio entre estos dos extremos. Ay! Qué espantofa alternativa! Y los hombres dudan entre estos dos terminos? Caminamos siempre entre dos eternidades: es menester hacer grandes esfuerzos para merecer la una, y no lo hacemos.

Reflexiones Christianas, No es menester sino un tropiezo para caer en la otra : pues cómo no temblamos, y estamos siempre en vela! Donde está nuestra Fé? Donde nuestro entendimiento? Donde el amor, ò caridad, que nos debemos à nosotros mismos? Si nos juzgarámos infelices, ò insensatos, ò enemigos de nosotros mismos, tuvieramos otro modo de obrar?

FRUTO.

Confundete de la ceguedad, en que bas estado basta aqui, anbelando cosas de poca monta, y omitiendo la fola grande importancia de tu salvacion.

Solicita es, & turbaris erga plurima; porrò unum est necessarium.

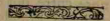
Luc. 10.

Te inquietas, y te embarazas con muchas cosas; sabiendo, que una sola es la importante, y necessaria, que es la Salvacion.

Majorum nugæ negotia vocantur.

August.

Las vagatelas de los Grandes se llaman negocios importantes.



#### IX. DIA.

#### LA DULZURA DE LA penitencia.

L A Unque la penitencia parece una A virtud austéra, que no respira fino fangre, y lagrimas, que no articula fino tentaciones, y combates; no obstante no es tan rígida como parece; porque si tiene rigores, tiene tambien dulzuras; y aunque la acompaña siempre el dolor, muchas veces la acompañan confuelos, que exceden à sus dolores. Sus lagrimas no son siempre amargas; y à veces siente un pecador mas gusto en llorar sus pecados, que experimentó al cometerlos. Como el amor, que el penitente tiene à Dios, le inspira un santo aborrecimiento de sí mismo; porque tuvo el atrevimiento de ofenderle, siendo tan amable; halla la misma satisfaccion en afligirse, y castigarse, que hallaria en vengarse de un enemigo, à quien aborreciesse mucho. Es verdad, que hay

Tom. II.

Reflexiones Christianas, combates, que hay luchas; pero la esperanza cierta de la victoria le mantiene, y aunque se ve obligado à hacerse guerra à sí mismo, es una guerra saludable, que se termína en la mas dichosa paz.

Jerem. 28. 2.

II. Si es penoso para un penitente verdadero, si es para él (como dice Jeremias) la mas grande amargura baver abandonado, y perdído à Dios por su delito, no hay duda, que será dulce para él buscar à Dios con esperanza de hallarle por la penitencia. Si es terrible por haver el penitente irritado à Dios con fus pecados, y por esta razon estar expuesto à todos los efectos de su ira, è indignacion, será cosa muy alegre para él milmo, conocer, que el Señor se mueve à piedad por sus lagrimas, y que le concede el perdon, que no rehusa jamás à un corazon contrito, y humillado. Si es horror para un pecador estar continuamente agitado con los movimientos de fus passiones defregladas, espantado por la memoria de sus delitos, y turbado por el remordimiento de su conciencia, será muy dulce para el penitente ver fus pecados lavados con fus lagrimas; fu conciencia quieta con su arrepentimiento; y finalmente, ver que la paz se sigue à la guerra, que causaba en su corazon lo desenfrenado de sus passiones, de quienes el Señor le concede la victoria.

III. Pero quando à todas estas dulzuras, que el pecador fuele hallar en la penitencia, y que suavizan sus rigores, el Señor añade, como fucede muchas veces, los confuelos mas puros, quando se deleyta en derramar en un corazon penitente con su gracia, la uncion del Espiritu Santo para hacer Vincenti dulce lo amargo de la penitencia, quan- dabo mado le hace gustar el escondido maná, na abicoque promete à los que resisten à las ditum. tentaciones, y pelean generofamente Apocal. contra sus enemigos; entonces es quan-2.7. do lo rigido de la penitencia se desaparece, entonces quando deleytan las austeridades mas penosas, y quando se siente el mayor gusto en renunciar todos los placeres por Dios, sin que entonces se sienta otra pena, que la que sentia Santa Teresa, viendo que Dios olvidando tan apriessa sus pecados, è ingratitudes, la Îlenaba de dulzuras, y consuelos, en lugar de penas eternas, que juzgaba haver merecido. Si huvie-

Reflexiones Christianas, ras comprehendido la dulzura de la penitencia, no la tuvieras tanto horror, ni la huvieras dilatado tanto tiempo.

FRUTO.

Solicita desembarazarte de los vanos temores, que tienes à la penitencia, y sujetate voluntariamente à los rigores, que la acompañan, por la esperanza de los frutos, y dulzuras que la siguen.

Secundum multitudinem dolorum meorum in corde meo confolationes tuæ lætificaverunt animam meam.

Pfalm. 93.

Tu has proporcionado, Señor, los confuelos, y alegrias, que das à mi alma con el dolor y verdadero arrepentimiento, que de haveros ofendido tiene mi corazon.

Est profectò labor lætus, per quem fecuritas invenitur. S. Cyprian.

Es à la verdad el trabajo gustoso, quando de él esperamos la seguridad.



#### X. DIA.

DE EL DEMASIADO ASSIMIENto à las riquezas.

I. TO es pecado el fer ricos; pero si el tener assimiento à las riquezas. Jesu-Christo, que parece reprueba los ricos en el Evangelio, no los condena por ricos; sino porque los ricos ordinariamente fon avaros. La possession de los bienes del mundo, no está condenada en la Escritura; solo lo está el sobrado assimiento, con que fe posseen, ò el sobrado anhelo, con que se juntan, de quien (como dice San Pablo) se derivan como de un manantial todos los pecados. Las riquezas son la causa; la ocasion, quien los hace nacer, y los hace durar. Qué pecados no ha hecho cometer el ambicioso deseo de adquirir riquezas? De qué delitos, no nos facilitan estas la execucion? Un rico puede todo lo que quiere; mas qué no querrá un rico injusto, y desreglado? Los que quieren con anhe-

Reflexiones Christianas. 1. Tim. anbelo ser ricos, (dice San Pablo) caen en todos los lazos, que el demonio les pone; no bay tentacion, que no admitan con facilidad. Quien anhela enriquecerse

Prov. 18. apriessa, (dice el Sabio) no tardará en

fer pecador.

II. Quien tiene mucha ansia de las riquezas, se entibiará bien presto para con Dios; olvidase apriessa la salvacion, quando fe pienfa mucho en affegurarfe, y acomodarfe. Poquissimo está tocado del deseo, y esperanza de los bienes eternos, el que se entrega, y ocupa totalmente en el anhelo, y ansia de los bienes temporales; y aun es de temer, que cesse, y dexe de ser Christiano, quando anhela con excesso à Qua qui- ser rico: Muchos (dice San Pablo) por

da appe- dexarfe llevar de esta passion de ser ricos, tentes erraverut à pierden la esperanza de los bienes espirituales, esto es, la Fe, è idolatran; porfide. 1.Tim. 6. que eran avaros: la mayor parte de Quod est los ricos, pueden decir con aquel dolorum hombre de la Eleritura: Dives effectus Epbes. 5. Sum, inveni idolum mibi: Yo he hecho O/ce 12. de mi dinero mi idolo; él es el objeto

de mi amor, y de mi adoracion, y en él pongo toda mi confianza. Te atreverás à pronunciar estas palabras aun

con la boca? Pero si tienes sobrado asfimiento à las riquezas, no lo dice tu corazon? Si las juntas, y aumentas con anfia, no lo dicen tus acciones?

III. Otras passiones se enflaquecen con la edad; pero esta se aumenta: las otras calman con la possession de los objetos que defearon; esta con ellos se irrita. Es un fuego abrasador, que quanto mas materia fe le aplica, mas crece. Un avaro es parecido à un hidropico; el agua que bebe, en lugar de apagar la fed, la irrita; quanto mas bebe, mas ansia tiene por beber. Las otras passiones tienen limitacion en su actividad: pocas hay, que se extiendan à todo genero de pecados; pero esta los abraza todos. El que es avaro, es injusto, es violento, es cruel, es fospechoso, sin Fe, sin ley, sin caridad, y fin religion. La avaricia le hace olvidar las leyes de la naturaleza, del reconocimiento, y de la piedad. No le queda memoria, ni de parientes, ni de amigos, ni de Dios: el interés es el Dios folo, que conoce, que adora, y à quien facrifica honra, conciencia, y salvacion; y esta passion, que causa tantos desordenes en noso-

Reflexiones Christianas. 40 tros, cegandonos, nos los encubre. Has incurrido en ellos alguna vez? Mira si tu cegnedad te los encubre, impossibilitando con esso, que los remedies. En todo caso recelalos; y si alguna vez has defeado riquezas, teme, como debes, las confequencias de este vicio.

FRUTO.

Examinate à ti mismo, y mèra si los bienes, que posses son legitimamente adquiridos, y si los possees con sobrado affimiento; y pide al Señor, te ayude con su santa gracia para desassir de ellos la voluntad.

Radix enim omnium malorum est cupiditas: quam quidam appetentes, erraverunt à Fide. Tim. 1. c.6. v.10.

El anhelo de las riquezas, es la raiz de todos los males: algunos que se dexaron llevar de esta passion, perdieron la Fe.

Qui pecuniam appetit, Fidem perdit: qui aurum redigit, gratiam prodi-

git. Ambr. ferm. 59.

- El que desea con ansia el dinero, pierde ordinariamente la Fe: el que guarda, y junta con sobrado assimiento tesoros, pierde ordinariamente el tesoro de la gracia.

XI. DIA.

DE LOS REMEDIOS DE LA IRA.

L. TO se puede curar una ensermedad fin conocer la causa, ni remediar la ira, si se ignoran sus principios. La fobervia, que nos hace fenfibles al menor difgusto, es muchas veces la causa de nuestro enojo, y es casi siempre el excesso de amor proprio, que nos tenemos, el que nos engaña, haciendonos creer que todo nos es debido, fiendo tan delicados en la estimacion, ò en la honrilla, que apenas nos tocan en ella, quando nos irritamos. La fobrada voluntad, que tenemos à algunas cosas, ò el demasiado anhelo, con que las defeamos, hace que no podamos sufrir, al que nos perturba la possession, ni tolerar, al que atraviessa algun embarazo para lograrlas. Para curar esta enfermedad, es necessario ir à su origen, cortandola en sus principios ; y firviendose de remedios contrarios à la causa de que procede.

Reflexiones Christianas,

II. Si la ira procede de un temperamento sobradamente vivo, es menester aplicarse seriamente à la mortificacion de fu genio, y de fus passiones, acordandonos, que obrar figuiendo el natural, no folo no es obrar de Christiano, pero ni aun de hombre; la razon, y la gracia deben fer la regla de nuestros movimientos, y no nuestro genio. Esta es aquella santa violencia, que Jesu-Christo dice, es necessario, que nos hagamos à nosotros milmos: toda devocion, que no va enderezada à este fin, es una ilusion; la frequencia de los Sacramentos, fi no produce en nosotros este efecto, es abuso. Es menester continuamente pedir à Dios la victoria de esta passion, enderezar à este fin la mayor parte de nuestras oraciones, devociones, y mortificaciones: meditar continuamente las maximas, que Jefu-Christo nos enseñó sobre la mansedumbre, y pararle en los admirables exemplos, que practicó, y dió de esta virtud; diciendole ordinariamente: O Señor, que dixifte: Aprended de mi, que soy mansueto: hacedme comprehender esta Divina leccion, que me haveys enseñado; pepara el mes de Abril.

ro dadme al mismo tiempo gracia pa-

ra poder practicarla!

III. Si la ira procede de debilidad de entendimiento, es mas facil de curarfe: no obstante, la gracia nos puede elevar sobre nuestra debilidad, y el amor proprio, por tantas partes pernicioso, puede servir en algo de remedio; porque nadie quiere passar por fimple, y la vanidad fuele moderar nuestro enojo. Pero si la ira viene de amor proprio, ò sobervia, como es lo mas ordinario; el remedio es, procurar eficazmente quitar de raiz nuestra vanidad, nuestro amor proprio, y practicar la humildad. Qualquiera, que ha conseguido esta virtud, no juzga, que se le hace injusticia, antes cree, que se le da, lo que merece, quando fe ve menospreciado, ò maltratado. Por esso quando Jesu-Christo nos dió la licion de la mansedumbre, unió la de la humildad. Moderemos nuestros deseos, y reglemos nuestras ansias, y lograrémos mansedumbre, y paciencia; porque se tolera fin enojo la falta de el bien, que se possee sin assimiento, d'se desea sin ansia. Mas sobre todo, no nos perdonemos el mas minimo movimiento de

CO-

44 Reflexiones Christianas, cólera; porque no tendrá malas confequencias, si nosotros en sintiendo su movimiento, le aplicamos un voluntario castigo.

#### FRUTO.

Refuelvete, si padeces esta enfermedad, à aplicar esicazmente los remedios referidos para curarla, con que te verás libre de sus perniciosas consequencias.

Aufer iram à corde tuo. Eccles.11. Arranca de raiz la ira de tu corazon,

Sin permitirla estar un instante.

Salubrius est etiam iræ justæ pulsanti non aperire penetrale cordis, quàm admittere non facilè recessuram. Aug.

Mejor es cerrar la puerta del corazon à qualquiera movimiento de cólera, aunque sea por motivo justo, que no admitirle; porque no se desecha con tanta facilidad.



#### XII. DIA.

#### DE LA LASCIVIA.

De la ceguedad, con que Dios castiga este pecado.

A ceguedad es ordinaria, y mas funesta compañera del pecado de la lascivia. Es la plaga con que, como enemigo, Dios castiga à los deshonestos. Su Divina Magestad castiga los defeos defreglados con ellos mismos, y con la ceguedad, que derrama en sus gustos delinquentes. Ellos fe abandonaron (dice San Pablo) à la deshonestidad, y Dios les abandonó à los defeos defenfrenados de fu corazon, y à los extravíos de su discurso ciego, que los precipitaron à acciones indignas de hombres. Luego que estos fe dexan dominar de esta passion, empiezan à perder la luz del discurso, y si esta hace, aun brillar algunas centellas, todo fu estudio es apagarlas; porque turban la passion, que ha señoreado fu corazon, y por esso las juzgan enfadosas, y quieren deshacerse de ellas. Luego que los Viejos deshonestos, formaron su criminal intento contra el honor de la casta Susana; dice la Escritura, que perdieron el discurso, ò el juicio. La pureza iguala los hombres à los Angeles; la deshonestidad los baxa, y los iguala con las bestias; porque se pierde la razon, quando se pierde la honestidad.

II. No solamente este pecado ciega al hombre, privandole de la luz de la razon, fino tambien privandole, co-Sap. 1. mo le priva de la luz de la gracia. La fabiduria, (dice el Espiritu Santo) no puede entrar en una alma impura, ni habitar en un cuerpo sucio por el pecado. Dios tiene horror à todos los pecados, fu purissima vista no los puede ver; pero tiene una opoficion particular con la deshonestidad; no comunica fus luces purissimas à almas lascivas: mas presto la luz se unirá con las tinieblas, que la pureza de la gracia, con la lascivia del corazon; y quando Dios hiciesse algun milagro, y comunicasfe sus luces al alma de un luxurioso, harian en él alguna impression ? El

para el mes de Abril. hombre lascivo (dice San Pablo) no tiene gusto en las cosas espirituales, no abraza los pensamientos, que podian convertirle. Por esso San Agustin nos assegura, que nada sucede mas raramente, ni es mas dificil, que la conversion de un deshonesto: y se le puede creer; porque lo sabía por experiencia propria. Huvo ningun hombre mas fanto, ni mas iluminado, que David? Apenas cayó en un pecado de adulterio, que luego fue tal fu ceguedad, que duró en él muchos mefes, fin reconocer su culpa, ni pensar salir de ella, y fue menester embiarle un Profeta, paraque le abriesse los ojos, le alumbrasse, y le hiciesse resolver à remediar fu culpa con la penitencia.

III. El pecado de la lascivia, priva al hombre hasta de las luces de la Fe: quando esta es desenfrenada, se pierde el freno de la razon, y se corre hasta la infidelidad. O Señor! Dicen algunos, que es slaqueza, que es natural; y la mortificación, y penitencia Christianas, son aereas? La observancia de el voto de castidad (dixo Lutero) es yugo insoportable, vanidad el hacerle, impossible el guardarle, y la

obli-

hom-

Reflexiones Christianas, 48 obligacion tiranica: qué buen reformador! No huviera fido herefiarca, fi no huviera fido deshonesto. De las verdades practicas, se passa à las verdades especulativas. El fuego del Infierno, es incomodo al deshonesto; por esso ha menester dudar de él; por esso ha menester negarle. Dios, que castiga un gusto momentaneo, con una pena eterna, parece al deshonesto, Dios cruel, è injusto. No se puede mudar à Dios; pues qué hará? Borrarle de su memoria. Nadie (dice San Agustin) niega à Dios, fino aquel, que le conviniera, que no le huviesse. Pocos, ò ningun Atheista ha havido, que no hayan sido lascivos. La corrupcion de el cuerpo fe comunica al corazon, y este le transfiere al espiritu. La incontinencia de Salomon fue la causa de su idolatría; no adoró los Idolos de piedra, fino porque havia amado con excesso los Idolos de la carne. La cortedad de tu-Fe, puede ser, que proceda de la incontinencia de tu corazon.

OKEC FRUTO.

Si eres tan miserable, que has casdo en este pecado, toma luego las mas justas, y esicaces medidas para librarte de para el mes de Abril. 49 él; y si no has caído en él, tomalas para precaverte.

Supercecidit ignis, & non viderunt Solem. Pfalm. 57.

Cayeron en el fuego de la concupiscencia, y por esso no vieron la luz.

Exalabantur nebulæ de nebulofa concupiscentia carnis, & offuscabant cor meum. S. Aug. lib. 2. confes. 2.

Se elevaban gruessos vapores de mi concupiscencia, y obscurecian, y cegaban mi corazon.

#### XIII. DIA.

# DE LA ESSENCIA DE LA tibieza.

Ué es la tibieza en el agua, sino una mezcla de frio, y calor?
Pues qué ferá la tibieza de el alma, de quien Dios nos dice, tiene tanto horror, sino una mezcla de bueno, y malo? Una alma tibia, no quisiera cometer pecados mortales, pero comete con facilidad los veniales; no quisiera dexarse llevar de la cólera, pero Tom. II.

es agria en sus respuestas, seca, è impaciente en sus acciones; no murmurará de una falta grave de su proximo; pero gusta de entretenerse en las faltillas de otros, y esso con su picante. La deshonestidad le disgusta enteramente, pero gusta de una vida delicada, regalada, y perezosa; no desea los bienes agenos, pero guarda, y conserva con sobrado assimiento los proprios.

II. Emplease en buenas obras; pero con frialdad, y una intencion no muy pura: llegase à los Sacramentos, confiessa à menudo, frequenta la Comunion; pero no se prepara mucho, no se emmienda por la Confession, no tiene mas fervor, quando comulga: reza muchas oraciones; pero la atencion, y devocion es poca, y assi, aunque las obras sean buenas, no estan bien hechas; porque haciendolas por genio, ò natural, les salta la regla, y espiritu interior; y obrar bien de esta manera, es no obrar de el todo bien.

manera es paciente, como no tenga que fufrir; es blanda, como no fe le contradiga; es humilde, como la prefieran; y es caritativa, pero con aquellos,

para el mes de Abril. llos, que la lisongean, ò no le hacen opolicion: esta alma tibia es una perfona, que quifiera fer fanta; pero fin las virtudes necessarias para la fantidad: quisiera tener estas; pero sin tomar el trabajo necessario para adquirirlas, ò adquirirlas, fin vencer fus guftos, ò inclinaciones; y quisiera vencerlas, pero fin que le costassen fuerza, ni trabajo. Ella en fin, quifiera falvarfe, pero sin que le cottasse mucho; quisiera ganar el Cielo, pero sin hacerse alguna violencia. Ella mezcla de frio, y calor, de bueno, y malo, es la essencia de la tibieza. No hallas esta peligrofa mezcla en tu modo de vivir? Lo poco que hay en ti de bueno, te lo confirma, y es lo que mas debes temer; porque siendo la causa la tibieza, à esta corresponde el funesto vomito, con que Dios amenaza al alma de el tibio.

FRUTO.

Examina con gran vigilancia tu vida, y mira fi ha fido una continua mezcla de frio, y caliente, de bueno, y malo; y toma la refolucion de emmendarte con la mayor brevedad.

Qui non est mecum, contra me est.

Quien no es totalmente mio, es mi contrario.

Memento, quia Regnum Cœlorum non tepidi, non defides; fed violenti

diripiunt. August.

Acuerdate, que no son ni los de poco animo, ni los tibios; sino solos los que se bacen violencia, los que entran en el Cielo.

#### XIV. DIA.

#### DE EL PECADO VENIAL.

I. I A facilidad, que tenemos en cometer pecados veniales, procede de el poco temor, que tenemos de defagradar à Dios, y este procede de lo poco, que le amamos; y esta indiferencia, que tenemos con Dios, es causa, de que Dios la tenga con nosotros. Qué injusta es la indiferencia, que tienen los hombres para con Dios! La de Dios para con los hombres, qué justa es; pero qué desgraciadissima para nosotros! Si Dios nos dexa de su mano, (que es la indiferencia suya) cessa

para el mes de Abril.

cessa la providencia especial, que tiene de nosotros, la proteccion particular, el cuydado de apartar las tentaciones fuertes, las ocasiones peligrofas; y si esta cessa, falta lo mas; pues es à quien los mayores Santos deben fu feguridad, y fu fantidad. Siendo flacos, y debiles los hombres, si Dios nos dexa de su mano, y nos hallamos en ocasiones, peligros, y tentaciones; qué podremos esperar, sino ruinas, y precipicios? Si tu, ò Señor, retiráras la gracia de tu proteccion de los mas Santos; qué ferian ordinariamente, fino grandes pecadores? Y qué sería de mi, que

foy la flaqueza misma?

II. Si Dios nos dexa de fu mano, donde irémos? El hombre tiene configo los principios, y caufas de las tentaciones mas violentas; y es impossible apartarfe de ellas; porque es impoffible apartarse de sí mismo; con que fin el auxilio de poderofas gracias fe perderá. Estas gracias son efecto de una bondad particular, y ternura de amigo; cómo las podemos esperar de Dios, si nos mira con indiferencia? Y no la tendrá con nosotros, si nosotros tenemos indiferencia con fu Magestad?

Y no le tenemos, quando fentimos tan poco el ofenderle cada dia con pecados veniales? Los pecados veniales fon la caufa de la indiferencia de Dios ácia nofotros: esta indiferencia fuele ser origen de la substraccion de la gracia mas congruente en la ocasion peligrofa; y de aqui nace, que nuestra flaqueza cayga en una culpa grave, y muchas veces una culpa grave se termína en una condenacion eterna. Qué confequencia tan infeliz! Qué desgraciada cadena! Un pecado venial sue el primer eslabon; y no los temes?

III. Si Dios tiene indiferencia de nosotros; qué será de nosotros pobres, y miserables! Dios no nos hará los savores particulares, que comunica à sus almas fieles, como son una viva Fe, una ardiente devocion, que nos haga facil su ley, un amor tierno à Jesu-Christo, una facilidad para la oracion, y retiro, una paz dulce inalterable, un gusto sabroso de Dios, una abundancia de sus luces, y consuelos espirituales, una seguridad moral, de que se ama à Dios, y de que se está en su gracia. Qué dicha tener estos bienes! Qué desgracia no tenerlos! Pero qué locu-

para el mes de Abril.

75
ra abandonarlos, por feguir fu genio, fu passion, ò agradar à una criatura!

Esto es lo que haces todas las veces, que cometes con deliberacion un pecado venial.

FRUTO.

Procura evitar con el mayor cuydado qualquiera pecado venial, assi por sus malos efectos, como porque desagrada à Dios, que es, de lo que mas debemos buir.

Cum Sancto Sanctus eris, & cum

perverso pervertéris. Pfalm. 17.

Con el Santo, serás Santo; pero con

el perverso, perverso.

Nulla est sanctitas, si manum subtrahas: nulla juvat fortitudo, si confervare desinas. Kemp. de Imitat. Christ. lib. 3. cap. 4.

No hay fantidad segura, Señor, si nos dexas de tu mano: no hay fuerza, que nos pueda defender, si tu no nos desiendes.



### bei is in supplied as XV. DIA.

DE LA HUMILDAD, T DE LA necessidad de la gracia.

A necessidad de los auxilios para qualquiera obra buena, y la dependiencia, y subordinacion continua, que tenemos de Dios, es un grande motivo de la humildad Christiana. Dios es nuestro Criador, tanto en el orden de la gracia, como en el orden de la naturaleza. En la creacion de la naturaleza nos facó de la nada, dandenos el sér; en el orden de la gracia, nos facó de la nada de la gracia; esto es, de el pecado, justificandonos. De que se infiere, que quanto somos, ò podemos ser en qualquiera de los dos ordenes, todo viene, y depende de Dios. Como la nada es nuestro origen en los dos estados, es tambien nuestro centro, adonde caminamos por instantes. El detenernos en no llegar à este punto, (adonde bolveriamos cada momento) es solo por la assistencia de la omnipo-

para el mes de Abril. nipotente mano de Dios. No podemos subsistir, ni obrar un solo instante en el orden natural, fin el continuo concurso de Dios, y assi tampoco podemos fublistir, ni obrar en el orden fobre natural, sin la continua assistencia de fu gracia.

II. Imagina al hombre con una dependiencia tan grande, y abfoluta de los auxilios de Dios para qualquiera obra buena, que no está en el poder de el hombre el falir de esta dependiencia, ni en el poder de Dios el eximirle de ella, y que esta es tan univerfal, que se extiende à todas sus acciones, y à todos los movimientos de su corazon, y de su alma, y tan continua, que comprehende todos, y cada uno de los momentos de su vida; y asfi concebirás algo de la dependiencia, que tenemos con Dios para las cofas sobrenaturales, y la necessidad de los auxilios de su gracia. Quien dice criatura, dice pobre, menesterosa, dependiente, flaca para el bien, y capaz de todo mal. No es necessario tener cuerpo, y concupifcencia, para poder caer en los mayores pecados; bastante es, fer criatura. Los Angeles no tenian, ni cuer-

Reflexiones Christianas, cuerpo, ni passiones; y no obstante, qué terrible caída dieron! Poquissima diferencia hay entre un pecador, y un gran Santo, fuera de la que hace la gracia; y por esto los mayores Santos fueron los mas humildes; porque tenian conocimiento de esta verdad: Por esto foy tan poco humilde; porque es poco el conocimiento, que de ella he

fufficientes fimus cogitare

tenido, y tengo. III. Vosotros nada podeys sin mi: No quod (dixo el Hijo de Dios) quien dice nada, todo lo excluye: nada podemos por nofotros, fino pecar, y condenaraliquid nos: qué infeliz poder! Tener un buen à nobis, pensamiento, es cosa bien pequeña; y quafi ex no obstante, (dice San Pablo) que no fed fuffi- lo podemos por nofotros mismos. Qué cientia puede haver mas facil, que pronunciar nostra ex el dulcissimo nombre de Jesus? Y no Deo est. obstante, no lo podemos nombrar con Nemo fruto, fin el auxilio de el Espiritu Sanpotest di- to. No podemos reconocer nuestra micere Do- feria, y debilidad, ni defear el rememinus Je- dio, ni pedirle, como es menester, si fus, nifi el Espiritu Santo no nos lo enseña. in Spiri-tu Sacto. Tampoco podemos por nofotros mif-1.Cor. 12. mos refistir à una tentacion fuerte, vencer una passion violenta, producir

actos

para el mes de Abril. actos de Fe viva, caridad fincera, y ardiente, ò de humildad profunda, y mucho menos adquirir estas virtudes. tet,nesci-Adonde, pues, (dice San Pablo, re- mus; fed prehendiendo la vanidad de el hom- ipie fpibre) adonde está el motivo de tu fobervia: Ubi est gloriatio tua?

Ná quid oremus,fi cut oporritus poftulat pro nobis. Rom. 8.

#### FRUTO.

Preguntate muchas veces con San Pablo, qué tienes, que no bayas recibido? I' si todo lo bas recibido de Dios; por qué te ensoberveces, como si fuera proprio?

Sine me nihil potestis facere. Joan. 15. Vosotros nada podeys bacer bueno sin mi assistencia.

Sivè ergo parum, fivè multum, fine illo fieri non potest, fine quo nihil fieri potest. Aug. in Joan.

Sea grande, ò pequeña la obra buena, no se puede bacer sin la assistencia de aquel, sin cuya assistencia nada se puede bacer.



### XVI. DIA.

### DE LA PACIENCIA.

I. A paciencia (dice Santiago) es la accion de un hombre perfecto; porque hace practicar, y lucir à todas las virtudes. El hombre paciente, en medio de las penalidades, que siente, y las cruces, que sufre, no mira fino à Dios; entre esto, y la injusticia de los que le perfiguen, vé solamente la justicia, y bondad de Dios, de quien sus perseguidores, ò sus enemigos son instrumentos. Qué Fé! Dios parece algunas veces, que le tiene olvidado, y espera en él, aun quando le parece tenia razon de perder toda la esperanza: In spem, contra spem. Qué confianza! Pero aun algunas veces parece, que el mismo Dios le persigue, le hiere, y le aflige, pero no importa; el verdadero paciente ama à Dios, aun quando parece, que Dios le aflige, y besa la mano, que parece le hiere. Qué caridad! Qué definterés! No parece.

para el mes de Abril. 61
rece, que hay en la providencia de
Dios para él, fino rigor, y feveridad,
y él fe fujeta, y la adora: qué fumiffion! Sus dolores parecen exceffo; pero
quando pienfa en las penas de el Infierno, que ha merecido por fus pecados,
le parecen ligeros, y cortos: qué humildad! Se ofrece à sí mismo, para padecer mas: qué valor!

II. Qué gloriosos son los discursos de un paciente, en medio de sus dolores para la honra de Dios! Pero qué gloriofos, y provechofos para el que padece! Porque el verdaderamente paciente, se dice à sí mismo: Dios es sumamente bueno : con que affi no me puede hacer mal, aunque à mi me lo parezca; no pudiendo dexar de venir de la mano de Dios, será para mi bien. Su Divina Magestad es infinitamente fabio; v assi como ve, todo lo que me puede fuceder, fabe mejor, que yo, lo que me conviene. Es omnipotente; y assi nada le es mas facil, que librarme de los males, que me afligen, y assegurarme, de los que me pueden venir. Es misericordiosissimo; y assi su continua inclinacion, es consolar à los afligidos, y socorrer à los menefte-

Rom. 8.

62 Reflexiones Christianas, nesterosos. Me ama con excesso, y ternura: luego si no me libra de mis males, es, porque no me conviene, y que lo que vo confidero como males , ve fu Magestad, que para mi son bienes. Pues siendo todo esto assi, aunque la naturaleza repugne, y el discurso humano no lo alcance; no debo conformar mis discursos à los suyos? Son eftos los tuyos? Pues estos son los difcursos de un hombre, que tiene la vittud de la paciencia, y los que debe tener, quien es verdaderamente Christiano.

III. El modo de portarse Dios con sus escogidos, exercitandoles en la paciencia, hace lucir su gloria, manifestando sus atributos. Primeramente, manifiesta su justicia, Dios (dice el Apostol) afligiendo à los justos, paraque se conozca el rigor de sus juicios; porque en sin, si à sus hijos, y à sus amigos trata con sequedad en esta vida; qué hará con los pecadores, esclavos de el demonio, y enemigos suyos? Su santidad se manifiesta en esto mismo; porque si el oro mas puro necessita de purificarse con suego; qué será el hierro? Su sabiduria resplandece, en lo

que

que humilla à fus escogidos para glorificarlos, baxandolos para ponerlos en la mayor elevacion, y conduciendoles à la Gloria por la humildad, y à las dichas por los dolores; y en fin, se descubre su omnipotencia, viendole facar casi de la nada, donde parece haver reducido à los justos, los milagros mas admirables de la gracia, y la mas eminente santidad.

### FRUTO.

Si la paciencia es de tanta gloria à Dios, y de tanto merito al que la tiene; considerarás, que con tus impaciencias, le privas à Dios de esta gloria, y à ti de estos meritos.

Patientia autem probationem operatur, probatio spem, spes autem non confundit. Hebr. 3.

La paciencia assegura la prueba, la prueba produce la esperanza, y la esperanza no engaña.

Ignis apponitur, palea uritur, aurum pargatur. August.

El fuego de la tribulacion quema la paja, y purifica el oro.

# XVII. DIA.

## DE EL AMOR DE DIOS.

I. Omo nuestra voluntad por su naturaleza ama necessariamente el bien, no podemos dexar de amar. à quien nos le hace. Pues cómo no amamos mucho à Dios, que nos ha hecho, y continuamente nos hace tantos, y tan grandes bienes? Nofotros podemos recibirlos, y los recibimos efectivamente; pero no podemos comprehenderlos, ni contarlos todos; porque sería menester contar la muchedumbre de las criaturas, de las quales no hay ninguna, que no la haya hecho para nofotros, y por configuiente, que no sea un beneficio nuestro, y motivo, que nos obliga amar à su Divina Magestad. El Cielo, y la tierra, (dice San Agustin) y todas las criaturas, Dios mio, me dicen incessante mente, que te debo amar : pero ay de mi, que estoy sordo à estas voces! Era menester contar estos dones, Señor, HVX

para el mes de Abril. que me haceys por todos los inflantes de mi vida, en quien no hay ninguno, en quien no me hagays muchos, y grandes beneficios: era menester contarlos por todos los momentos de la vida de Jesu-Christo, por todos los movimientos de espiritu, y de su alma, en todos los quales no ha havido ninguno, que no haya fido para mi provecho; pero que en medio de todos estos beneficios esté tan frio; qué abominable extravagancia! Pero que hay, que estrañar, si es efecto de el poder de el demonio, y de la malicia de mi corazon; pues debiendo fer esta multitud de dones, como tantos carbones ardientes, que me abrasassen en tu amor, me hallo para amarte, como si fuera de yelo.

II. Estos beneficios son igualmente considerables, por lo grandes que fon, como por fu multitud. Los debemos estimar primeramente por la dignidad de la mano de quien vienen; pues todo lo que viene de la mano de Dios, es grande, y muy grande; por la baxeza, y pequeñez de el termino adonde van, que es el hombre, que es nada, y pecador; por el amor, con que

Tom. II.

nos

que

nos los hace, que es infinito; por el definterés, que los acompaña, pues no puede esperar, quando mucho, sino que le bolvamos, lo que él nos dió; por la essencia de estos mismos beneficios, pues de muchos de ellos es infinita; como quando el Padre nos dió à fu Hijo preciofissimo en la Encarnacion, quando el Hijo se nos da en la Euchariffia, y quando el Padre, y el Hijo nos dan al Espiritu Santo; y por el termino, ò fin, à que estos beneficios nos conducen, que es la possession de Dios. A estos dones infinitos corresponderia amor infinito; pero va que de este no somos capaces los hombres, amemos à Dios sin limitacion alguna. Pero la lástima es, que un bocado de pan, que se da à un perro, corresponde éste con amor; y à tantos, y tan grandes beneficios, como Dios me ha hecho, aun no he correspondido con el reconocimiento. La accion de un bruto, será el fiscal de mi ingratitud en el dia de el Juicio.

III. Qué podré yo darte, ò Señor, por tantos beneficios, como he recibido de Vos? Quando yo tuviesse para ofrecerte todos los bienes de el mun-

do.

para el mes de Abril.

do, y te los ofreciesse; qué te ofreceria, que no huviera recibido de tu mano? Quando me diera à mi mismo, con todo lo que tengo, en lugar de pagar lo que te debo, contraheria una nueva obligacion; pues el defeo, que recibiera de tu mano para executarlo, fería un nuevo beneficio, y gran beneficio: con que no hay, fino el que te ame, que te satisfaga; pero av! Que no te puedo dar mi amor fin el focorro, y auxilios de tu Divina gracia, ni defpues reconocer el beneficio de tu gracia, fin otro nuevo beneficio, ò por mejor decir, el mas grande de todos; porque sin él, los demás beneficios no folo me fueran inutiles, fino defgraciados; pues folo firvieran à hacer mi ingratitud mas visible, y à mi menos perdonable: yo renuncio voluntariamente, Señor, à todos los beneficios, como me concedays este; pues si me lo concedeys, feré dichofo, posseyendoos; y como yo lo logre, renuncio

FRUTO.

à todas las demás cofas.

Confundete à ti mismo; pues recibiendo continuamente beneficios de Dios, no le pagas, sino con ingratitudes.

Reflexiones Christianas,

Da Altissimo secundum datum ejus.

Ecclef. 35.

Procura, que lo que ofreces à Dios. tenga alguna proporcion, con lo que él te

Cœlum, & terra, & omnia, quæ in in eis funt, ecce undique mihi dicunt ut amem te, nec cessant dicere omnibus. Aug. lib. 10. Confest.

El Cielo, la tierra, y todas las criaturas, que en ellos estan, me estan diciendo siempre, y à todos los bombres, que te

amemos.

### XVIII. DIA.

DE LA OMNIPOTENCIA de Dios.

erit impoffibile bum. Luce 1.

Quia non I. los todo lo puede: fu poder es infinito: no tiene otros limiapud Den tes, que lo que es impossible; y aun lo omne ver que parece impossible à los hombres, no lo es para Dios. Todo lo puede por sí mismo, su poder es independiente, no ha menester materia en que exercitarle; pues saca de la nada las criatu-

para el mes de Abril. ras mas perfectas. Su Divina Magestad llama à lo que tiene sér, como à lo que no le tiene, y hasta la nada obedece à su voz : Vocat ea , quæ non funt, Rom. 4. tamquam ea, quæ funt. No tiene necef- 17. sidad de las criaturas para obrar, él folo puede hacer, lo que quifiere fin ellas. Quando quiere, que obren con él, no es porque necessite de su concurso, fino por honrarlas. Se acomoda ordinariamente por condescendencia à su naturaleza; pero otras veces las eleva, à que excedan el orden natural, y es, quando hace milagros, que él folo puede hacer.

II. No hay nada, que refista al poder de Dios; en él lo mismo es querer, que executarfe. Las criaturas mas lentas, y las mas infensibles, parece se buelven sensibles, è inteligentes, para obedecer la voz de Dios. Ellas se desnudan de sus inclinaciones, por seguir la de Dios, ò por mejor decir, no tienen otra, que la de sus ordenes. Dios hace todo lo que quiere (dice el Profeta) en el Cielo, y en la tierra. Lo que se llama poder de los Grandes en el mundo, es una verdadera debilidad: qué cantidad de Ministros, de Agen-

tes,

res, de Soldados no han menester para executar sus designios! Y esto que quiere decir, sino que necessita de muchos brazos para sostener su authoridad, y de muchos concursos, y ayudas para executar ordinariamente cosas muy pequeñas: pero Dios no necessita, sino de sí mismo para emprender, y executar todo lo que quiere: halla en su Omnipotencia, como en un fondo inagotable todo lo que ha menester; lo mismo es en él querer, que poder, y executar.

III. Qué conclusiones no podré sacar de la Omnipotencia de Dios para mi instruccion, y para mi confuelo! Porque fiendo Dios Omnipotente, qué temor debo tener de ofenderle; pues puede igualar su poder con mi castigo! Dios es infinitamente poderofo; pues qué podré yo temer aun en los mayores peligros, si él me protege? Quien se arrima à un brazo omnipotente, puede caer? Dios puede todas las cofas; pues qué no podré esperar, si le sirvo, quando la medida de la recompensa, que me promete, es su bondad, y su poder? Dios puede todas las cofas; pues quanto le debo amar, quando no emplea

para el mes de Abril. plea su Omnipotencia, sino en hacerme beneficios? Dios es infinitamente poderofo; pues por grandes, y enormes, que fean mis pecados, no defefperaré, pues que hace (segun dice el Espiritu Santo ) brillar su Omnipotencia, principalmente en perdonar los mayores delitos. Tu tienes piedad de todos; (dice el Sabio) porque eres Omnipotente: Misereris omnium, quia omnia potes. La Omnipotencia de Dios es el origen, y medida de su misericordia; por mas miserable pecador, que sea, no puedo desesperar del perdon, quando tengo mi esperanza apoyada en un fundamento tan sólido.

FRUTO.

Si la vista de tus pecados, y miserias te da miedo; la Omnipotencia de Dios, en quien debes esperar, animará tu confianza.

Subest enim tibi, cum volueris, pos-

fe. Sap. 12.

Dios puede, todo lo que quiere.

Propterea dicitur Omnipotens; quia quidquid vult potest. Aug. de Symb.

Por esso se llama Dios Omnipotente; porque puede bacer todo lo que quiere.

## PARA EL SABADO antes de Ramos.

DE LOS DOLORES INTERIORES

de Jesu-Christo en su Passion, con la

consideracion de sus tor
mentos.

I. T A rabia de los enemigos de el Salvador, y la crueldad de los verdugos, no podian fatisfacer el defee, que tenia de padecer por nosotros. Fue menester, que su amor se uniesse à ellos para hacer padecer à su corazon una passion interior, que excediesse à la passion exterior, que atormentó su cuerpo; porque excedia el amor de Christo, y el deseo de padecer, à la crueldad de los verdugos. Para confeguir fu deseo, detuvo todos los movimientos de las passiones consolativas; como fon: el amor, la esperanza, y la alegria; y soltó la rienda à todas las passiones tristes; como son: el temor, el dolor, y la displicencia; interrumpió la comunicacion, que havia entre la parte superior, y la parte inferior, entre Dios, y el hombre; porque eternamente dichoso, è impassible, en quanto Dios, no impidiesse, en quanto hombre el padecer. Hizo un milagro continuo para poder padecer por nosotros; y nosotros quisieramos, que le hiciesse, paraque no padeciessemos por él: él dió toda la viveza à su imaginacion, paraque le representasse lo mas cruel de sus tormentos, sirviendos de todas las suces de su discurso, paraque le pusieran delante de los ojos lo mas afrentoso, y lo mas indigno.

II. La imaginacion de el Salvador ocupada, y herida de todos estos objetos; animada por su mismo discurso, le hizo como passar muestra en un instante de todos los tormentos de su passion, con todas las circunstancias mas crueles de ellos para ser mas vivamente atormentado entonces, que quando los padeció; porque en su passion atormentaron su cuerpo estos dolores successivamente, unos despues de otros; y entonces traspassaron su corazon todos juntos, sin haver nada, que los embarazasse, ni templasse su violencia. En esta ocasion sue quando su assigi-

do

la

Reflexiones Christianas, 74 do corazon fintió mas vivamente, fer vendido, entregado, negado, abandonado de sus Discipulos, las bosetadas, los infultos, las blasfemias, la definidez vergonzofa, y la indigna preferencia de Barrabás. Representaronsele con toda su ignominia, los azotes, las espinas, los clavos, y la Cruz, y con una actividad anticipada exercitaron todo su rigor. El deseo que Jesus tuvo de padecer, no pudo ser mas ingenioso. Pudo tampoco mostrarte mejor, lo que te ama? Y quanto desea le correspondas, y quanto lo tiene merecido? Mas ay, que despues de esto, aun no le corresponderás!

III. Pero además de esto, los tormentos de nuestro Salvador sueron menos sensibles, y dolorosos por su crueldad, que por lo vanos, è inutiles, que havian de ser; porque los cruelissimos tormentos, que padeció, le huvieran sido dulces, si se falvára con ellos todo el mundo. Las espinas, los elavos, la Cruz huvieran perdido todo su rigor, ò por mejor decir, huvieran sido dulcissimas, si juzgasse con ellas tocarte el corazon, y assegurar tu salvacion. Pero quando considera,

que

que la menor gota de su preciossisma sangre, era suficiente para redimir un millon de mundos, y que derramandola toda en su passion por ti, no se ablandará la dureza de tu corazon, ni ganará tu amor, ni tu salvacion: há! Este es el Caliz, de quien pide al Padre Eterno le libre. Pero ay de mi! Seré tan ciego, y tan ingrato, que

dor, y à mi la condenacion eterna?

FRUTO.

cause un dolor tan vivo à mi Salva-

Resuelvete à que no sea inutil, lo que Dios padeció por ti, procurando aplicarte el precio con tu cooperacion, que es lo que falta.

Attendite, & videte, si est dolor, si-

cut dolor meus. Thren. 1. 12.

Considerad, y ved, si bay dolor igual al mio.

Quis tantam dignè possit eloqui pietatem: innocens afsligitur, ut noxius liberetur; ut redimatur servus, occidi-

tur filius! Aug. 5. 138.

Quien podrá bastantemente explicar la misericordia de Dios, que assige al inocente para librar al culpado, y bace morir à su Hijo para redimir al esclavo!

## PARA EL DOMINGO de Ramos.

DE LOS DOLORES INTERIORES de Jesu Christo, à vista de nuestros pecados.

I. CI la vista de los tormentos, que nuestro Salvador havia de padecer, afligió tan vivamente fu corazon; la vista de nuestros pecados, de que se havia de encargar, le afligió mas cruelmente por la confusion, que tuvo en hacerfe cargo de ellos, y por el dolor, que padeció despues de haverlos tomaencargarfe de los pecados de todos los passo, que amaba à su Padre; y el mismo amor, que movia en él este aborrecimiento de el pecado, le obligó à encargarfe de él para destruirle.

Posuit do à su cuenta. Qué estraña violencia Dominus no hizo à su corazon para obligarle à hombres! Su repugnacia nacia prinostrum. meramente de la oposicion, que tenia Mai. 53. al pecado; porque le aborrecia, al En fegundo lugar nacia su repugnan-

para el mes de Abril. cia de la multitud de los pecados, de que se havia de encargar, la qual era para él un pefo infoportable; porque ese encargaba de todos los pecados de el mundo. Pues quien no se admirará, de que à un Dios hombre le parezca carga pesadissima, y à ti te parezca cofa tan ligera; pues tienes tanta facilidad en cometerlos! Finalmente nacia tambien de la fealdad horrorofa de las pro noculpas; porque havia de fer en lo exte- bis malerior, pecador, y maldito, fiendo, en este modo, el blanco de los rigores de el Padre, quando era à la verdad dulce objeto de su complacencia. De aqui sacarás, que fi Dios trata affi à fu proprio Hijo, que no tenia mas que la figura de el pecado; qué debemos nofotros recelar, infelices, y miferables efclavos de las culpas, que cometemos?

II. El amor de el Salvador, no atormentó fu corazon tan folamente con la confusion de nuestros pecados, de que quiso encargarse; sino tambien con el vivo dolor, que luego, que fe encargó, tuvo de ellos. Todos los otros tormentos, que padeció, tuvieron su limite; este dolor no le tuvo; porque fue proporcionado à la grave-

dad,

Factus

quitatem omnium

Reflexiones Christianas. dad, y à la multitud de nuestros pecados; al aborrecimiento, que los tenia, à la caridad, con que nos amaba: y siendo todo esto infinito en su modo. fu dolor lo fue tambien. Pusieronsele à los ojos los pecados, paraque los la-Gen. 43. vasse con sus lagrimas: Ploravit super fingulos. No se exceptuó pecado de su vilta; ò por mejor decir: su afligido corazon no se libró de el furor de ninguno de todos ellos. Vinieron todos en este instante, como sueltos Leones à cebar su crueldad en el corazon de Jefus. Los tuyos! Los tuyos! Vinieron con los otros. Este pecado, que te ha parecido tan agradable, y en quien has puesto todo tu gusto, llenó el corazon de tu Salvador de una amargura immenfa. Despues de esta consideracion, podrás tener offadía para executarle? Pero cómo no mueres de dolor de haver afligido tanto el corazon de tu Redemptor? Si quieres conocer la gravedad de el pecado, mirale en el corazon de Jesus, y en los efectos, que

13.

III. El dolor de nuestro Salvador fue excessivissimo; pues le obligó à

alli produce; no à las fombras de el dif-

curso de tu corazon corrompido.

para el mes de Abril. quexarfe, y decir, que su alma estaba trifte hafta la muerte. Si Jefu-Christo huviera muerto por el excesso de su dolor, y de su amor por nosotros; qué obligacion le tendriamos? Pues no se la tenemos menor de haverse preservado contra fu dolor para padecer por nofotros. Este dolor fue muy excessivo; pues que le hizo temblar, y pedir à su Padre, que le librasse de el Caliz, no de los tormentos de su Passion, que los havia defeado con anfia, fino de el Caliz de nuestros pecados, que le queria hacer beber hasta la ultima gota: dolor tan sumamente excessivo, que le hizo fudar fangre; y carga tan pefada, que le derribó lleno de fangre en la tierra. Si el mirar à tu Salvador en efte estado, no traspassa tu corazon, y no te excita tanto amor à Jesus, como horror à tus pecados; qué será capaz de convertirte!

FRUTO.

Pide à Nuestro Señor, que te conceda parte de este vivo dolor, que él tuvo entonces de tus pecados; y ofrece al Padre Eterno el dolor excessivo, que su Hijo tuvo de los tuyos para suplir la cortedad de tu arrepentimiento.

80 Reflexiones Christianas,
Magna est velut mare contritio tua.
Thren. 2. 13.

Tu dolor es mas grande, y mas amar-

go, que la mar.

Non folis oculis, fed quasi membris omnibus slevisse videtur. Bern. f. 3. Do-

minicæ Palm.

No se satisfizo con llorar nuestros pecados con lagrimas, sino que los lloró tambien con la sangre, que sudó todo su cuerpo.

# PARA EL LUNES Santo.

JESUS EN SU PASSION, debe ser objeto de nuestro amor.

I. Dos hombre muere por los hombres: qué poderoso motivo, paraque le amemos! Quanto mas se considera, lo que es Dios, y lo que es el hombre; mas dificultad nos hace concebir el mysterio de un Dios muerto por los hombres. Qué es Dios? Qué es el hombre? Dios es la grandeza, el poder, y la soberanía misma; el hombre

-para el mes de Abril. bre es la baxeza, la debilidad, y la dependiencia. Y qué es morir Dios por el hombre? Es, esta grandeza, esta omnipotencia, y esta soberanía, sacrificarfe por esta baxeza, debilidad, y dependiencia: esto se puede comprehender? El hombre fue criado, paraque se facrificasse à Dios, y en esto consifte la dicha de el hombre, y su gloria: pero que Dios fe sacrifique por el hombre; no parece indigno de su sabiduria? Verdad es, que lo parece; pero es digno de su misericordia, y por esso no incompatible con su sabiduria; pues lo que parece, pierde por una parte, lo gana por la otra. Su Divina Magestad estima tanto el corazon de el hombre, que no juzga exceder con las liberalidades, que hace, por ganarle : dexarás de dar el tuyo à un Dios, que le ha comprado à tanta costa ?

II. Yo no comprehendo el mysterio de la Trinidad, y le creo; porque persuadido, à que la naturaleza de Dios es incomprehensible, por lo mismo, que no le puedo comprehender, le creo; pero el mysterio de un Dios muerto por los hombres, es dissicil, y excede à todo discurso. Ha sido menes-

Tom. II. F ter

ter toda la misericordia de Dios para formar la idea de este mysterio, toda fu omnipotencia, y fabiduria para executarle, y fería menetter toda la inteligencia de los Angeles para concebirle, y toda la Fé de Christiano, para creerlo: pero, pues es cierto, y le creemos, no hay duda, que es necessario fer mas duros, que los demonios para no estar lastimados, y no morir de amor, ò de dolor de no amar à un Dios, que ha muerto por nofotros. Si fu Divina Magestad huviera muerto por los demonios, si fueran flexibles, huvieran sido sensibles à una prueba tan grande de amor; y à ti, que tienes un corazon tan tierno con las criaturas, no te mueve esta consideracion?

III. Un Dios muerto por mi! Efta es la confideracion, y ocupacion mas dulce, y frequente de los Santos en el mundo, y el mas poderoso motivo de su amor. Un Dios muerto por el hombre, es el objeto de la admiracion, y extasis de los Angeles en el Cielo. Un Dios muerto por el hombre, es lo que causa la consusion, y deses peracion de los condenados en el Insierno; porque dirá eternamente un con-

para el mes de Abril. condenado en él : Dios murió por mi, y no obstante yo estoy aqui. No puedo dudar de la misericordia, con que me miraba, y de la verdadera voluntad, que tuvo de salvarme, pues le ví morir por mi: con que no me puedo quexar, fino de mi mismo. Aunque hace dificultad, concebir la eternidad de las penas, à qualquiera, que piense bien, y comprehenda esta proposicion: Un Dios muerto por los hombres; no le será dificil concebir esta otra: Estos mismos bombres ingratos, son castigados por Dios con una eternidad de penas. Quien no ha querido encenderse en las llamas de el amor, que un Dios muriendo por él, ha querido encender en fu corazon; merece arder en las llamas, que la Justicia de Dios ha encendido en el Infierno. Elige de estos dos

incendios, qual te conviene.

FRUTO.

Toma la resolucion de meditar con frequencia la Passion de Jesu-Christo, y que no se te passe dia, sin pensar en ella. La memoria de tan gran beneficio, es la mayor recompensa, que puedes mostrar en tu agradecimiento.

Qui vivunt, jam non fibi vivant;

84 Reflexiones Christianas, fed ei, qui pro ipsis mortuus est. 2. Cor. 5.

Los que viven, no vivan mas para si mismos; sino para Jesu-Christo, que murió por todos nosotros.

Toto vobis figatur in corde, qui pro vobis fixus est in Cruce. August. lib. de

Virg.

Fixad totalmente en vuestros corazones, al que por vosotros fue fixado en la Cruz.

# PARA EL MARTES Santo.

JESUS EN SU PASSION, debe ser el objeto de nuestro amor.

I. Do hombre muerto por los hombres, es el mayor motivo para la admiración, y el amor; pero un Dios, que muere por sus mismos enemigos, excede los limites de nuestra explicación, en lo que debemos admirar, y amarle. Jesu-Christo mismo nos assegura, que la mayor prueba, que puede dar la amistad mas constante, es, quando se llega à morir por el amigo; pero

para el mes de Abril. pero su amistad, y misericordia para con los hombres, excede aun à la mayor prueba pues muere por fus enemigos; pero por qué enemigos? Por los mas viles, è insolentes; igualmente favorecidos, que ingratos. Para vengarfe de ellos, no havia menester mas, que olvidarlos, y con esso se huvieran todos ellos buelto à la nada: para caftigarlos, no havia menester mas que querer, y con esso los huviera hecho eterna, y sumamente infelices; pero no folamente no los caftiga, como merecian, fino que los fufre, los espera, los previene, les ofrece su gracia, y su amistad, y lo que es mas de admirar, él les merece esta amistad, y se les folicita, muriendo por ellos, y fatisface con el precio de fu Sangre las ofenfas, que havian cometido contra él, por las quales podia pedir de ellos una fatiffaccion eterna, condenandoles à las eternas llamas de el Infierno, Dios siendo omnipotente, podia dar mayor muestra de la caridad, y misericordia, con que mira à los hombres?

II. Pero lo que hace aun mas refplandecer la caridad, y amor de Jesu-Christo à los hombres, es, que aun-

Con

para el mes de Abril.

III. Con todo esto es cierto, que la misericordia de Dios no ha deslucido nada à fu fabiduria; y aunque fu amor por el hombre haya fido, y fea tan excessivo, como lo doloroso de su Passion, no ha sido sin gran razon de la eterna fabiduria, el que la Redempcion hava fido tan costosa; porque nos ha querido mostrar, de qué precio es la gloria de Dios, y que no se debe reparar en nada, quando se trata de solicitarla. Tambien nos ha querido enfeñar à conocer, lo que es un pecado, y juzgar lo grande de fu malicia, por lo grande de el remedio, que se aplicó para curarle; pues ( como dice San Bernardo) muy peligrofas, y envenenadas debian ser nuestras llagas; pues para curarlas, el Señor huvo de padecer las muchas, que recibió en su Santissima Passion; y en fin, Jesu-Christo nos ha querido hacer experimentar el excesso de su amor, por el excesso de fus dolores, paraque si la facilidad, que havia tenido en criarnos, havia fervido de pretexto à nuestra ingratitud; la dificultad, que ha tenido en redimirnos, nos obligue indispensablemente à amarle; y si despues de tantos tormen-

tos,

viesse padecido tanto?

Reflexiones Christianas, tos, y tan excessivos, como los que fufrió por nofotros, le amamos tan poco; qué huvieramos hecho, si no hu-

FRUTO.

Confundete de no padecer, à sufrir alguna cosa por Dios, y por tu alma, à vista de un Dios, que se entrega à padecer los mas crueles tormentos; porque son para salvarte.

Commendat autem fuam charitatem Deus in nobis; quoniam, cum adhuc peccatores essemus, Christus pro

nobis mortuus eft. Rom. 5.

Oftento Dios fu caridad con nofotros; porque aun fiendo pecadores, por nosotros murio Christo.

Si non dilexisset inimicos, nondum possideret amicos. Bern. serm. 20. in

Cant.

+402

Si Jesu-Christo no nos buviera amado, aun quando eramos sus enemigos, no fueramos oy fus amigos. מצייות עוד ביין ביין ביין ביין ביין ביין ביין

The same of the sa - similar on rediction to see only and hadifprofible ment at

armede y li delpues de tamos comen-PA-

PARA EL MIERCOLES Santo.

FESUS EN SU PASSION, debe ser objeto de nuestra compassion.

I. TEsus debe ser el objeto de nuestra compassion, por lo mucho, que padeció. De lo excellivo de los dolores de la Passion de Jesu-Christo, se ha de juzgar; lo primero, por la multitud de los que conspiraron à atormentarle, grandes, pequeños, Escribas, Sacerdotes, Judios, Romanos, amigos, y enemigos; todos, todos hicieron padecer, al que padeció por el remedio de todos: lo segundo, por la multitud de fus tormentos; pues no huvo parte en su cuerpo, ni facultad en su alma, que no tuviesse su tormento particular : io tercero, por la duracion de sus tormentos; pues padeció desde el primero hasta el ultimo momento, sin alivio, ni descanso; antes bien aumentandose sus dolores: lo quarto, por el genero de

Reflexiones Christianas, los tormentos, que fueron extraordinarios, como la coronacion de espinas; ò executados con extraordinaria crueldad, como los azotes : lo quinto, por la delicadeza de fu complexion, que era la mas sensible: lo sexto, por la viveza de su imaginación, y aplicacion de su espiritu, que puso à todos fus males, paraque no fe le escapasse ninguno, sin beber toda su amargura. Nadie ha sufrido tanto en tan poco tiempo; pero qué mucho, si es el hombre de dolor? Pero no es folo el hombre de dolor, fino tambien el verdadero Dios de amor : pero si estoy insenfible à sus dolores, y à su amor, no soy hombre, piedra foy.

II. Jesus debe ser el objeto de nuestra compassion; porque padeció por nosotros. A lástima, y compassion nos moveria ver padecer un irracional, si padeciesse por nosotros; y seremos infensibles à los tormentos, que un Dios sustió, siendo nosotros, por quien los padeció? No solamente Jesus no nos perdió de vista en su Passion, sino que entresacandonos de entre la muchedumbre, à modo de decir, nos aplicó su merito de un modo particular. No-

fotros

para el mes de Abril. sotros fuimos el motivo de sus dolores: y aunque fueron grandes, le fueron suaves; porque eran utiles para affegurarnos de fu amor, y lograr el nuestro. El amor, que nos ha tenido, y el deseo, de que lo conozcamos, le ha hecho amar, y defear los tormentos mas terribles; la dificultad, que tenemos de padecer por él, declara, ò que le amamos poco, ò que no deseamos mucho darselo à entender. Un hombre, que no ama à un Dios, que murió por él, è que no está prompto à morir, ò à lo menos à vivir con él; no es digno de vivir. San Pablo pronuncia anathéma contra aquel, à quien efto sucede: bien lo tiene merecido; pues se condena à sí mismo, no amando à Jesus; y apartandole de su corazon, se destierra él mismo de el corazon de Jesus. Puede haver mas funesta excomunion?

III. Jesus debe ser tambien el objeto de nuestra compassion; porque padeció por nosotros, y nosotros, los que le hicimos padecer. No solamente suimos el motivo de su Passion, sino tambien la causa: no es pensamiento piadoso, ni exageracion, el decir, que nuestros pe-

cados

Reflexiones Christianas, cados han crucificado à Christo; que es un artículo de Fé. Nuestras iniquidades, (dice el Profeta) son las que le cubrieron de llagas; y nuestros pecados, fon los que armaron contra él la rabia de sus enemigos, y la justicia de su Padre. Jesu-Christo infinitamente hermoso, era el objeto de la eterna complacencia de su Eterno Padre; infinitamente Santo, era inaccessible al pecado ; infinitamente dichofo, era incapaz de padecer; pero como fue nuestra caucion, se encargó de la pena, que haviamos merecido, y llevó todo el pefo de la culpa. Jefus fue el Jacob disfrazado con los vestidos de Esaú, no conocido de su Padre, no para usurparle su bendicion, fino para fer objeto del castigo de el pecado, Puedo, pues, dexar de amar à un Dios, que à pesar de el horror infinito, que tiene à mis pecados, se encargó de ellos para librarme de la pena, que por ellos havia merecido? Puedo amar al pecado, que ha reducido à mi Salvador à un estado tan lastimoso ?

FRUTO.

Toma la resolucion de no quedarte solo en sentimientos de una tierna compassion; fion; fino passar à un sincero, y esticaz borror de tus pecados.

Vulneratus est propter iniquitates nostras, attritus est propter scelera nostra. Isai. 53.

Nuestros pecados le cubrieron de llagas, y rempieron su cuerpo los golpes de nuestros delitos.

Portans Crucem suam Jesus, grande spectaculum! Si spectet impietas, grande ludibrium! Si pietas, grande mysterium! Aug. in Joann.

fesus llevando su Cruz, qué grande espestaculo! Al juicio de los infieles, qué extravagancia! Si lo miran los fieles, qué gran mysterio!

# PARA EL JUEVES Santo.

JESUS EN SU PASSION, es el objeto de nuestra confianza.

I. Des tormentos, y fatisfaccion de Jesu-Christo, son el motivo de nuestra consianza. Los hombres eramos deudores de diez mil talentos à la justi-

Reflexiones Christianas. justicia de Dios; esto es, de deudas immenfas, contrahidas por nuestros pecados, no era possible satisfacerlos; y aunque todas las criaturas se juntassen à fatisfacerlos, fuera impossible. El pecado es en algun modo infinito; porque es contra Dios, que es Magestad infinita. Una ofensa infinita no puede fer fatisfecha, fino por una persona infinita, por un hombre Dios, como Jefus. Una fola gota de fu fangre, es de valor infinito, y vertiò arroyos para pagar à la justicia Divina, lo que nofotros debiamos; salió por nuestro fiador, y pagó al mismo tiempo por nofotros. Es hombre, y affi pudo humillarse, padecer, y morir, y satisfacer à fu Padre nuestras deudas, y como al mismo tiempo es Dios, fue la satisfacción, que ofreció, infinita, y affi proporcionada à la ofensa.

II. Siendo, pues, la satisfaccion de Jesu-Christo infinita, sacarás de aqui: lo primero, que la fatisfaccion, que fe dio por nofotros, no folamente iguala, fino excede à nuestros pecados; porque estos, por graves que sean, fon finitos; y la satisfaccion, que Jesu-Christo dié, fue de infinito valor : lo

fegun-

para el mes de Abril. fegundo, que es mayor la gloria, que refulta à Dios, por el mas minimo de los dolores, que sufrió Jesu-Christo, que no fu ofensa por todos los pecados de todo el mundo, que es un gran motivo de confuelo: lo tercero, que quando nofotros estuvieramos cargados de todos los pecados de los hombres, y de los demonios mismos, tiene sobrada virtud una fola gota de fangre derramada por Jefu-Christo para borrarlos; que quando huvieramos merecido mil veces el Infierno, una fola de fus lagrimas fobraba para librarnos; qué gran motivo de confianza para el pecador! Ay Dios mio, que quando confidero la gravedad, y multitud de mis pecados, quando veo mi baxeza, y tu magestad, que he tenido el atrevimiento de ofenderte por un vil interés, y un infame gusto, sobre las infinitas obligaciones, que te debo; quando pienso el odio infinito, con que aborreces al pecado, las venganzas terribles, con que le castigas, no hallo sino motivos para mi defesperacion; pero quando buelvo los ojos à mi Jesus crucificado, y le veo aun derramar fu fangre hasta la ultima gota para satisfa-

cer

III. Padre Eterno, no me mires à mi, que soy un miserable pecador; pero mira à tu Hijo clavado en la Cruz por mi, ò si me quieres mirar, mirame por los ahugeros de sus llagas, donde me he refugiado. La voz de fus llagas clama mas recio, y mas eficazmente. que la de mis delitos, y tiene mas fuerza para ganarme tu gracia, que tienen mis pecados, para hacer que caygan tus venganzas sobre mi. Mucho debo à tu justicia, es verdad; pero ya te pago mas de lo que debo, quando te ofrezco la sangre derramada, y satisfaccion de mi Salvador. Mis delitos, por muchos, y grandes, que sean, no son absolutamente infinitos, y la satisfaccion de mi Salvador, es de infinito valor; y assi refugiado en el corazon de Jesus, como en un afylo inaccessible à tu indignacion, estoy defendido de to enojo, y affi tengo mas motivo para confiar de tu misericordia, à vista de la satisfaccion de tu preciosissimo Hijo, que de temer tu justicia à vista de mis pecados.

FRU-

para el mes de Abril. FRUTO.

Quando te sintieres tentado de desesperacion, y con poco animo, à vista de tus pecados, pon los ojos en fejus crucificado, que el mirarle te bolvera à dar valor , v confianza.

Respice in faciem Christi tui. Psal.83. Dios mio, mira à tu Hijo puesto en la Cruz por mi.

Fusus Domini Sanguis donatus est homicidis, ut non dicam deicidis.

La preciosissima Sangre de Jesu-Christo ha aprovechado à los mismos, que la vertieron; y ha sido Salvador de los mismos, que le mataron.

## PARA EL VIERNES Santo.

JESUS EN SU PASSION, es el objeto de nuestra imitacion.

I. CI Jefu-Christo padeció por noto- bis, votros, (dice el Apostol) fue para bis redarnos exemplo. Con este nos ha da-linquens. do un grande motivo para animarnos exsplum. à padecer, y padeciendo, nos mereció 1, c, 2, Tom. II.

Christus paffus eft pro no-

Reflexiones Christianas,

la gracia para ayudarnos. El Padre Eterno, dice à cada Christiano, mostrandole à su Hijo en el Monte Calva-

Infpice, rio, lo que dixo à Moyfes: Mira el & fac fe- modelo, que te propongo fobre esta cundum exeplar, montaña, y procura imitarle. No puequod tibi des ser predestinado, si no eres copia in monte de este Divino original, si no eres pamonstra- recido à Jesu-Christo; pero sobre todo, à Jesu-Christo crucificado; por-Exod. 25. que es principalmente en la Cruz, don-D. 40. de mereció tu predestinacion. Alguna

dades ?

cofa falta (dice San Pablo) à la Pasfion de Jesu-Christo: es menester, que tu se la pongas. Qué es lo que le falta? La aplicacion: fu Passion no te puede fer util, si no se te aplica; y no se te aplica, si no te unes à Jesu-Christo, que padece; si no te clavas con él en la Cruz. Mira como lo estás en medio de los regalos, delicadezas, y fenfuali-

II. Lo que mas particularmente debemos imitar en la Passion de nueftro Salvador, es el espiritu de sacrisicio, con el qual dedicó todas sus cosas à la mayor gloria de su Padre. Los hombres fimples, ciegos, y encantados con su amor proprio, no conciben

para el mes de Abril. lo que es Dios, lo que su Divina Magestad merece, y lo que se debe hacer por su gloria. Ha sido necessario, que un hombre Dios fe les enseñasse, sacrificandose él mismo à la gloria de su Padre, con un facrificio continuo, que empezó con su vida, para no acabar sino con su muerte; con un sacrificio universal; pues sacrificó sus bienes, honra, gloria, y vida; con un facrificio perfecto; pues facrificó sus bienes, hasta morir desnudo en una Cruz; sacrificó sus placeres para sujetarse à los mas vivos dolores, y à los tormentos mas crueles; facrificó fu gloria para exponerse à los oprobrios, y ultrajes mas fangrientos; facrificó fu vida para morir en un suplicio: podia hacer fu facrificio mayor? Un hombre Dios facrificado hasta este estado por la gloria de Dios, nos hace concebir, quan grande es Dios, lo que su Divina Magestad merece, y lo que nosotros debemos facrificar por fu gloria.

III. Este es el modelo, que se nos propone : Inspice, & fac secundum exem- Exed. 15. plar. Cessarán las dificultades, y no las tendrás, si piensas: lo primero, que un Dios es, el que te da este exemplo,

Reflexiones Christianas. 100 y que te le da por el amor, que te tiene: lo fegundo, que toda la gloria, y dicha de el hombre, consiste en sacrificarfe por Dios para quien fue criado: lo tercero, que quando todas las criaturas facrificáran fus bienes, fu gloria, y su vida à la gloria de Dios, sería menos comparativamente, que sacrificar un gusano de la tierra para la gloria de el mayor Rey de el mundo: lo quarto, que estos bienes, aunque en si sean tan poco, en facrificandose à la gloria de Dios, se buelven de un merito, y valor sumo: lo quinto, que sacrisicando, y perdiendolo todo por Dios, se gana todo; porque se halla à Dios; y que olvidando al amor proprio, y conveniencias, se ganan con ventaja grande; porque Dios fe acuerda. Dichoso olvido, que obliga à Dios à mirar por mi!

FRUTO.

Sonda tu corazon, para saber, qué cosa te pide aora Dios, que le sacrifiques; y resuelvete à bacer este sacrificio, venciendo las dificultades, que te lo embarazan.

Sacrificium, & oblationem noluisti::: tunc dixi: Ecce venio. Psalm. 39.

para el mes de Abril. 101 No quififte facrificio, ni oblacion; por esso dixe: Aqui estoy Señor.

Quid te hortatur, ut imiteris? Quod non posset, nisi factus homo; tolerare enim passiones, numquid posset, nisi factus homo? Aug. in Psalm. 90.

Qué es lo que principalmente te exhorta fesu-Christo, que inites, sino lo que no podia convenir le, à no ser bombre; es-

to es, el padecer ?

## PARA EL SABADO Santo.

DE LA PASSION, Y DOLORES de la Virgen Santissima.

Christo, nadie ha padecido tanto, como la Virgen Santissima; porque la Passion de el Hijo, sue la Passion de la Madre. Si él sue el hombre de dolor, élla sue la Madre de los dolores; porque estos en ella eran iguales, à lo que amaba à su Hijo. Este amor sue en la Virgen tan grande, que era mayor, que el que todos los hom-

bres

Reflexiones Christianas. 102 bres juntos han tenido, y tendrán à Jesu-Christo, de donde sacarás el excesso de su dolor. Todo lo que su Hijo padecia en el cuerpo, Maria lo padecia en el corazon: las llagas, que rompian las facratissimas carnes de Jesus, traspassaban el corazon de Maria. Ella padecia mucho mas, viendo padecer à fu Hijo, que si huviesse padecido, todo lo que su Hijo havia de padecer; porque le amaba mucho mas, que à sí mifma. Si Maria buviera podido aliviarle en sus tormentos, padeciendolos ella, huviera tenido un gran gusto; porque es muy gustoso padecer, por lo que se ama; pero es dolor fin confuelo, ver padecer lo que se ama, sin poderlo aliviar. Si estuvieras, como Maria, tocado vivamente de el amor de Jesus, fintieras vivamente, como ella, fus tormentos, y quisieras imitar, y participar de fus dolores.

II. Aunque Maria en la Passon de su Hijo sue Madre afligidissima, no por esso se disminuyó su fortaleza; su dolor, y sentimiento no minoraron su conformidad, y resignacion. Ella estaba en pie junto à la Cruz de su Hijo; y como participaba de sus tormentos,

para el mes de Abril. participaba tambien de su constancia, y su Hijo era el modelo, y motivo de fu paciencia. El Padre Eterno quifo, que ella se uniesse à su Hijo, para ofrecerle este gran sacrificio, que debia producir la falvacion de el mundo; y la dixo como à Abraham: Toma este Hijo unico, que amas tanto, y sacrificamelo tu misma. No lo fintió menos, que Abraham, aunque fue mas generofa; porque amando Maria incomparablemente mas à Jesus, que Abraham à Isaac, le era muy mas costoso este sacrificio. El Padre Eterno no se compadeció de Maria como de Abraham; pues no se contentó folo con la voluntad de el facrificio, fino que quiso la execucion; y que Maria confumaffe efte gran sacrificio, que empezó desde el instante, que Simeon la profetizó la Muerte, y Passion de su Hijo. Qué no le costó à Maria Santissima contribuir, y affegurar tu salvacion! Y tu no quieres, que te cueste la mas minima violencia, y penalidad.

III. A la generofidad de Maria Santissima en el Calvario fue igual la gloria, que la resultó: es verdad, que sacrificó mucho à Dios; pero Dios

Reflexiones Christianas, tambien la dió mucho. Qué no le coftó à Maria ofrecer su Hijo à la Passion, y Muerte! Pero qué gloria no ganó por haver hecho este sacrificio! Maria mereció la calidad de Corredemptora de los hombres, por la dicha, que tuvo de contribuir con su consentimiento al facrificio, que hizo fu Hijo, para fer el Redemptor. El arrimarfe Eva al arbol de maldicion, fue la caufa de nueltra muerte; y el arrimarle Maria al arbol de la Cruz, arbol de bendicion, fue para nosotros un manantial de gracias. Jesus, ganando para nosotros la vida con su muerte, es nueltro Padre; Maria confintiendo à este facrificio, es nuestra Madre; por esso su Hijo la dió por Madre à todos los predelfinados al milmo tiempo, que fe la dió por Madre à San Juan, quan-Joan. 19. do dixo: Ecce Mater tua. Amala con amor, y confianza de Hijo, y ella te

mirará con el cariño, y cuydado de Madre; y como ella affiftió à su Hijo en su muerte, no te abandonará en la

> tuya. Dichofo, si entonces tienes este focorro.

FRUTO.

Pide à la Virgen Santissima, que pues gano

para el mes de Abril. 105 nanó la calidad de Corredemptora de los bombres en el Calvario, exercite este oficio contigo, procurandote la gracia, que es el precio de esta redempcion; y sobre todo la de una buena muerte.

Tuam ipfius animam pertransibit

gladius. Luc, 2.

Un cuchillo de dolor traspassará tu alis a supplied to the section of the

Christus offerebat in sanguine carnis; Maria offerebat in fanguine cordis. Rern of the state of the state of the

Mientras Jesus ofrecia à Dios el sacrificio de su cuerpo, y sangre; Maria le ofrecia el sacrificio de su corazon, y de su alma.

## PARA EL DIA de Pasqua.

LA RESURRECCION DE JESU-Christo es el fundamento de nuestra Fe.

I. I A Fé de los Apostoles, parecia haver muerto con su Maestro; porque era menester mucha para creer, que

106 Reflexiones Christianas, que un hombre muerto en una Cruz. era Dios; pero esta resncitó con él. La Refurreccion de Christo, fue el restablecimiento de su creencia, y el fundamento, y perfeccion de la nueltra. La Fé, en sí misma es obscura; la Refurreccion de Jesu-Christo, parece, que la dió evidencia; porque Jesu-Christo hizo fu Refurreccion evidente, con las pruebas tan claras, que de ella dió, è hizo evidente fu Divinidad en fu Refurreccion. Todos los que havian contribuído à la ignominia de su Passion, contribuyeron à firmar la verdad de su Refurreccion gloriofa. El Padre Eterno, embiando Angeles para anunciarla; los Judios poniendo guardas en el sepulcro, impossibilitando assi, el que fe quitasse de alli fu cuerpo, con que quedaron convencidas de falfas, las voces, que despues se esparcieron. Los Discipulos en fin, firmaron la Fé de la Refurreccion, con fu incredulidad misma, que obligó à su Maestro à darles pruebas evidentes para curarlos de ella, y prevenir la nuestra, siendo su feguridad tanto mas cierta, y evidente, quanto fue mayor la dificultad, que tuvieron en perfuadirfe.

para el mes de Abril. 107 II. Si la Resurreccion de Jesu-Christo es evidente, como consta de las pruebas, que dió; su Divinidad es evidente por su Resurreccion: Si Jesu- Si autem Christo no resucito, (dice San Pablo) Christus nuestra Fé es error , y mi predicacion rexit,inamentira; y affi configuientemente ha- nis eft erviendo refucitado, nuestra Fé es sóli- gopredida, y la verdad de el Evangelio cierta; catio no-ftra, inaporque si resucitó: luego es Dios; por- nis est, & que si se mira su Resurreccion, como sides veefecto de la omnipotencia de su Pa-stra. dre, que le resucitó como hombre, 1.Cor.15. haviendo traído fu Hijo Santissimo su Refurreccion por prueba de fu Divinidad, si no lo fuera, no le podia Dios Padre refucitar en esta coyuntura; porque era authorizar una falfedad, lo qual es impossible à Dios. Si se mira la Refurreccion de Jesu-Christo, como esecto de su propria virtud, solo Dios puede resucitarse à sí mismo, y hallar en fu muerte principios de fu misma vida; por esso el Hijo de Dios ha traído la Refurreccion, como principal prueba de fu Divinidad, y verdaderamente ella es fin réplica, y fegura.

III. Si no crees, que Jesu-Christo es Dios, no eres Christiano, y por configuien-

Si

Reflexiones Christianas, 108 figuiente ya estás juzgado. Pero creyendo, como crees, que Jesu-Christo es Dios, essa misma Fé será para tu condenacion; porque vives, como fi no lo creyeras. Verdaderamente, si la mayor parte de los Christianos no creyeran, que Jesu-Christo es Dios, ò estuviessen persuadidos de lo contrario; vivirian de otra manera, de como viven? Tendrian menos respeto en las Iglefias, y à sus Mysterios? Harian menos effimacion de fus maximas? Tendrian menos amor à su persona? Menos fervor en su servicio? Menos zelo por su gloria? Tendrian mas verguenza de declararse por él, y por su Evangelio? Tendrian mas affimiento al mundo, que saben es su enemigo? Reglarian, como reglan sus acciones, por las maximas de el mundo? Harian de este el objeto de su ambicion, y defeos? Si no crees, que Jefu-Christo es Dios, eres infiel; pero fi lo crees, y vives de el modo, que vives, eres un infensato.

FRUTO.

Dile à Jesu-Christo con aquel Padre de el Evangelio: To creo, Señor, yo creo; pero fortificad mi Fé.

Nam

Nam etsi crucifixus est ex infirmitate: fed vivit ex virtute Dei. 2. Cor. 13.

Si la muerte de la Cruz ha hecho ver en Jesus, toda la flaqueza de hombre; su Resurreccion ha hecho resplandecer en él todo el poder de Dios.

Dicit Pater ad Filium: Ego hodie genui te; nunc enim probati, te esse

Filium meum. Ambrof.

Dice el Padre al Hijo en su Resurreccion: Oy te he engendrado; porque oy has hecho ver à los hombres, que eres mi Hijo, y su Dios.

## PARA EL LUNES de Pasqua.

LA RESURRECCION DE JESU-Christo, es el motivo de nuestra esperanza.

I. L A Refurreccion de Jesu-Christo, es el motivo de nuestra esperanza; porque es prenda, y prueba de nuestra futura resurreccion: Haviendo resucitado Christo; (dice San Pablo) cómo puede haver quien dude de nuestra resur-

Reflexiones Christianas, refurreccion? Jesu-Christo es nuestro Redemptor, tanto en su Resurreccion,

Rom. 5.

como en su muerte, y en ambas perfecto Redemptor; porque nos redimió Ubi au- (como dice el Apostol) con una Retem abu-dempcion abundante. Su Divina Magef-davit delictu, fu- tad vino al mundo para reparar con perabun- excesso todas las pérdidas, y daños, davit gra que el pecado de Adán nos havia causado; fiendo el fegundo Adan mas poderofo para falvarnos, que fue para condenarnos el primero. Haviendo, pues, el pecado de Adan inficionado con su veneno nuestras almas, y nuestros cuerpos, Jesu-Christo, no solamente nos rescató la vida de el alma con la gracia, que haviamos perdído; fino tambien la vida de el cuerpo con fu Refurreccion. Este era el motivo, que ani-

Credo, maba la esperanza de Job: Yo estoy quod Re- cierto, decia, de que mi Redemptor remeus vi- fucitará, y esto es, lo que me hace tener vit ::: & una firme esperanza de resucitar un in carne dia con él. Esta esperanza, que consermea vi- vo en mi corazon, es la que endulza Salvato- mis penas, y consuela mis trabajos. re meum.

II. Jefu-Christo es no solo nuestro 30b 15. Redemptor en su Resurreccion, sino que es nuestra cabeza, lo qual es separa el mes de Abril.

gunda razon, y nuevo motivo de nueltra esperanza. Un perfecto Gefe, ò Cabeza, como es Jesu-Christo, ha de tener tres calidades. Lo primero, debe estar unido con sus miembros: lo fegundo, debe comunicarles la vida, y el movimiento: lo tercero, debe fentir el bien, ò el mal de sus miembros. Si nosotros no resucitassemos, Jesu-Christo no cumpliera con la primera obligacion de Gefe, dexandonos en una separacion eterna de nuestra cabeza, que es él, que está en el Cielo, v nosotros estariamos en el sepulcro. Tambien faltaria à lo segundo, si no nos comunicasse la gloria, que ha logrado por su Resurreccion. Los miem- Sui capibros (dice San Gregorio) deben feguir tis gloria la suerte, y gloria de su cabeza. Y en fin parece, que su gloria no fuera enteramente completa, si estando él en esta immensidad de dichas, que possee, sus miembros estuviessen enterrados en la corrupcion, y miseria. Por esso San fecit in Pablo, dandonos à entender la certi- Cœlestidumbre de nuestra resurreccion, habla de ella, como de cosa ya sucedida, diciendo: Que Dios Padre nos refucitó Epbef. 2. con fu Hijo.

membra fequutur. S. Greg.

Corefufcitavit,& cosedere bus in Christo

gunda

Jefu-

112 Reflexiones Christianas,

III. Jefu-Christo en su Resurreecion gloriosa, es no solamente nuestra cabeza; pero tambien nuestro modelo. Nofotros hemos de tener femejanza con Jesu-Christo, si queremos ser predestinados. Primeramente es necessario conformarnos con él en la vida, imitando fus virtudes: lo fegundo, debemos conformarnos con fu muerte, mortificando nuestros sentidos, y nuestras passiones. Estas dos conformidades, ò semejanzas, producirán infaliblemente la tercera, que es la conformidad, ò semejanza con Jesu-Christo, en el estado de su Resurreccion, y de su gloria. De esto nos assegura San Pablo, quando nos dice, que si nos conformamos con Jesu-Christo crucificado, serémos conformes con Jesu-Christo glorioso; que si morimos con él, resucitarémos con él. Pero en vano pretendemos refucitar con Jesu-Christo, si no morimos con él; esto es, si no morimos al pecado, y à nuestras inclinaciones desregladas. Jefu-Christo ha muerto, y refucitado, (dice San Pablo) paraque los vivientes no vivan para sí mifmos, fino para aquel, que ha muerto por ellos. Para vivir à Jesu-Christo, es para el mes de Abril.

necessario negarse, y morir à sí mismos, y esto es, à lo que no te resuelves, aunque sabes, que es preciso.

FRUTO.

Resuelvete à procurar adquirir la conformidad con Jesu-Christo crucificado, si deseas tener conformidad con Christo glorioso.

Si commortui fumus, & convive-

mus. 2. Timoth. 2.

Si morimos con Jesu-Christo, resucitarémos con él.

Suscepit mortem, nè mori timeremus; ostendit resurrectionem, ut nos resurgere posse confidamus. Gregor.

Jesu-Christo padeció la muerte, por quitarnos el temor de ella; resucitó para darnos la esperanza de resucitar.

## PARA EL MARTES de Pasqua.

LA RESURRECCION DE JESU-Christo, es el modelo de la nuestra.

I. A Refurreccion de Jesu-Christo

à la vida gloriosa, es el mode
Tom. II.

Reflexiones Christianas, lo de nueltra refurreccion à vida nueva. La Resurreccion de Jesu-Christo contiene dos cosas; la primera, el mudar de estado; y la segunda, la conftancia de este mismo estado, en que muda; por esso nuestra resurreccion à vida nueva, debe primeramente tener la mudanza de estado; por lo qual dice San Pablo, que para participar de la Refurreccion de Jesu-Christo, es menester vivir como él con nueva vida, vistiendonos, ò convirtiendonos Quidpro- en el hombre nuevo. Qué aprovecha dell, quia (dice San Agustin) humillarte con la mini, si penitencia, si no mudas de vida? La non mu- fegunda calidad, que ha de tener nueftamini? tra refurreccion à la vida nueva, es la August. constancia en esta vida renovada, imitando à Jesu-Christo, que (como dice Ut quo-Christus San Pablo) resucitado una vez, no furrexit morirá mas : porque como murió una à mor- vez por el pecado, despues de haver refucitado, vive siempre para Dios: y afita, & si, si has muerto para el pecado por tu novitate arrepentimiento; si has resucitado vervite am- daderamente à nueva vida, no viviras bulemus. fino para Dios; pero si vives aun para el pecado, reincidiendo en él, no fera tu refurreccion bien dudofa?

La

para el mes de Abril. II. La Escritura hace mencion de tres generos de resurrecciones: la primera, aparente, y falfa, como fue la de Samuél, que apareció por encanto à Saúl: la segunda, verdadera; pero imperfecta, como fue la de Lazaro, que refucitó verdaderamente; pero para morir la segunda vez : la tercera, verdadera, y perfecta, que fue la de Jesu-Christo, que resucitó para no morir mas. La primera, nos representa la resurreccion de algunos Christianos à la gracia, à quienes la necessidad, y refpetos humanos hacen acercar à la penitencia al tiempo de Pasqua: esta es una refurreccion aparente, y falfa; y affi como es penitencia de ceremonia, desaparece, quando acaban las ceremonias de la fiesta: la segunda, nos explica la refurreccion à la gracia de otros muchos Christianos, que aunque es verdadera, es imperfecta; refucitan, pero para morir fegunda vez; renuncian al pecado, pero para poco tiempo; es mas una tregua, que hacen con él, que un rompimiento total. Si queremos, que nuestra resurreccion sea verdadera, y perfecta, es menester, que sea parecida à la de Jesu-Christo, que resucitó para

no

Reflexiones Christianas, 116 no morir mas. Quan lexos está de esta perfeccion, el que puede contar fu arrepentimiento por sus reincidencias, y fus propolitos por fus perfidias!

III. Tres causas hay de nuestras reincidencias: la primera es, que no estimamos, ni conocemos bastantemente la gracia, que recobramos en el Sacramento de la Penitencia. Si pensaffemos, que el alcanzarla le ha costado à Jesu-Christo toda su sangre, que es de un valor infinito, y que ella nos da un derecho incontestable à la possession de Dios, y à la eterna Bienaventuranza; quanto la estimariamos. quanto temor tendriamos de perderla, y quanto cuydado tendriamos de confervarla? La fegunda causa de nuestras reincidencias es, que nos exponemos con facilidad à perder la gracia. Esta es un tesoro, (dice San Pablo) que llevamos en vafos fragiles, y quebradizos. Con la carga de este tesoro, debiles, y flacos, emprendemos temerariamente caminos dificiles, y peligrofos, adonde nada hay tan facil, como tropezar, y por configuiente caer en el precipicio, y perecer, perdiendo el teforo, que llevamos. La tercera causa

para el mes de Abril. de nuestras reincidencias es, el que limitamos, y ponemos terminos à la gracia: esta es una calidad activa, que quiere obrar siempre; limitarla es impedir su accion: impedir su accion, es quererla perder, y por configuiente, perdernos con su pérdida. Poner limites à la gracia, es ponerlos à la bondad, y misericordia, con que Dios me mira, y el amor, que le debo tener: à quien hago mas injuria, à Dios, ò à mi? FRUTO.

Toma la resolucion de romper enteramente con el pecado, y de no contentarte, con bacer una tregua con él; es menester, que este divorcio sea eterno.

Christus resurgens ex mortuis, jam non moritur; mors illi ultra non dominabitur ::: ita, & vos. Rom.6. v. 9.

Jesu-Christo resucitó una vez para no morir mas; la muerte no tendrá mas imperio en él; pues si has resucitado à vida nueva por la penitencia, procura no bolver à morir por la culpa.

Proh dolor! Peccandi tempus, terminus recidendi facta est Resurrectio Salvatoris! Bern. ferm. in Pasch.

Qué gran dolor debe causar, ver, que el tiempo de la Resurreccion de el Salvador.

Reflexiones Christianas, 118 vador, le bagamos tiempo de pecar, y reincidir!

## PARA EL DIA OCTAVO de Pasqua.

DE LAS LLAGAS DE NUESTRO Señor Jefu-Christo.

vivens ad interpellandu pro nobis. Hebr. 5. 25.

Semper I. TEfu-Christo conservó sus llagas despues de su Resurreccion, para dar este motivo de confianza à los pecadores. San Pablo nos assegura, que Jesu-Christo viviendo en el Cielo con vida gloriofa, intercede con fu Padre continuamente por nosotros. Sus llagas fon la boca, de que se sirve para hablar à nuestro favor. Jesu-Christo (dice un Santo Padre) muestra al Eterno Padre su costado abierto, y sus llagas, que quiso conservar por nuestro amor. Estas señales de la misericordia, y clemencia, que tuvo por nosotros, nos solicitan eficazmente la de su Padre. Si nuestros pecados claman à la venganza de ellos, las llagas de Jefu-Christo claman mas recio à la miseri

para el mes de Abril. cordia. La voz de sus llagas desvanece la de nuestros delitos : si el Padre Eterno justamente irritado me amenaza. yo me refugio al corazon de Jesus, traspassado por mi amor, como à asylo feguro, donde estoy defendido de sus iras. Si el Padre Eterno me quiere castigar, no lo podrá hacer, sin herir al corazon de Jesus: estando alli, ten-

dré, qué temer?

II. Jesus quiso conservar sus llagas en fu cuerpo gloriofo para dar motivo à los justos, de que reconozcan su amor eternamente, por ser ellas memoria eterna, de lo que nos ama. Jesus hizo de las señales de su ignominia, feñales de fu gloria, para hacernos conocer lo mucho, que estimó, el padecer por nosotros. Confervó sus llagas para memoria, que acordandole, lo que hizo por nosotros, le moviesse à hacer aun mas, continuando, y honrando sus beneficios. Estas llagas fon pruebas perpetuas de fu amor, que deben continuamente animar el nuestro. Su costado abierto, y su corazon traspassado, deben abrir, y traspassar el nuestro con la llama de el amor Divino. Estas llagas son como

hor-

TO BELLET

hornos encendidos, de donde falen llamas, que abrafan toda la Corte Celeftial; y no obstante, no han empezado à calentar mi corazon! Tanto yelo entre tanto ardor! Puede haver cosa mas estraña? Estas llagas nos acuerdan, lo que Jesu-Christo padeció por nosotros; pues qué, no nos moverán à padecer alguna cosa por él?

III. Jesus conservo sus llagas en su cuerpo glorioso, para dar el dia de el Juicio motivo de desesperacion à los condenados; para juftificar, lo que hizo por ellos, y condenar, lo que ellos hicieron con Jesus, que se manifestará, como su Salvador, y su Juez. Saldrán de sus sartissimas llagas rayos de luces, que confolarán, y encenderán por una parte à los predestinados, y por la otra espantarán, y confundirán à los reprobos. Veys aqui, les dirá, mi coftado, que fue abierto por vosotros; podeys dudar de mi amor ? Fue abierto por vosotros, puedo yo dudar de vuestra ingratitud, ni vosotros negarla? Mi costado estaba abierto para serviros de afylo; vofotros no haveys querido entrar, antes os haveys desterrado voluntariamente de él por vuestros pecados.

cados. Yo os desterraré eternamente de él, y de el Cielo, para el qual os havia destinado. Há! Qué golpe será este! La dureza de tu corazon no te hace temer, que cayga esta desgracia en ti?

#### FRUTO.

Acostumbrate en los temores, en las penas, y en las tentaciones, à refugiarte en las llagas de fesus, como en un lugar de reposo, y de asylo seguro.

Affer manum tuam, & mitte in latus meum; & noli esse incredulus.

Joan. 20. 27.

Acerca tu mano, ponla en mi costado, y no seas incredulo, sino siel.

Patet arcanum cordis per foramina corporis. Bern. ferm. 61. in Cant.

El amor, que estaba encerrado en su corazon, se bizo ver por las llagas de su cuerpo.





# REFLEXIONES CHRISTIANAS,

PARA

TODOS LOS DIAS

DE EL AÑO.

MAYO.

PRIMERO DIA.

DE EL FIN PARAQUE FUE criado el bombre.

Nuestra dicha consiste en servir à Dios.



OMO fuimos criados para Dios, no podemos hallar nueftra entera dicha, fino en él. Su Divina Magestad es el author de nuestro

sér, y debe ser el centro de todos nues-

para el mes de Mayo. tros movimientos, que fuera de él no puede hallar quietud: Dios es soberano bien de sí mismo; no bastará para ferlo de nosotros? El corazon de el hombre basta à Dios; y Dios no bastará al corazon de el hombre? Tenemos una alma capaz de un bien infinito: (dice San Agustin ) todo lo que es finito, todo lo que no es Dios, puede ocuparla, puede entretenerla; pero no puede llenarla. Aunque colmes, Señor, de muchissimos bienes mi corazon, se quedará vacío, fi tu no te me das à ti mismo; porque si no te tengo à ti, aun-

v necessitado. II. Quando los bienes de la tierra no fueran tan vanos, y falfos, como fon, tampoco podrian fatisfacernos; porque ellos fueron hechos para nofotros; pero nofotros no fuimos hechos para ellos. Todos ellos fon limitados; nuestro corazon tiene capacidad infinita: fon perecederos, y nuestra alma es immortal; y nada, que acabe puede fatisfacer, lo que no puede morir. Todo acabará, Dios mio; pero Vos subsistireys fiempre; porque foys eterno, è immudable: Ipsi peribunt, tu autem idem ip- Ps.101.

que tenga todos los bienes, foy pobre,

124

III. Salomon es tenido por el mas dichofo de todos los hombres; pero es el mas fabio; porque confiessa, que no ha sido verdaderamente dichoso en el mundo. Ninguno posseyó tan grandes riquezas, ni logró tantos gustos: y no obstante protesta, que todo es vanidad, y engaño. Dichofo, si su obrar huviesse concordado con su saber. Ordinariamente basta llegar à posfeer los bienes, que se han deseado, para cansarse de ellos, y tenerlos hastio. Algunas veces havrás tenido algun ardiente deseo de alguna cosa, que te pareció felicidad; y haviendola posseído, no has quedado contento, ni juzgadote enteramente dichofo. La experiencia fola nos debria defengañar de esto: ya lo hace; pero nos mudamos de voluntad, y despues de convencidos de la vanidad de los bienes de esta vida, los apetecemos, y buscamos con tanto ardor, como si fueran fólidos, y verdaderos. Qué locura! Pero esto es pena, ò castigo justissimo, Dios mio, que impones, à los que buscan su dicha fuera de ti.

FRU-

para el mes de Mayo. FRUTO.

Preguntate à ti mismo, si con quantos bienes bas posseido, bas estado jamás contento; y resuelvete à buscar tu dicha en Dios, que es solamente en quien la ballarás.

Vidi cuncta, quæ fiunt sub sole, & ecce universa vanitas. Eccles. c.1. v.14.

He confiderado todo lo mejor, y mas agradable de el mundo, y verdaderamente no bay, sino vanidad.

Omnis copia, quæ non est Deus

meus, egestas est. August.

Toda la abundancia, que se puede tener, y no es mi Dios, es pobreza, y necessidad.

#### II. DIA.

DE EL CUYDADO DE LA falvacion.

La salvacion es nuestra unica importancia.

I. EL cuydado de nuestra salvacion debe ser nuestro unico cuydado; los demás negocios deben estimar.

ie,

125

126 Reflexiones Christianas, fe, como ociofidades, no como importancias. Este es aquel solo necessario, de que habla el Salvador: Porrà unum est necessarium. No es preciso, que tengas este dinero, este gusto, este lugar, este empleo; pero es forzoso, si no quieres fer enteramente desgraciado, el que te falves. Quando ganasses todos los bienes de el mundo: si pierdes tu alma, no folo nada ganas; pero lo has perdido todo. Quando perdiesses todos estos bienes, que fueran tuyos: fi falvas tu alma, no folo nada has perdído; pero lo has ganado todo. Esta ganancia repara todas las pérdidas, efte es el unico necessario; y no obstante esto, es lo unico, que tratas con negligencia, y omission. Todo lo demás lo folicitas con diligencia, y actividad; y folo para cuydar de tu falvacion, no haces diligencia, ni aplicas tu actividad, ni te parece, tienes tiempo. Qué ceguedad?

II. La falvacion de nuestra alma, debe ser nuestro unico cuydado; porque no tenemos sino una, y por esto su pérdida es irreparable. Si la perdemos, lo perdemos todo. Todos los bienes, y glorias son para el alma; ella es, quien

para el mes de Mayo. 127 los puede gozar. Si el alma se condena, no hay mas bienes, no hay glorias. No teniendo mas que una alma, si se pierde, mi pérdida es irreparable. Tengo dos brazos, y dos ojos; pierdo el uno, el que queda puede fuplir, y confolarme de la pérdida de el otro; pero como no tengo fino una cabeza, fi la pierdo, lo pierdo todo; porque pierdo la vida. Mi ambicion podia hacerme comprar una corona, à costa de un brazo; pero no à costa de mi cabeza. Non emo capite coronam, decia Tertuliano: No compraré una corona à cofta de mi cabeza; y assi no teniendo sino una alma, no compraria à fu costa todas las honras, y todos los bienes de el mundo; porque el fin de todos ellos es ella: y de qué me fervirán, fi la perdiese?

III. Sobre este principio está fundada aquella maxima de el Salvador: Qué le sirve al hombre ganar todo el mundo, si pierde su alma; ò qué trueque puede haver igual à ella? El alma, segun la opinion de el Salvador, vale mas, que un mundo entero, y aun sería precio excessivo, comprarle à esta costa; y tu la arriesgas todos los dias por

un

Reflexiones Christianas, 128 un placer de un momento: qué locura! Tu la conocerás bien à la hora de la muerte. Aunque hayas fido el hombre mas grande, mas rico, y mas dichoso de todo el mundo; si no has tenido cuydado de tu salvacion, te dirás à ti milmo : Quid prodest? De qué me ha fervido todo esto? Los condenados mismos confiessan esta verdad en el infierno: Quid profuit nobis superbia? De qué nos firvieron nuestras grandezas, y nuestras opulencias? Reconocen su locura; pero inutilmente; porque es ya tarde. Por qué no aprendes à su costa, y en su cabeza? Esperas à desengañarte, y arrepentirte, quando no tengas remedio?

FRUTO.

Pues que el cuydado de nuestra salvacion es solo el negocio importante, será perdonable la omission en qualquiera otra cosa; pero no en lo que miráre à esta, que debemos preferir à todas las otras: nada nos importa, sino lo que conduce à esta, y por consiguiente, nada debemos temer, sino lo que nos la puede embarazar.

Quid prodest homini, si universum mun-

mundum lucretur, animæ vero fuæ detrimentum patiatur? Matth. 16.

De qué le aprovecha al hombre ganar todo el mundo, si pierde su alma?

Summas partes falus, quæ fumma eft, occupet: jam non prima, fed fola. Eucher.

Pues nuestra salvacion es lo que solamente nos importa, ha de ser el objeto principal de nuestros cuydados, y no solo el principal, sino el unico.

#### III. DIA.

### DE EL PECADO MORTAL.

I. El pecado es un mal contra Dios, y unicamente opuesto à él; siendo, pues, contrario à él, no hay duda, que es el mayor mal, pues es essencialmente opuesto al mayor bien: cómo, pues, puedo dexar de aborrecer con el mayor odio, al mayor mal? Cómo puedo hacer, consista en él mi bien, como me sucede todas las veces, que pongo mi ultimo sin en qualquieta cosa criada; esto es, todas las vetos.

Reflexiones Christianas, 130 ces, que cometo un pecado mortal? Podria cometerle, si al executarle penfasse, que ofendo, y quanto ofendo à un Dios, que me hace todo genero de beneficios, que me los hace todos los instantes, y que me haria aun mas, si yo con mis pecados no se lo embarazasse? Me atreveria à usar lo mismo. con el hombre de menos cuenta, à quien le debiesse alguna obligacion? Y si lo hiciesse, no me avergonzaria de haver practicado essa ingratitud? Con que folo no me averguenzo de fer ingrato à Dios? Con que folo con él no debo correrme por mi desconocimiento? Pues por qué? Porque las liberalidades, y beneficios, que me ha hecho, y las obligaciones que le tengo, fon infinitas?

II. El pecado es el unico mal contrario à Dios; lo unico, que le es effencialmente opuesto. Dios dispensa los otros males, y aun los ama; porque los hizo, y nada aborrece, de lo que hizo: Nibil odisti eorum, quæ fecisti. Su Divina Magestad lo puede mudar en bien, puede tambien sujetarse à ellos, como lo hizo, haciendose hombre, y fujetandose à la pobreza, à la miseria,

para el mes de Mayo. à la passion, y à la muerte; pero nunca puede dexar de aborrecer al pecado, y mucho menos sujetarse à él; dexaria de ser Dios, si dexasse de aborrecer la culpa; pero yo quisiera, ò que no aborreciesse el mio, ò que le dexasse de castigar, que es lo mismo, que decir, que quisiera, que Dios no fuesse justo, que Dios no fuesse santo; y por configuiente, que no fuesse Dios. Me huviera creído yo à mi mismo culpado de tan horrible impiedad, quando co-

metia una culpa grave?

III. El pecado mortal, es un mal contrario à Dios; porque se opone à todas sus perfecciones, y en quanto puede, procura destruirlas. El pecador menosprecia à aquella soberana Magestad, delante de la qual, los Serafines mas elevados fe arrojan en el abysmo de el respeto; aborrece aquella Bondad infinita, que es el amor, y la gloria de todos los Santos; profana la santidad de Dios, haciendole, à modo de decir, concurrir à sus delitos; se aparta de su soberano dominio, diciendo infolentemente: No obedeceré: Non serviam. Abusa de su omnipotencia, sirviendose de su concurso mis-

Reflexiones Christianas, 132 mo para ofenderle; traftorna el orden de su sabiduria infinita, que lo govierna todo, sirviendose para condenarse de los mismos medios, que su Divina Magestad le dió para su salvacion; en fin, ultraja su immensidad, pecando delante de sus purissimos ojos, ò por mejor decir, estando en su seno. Penfamos todo esto, quando pecamos mortalmente? Pues qué, juzgas justificarte con Dios, diciendole, que no lo pensabas? Pues en qué pensabas, si no pensabas en esto? (te dirá Dios) Ay! Que Dios piensa castigar eternamente, el que tu no lo hayas pensado!

Pues que solo el pecado es el mal mas opuesto à Dios, y no bay otro, sino este, que sea mal verdadero; sea tambien el pecado el unico mal, que temas, d à lo menos, al que temas mas.

Noli facere mala, & non te appre-

hendent. Eccles.

Si no obras mal, no te verás cogido de

Crudelis, & planè execranda malitia, quæ Dei potentiam, justitiam, & sapientiam perire desiderat. Bern. serm. de Resurrect. para el mes de Mayo. 133 Qué grande es la malitia, y crueldad de el pecado; pues defea destruir el poder, la justicia, y la sabiduria de Dios.

#### IV. DIA.

# DE LA MUERTE DE LOS pecadores.

Ual ferá el estado de un pecador à la hora de la muerte? Qué temor!Qué turbacion!Qué contrariedad de deseos, y de discursos! Su Fé havrá sido corta en el tiempo de su vida, y podrá fer la tenga muy grande à la hora de la muerte; pero para turbarle, y atormentarle. Havrá tenido una esperanza no menos vana, que tibia toda fu vida, y à la hora de la muerte tendrá una desesperacion furiosa. Ha podido tener caridad, y amor à Dios, mientras vivia, y no lo ha querido hacer, y à la hora de la muerte le querria amar, pero no fabrá el modo. Entonces fe difgustará de los bienes, y placeres de las criaturas, que ha preferido à Dios, y à su salvacion; pero sin desassimien-

Què

miento de ellos: se confundirá de sus delitos; pero sin arrepentirse, y si se arrepiente, será con un dolor, ò penitencia forzada, que le afligirá, y hará infeliz sin hacerle verdadero penitente. Este es el justo castigo, Señor, con que castigas al pecador, haciendole contrario à sí mismo en la hora de la muerte; porque ha sido tu contrario en el tiempo de su vida.

II. El pecador ferá atormentado en la hora de la muerte, con la vista de el tiempo passado, con la memoria de tantas gracias, y auxilios, de que abusó, que deseará tener entonces, mas le serán justamente negados; de tantos medios, que tuvo para fu falvacion, y que los omitió, pudiendo haver facilitado su falvacion en el discurfo de su vida; pero el mismo abuso, que de ellos hizo en su vida, será la causa, de que muchos se le nieguen en la muerte. Será tambien atormentado con la memoria de sus placeres, que fueron tan vanos, breves, y cortos, y aora le van à arrojar à las penas eternas; antes le parecieron agradables los mismos gustos, que aora le parecen horribles: hizo de ellos en fu vida fu

dicha, y aora ferán su pena, y tormento. Todo lo que antes le havia parecido horroroso, que era la penitencia, y arrepentimiento, será aora el objeto de sus deseos: todo lo que antes havia sido de su gusto, como el exercicio de sus pecados, será entonces su tormento, y desesperacion: qué mudanza! Pero ay! El pecador mudará de

discurso sin mudar de corazon. III. Tambien será castigado el pecador, y aun mas rigurosamente con la consideracion, y vista de lo que sucederá despues de la muerte. Conoce, que dentro de pocas horas, passará de el tiempo à la eternidad; sabe, que si no está en gracia, esta eternidad será para él infinitamente desgraciada; y no folo no está assegurado de estar en gracia, fino que su espiritu en lugar de decirle, que es hijo de Dios, y heredero de el Reyno Celestial, le convencerá con señales visibles de su reprobacion, por la multitud, y gravedad de sus pecados, por la dureza de su corazon, por la turbacion de su misma conciencia, por la desconfianza de la misericordia de Dios, por la desesperacion de su salvacion, à que se aban-

dona:

di-

dona; y aili fe halla en un estado, que es al mismo tiempo imagen, ò pena anticipada de el Infierno, en el qual va à caer bien apriessa. Veys aqui, donde va à parar la dicha aparente de el pecador, mira si es apetecible, ù horrorosa!

#### FRUTO.

Preguntate, si quieres morir con la muerte de los pecadores; y si no: por qué vives la misma vida de ellos; pues esta conduce infaliblemente à la muerte mayor?

Mors peccatorum pessima. Psal. 33. La muerte de los pecadores es infelicissima.

Hac justiffima animadversione punitur peccator, ut moriens obliviscatur sui, qui vivens oblitus est Dei. August.

Dios castiga al pecador con la justissima pena, de que se olvide à sí mismo en la muerte; pues vivió olvidado de Dios toda su vida.



station apply and average

And promed V. DIA. The by tas

DE LA MUERTE DE LOS justos.

Ué diferencia hay entre la muerte de los justos, y la de los pecadores? La misma, que tuvieron en su vida. La vida de los pecadores pareció dulce, y agradable ; fu muerte es fiera, y terrible. La vida de los justos, pareció austéra, y penitente; y su muerte será pacifica, y suave. Lo mismo, que sirvió de gusto à los pecadores en su vida, será su tormento à la hora de la muerte; y lo mismo, que parecia austeridad en la vida de los justos, ferá lo que en aquella hora les llene de dulzura, y consuelos. La muerte de los pecadores, hará que acaben con los bienes, y gustos de la vida, paraque entren en los males immensos de la eternidad; la muerte de los justos, terminará, y acabará las austeridades, que practicaron en la vida, para hacerlos passar à las dichas, y bienes eternos. 138 Reflexiones Christianas, Oué gran diferencia hay entre estas dos muertes! Qual eligirás para ti?

II. Solamente las obras de los juftos, y de los pecadores, los acompanan despues de la muerte; pero como fon tan diferentes en si, hacen tambien diferentissimos efectos. Las obras de los pecadores, los figuen, y ferán el motivo de fu condenacion, y la causa de su tormento; las obras de los justos, los figuen, y serán el motivo de su justicia, y la causa de su premio. A entrambos fe les presenta en esta hora el Crucifixo; pero el uno verá su enemigo, y su Juez; y el otro reconocerá fu Mediador, y su Salvador. El uno verá la desemejanza con este Divino modelo, que se le representará visible feñal de su reprobacion, y principio de fu desesperacion; y el otro, en el amor, que tiene à su Salvador, y en la semejanza, que ha tenido con este Divino modelo, verá el motivo mas feguro de su confianza, y la prenda de su predeftinacion. La muerte, bien apriessa separará con violencia al uno de todo lo que gustaba, y le arrojará en todo lo que temia; esto es, en las penas eternas; y la misma separará al otro

para el mes de Mayo. de todo lo que le mortificaba, ò ha menospreciado para llenar todos sus deseos, y para lograr la Gloria eterna.

III. Qual de estas dos muertes, quifieras tener? Aora es tiempo de elegir, y no lo será entonces; la una es horrorofa, la otra apacible, y tanto, que no dudo, te obligue à decir con aquel Profeta : Mi vida acabe , Señor, Numer. con la muerte de los justos, y mi fin sea 13. como el suyo. Esta peticion es injusta, li tu vida no se conforma con la vida de los justos. Quieres que tu muerte sea preciosa delante de Dios? Pues vive con edificacion delante de los hombres. Quieres que tu muerte sea dulce, y fanta? Pues haz una vida Chriftiana, y penitente; vive con fervor, fi quieres morir con dulzura; vive con un continuo recelo, si quieres morir con feguridad; y haz en la vida, todo lo que quisieras haver hecho à la hora de la muerte, y no hagas en el tiempo de tu vida, lo que quisieras haver executado entonces, y con esso no tendrás en aquella hora, ni de que temer, ni de que tener remordimiento.

#### 140 Reflexiones Christianas, FRUTO.

Resuelvete à vivir, con el modo de vivir, que tienen los justos.

Timenti Dominum bene erit in ex-

tremis. Eccles. c. 1.

El que teme à Dios, será dichoso en

la bora de la muerte.

Disces benè mori, si didiceris benè vivere. August. de Doctrina Christiana.

Aprenderás el arte de bien morir, si aprendes de bien vivir.

#### VI. DIA.

# DE EL JUICIO.

I. Nada havrá mas terrible en el juicio, que la publicacion de los delitos; entonces fe abrirán los libros, fe publicarán los fecretos, fe pondrán patentes los penfamientos, è intenciones mas escondidas, y todas las obras de la obscuridad se verán con luz mas clara, que la de el medio dia. Yo descubriré tu verguenza, (dice el Señor) desnuda de los títulos vanos, de todas las exterioridades, y de todas

para el mes de Mayo. las vanas, y falsas apariencias. Estarás patente en toda tu desnudez; yo haré patente tu infamia à todo el universo. Todo tu cuydado, mientras vivias, ha fido ocultar lo que eres, y parecer lo que no eras; y entonces será tu tormento, que esté patente, como eres. Entonces le descubrirán los faudes de aquel, que queria passar por recto; las acciones viles de el otro, que se picaba de honrado; las prostituciones vergonzofas de aquella, que parecia, vivir con recogimiento; los mysterios de iniquidad de el otro, que acomodaba fu devocion à fu conveniencia; entonces se conocerá el falso devoto, y el verdadero hypocrita.

II. Si la deshonestidad de una muger, que parece virtuosa, que repara, y previene tanto las apariencias; si este pecado, que oculta con tanto artiscio, y empeño, que se le calla à su Consessor, y quisiera ocultarle hasta à sí misma, llegasse à la noticia de su marido, que la estima tanto, y que está tan seguro de su virtud, qual sería la verguenza, y consusion de esta muger? Pero si este delito se publicaba en una Ciudad, si de una reputacion cons-

tante,

Reflexiones Christianas, tante, y universal, que tenia, viniesse à fer oprobrio, y escandalo de una Provincia, de quien antes era tenida por el exemplo; por poco que esta perfona fuesse sensible, podria aguantar esta confusion, y verguenza? La muerte misma no le fuera menos horrorosa? Y quantas veces es la muerte el refugio de algunas infelices, que no han si-

do tan desordenadas.

III. Qué ferá, pues, la confusion de un pecador en el dia de el juicio, viendose espectaculo de todo el mundo, y que sus delitos, y sus obras serán publicadas à la vista de todo el universo; que los ojos de todos los hombres, de todos los Angeles, y de el mifmo Dios, le estarán mirando; que penetrarán los fenos mas escondidos de fu conciencia, donde leerán todos fus abominables delitos; porque estarán escritos con letras igualmente visibles, que impossibles de borrar; que havrá de fufrir, y aguantar el juicio, que todas las criaturas harán de él, que él mismo verá claro, y por configuiente se re conocerá objeto de su menosprecio, y execracion! Regularmente fentimos mucho, que nos menosprecie aque-

para el mes de Mayo. aquella persona, que estimamos, ò reverenciamos; pues cómo podremos llevar este oprobrio, y desprecio univerfal! Por esto desearán los malos, que los montes caygan sobre ellos para efconderse à los ojos de todos. O quanto temes, el ser visto de algunas acciones pecaminosas! Solo el temor, de que te viessen, enfrenaria el desorden de tu passion, aunque no huviesse mas, que una persona delante: pues el temor de ver tus mismos desordenes patentes à todo el universo no te debe enfrenar mas 2

#### FRUTO.

Quando el demonio te solicite à alguna accion pecaminosa, piensa para defenderte de ella, que se ba de publicar en el dia del juicio à los ojos de todo el mundo.

Revelabo pudenda tua in facie tua, & ostendam gentibus nuditatem tuam.

Nabum 3. 5.

To descubriré todas tus infamies, y haré ver tus abominaciones à todos.

Plùs de conscientia scelerum, quam de gehennæ erubescet incendio. Basil.

Mayor tormento será para él la vista de sus delitos, que el fuego de el infierno.

#### VII. DIA.

DE EL GUSANO DE LA CONciencia de los condenados.

I. TL gusano, d tormento de la Conciencia de los condenados. encierra tres cosas: lo primero, un trifte acordarfe de el tiempo paffado, que no se puede reparar: lo segundo, un dolor excessivo de el estado presente, de que no puede librarfe: lo tercero, una desesperacion à la vista de lo venidero, tanto mas terrible, quanto menos evitable. Tres cofas atormentarán à un condenado por el tiempo passado. 1. La vista, ò memoria de los gustos passados, de que se ve destituído. Un Grande, un dichoso de el siglo, que nadaba en delicias, fe halla en un instante transportado al Infierno, y sumergido en aquellos volcanes ardientes. Qué mudanza! El compara, como estaba antecedentemente, à como se ha-Na aora, y esto es, lo que le causa mayor tormento; porque la memoria de los bienes passados hace sentir mas los males presentes: sobre todo, quando piensa, que sus gustos sueron tan breves, y sus tormentos son tan dilatados; que sus placeres sueron momentaneos, y que sus males han de durar por toda la eternidad. Mis gustos, dirá él, se acabaron, y los tormentos, que produxeron estos gustos, han de durar para siempre. Ay! Que me hacen pagar un gusto, que tuve, que duró un instante, con dolores, rabia, y desesperacion, que han de durar eternamente!

II. 2. Tambien será atormentado un condenado con la memoria de las passadas gracias, que tuvo, y de que abusó, y de tantos medios, que tuvo para fu falvacion, y los omitió. Pudifte, le dirá su conciencia, facilissimamente librarte de los males eternos, con hacer verdadera penitencia; tuvifte pensamiento de hacerla; tuviste la gracia, que Jesus mismo te la alcanzó con su Passion, comprandola con su fangre; pudiffe valerte de ella, no lo hicilte, quando podias, y aora lo quieres hacer en la eternidad, sin que tenga remedio. Un suspiro de un corazon contrito, y humillado, o una

Tom. II. K

Reflexiones Christianas, 146 lagrima de verdadera penitencia podia remediar entonces todos estos daños: y aora, ni las rabias eternas, ni los ahullidos, y lagrimas infinitas de toda la eternidad no te librarán: mis remordimientos, y gritos, entonces no fueron capaces de moverte, ni convertirte; pero oy fervirán para tu mayor tormento: Yo clamaba entonces por tu salvacion, y no me escuchaste; oy clamaré para tu suplicio, y me escucharás à tu despecho; pero sin poderte Optimű est nune aprovechar. Atendamos, pues, (dice fentire San Bernardo) à los remordimientos, vermem, y avisos de nuestra conciencia aora,

cum po- que nos pueden fer utiles; pues al mif-

Bern. de mos quitarlos, quitando el motivo, Consid. que los produce.

III. 3. Atormentará en fin à un condenado, la memoria de sus passados delitos. San Bernardo dice: Que esta memoria en los condenados durará, lo que sus almas, que son immortales: qué memoria vergonzosa! Qué memoria terrible! Sus delitos parece, que passaron, y no es verdad; porque subsisten en sus esectos: no subsisten para el gusto; pero subsisten,

mo tiempo, que los fentimos, pode-

para el mes de Mayo. v fublistirán para la pena: y como no podrá jamás fuceder, que effos pecados no hayan fido hechos, de la misma manera, (no haviendo fido retractados) no podrán dexar de subsistir en sus efectos, por toda la eternidad. Un condenado ferá atormentado eternamente con fu culpa; porque eternamente se acordará, de que la ha cometido, y no la ha lavado con la penitencia. El mismo deleyte impuro, que le pareció agradable, mudará de femblante; el condenado juzgó, que en él confistia su dicha, mientras vivia, y entonces será su eterna rabia, pena, y desesperacion.

FRUTO.

Atiende, pues, à los avisos de tu conciencia, aora que vives; pues pueden serte provechosos para tu salvacion.

Vermis eorum non morietur, & ignis eorum non extinguetur. Ifai. cap. 66.

El gusano de la conciencia, que les atormenta, nunca morirá; y el fuego, que les abrasa, jamás se extinguirá.

In æternum ergo necesse est, te cruciet, quod perperàm te egisse, in æternum memineris. Bern. de Consid.

Es necessario, y forzoso, que el conde-

y

148 Reflexiones Christianas, nado sea atormentado eternamente con la memoria de el pecado, que es preciso tenga en la eternidad.

### VIII. DIA.

### DE EL PARAISO.

I. L Paraífo es un bien muy gran-L' de; pues es recompensa excessiva de los trabajos de los Santos, y de los tormentos, que padecieron los Martyres: To mismo sere la recompensa, (decia Dios à Abraham) y tal recompensa, que excederá à todo lo que puedes bacer para merecerla. Nuestros males, por grandes que sean, aunque igualassen todos los tormentos, que padecieron los Martyres, no tienen proporcion con la paga, que se nos promete: por esso el Hijo de Dios quiere, que la confideracion, y esperanza de la dicha, que nos espera en el Cielo, nos haga, no folo llevar con paciencia las penas, y persecuciones, que experimentamos, fino que nos holguemos, y que nos alegremos de ellas: Gau-

para el mes de Mayo. Gaudete, & exultate. Grande debe fer esta dicha; pues nuestro Salvador, que la conocia, nos alienta, à que las mayores adversidades de este mundo, nos fean motivo de la mayor alegria; porque son medio para confeguir la Gloria.

II. El Paraíso es el mayor bien; pues ha costado la sangre de Dios hombre para merecerle, y que efectivamente es su Divino precio. El Padre Eterno, aunque ama infinitamente à su Hijo, no le quiso dar la gloria de el cuerpo, sin que diesse su vida por ella; y el Hijo, que sabía, lo que esta era, juzgó, que valía bien, lo que fe le pedia, y se alegró tenerla, à este precio, haciendose el Mercader, que él mismo nos refiere en el Evangelio, que se deshizo de todos fus bienes, y de todo lo que tenia, para comprar esta piedra preciosa, que deseaba, juzgandose dichoso, luego que la tuvo en su poder. El merecernos la dicha de la Gloria, Proposicostó tanto à Jesu-Christo, como pa- to gaudio deció en su passion, y muerte; y no-fustinuit fotros no queremos, que nos cueste la Heb. 12. mas minima cosa, el conseguirla. La Cruz de Jesu-Christo, aunque sue muy

Reflexiones Christianas, ISO pefada, le pareció ligera; porque era medio para este fin. La Fé nos enseña, que la Cruz es el unico camino, por donde podemos llegar à la Gloria, por fer el que Jesu-Christo nos abrió; no obstante tememos la Cruz, y nos apartamos de ella todo lo possible: no es, no querer llegar al termino, ò fin, el no querer entrar en el unico camino, que hay para llegar à él?

ibi mag-

III. El Paraíso es el mayor bien; pues es el ultimo esfuerzo de la mag-Quia fo- nificencia de Dios. Dios fe muestra rilummodo co, y liberal en todos los dones; pero folo en el Paraífo, ò Bienaventuranza pominus. (dice el Profeta) muestra su magnifi-Ifai. 33. cencia. La tierra, el mar, los Cielos, las Estrellas, y todas las demás admirables obras de el Señor, hacen conocer su gloria; pero su magnificencia brilla en el Paraífo: affi como folamente en el Infierno Dios castiga con toda la omnipotencia Divina; affi tambien solamente en el Paraíso, è Bienaventuranza premia con la omni-Foror Do potencia. Todos los otros males fe llalavit fu- man gotas de el furor de Dios, el Inper nos. fierno es el diluvió; affi todos los otros Para. 23. bienes, que Dios nos comunica en el-

para el mes de Mayo. ta vida, son solo gotas de el torrente de delicias, que inundará à los Bienaventurados. Alguna vez dexa caer alguna gota, para hacer comprehender à fus fiervos fieles, lo que hallarán en la Bienaventuranza. Si en este mundo, lugar verdaderamente de miserias, se experimenta alguna vez tanta dulzura: si en el lugar de destierro se experimenta alguna vez tanto confuelo; qué ferá en la Patria? Defgraciados de nofotros, si preferimos à esta el mundo, que es nuestro destierro. Bien merecida tendremos nuestra infelicidad, si caemos en ceguedad tan grande.

#### FRUTO.

Toma la resolucion de no dexar nada por bacer, que pueda merecer una dicha, por la qual Jesu-Christo no dudó verter toda su sangre.

Non funt condignæ passiones hujus temporis, ad futuram gloriam, quæ revelabitur in nobis. Rom. 8.

Lo que se padece en esta vida, no tiene alguna proporcion con la gloria, que Dios nos comunicará en el Cielo.

Opus te terret, mercedem attende. Aug. Serm. 6.

Si j

Reflexiones Christianas, Si el trabajo te amedrenta, buelve los ajos à la recompensa.

# DE LA NECESSIDAD DE LA penitencia.

I. Os caminos folo hay para it al Cieloj; el uno es el de la inocencia, y el otro el de la penitencia. Quien podrá llegar por el camino de la inocencia, fino aquellos, à quienes la edad no les permite, que pequen? No se puede salvar el pecador sin penitencia, y mortificacion. Qué es un pe-Homo cador, (dice Tertuliano) fino un hompœniten- bre, nacido para la mortificacion, y tie natus. penitencia? Para un pecador, ò la penitencia, ò el Infierno. Ello es precifo llorar, y padecer voluntariamente, mientras se vive; ò llorar, y padecer à su despecho en la eternidad. Entre estas dos cosas no hay medio, segun dice el Evangelio: Elige la que quisieres aora, que está en tu mano; pero quien puede dudar en la eleccion ?

Toda

para el mes de Mayo. II. Todo pecado (dice San Agustin) debe ser castigado, por la mano de Dios vengador, ò por la de el hombre penitente. Mira qual quieres mas? Lo mejor es, evitar los rigores de la Justicia Divina, previniendolos antes, ò executandolos en nosotros la penitencia. Si no se paga à su justicia lo poco, que nos pide aora, se le pagará en la eternidad, todo lo que se le debe. Dios por su infinita misericordia, quiere dexar los interesses de su justicia en tus manos, como los tomes à tu cargo de buena fê : por fuertes que sean tus golpes, ferán mas ligeros, que los golpes de el brazo omnipotente; la penitencia (dice Tertuliano) toma el lugar Poenitende la justicia de Dios; pero no paratia pro frustrarla, y destituirla de sus derechos, Dei infino para moderarlos. Te hace perdo-ne funginar penas eternas; pero te obliga à pe- tur, & ténas temporales. Dios es un acreedor, à porali afquien no se puede dexar de pagar: esto flictione ha de fer, è aora, è un poco despues. eterna Si no es aora, será en la eternidad; non frupero si esperas hasta entonces, cobra-strat, sed rá con muchos interesses, lo que le de-expügit. bes. Qual de estas dos cosas te parece Tertul. mejor?

154 Reflexiones Christianas,

III. La penitencia de esta vida es corta; pues acaba con la vida, que no es larga: es ligera; pues aunque fuesse la mayor, y mas austéra, comparada con las penas eternas, que havemos merecido, es nada, y en fin, es fructuofa, y utilissima. Un suspiro, arrojado de un corazon contrito, y humillado, puede defarmar la ira de Dios; una lagrima vertida con verdadera penitencia, puede lavar todos nuestros pecados. por graves, y muchos, que fean. La penitencia de la otra vida; esto es, de los condenados, es larga, pues es eterna; es grande, pues es de alguna manera infinita; es inutil, è infructuosa, pues no lava los pecados, ni justifica al pecador. Qual de las dos quieres hacer? Un Occeano de lagrimas, que verterá un condenado, no le lavará: una fola podrá aora lavar los tuyos; y no lloras?

#### FRUTO.

Pues es forzoso bacer penitencia en esta vida, ò en la otra; resuelvete à bacerla en esta vida, y la barás mas facil, y mas utilmente.

Pœnitemini, & credite Evangelio. Marc. 1.

para el mes de Mayo. 155 Si crees en el Evangelio, conocerás, que es preciso hacer penitencia.

Nihil tam repugnat Deo, quam cor impœnitens. Hieron. Epift. 48.

Nada hay, que horrorice à Dios mas, que un corazon impenitente.

### X. DIA.

# DE LA MURMURACION.

I. IN nada caemos tan facilmente, Como en murmurar. La lengua (dice Santiago) es un mal inquieto. Muchas veces parece, que no está en nuestra mano governarla. Todas las passiones se juntan con la malicia de el corazon para murmurar. Se aborrece à alguno? La murmuracion es el medio mas feguro, y menos peligrofo para vengarfe. Tengole embidia? La murmuracion es entonces mas envenenada; porque la reputacion de el otro hace fombra, y obscurece la nuestra. Los vanos, y fobervios, que hay pocos, que no lo sean, quieren elevar su credito con la ruina de los otros. Los que fon

fon entendidos, quieren mostrar su entendimiento, murmurando satiricamente. El que no lo es, quiere parecerlo, ocultando lo que le falta, publicando los desectos de los otros. Las virtudes mismas, parece, que nos llevan à este vicio; pues muchas veces juzgamos con zelo mal entendido, que podemos desacreditar al proximo sin escrupulo; y de un mal oculto, con pretexto de remediarlo, hacemos un

publico escandalo.

II. Siendo el pecado de la murmuracion tan facilissimo de cometer, es muy dificil de remediar. La restitucion de la hacienda agena es dificil; pero mucho mas la restitucion de la opinion, y de la fama. Puedese sin perder la honra, restituir lo hurtado; porque se puede restituir por mano de una tercera persona, que sea discreta, y guarde fecreto; pero no se puede, quando se ha quitado la reputacion; porque es menester, que el que hizo el mal, sea el mismo, que le emmiende, y no podrá emmendarle, fino arriefgando fu opinion; porque para emmendarle, fe ha de retractar, y no se retractará, sin confessar, que ha sido un imprudente, ligero, mentirofo, y malo. El que no fe pudo contener, en decir una palabra de murmuracion, fe podrá hacer esta violencia? Una persona tan poco virtuosa, que cae en faltas, como esta, podrá emmendarla con un sacrificio tan dificil? No es mejor no murmurar, que para remediarlo, hallarse precisado à esto?

III. Pero aunque fea tan dificil el reparo de la fama, que se ha quitado con la murmuracion, no es impossible, v es absolutamente necessario, el hacerlo. Si fuera impossible, no tendriamos esta obligacion; pero lo malo es, que aunque no es impossible, es muy dificil, y lo peor, que aunque sea tan dificil, es de una obligacion indispenfable, que todo el Cielo, y la tierra no te pueden librar de ella. La Iglefia tiene un gran poder; pero no le tiene para dispensarte de esta obligacion. La virtud de los Sacramentos es muy grande; pero no te justificará, si tu no haces justicia à tu proximo, reparando el mal, que le has hecho con murmurar de él. Te remuerde algo la conciencia fobre este punto, ò esperas remediar el mal de tu proximo, quando ef-

Reflexiones Christianas, 158 te sea irreparable, y por consiguiente tu culpa irremissible? FRUTO.

Examina, si has becho algun mal de esta manera, y que te obligue à su reparacion; y resuelvete à satisfacerle muy apriessa.

Linguam autem nullus hominum domare potest: inquietum malum, ple-

na veneno mortifero. Jac. 3.

Ningun hombre puede domar bastantes mente la lengua; es un mal inquieto, lleno de veneno mortal.

Esuriendi libido terminum habet, detrahendi libido non habet. Salvian.

La destemplanza de la gula tiene termino, no la inclinacion à murmur ar.

#### XI. DIA.

# DE LA DESTEMPLANZA

T A destemplanza, ò la gula, es una passion desreglada en la comida, ò en la bebida. Pecase contra la templanza, ò bien comiendo viandas prohibidas, ò comiendolas

para el mes de Mayo. con excesso, ò buscando sobradamente la delicadeza de ellas, ò abandonandose al gusto de comer, y beber. El gusto, que se halla en la comida, es medio, y le hacemos fin; es remedio de nuestra debilidad, y le hacemos atractivo de el pecado, y fomento de la concupiscencia. El comer debe ser folo para vivir; y no obstante esto, hay muchos, que parece, que viven para comer. La necessidad, y la razon, deben fer la regla de la bebida, y de la comida; pero de lo necessario se passa à lo superfluo, y de lo superfluo, al excesso. Quantos hay, que por este debilitan, ò pierden su discurso, y que de lo que se hizo como medio para la conservacion de la vida, hacen medio para la perdicion de fu alma. La razon deberia detenernos; pero no obstante esso, solo el hombre, que es capaz de ella, se desenfrena en la gula; pues la bestia incapaz de razon, se sirve para la comida, y bebida de la regla de fu necessidad.

II. Abandonarfe à la gula, es (fegun la explicacion de el Apostol) ha- Deus vecer su Dios à su estomago; y no obs- ter est. tante hay muchos hombres, à quienes Phil. 3.

160 Reflexiones Christianas. les sucede, siendo el hombre capaz de razon, y aun à algunos Christianos. que sacrifican todos los dias à su gula. no folo sus bienes, y su salud, sino su difeurfo, conciencia, y falvacion: infelices imitadores de la gula de Efau. que vendió fu mayorazgo, por unas pocas de lentejas. La gula ha fido el primer pecado de el hombre, y la causa de nuestros males. El fruto fatal, que Adan comió, haviendofele Dios prohibido, llenó de veneno à toda su defcendencia, y causó la muerte à todos fus hijos. La destemplanza es siempre causa de muchos pecados; la impureza, enemistades, y furores, son sus ordinarios efectos. Los Ifraelitas idolatraron, por no haver observado la templanza, y despues que excedieron en la gula de comer ; esto es, despues que hicieron su Dios à su estomago, hicieron su Dios à el Becerro de oro. Tened mucho cuydado (dice Jefu-Christo) de no dexar bacer pefados vueftros corazones, con el excesso de comer, y beber; no sea, que os coja la muerte en este estado. En qualquiera otro pecado, que la muerte te halle, un acto de contricion, que puedes hacer, puede minorar sus efec-

para el mes de Mayo. tos; pero el estado, en que pone à un hombre, el excesso de comida, y bebida, ordinariamente no le dexa capaz

de el arrepentimiento.

III. Los castigos, con que Dios ha vengado los pecados de la gula, nos dan à entender el horror, con que su Divina Magestad la mira. El diluvio de males de todos generos, que ha caído fobre el mundo, desde su creacion. ha fido efecto de la gula de Adan. Cómo, pues, podremos dexar de tener horror à un pecado, que nos ha fido tan fatal? La destemplanza de los Israelitas, que se havian cansado de el Maná, y deseaban comer carne: Aun Pfal. 77. tenian (dice el Profeta) el bocado en la boca, y experimentaron venir la indignacion de Dios sobre ellos. La destemplanza de estos Israelitas, y la idolatría, que fue su consequencia, fue castigada con la muerte de treinta y tres mil de estos infelices. Pero las penas, que Dios referva en la otra vida para este pecado, son mucho mas terribles. La delicadeza de la mesa, y la destemplanza de el Rico avariento, se castiga en el Infierno con una hambre, y una sed eterna, rehusandole el alivio de

una

Tom. II.

162 Reflexiones Christianas, una fola gota de agua à su sed; no es locura por un placer tan baxo exponerse à estos riesgos?

FRUTO.

Procura guardarte de el vicio de la destemplanza, no solo no haciendo excesso, sino tambien no cuydando mucho de la delicadeza de tu comida, ni en el gusto de comerla.

Quorum Deus venter est, & gloria

in confusione ipsorum.

Los que pecan contra la templanza, bacen su Dios de su estomago; y su gusto de su confusion.

Nihil gula perniciosius; hæc carnalem animam reddit, hæc cæcat intel-

lectum. Chrys. bom. 44.

Nada hay mas dañoso, que la destemplanza; pues nos buelve el alma carnal, y ciega enteramente nuestro entendimiento.

#### XII. DIA.

# DE EL MAL EXEMPLO.

I. U Na chifpa, que falta de la lumbre, y que no se tuvo cuydado

para el mes de Mayo. de apagarla reduxo alguna vez en pavessas una Ciudad muy grande. Una rifita, una ojeada poco modesta, una palabra equivoca, un escote, ò descubrirse con artificio; un mal exemplo enciende algunas veces en un corazon inocente incendios, que no se pueden apagar. Padres, y Madres, que days mal exemplo à vuestros hijos, qué cuenta dareys à Dios! Homicidas de los mismos, que haveys engendrado, no parece, que les haveys dado la vida de el cuerpo, fino para quitarles la vida de el alma. Pero los Grandes de el siglo fon, los que suelen ser mas infelices en este punto. El mal exemplo de un Principe, trae consigo consequencias, que no se limitan con los limites de su señorío, ni con el de su vida. Los pecados de los Grandes, son como el pecado original, que se multiplican con una fecundidad infeliz, y fe perpetúan con una immortalidad desgraciada. Muchas veces no está en poder de los que causan estos males, detener sus efectos, ò corregirlos; pero la impollibilidad, que debió prevenir, y por configuiente evitar, no le justificará al hombre delante de Dios.

Reflexiones Christianas,

II. Un hombre de negocios fuele enriquecerse, pareciendo, que no trabaja; porque tiene habiles, y vigilantes criados, y ministros, que trabajan en su lugar, y negocian por su cuenta. Ay! Un Grande, un Magistrado, un Padre de familias, y un Señor, juntan muchas veces, fin conocerlo, teforos de indignacion Divina, que caerán fobre sus cabezas, quando menos lo juzgarán; porque este vassallo, este hijo, ò este criado, que induxeron à pecar con su mal exemplo, ò con su tolerancia, pecan por su cuenta: ellos fueron los culpados, y por configuiente, fon los que deben satisfacer. Lo mas terrible es, que juntan este tesoro funesto de pecados, y venganzas, aun quando no parece, que obran mal, y assimismo, aun quando parece, que son virtuofos; pero lo mas horrorofo es, que no dexan de juntar este tesoro aun despues de su muerte: y alguno está en el Infierno, que está pecando aun en el mundo, por el ministerio de aquellos, que llevó al pecado con fu exemplo; aun se peca por su cuenta: y qué será, si le aumentaren sus penas à proporcion, de lo que se aumentan los delitos?

para el mes de Mayo.

III. No fon bastantes nuestros pecados para confundirnos, fin encargarnos de los pecados de los otros? Job protesta, que si Dios le tomaba cuenta rigurofa de sus proprios pecados, apenas podria justificarse de uno entre mil; pues qué será menester para justificarse de los pecados de todos aquellos de quien fue, ò causa, ù ocasion? Quien ferá el hombre por reglado que viva, que no tenga, que reprehenderse sobre esto, y que no tenga necessidad de clamar con el Profeta? Señor, perdoname Ab alielos pecados de otros. Y qué será de el ef- nis parce candalofo? Mis proprios pecados, Se- fervotuo. nor, me hacen morir de temor por su Pfal. 38. muchedumbre, y gravedad; pues qué ferá de mi, si he de satisfacer, y responder por los pecados de otros? Pecados, que no conozco; porque los he querido ignorar, ò à lo menos no los he querido saber, por no estar obligado à impedirlos : y cuya ignorancia no me escusa; porque es esecto de mi floxedad, ò de mi malicia, y no de mi fragilidad.

FRUTO.

No te contentes, quando te examinas para confessarte, de examinarte solamen-

166 Reflexiones Christianas, te de tus pecados; examina tambien los de los otros; esto es, aquellos de que has podido ser, à causa, ù ocasion con tu exemplo.

Ne ponatis offendiculum fratri, vel fcandalum. Rom. 4.

No des ocasion de tropiezo, ni scandalo à tu bermano.

Exempla fiunt, quæ facinora esse destiterant. Cyprian.

Los delitos, que no subsisten en razon, de delitos, continuan en razon de exemplos.

#### XIII. DIA.

DE LO IMPORTANTE, QUE ES buir las ocasiones.

I. S lempre se deben temer las ocafiones, ò ya las busquemos, ò
ya no las busquemos. Los mayores
Santos temblaban, quando el accidente, ò la necessidad, ò la malicia de el
demonio los ponia en ellas. Siempre
creyeron era necessario valor, y constancia para passar à vista de un peligro,
don-

para el mes de Mayo. donde no va menos, que perder el alma, y à Dios; pero debe temerse la ocasion, mucho mas, quando la bufcamos, y nos ponemos en ella voluntariamente: David no la buscó; y no obstante un objeto peligroso, que vió, fin pensar, y à quien no tenia alguna inclinacion, y que antes bien eltaba muy apartado de esso, derribó à un hombre tan fanto; pues qué no deberá temer la juventud, de quien la passion es fuerte, y debil la virtud, con un corazon, ò tierno, ò corrompido, con fentidos vivos, y defreglados, fi bufca objetos peligrofos en sí mismos, y mucho mas por el affimiento, que les tiene, fino precipicios, y caídas?

II. Un hombre no busca la ocasion de el pecado, sino por el gusto, que halla en ella, y no halla este gusto, sino por la inclinación, que tiene à los objetos, que alli encuentra. La inclinación, que tiene à estos objetos, los hace mas poderosos sobre sus passiones, y corazon, y à él mas debil para defenderse. No está, pues, seguro de su ruína, quien solo se pone en la ocasion para ser vencido? Si no tuvo bastante suerza para resistir à la inclinación,

que tuvo ácia la ocasion de el pecado; cómo resistirá, hallandose ya en la ocasion, al mismo pecado, que le hará guerra con los agradables colores, que le acompañan? Si no se pudo parar en el bordo de el precipicio, quando nadie le hacia suerza; cómo se parará en su pendiente, violentado con la prefencia de el objeto, è impelido de su passion?

III. Huyamos, pues, las ocasiones del pecado, fi queremos no pecar; no demos mas fuerzas à nuestros enemigos, poniendonos en ellas, pues ya fon sobradamente fuertes; y si solos à folos eramos debiles; qué será, quando estarán fortificados con los objetos? No les demos armas contra nofotros, Los mayores Santos, por valerosos, y constantes, que fuessen, juzgaron, que para falvarse, havian de huir las ocasiones de pecar. Su temor, y precaucion hizo toda su fuerza. Si Joseph no huyera, infaliblemente quedára vencido. Se ha visto en los Heroes Christianos temblar con fanto miedo, à vilta de los peligros, donde la caridad, y el zelo les havia puesto; y nosotros, igualmente debiles, que presumidos, para el mes de Mayo. 169
juzgarémos estar seguros en ocasiones,
donde la passion, y sensualidad, y no la
caridad nos precipita? Adonde podrá
llegar una seguridad tan mal fundada,
sino al mas desgraciado precipicio?

FRUTO.

Toma la refolucion de huir las ocafiones, si quieres no caer en pecados.

Qui amat periculum, peribit in illo. El que ama la ocasion, perecerá en ella.

Joseph fuga usus est pro armis. Ambros.

Joseph no tuvo otras armas para defenderse de la persecucion de su Ama, que buir de ella.

#### XIV. DIA.

# DE LA FREQUENTE Confession.

1. Como podrias estar en pecado un dia entero, haviendo el medio de la Consession para salir de el ? Y si pensáras, que mientras estás en pecado, eres el objeto de la indignacion, è

Reflexiones Christianas, ira de Dios; esto es, de una indignacion infinita, y de un enojo todo poderoso. Por fer todo poderoso, nada hay, que pueda refistir à su esfuerzo; y tu vil gusano juzgas poderte escapar? No es bueno irritar à los Monarcas; (fe fuele decir) porque tienen largas las manos, aunque absolutamente su poder no passa de su Reyno. Pero Dios no tiene limites en su poder; pues excede Pfal. 23. à todo el universo: Adonde me esconderé, (decia David) para apartarme de tu indignacion; si subo al Cielo, tu estás; si baxo al Infierno, te ballo. Siendo, pues, esta indignacion omnipotente, no hay duda, que podrá executar su venganza en infinito, hasta hacerla eterna: y no obstante, parece, que no la temo; pues no folicito con anfia el templarla, y mas quando lo puedo hacer facilmente; pues en confessando mi delito, fe perdona mi pecado.

> II. Si te dixessen, que el Rey se daba por muy ofendido de ti, que estaba sumamente irritado contigo, y queria hacer en ti un exemplo de su justicia, de su venganza, y de su poder: qual sería tu sobresalto! Quales tus inquietudes! Podrias tener un solo ins

tante de tranquilidad? No buscarias mediadores, paraque te restituyessen à su gracia? Si hallasses alguna luz, ò modo para templarle, no lo procurarias solicitar? Si te dixessen algun medio seguro para conseguirlo, le omitirias, aunque suesse humillandote, y mortificandote? Pues este Rey, no sería mas, que otro hombre, como tu, y su mayor indignacion, no podia passar los limites de tu vida para hacerte padecer; y aun esso mismo con una accelerada suga lo podrias evitar.

III. Tu fabes, que estando en pecado mortal, eres enemigo de Dios, y el objeto de su indignación, y enojo; pues cómo puedes vivir en este estado un folo momento, sufriendo este peso tan grande, cuyas consequencias son una condenacion eterna? No obstante esto, vives en este estado, no un momento, no un dia, no un mes, fino años enteros, fabiendo, como fabes, que hay medios para defenojar à Dios, y que estos medios son igualmente feguros, que faciles; pues no es menester mas, que declarar tus delitos, para alcanzar el perdon, confessarte culpado, para justificarte; fabiendo

tante

ı

tam-

Reflexiones Christianas.

Obsecra- tambien, que el mismo Dios te da esmus pro tos medios, que te combida, à que te Christo, valgas de ellos, y que llega su miseriliamini cordia, hasta rogartelo; y con todo esto parece, que dudas valerte de estos 2. Cor. 5. medios, difieres años enteros, ponerlos en práctica; y por configuiente, reconciliarte con un enemigo tan digno de temerse, y assegurarse contra los efectos de una indignacion todo poderofa. Pudo verse jamás presumpcion tan loca, ni locura mas incomprehenfible? Pues esto es, lo que hacen, los que estando en pecado mortal difieren Ilegar al Sacramento de la Penitencia. Lo has hecho alguna vez? Pues mira

FRUTO.

por ti.

Resuelve , y practica indefectiblemente el confessarte, luego, que te sintieres cargado de culpa grave.

Dixi: Confitebor adversum me injustitiam meam Domino, & tu remisisti impietatem peccati mei. Psalm. 31.

En el mismo instante, mi Dios, que resolvi acusarme yo mismo de mis pecados, tu infinita bondad me los perdonó.

Qui confitetur peccata fua, jam cum Deo facit. Aug. in Joann.

para el mes de Mayo. El que se acusa à si mismo de sus pecados, toma el partido de Dios, y por abí se reconcilia.

XV. DIA.

#### DE LA FREQUENTE Comunion.

Os Christianos debemos comulgar con frequencia; porque Jesu-Christo nos combida: Venid à mi Matt. 18. todos los que trabajays, y gemis con el peso de vuestras miserias, y flaquezas, y vo os consolaré. Estas flaquezas no son obstaculo para la Comunion, como te pese de ellas. Su Divina Magestad combida à este Divino banquete à los milmos enfermos, à los ciegos, y à los coxos; para darnos à entender, que no excluye, à los que no tienen perfecta falud. Instituyó este Sacramento por modo de alimento; para darnos à entender, que assi como nuestro cuerpo no puede passar, sin alimentarse materialmente; assi nuestra alma necessita de este alimento espiritual; nos da su

cuer-

Reflexiones Christianas, 174 cuerpo debaxo de las especies de pan. que es el alimento mas ufado, variandose todos los otros alimentos; pero este no; y por esso llamó à la Eucharistía pan de cada dia. Prometió grandes utilidades à los que se llegassen, y usassen de este Sacramento; y grandes males, y penas à los que se alexassen de él. No limitó, ni la potestad de los Sacerdotes para hacer efte Sacramento, ni tampoco el tiempo à los fieles para llegarfe, y usar de él. Podia darnos à entender mejor, lo que deseaba, que comulgassemos con frequencia?

II. Debemos comulgar frequentemente; porque la Iglefia lo folicita y nos descubre su intencion en el uniforme consentimiento de los Padres, que son sus interpretes: siendo la Eucharistia (dice San Ambrosio) el pande cada dia; por qué passa años enteros sin recibirla? Por qué no recibes todos los dias, lo que todos los dias te puede hacer provecho? Uno de los grandes desordenes (dice San Chrysoltomo) es mirar como principal disposicion para este Sacramento, la poca frequencia de él. Siempre es Pasqua para nosotros, quando tenemos la pur

para el mes de Mayo. reza necessaria para comulgar. La Iglefia puede mas vivamente, y mas claramente decirnos su opinion, con lo que dice en el Santo Concilio de Trento, adonde exhorta à sus hijos, por las entrañas de caridad de Jefu-Christo, para que respeten este Sacramento, recibiendole con frequencia, y diciendo, que defea con ardor, que todos los que affiften à los Divinos Myfterios, participen de ellos por la Comunion? Ella fue, la que inspiró esto mismo à los primeros Christianos, y todo el tiempo, que fus hijos duraron en esta santa práctica, fueron verdaderos Santos.

III. Debemos comulgar con frequencia; porque nuestra conveniencia nos precisa. Qué desordenado es el juicio de el hombre! Dios le prohibe con pena de muerte, comer la fruta de el arbol de la ciencia de el bien, y de el mal; y el hombre la come. Dios le manda so pena de muerte, comer de este pan de vida; y lo dificulta, aunque halle tantas conveniencias. En los otros Sacramentos se recibe la gracia; en este se recibe el origen, y el author de la gracia, que viene à nosotros para comunicarnosla con abundancia,

dan-

dandose el mismo à nosotros. Nos comunica la gracia muchas veces, y hasta que nosotros le ponemos obstaculo, è impedimento, nos aplica al mismo tiempo el valor de su fangre, la virtud de sus meritos, y nos hace participantes de su espiritu, uniendonos con él. Qué conveniencia! Pero qué desgracia, y qué ceguedad es, privarse de ella voluntariamente, por apartarse de la Comunion!

#### FRUTO.

No dices, que no comulgas muchas veces, por hallarte indigno? Procura, pues, hacerte digno para comulgar con frequencia.

Nisi manducaveritis carnem Filii hominis, & biberitis ejus sanguinem, non habebitis vitam in vobis. Joan. 6.

Si no comeys la carne de el Hijo de el bombre, y no bebeys su sangre, no tendreys la vida en vosotros.

Non est audacia sæpe accedere, sed

indigne, vel femel. Chryfoft.

No es presumpcion, ni arrogancia el frequentar la Comunion; pero lo es recibirla tarde, y esso indignamente.

XVI. DIA.

# DE EL PERDON DE LAS injurias.

I. L' L hombre, que no quiere perdonar las injurias, y agravios, debe desesperar de el perdon de sus delitos, y por configuiente de fu falvacion. Solo el que no tuviesse nada, que Dios le huviesse de perdonar, podria vengarse; pero donde está este hombre? Todos fomos pecadores, y por configuiente, no tenemos otro medio para la falvacion, que el de la misericordia de Dios. Este es el fundamento sólido de nuestra confianza; pero cómo puedo esperar en su misericordia, si no uso de ella con los otros? Vos no me la haveys prometido, Señor, fino debaxo de esta condicion; y qué seré yo fin vueftra mifericordia, Dios mio, fino un infeliz, y condenado? Perdonad, (haveys dicho) y se os perdonará. Con que no puedo entrar en el Cielo, si no es por la puerta de la misericordia. Yo Tom. 11.

Reflexiones Christianas, me cierro à mi mismo esta puerta. quando no tengo misericordia de mi proximo; mi mas cruel enemigo po-

dria hacerme mayor mal?

II. Un vengativo hace inutiles los medios de su falvacion, aun los mas eficaces. El se descomulga à sí mismo; no hay oraciones, ni Sacramentos, ni facrificios para él; los remedios mas faludables se le buelven funestos, no puede rezar, sin condenarse à si mismo; sus oraciones son una verdadera imprecacion; no abre la boca, fino para pedir à Dios, que le condene; porque él pide à Dios, que le perdone, como él perdona à su proximo; con que no perdonandole, ò no queriendole perdonar, es tacito consentimiento, ò por mejor decir, es pedir claramente à Dios, que no le perdone jamás, que le aborrezca, que le castigue, y que le condene. Su enemigo el demonio mismo podia hacerle, ò desearle mayor mal, que el que se desea à sí mismo? Grande debe de fer la ceguedad, que el defeo de vengarfe caufa en el hombre; pues le reduce à esta extremidad; no se puede llamar passion el deseo de venganza, fino defenfrenada, y furiofa locura. para el mes de Mayo.

III. No hay facrificio para el vengativo, el mismo Hijo de Dios le destierra, como descomulgado: Vade priùs Matth. 5.

reconciliari fratri tuo. La sangre de Jesu-Christo, que se ofrece cada dia en nuestros Altares, adonde hace el oficio de Sacerdote, y victima, aunque tiene valor infinito, no llega à alcanzar perdon, à quien no perdona à su proximo; al contrario, la fangre de el inocente Abél clama por el castigo de el sangriento, y vengativo Caín. Los Sacramentos no hacen su efecto para el perdon de un vengativo. Toda la virtud de los meritos de Jesu-Christo, toda la fuerza de su gracia, que está contenida en estos saludables remedios, no pueden curar, ni justificar al corazon de un vengativo, si él no se ablanda, y perdona à su proximo; no recibirá jamás la gracia, si no remite de gracia la injuria à su hermano. La absolucion, que le da el Sacerdote, es su sentencia de condenacion, si no huviera precedido una fincera reconciliacion con fu enemigo.

FRUTO.

Examina tu corazon, para averiguar, si tienes alguna tibieza, ò sentimiento 180 Reflexiones Christianas, de alguno, y no hagas la temeridad de rezar el Padre nuestro, que el mismo Christo nos enseñó, sin perdonar à tu enemigo.

Beati misericordes; quoniam ipsi mifericordiam consequentur. Matth. 5.

Dichofos los mifericordiosos; porque ellos alcanzarán mifericordia.

Qui fratri negat indulgentiam, sibi

pariter negat. S. Leo.

El que rehusa el perdon à su proximo, impossibilita para si el de Dios.

### XVII. DIA.

# DE EL PROPRIO CONO-

I. Ada hay mas importante, que el proprio conocimiento; porque fiendo la humildad el fundamento de la perfeccion, el proprio conocimiento es el fundamento, y vafa de la humildad. Somos fobervios; porque no nos conocemos; y fi no nos conocemos, aunque fepamos todo lo demás, nada fabemos; y al contrario; aun-

que

para el mes de Mayo. que yo ignorasse quantas cosas hay en el mundo, si me conozco à mi mismo, puedo decir, que sé mucho. Qué me importa faber las cosas, y efectos mas admirables, que componen el Universo, si ignoro lo que passa en mi corazon? Yo no debo responder, ni está à mi cargo el govierno de el Universo; pero si el de mi corazon; y por consiguiente debo observar todos sus movimientos para reglarlos. Conocerme à mi mismo es medio muy grande para llegar al conocimiento de Dios; y no puedo conocerme à mi mismo, sin conocer mi nada, mi miseria, y mi dependiencia de Dios; ni puedo conocer todo esto, sin conocer el sér, la plenitud, y el soberano dominio de Dios, del qual no me puedo apartar un inftante: Conozcame à mi, Señor, (decia San Agustin) para conocerte à ti.

II. Nosotros no podemos vivir mucho tiempo con un hombre, sin conocerle bien, aunque apliquemos à esto poco cuydado, y observacion; pero aunque ha tanto tiempo, que vivimos con nosotros mismos, no nos conocemos; y assi es menester distinguir, diciendo, que aunque no nos podemos

fepa-

Reflexiones Christianas, 182 separar de nosotros mismos, no vivimos con nosotros siempre; porque no entramos jamás en nofotros mismos: antes al contrario nos divertimos continuamente en las exterioridades, y nos empleamos en el arte de alexarnos de nosotros, y en lugar de observarnos, y atendernos, todo el cuydado es de escondernos à nosotros mismos, y por configuiente ignorarnos. La pereza tiene mucha parte en esta ignorancia; el cuydado de nofotros mismos es penofo, y por esso nos queremos escusar de esta pena. La sobervia es su principal origen; porque el conocimiento proprio nos humillára: pues entrando en nosotros mismos con la consideracion, no veriamos, fino miserias; esta vista no se acomodaria con nuestra vanidad. y por esso es menester apartarla; y assi queremos mas fer ciegos, y vanos, que sabios, y humildes.

III. Nuestro amor proprio es tambien la causa mas ordinaria de nuestra ignorancia; amamos nuestras slaquezas, y nuestras miserias; nuestras inclinaciones mas desregladas nos agradan, y esto nos quita el deseo de deshacernos de ellas; no obstante, si ca-

para el mes de Mayo. da uno entrasse en su corazon, y examinasse todos sus movimientos, y desordenes, sería dificil no concebir la deformidad de ellos, y no temer sus confequencias; y por ultimo fería dificil, no ver, que era necessario poner remedio; mas para lograrlo, es necesfario hacerfe una grande, y continuada violencia. La sobervia, el amor proprio, y la pereza, son los grandes obstaculos; cómo, pues, se podrá poner un hombre vano, y flaco, à vencerlas? Solo Vos, Señor, Vos folo, que me podeys animar contra mi pereza, y debilidad, me haveys de mostrar à mi mismo, paraque vea mis miserias con el mismo conocimiento, que Vos las mirays; pero inspiradme al mismo tiempo horror, y libradme de ellas, ò por mejor decir, mostradmelas, y dexadme en todo, lo que me puede humillar, fin defagradaros, y fin que pierda la confianza. Ningun remedio será bastantemente eficaz para un mal tan incurable, como mi fobervia.

FRUTO.

Estudiate à ti mismo, y presiere esta ciencia à todas las otras.

Uni-

184 Reflexiones Christianas,

Universa vanitas omnis homo vivens. Pfulm. 38.

El bombre en su vida, no es otra cosa, que una vanidad universal.

Noverim me, noverim te. August. Señor, que yo me conozca à mi, y que te conozca à ti.

#### XVIII. DIA.

#### DE LA ORACION.

Ual ferá la caufa, que haviendo concedido Jesu-Christo à la oracion hecha en su nombre un poder infalible, tengan las nuestras ordinariamente tan poco efecto? Esto nace, de que quando rezamos, no estamos en el estado que debemos; esto es, de que estamos en pecado. Un pecador, que no desea convertirse, no puede decir la oracion, que Jesu-Christo nos enseñó, y contiene todas nuestras necessidades, sin contradecirse, y condenarfe à si mismo. El pide, que el nombre de Dios sea santificado, y glorificado, y al mismo tiempo está deshonrando

para el mes de Mayo. rando este nombre con sus acciones. El pide, que venga el Reyno de Dios, v al mismo tiempo huye de él, haciendo reynar en fu corazon el pecado. Pide, que la voluntad de Dios se cumpla, y al milmo tiempo se opone à ella, ejus siat quebrantando sus Mandamientos. Pide tambien, que Dios le dé el pan so- Ps. 108. brefubstancial, ò pan de vida, y esto para recibirle indignamente. Pide, en fin, que su Divina Magestad le libre de el mayor mal de los males, que es el pecado, y quiere perseverar en él. Qué estraña contradiccion! Pero què gran motivo de condenacion!

II. Nuestra oracion no alcanza el efecto; porque ordinariamente no pedimos, lo que es menester. No son oidas nuestras oraciones, (dice San Agustin) sino quando se pide en el nombre de el Salvador, y nada se pide en nombre de el Salvador, que sea contrario à nuestra salvacion. Por exemplo: Pides à Dios ganar un pleyto, que tienes iniusto: no es esto cometer un nuevo delito; pues quieres hacer à Dios ministro, y complice de tu injusticia? Pides à Dios la salud, y los bienes temporales, que su Magestad tiene previs-

Reflexiones Christianas. T86 to, servirán de obstaculo para tu salvacion, ò por el affimiento grande, que les tendrás, ò por el abuso, que harás de ellos; el concedertelos, no fuera, hacerte gracia, fino castigarte. Dios te oye, quando te los niega; porque juzgabas pedir bienes, y estas cosas para ti fueran males: con que el negartelos, te será de gran utilidad, y conveniencia. No oye tus palabras, ni tus defeos; porque defeas fer dichofo: y eftos bienes, que deseas, te huvieran hecho pecador, y por configuiente defgraciado. Há Señor! Yo te suplico, que me niegues, todo lo que pidiere, que sea contrario à mi falvacion. Este es el verdadero modo, el que mas me importa, y con el que deseo, que sean oidas mis oraciones.

III. Nuestras oraciones no tienen fu efecto; porque no las hacemos, co-Jacob. 1. mo es necessario. No eres oido; (dice Santiago) porque oras mal, tu oracion no tiene las condiciones necessarias para ser eficaz. Si quando rezas, es sin devocion, ni atencion; cómo quieres, que Dios te entienda, quando tu no te entiendes à ti mismo? Rezas sin respeto, y de tu oracion misma

ha-

para el mes de Mayo. haces un pecado; pues cómo merecerás fer oido de Dios, si aun con la misma oracion le ofendes? A tu oracion le falta la Fé viva, que el Salvador dixo, Credite; havia de acompañar siempre à la ora-quia accion, paraque ésta alcanzasse lo que sipietis, pedia; y no dixo simplemente, que al- nient vocanzariamos nuestras peticiones, sino, bis. que alcanzariamos aquellas peticiones, Marc. c. que pidiessemos con esta Fé. En fin, tu 11. 24. te cansas de pedir, y cessas, y dexas la oracion; y la infalibilidad de su efecto va unida ordinariamente à la perseverancia de ella. Si todas estas condiciones faltan à tu oracion; cómo estranas, que no hayan tenido efecto? FRUTO.

Examina, qual de estas condiciones ha faltado à tu oracion, que es lo que havrá impedido ser oida. Procura emmendarte de ella, ò de todas, si acaso à tu oracion le ban faltado todas.

Petitis, & non accipitis, eo quod male petatis. Jacob. 4. v. 3.

Vosotros pedis, y no recibis; porque pedis mal.

Non petitur in nomine Salvatoris, quidquid est contra rationem falutis. S. August.

No

No es pedir en el nombre de el Salvador, quando se pide algo, que se opone à nuestra salvacion.

#### XIX. DIA.

DE LA VERDADERA DEVOcion à la Virgen Santissima.

I. T A devocion à la Virgen Santiffima es una de las feñales mas ciertas, è infalibles de nuestra predesticion, quando es verdadera. Hay devociones à la Virgen Santissima falsas, hay vanas, y hay imperfectas. La falsa devocion nos engaña, y divierte; la vana nos pierde; y la imperfecta no nos justifica. Es devocion falsa à la Virgén Santissima, honrarla, y venerarla con los labios, y ultrajarla con el corazon; pretender honrar à la Madre, quando fe ultraja al Hijo, y pedirla nos alcance gracias, quando abufamos de las que por fu intercession hemos logrado. Es devocion vana, y presumptuosa creer, que la Virgen Santissima nos salvará, sin que noso-

tros

para el mes de Mayo. 180 tros cooperemos à nueltra falvacion; aunque pudiera mas que Dios para falvarnos, es menester, que contribuyamos nosotros mismos. Es presumpcion dañosa fervirse de la confianza, que se tiene de la Virgen Santissima, para perfeverar en el pecado, con la mira, de que ella nos alcanzará el perdon; porque esto es hacerla complice de nuestras maldades, y por configuiente ultrajarla. La devocion imperfecta es, reducir à algunas oraciones tibias, è indevotas, y algunas ceremonias exteriores, el culto, que se da à la Virgen Santissima. El ser perfectamente devoto fuyo consiste en alabar, conocer, è imitar sus virtudes. Toda otra devocion, que no confistiere, ni se encamináre à esto, es impersecta. Es affi la tuva?

H. Un fiervo de Maria no perecerá jamás, es verdad: esta opinion está apoyada en el comun sentir de los Padres, en la razon, y en la experiencia; pero esto se entiende, de el que verdaderamente sirve à Maria. Qué! Puede ser verdadero siervo de Maria, el que es esclavo de el mundo, y de el demonio? Puede ser verdadero hijo de

Ma-

Reflexiones Christianas, Maria, el que es enemigo de fu Hijo. y no se quiere reconciliar con él ? Puede ser siervo de Maria, el que se dexa dominar de los vicios, à que ella tiene horror? Es ser siervo de Maria, romper infolentemente las leyes de su Hijo, y pretender su proteccion para librarle de las penas, que mereció, rompiendolas? Es fer siervo de Maria llevar exteriormente su librea, teniendo interiormente un corazon totalmente opuesto al suyo, y desobedecerla, desobedeciendo à su Hijo? Maria Santissima quiere igualmente, que su Hijo, la conversion, y no la muerte de el pecador. Si te opones à su deseo con tu obstinacion, no te mirará como su fiervo, fino como fu enemigo; porque persistes en la obstinacion de serlo de fu Hijo.

III. Es verdad, que la devocion de Maria Santissima es el refugio, y remedio de los mayores pecadores, y que no deben desesperar por sus pecados, como tengan una justa, y verdadera confianza en ella; y que esta devocion, y esta confianza es como una salvaguardia, que nos defiende de la indignacion Divina; pero si fe abu-

para el mes de Mayo. fa de esta falvaguardia, siendo, como es, una gracia muy grande de Dios, nos quitará esta devocion, y por configuiente, perderemos nuestro refugio, y remedio; y pues que la Santa Virgen impide nuestra condenacion, alcanzandonos gracias de proteccion, que nos libren de los peligros de el alma: si à pesar de esta proteccion nos ponemos en ellos voluntariamente; de qué nos servirá Maria Santissima? No puede alcanzar nuestra falvacion, fino alcanzandonos la gracia para la penitencia: si nosotros la resistimos, y hacemos al contrario; de qué nos fervirá, sino de tener menos disculpa? Cómo puede affegurar nuestra predestinacion Maria Santissima, fino haciendonos morir en gracia ? Y cómo puede hacernos morir en gracia, si vivimos siempre en culpa?

FRUTO.

Examinate à ti mismo, para ver si mereces la qualidad de siervo de Maria, y si puedes pretender las utilidades, que trae consigo este nombre.

Qui audit me, non confundetur: qui operantur in me, non peccabunt. Ec-STR , BRID. B. WHER I WILL

clesiast. 24.

192 Reflexiones Christianas,

El que me escucha, y sigue mis consejos no será confundido; los que aspiran à ser siervos mios, no deben pecar.

Si Mariam diligitis, si vultis ei pla-

cere, æmulamini. Bernard.

Si quereys agradar à Maria, si quereys darla gusto, procurad imitar sus virtudes.

#### XX. DIA.

DE LA OBLIGACION, QUE TIEne un Christiano de seguir, è imitar à Jesu-Christo.

Le Res Christiano? La question parece inutil, pero no es injusta; porque la duda tiene fundamento. Apenas tenias uso de razon, quando se te hizo esta pregunta. La inocencia de la edad te hizo responder entonces con verdad; pero lo podrás hacer aora? Es cierto, que tienes el nombre de Christiano; pero cumples con las obligaciones de tal? Es cierto, que tienes este caracter; pero corresponde à él tu modo de vivir? Crees, que un poco de agua,

agua, que te echaron en el Bautismo, te haya hecho perfecto Christiano? Esto fue necessario, pero no basta. Qué es un Christiano? Es un hombre, que hace profession de seguir, è imitar à Jesu-Christo; le sigues tu? Le imitas? Si lo haces, eres verdadero Christiano.

II. Qué es un Christiano? Es un hombre, que toma à Jesu-Christo por modelo, à quien imitar; su Evangelio, y vida, por regla de su modo de vivir, y que procura hacerse viviente copia de este Divino original. De manera, que los que le vean, juzguen ver à Jesu-Christo; porque tiene toda su semejanza, y puede decir con San Pablo, que vive de la vida de Jesu-Christo, ò bien, que Jesu-Christo vive en él. Efte es el retrato de un Christiano: es este el tuyo? Si le eres parecido, eres Christiano; pero sino, falfamente te atribuyes esta calidad. Serás fiel de nombre, pero infiel en la realidad; Christiano solamente en la apariencia, y Gentil en la verdad, y substancia: qué monstruosidad! Pues es menester ser copia de Jesu-Christo para ser verdadero Christiano. Quando se quiere juzgar, fi una copia es parecida à fu Tom. II. orioriginal, se compara la una con la otra, y se examinan todas las facciones. Si haces esta comparacion; ay qué confusion! Tu verás lo poco, que te pareces à este Divino modelo.

III. Jesu-Christo es humilde, tu eres vano, y sobervio; él huyó las honras con horror, tu las buscas con ansia; él es dulce, y paciente, tu nada quieres sufrir; él perdonó las injurias mas atroces, tu no quieres perdonar las mas ligeras; él amó hasta sus verdugos, tu no quieres amar à tus proximos; él fue pobre hasta morir desnudo, tu tienes excessivo assimiento à los bienes de la tierra; él vivió continuamente una vida austéra, y retirada, tu buscas la vida mas acomodada, y mas dulce; él se privó, y negó à los gustos mas inocentes; tu te permites los mas peligrofos, y puede fer los mas defreglados; él obedeció halla morir, y morir en Cruz, tu no quieres obedecer aun en las cofas mas faciles; él no se buscó à sí mismo en nada, tu te buscas en todo, y no tienes otro fin, que à ti mismo. Puedese ver mayor opolicion, y diffimilitud, y por consiguiente, prueba mas visible de repara el mes de Mayo. 195
probacion? El Crucifixo, que te prefentarán à la hora de la muerte para
alentar tu confianza, te fervirá de temor de tu condenacion; porque la
muerte de Jesu-Christo te será inutil,
si su vida no ha sido tu regla; no te
aprovecharán sus meritos, si no te has
aprovechado de su exemplo; y no será
tu Salvador, si no ha sido tu modelo.

FRUTO.

Comparate à este Divino Original; para ver, si le eres parecido.

Magister, sequar te, quocumque ie-

ris. Matth. 8.

Señor, yo te seguiré à qualquiera parte, que fueres.

Frustra sum Christianus, si Christum

non fequor. Bernard.

En valde me llamo Christiano, si no imito à Jesu-Christo.

#### XXI. DIA.

DE LOS MYSTERIOS DE LA vida oculta de Jesu-Christo.

Uien puede comprehender las acciones de Jefu-Christo, en lo oculto de su vida? Vino à re-

N2

me

Reflexiones Christianas, 196 mediar, y convertir al mundo, y se estuvo por espacio de treinta años en cafa de un Oficial, haciendo una vida obscura, y à lo que parece inutil. Por qué, Señor, tienes encerrado tu ardentissimo zelo? Por qué ocultas, Señor, debaxo del medio celemin tu luz refplandeciente? Por qué escondes en la tierra talentos tan admirables? Por qué no haces viage por todo el mundo, para instruirle con tu Doctrina, edificarle con tu exemplo, admirarle con tus milagros, convertirle con la virtud de tu fantidad, y la fuerza de tu palabra? Por qué en fin, passas treinta años, sin hacer nada, à lo que parece, pudiendo en este tiempo hacer cosas tan grandes por la gloria de Dios? Pero eftos mysterios de la vida oculta de Jesu-Christo, son grandissimos, y dignos de la mayor admiracion, de los que los penetran.

II. Jesu-Christo parece, que nada hace en esta vida oculta, y no obstante hace muchissimo, aun quando parece, que nada hace. Quando cumplia la voluntad de su Padre, se puede decir, que era nada lo que hacia? Quando nos enseñaba, de qué valor es la

para el mes de Mayo. voluntad de Dios, pues hacer nada al parecer por fu voluntad, vale mas, que hacer las mayores acciones contra el orden de ella; se puede decir estaba ociofo? Quando nos preparaba con esto, à los mysterios de su vida oculta en la Eucharistia: quando por el amor, que tuvo à esta vida oculta, nos daba un poderofo remedio contra nuestra sobervia, y contra el deseo de diffinguirnos, y elevarnos: quando de esta casa hacia escuela, desde donde nos daba tan bellas liciones de humildad, que nos hacen conocer el valor de esta virtud, nos inspiran su estimacion, y deseo, y nos enseñan à practicarla; nada hacia? Quando nos daba el exemplo, que despues havia de animar los Alexis, y Calibites, que debian poblar los defiertos de ilustres Solitarios, y los claustros de tantos Santos; nada hacia?

III. Pero, cómo acufa esta vida oculta tu vanidad, y el deseo, que tienes de hacer figura, y lucir en el mundo! Tu zelo parece, que es, quien causa tu grande movimiento: quieres hacer grandes cosas; acciones de virtud, que luzgan; y en fin, quieres ha-

Reflexiones Christianas, 198 cerlo todo: cuydado no sea, que nada hagas; porque aun el hacer mucho. no haciendolo por Dios, es hacer nada. Mira si la vanidad es quien te da este deseo; y quizás será el deseo de parecer, de ser estimado, y ser distinguido, el que hace interessarte en las buenas obras, y el que te hace tan vivo, y folicito para las de supererogacion; porque estas se ven ácia fuera, y se distinguen, al mismo tiempo, que tienes tantas omissiones en las obras interiores, y de obligacion; porque fon obscuras, y no te acarrean la estimacion de los hombres. Los mysterios de la vida oculta de Jesu-Christo, descubren los mysterios de tu vanidad, en las obras, que parecen virtudes. FRUTO.

Examinate, para ver si los impulsos, que tienes de las obras exteriores, son esectos de la vanidad, y amor proprio, ò verdaderamente de la caridad, y deseo de servir à Dios.

Verè tu es Deus absconditus. Isai.

Verdaderamente eres Dios escondido. Nostrum otium, magnum negotium nostrum est. Aug.

Nuef-

para el mes de Mayo. 199
Nuestra aparente ociosidad es una importante ocupacion.

#### XXII. DIA.

## DE LA MANSEDUMBRE.

I. D Ienaventurados los mansos; (dice Matth. 5. Jesu-Christo) porque ellos posseerán la tierra. Pero aun posseerán mas; porque posserán el corazon de Dios, el corazon de los hombres, y fu mismo corazon. El Señor es Dios de paz, no se halla en la habitacion de un corazon inquieto, ò colerico: Non Factus in commotione Dominus. Gusta de re-est in paposar en una alma dulce, y tranquila, ce locus y se comunica à ella. Mira à los man- Pfal. 75. fos, y pacificos, como hijos suyos, no Reg. 3. folo prometiendoles, como à tales, su herencia, sino aun en esta vida, ha- Beati ciendoles muchos favores. A quien se pacifici: comunicó en esta vida su Divina Ma-quoniam gestad mas, que à Moyses? Pues este vocabiifue el mas favorecido de todos los tur. hombres; porque (como dice la Escri- Matth. 5. tura) fue el mas blando, y pacifico. Da200 Resexiones Christianas,
David no creyó poder alegar mayor
razon à Dios, paraque le assistiesse con
su gracia, que la de acordarle la mansedumbre de su corazon; lo poco assistido, que te hallas de la gracia, viene de la poca mansedumbre, que tienes.

II. El hombre manso, y pacifico, possee el corazon de los hombres, y es de algun modo su dueño. No hay genio por fuerte, que sea, à quien la manfedumbre no rinda; no hay cólera, por ardiente que sea, que no venza la blan-Prov.17. dura. La ira mas violenta (dice el Espiritu Santo) no puede subsistir à vista de una palabra dulce, y tierna. Por mucha fuerza, que tenga el zelo, la mansedumbre tiene mucha mas. Quantos corazones ganó ésta, que havian refistido à aquél? El zelo de el Salvador affustó à los que profanaban al Templo, pero no los mudó; los castigó, pero fin convertirlos; pero los pecadores mas obstinados se rindieron à el dulce alhago de fu mansedumbre: los Publicanos, las Magdalenas, y en fin, los mayores pecadores se convirtieron. Cómo podrá dexarfe de amar à un hombre, que en lugar de bolver mal, quanquando le hacen mal, no responde ni una sola palabra agria, que no mantiene, aun la verdad, con sobrado empeño, que no desiende su derecho con tema, y que gusta mas de perder de él, que perder la mansedumbre; y en sin, que no corresponde à las injurias, que le hacen sino con buenos oficios?

III. La mansedumbre hace, que un hombre fe possea à sí mismo, y le hace dueño de su proprio corazon; porque se halla sossegado, y sin turbacion. Ve como en una agua muy transparente, y clara, todos los movimientos, que en él se forman; y como ni la cólera, ni otra passion le dominan, es dueño de todos sus movimientos; no fe levanta alguno contra fu gusto, y ninguno sale de su corazon, sin su orden. Un hombre colerico, dicen, eftá fuera de sí: con que no ve, lo que passa en si mismo, y por consiguiente no puede reglar los movimientos de fu corazon; pero un hombre dulce, y tranquilo, está siempre en sí, no sale jamás, atendiendose siempre à sí mismo. Ve todo lo que passa en él, sin que fe le escape cosa alguna, y como su mansedumbre le hate dominar sus

paf-

Reflexiones Christianas, passiones, reprime con facilidad fus movimientos; todo le obedece en sí mismo; porque él mismo siempre obedece à la razon, y à Dios. Si tus pafsiones se rebelan con tanta frequencia contra ti, es, porque tu no te sujetas à la razon, y à Dios.

#### FRUTO.

Resuelvete à bacerte dueño de ti mismo, y adquirir la paciencia, y mansedumbre, y tendrás el corazon de los otros, como el tuvo.

In patientia vestra possidebitis ani-

mas vestras. Luc. 21.

Si soys pacificos, sereys dueños de vo-

fotros milmos.

Pax mea cum humilibus, & mansuetis corde. Kemp. lib. de Imitatione Christ. cap. 13. lib. 3.

Mi paz es, con los que tienen el cora-

zon bumilde, y manso.



XXIII. DIA.

DE EL RETIRO DE EL mundo.

I. T'S impossible falvarse, sin desaffirse de el mundo, y es muy dificil defaffirse, fin separarse de él: Sa- 2. Cor. 6. lid de enmedio de el mundo corrompido, (dice San Pablo) y separáos, si quereys ser bijos de Dios; esto es, verdaderos Christianos. La gracia, que nos hace Christianos, es una gracia de separacion; y affi, quando recibimos el caracter de Christianos en el Bautismo, nos obligamos al mismo tiempo à renunciar, y separarnos de el mundo. San Pablo llama fu vocacion à la ley Qui me de Christo, separacion: la predesti-segreganacion es una separacion, que Dios vitex ute hace de la massa de perdicion. Lo que Galat. 1. hacen los verdaderos Christianos, segun San Agustin, es el apartarse de el mundo corrompido, y esto mismo es, lo que hacen los verdaderos penitentes. El primer movimiento, que la gracia inf-

Reflexiones Christianas. inspira à el pecador penitente, es el defeo de separarse de el mundo peligroso, el qual ha sido ocasion de sus tropiezos, y caídas. Si la gracia de ser Christiano es una gracia de separacion, no podemos corresponder à ella. fino apartandonos de el mundo. Hay gracias de fuerza, à las quales se corresponde luchando, gracias de precaucion, à quienes se corresponde temiendo; pero à la gracia de separacion no

fe puede corresponder sino huyendo. II. Si el avre de el mundo es contagiolo, cómo se puede estar mucho tiempo en él sin infectarse? Verdaderamente es dificil, estar en el mundo. fin tener assimiento à él. Todos los objetos, que vemos, todos los discursos, que oímos, todos los exemplares de aquellos, con quienes comunicamos, conspiran à ponernos mayor assimiento. Todos los bienes, y objetos, que el mundo nos propone, fon fenfibles, y por esto hacen una vivissima impresfion en nuestros sentidos, con quienes tienen tanta proporcion, que con facilidad alteran nuestras passiones, y ganan nuestro corazon. Los discursos de todos aquellos, con quienes conversapara el mes de Mayo.

mos, no eftendiendose ordinariamente, fino à la estimacion, que hacen de estos bienes sensibles, de quienes estan, como encantados, nos encantan à nofotros mismos, haciendo mas fuerte la impression, que los objetos por sí ya havian bastantemente fortificado. El exemplo de tantos, con quienes vivimos, à quienes estimamos, y amamos, y que ponen todo fu cuydado, en bufcar estos bienes, y su anhelo, y fortuna en posseerlos, es como una creciente de un rio, que nos lleva configo para fumergirnos, y perdernos: con que no se puede hallar seguridad, y salud, fino en cortar la comunicacion.

III. La separacion de el mundo, fegun esto es necessaria; pero dificil, y mas à una persona metida en el mundo por su nacimiento; porque esta no puede evitarle del todo. Pero es necesfario apartarfe : lo primero, de el mundo corrompido: lo fegundo, de el mundo peligrofo; y lo tercero, de el mundo vano, y frivolo: y esta separacion tiene sus grados. Es menester romper enteramente con el mundo corrompido; esto es, con las personas de vida defreglada, cuyas converfacio-

206 Reflexiones Christianas, nes deshonestas, maximas impias, è ideas criminales, fon ocasion de envenenar los corazones, y perder las almas. Es menester evitar todo lo possible al mundo peligrofo; esto es, todo genero de espectaculos, adonde se ven reynar las pompas de el figlo, que se renunciaron en el Bautismo; las casas de juego, las diversiones continuas, y los concursos, y conversaciones, que folo estrivan en murmuraciones, y galantéos. Es menester moderar, y reglar el comercio con el mundo vano, y frivolo, quitando tantas visitas inutiles, para emplear el tiempo, que se les daba, en cumplir las obligaciones de el estado, y de la calidad de Christiano, para retirarfe al pie de los Altares, ò en su retiro, à pensar en su falvacion, y ocuparse en la oracion. Es este el modo con que vives?

FRUTO.

Resuelvete desassirte absolutamente de el mundo, y separarte de él, todo lo que te

fuere possible.

Exite de medio eorum, & separamini, dicit Dominus ::: & ego recipiam vos; & ero vobis in Patrem. 2. Cor. 6. v. 17. 18. mus as you shall she she she she

para el mes de Mayo. Si quieres, que yo te reciba, y sea tu Padre, sal, y separate de el mundo corrompido.

Non vis relinquere mundum, relinquet te mundus. August. serm. 1.

Qué seguedad! No quieres dexar el mundo: pues el mundo te dexará.

#### XXIV. DIA.

DE LAS REGLAS DE EL AMOR de el proximo.

I. T A primera regla de la caridad Diliges de el proximo, es amarle, co- proximu mo nos amamos à nofotros mismos. tuum, fi-El amor, que nos tenemos à nofotros cut te ipmismos, es tierno. El primer esecto de Matt. 22. esta ternura, es lo mucho, que sentimos aun nueltros menores males; ò por mejor decir, persuadirnos, que los que padecemos, no fon jamás pequeños; y fiendo esto assi, la caridad debe producir este efecto en nuestro corazon ácia nuestros proximos. Si los amamos como à nosotros mismos. fentirémos mucho fus males, por pequeños,

Reflexiones Christianas. queños, que sean; ò por mejor decir. la caridad nos los hará parecer muy grandes; al exemplo de San Pablo, que infensible à lo mucho, que padecia, fentia vivissimamente qualquiera mal de sus proximos. Nuestra dureza, y falta de compassion en los males de los proximos, fintiendo tanto los nueftros, se opone mucho à esta práctica de San Pablo. El segundo efecto de la ternura es, ocultarnos nuestros defectos, y hacernoslos parecer leves. La caridad debe producir lo mismo respecto de nuestros proximos. Esta nos hará parecer leves sus defectos; si no pudieremos disculpar sus acciones, disculparémos la intencion, con que las hicieron; si no podemos disculpar su intencion, nos compadecerémos de su flaqueza, y no nos reiremos. Há! Que tu modo de vivir, es bien opuesto à esta práctica, y por configuiente à la

Quecum- caridad!
que vul- II. La fegunda regla de la caridad
tis, ut fa- de el proximo es amarle, como quiciant vobis homines, & Jesu-Christo nos lo dictó: No hagays
vos faci- con los otros, sino lo que quisierays, que
te illis. ellos hiciessen con vosotros. O que Di-

vina regla! Si nosotros la cumplimos, feremos fantos, y justos; y no hay cosa mas facil; porque mirando, à lo que nos dice nueltro amor proprio, aunque él en sí es defreglado, fus movimientos nos servirán de regla; él es injusto en sí, mas nos hará hacer justicia à los otros; porque cada uno se puede preguntar à sí milmo: Quisiera yo, que usassen esto conmigo? Qué me tratassen con esta dureza? Qué me hablassen con menosprecio? Qué me mandassen con imperio? Qué mormurassen de mi con malignidad? Qué se burlassen de mi? Qué me hiciessen passar por ridiculo? Oné exagerassen mis faltas, aun las mas leves? Qué culpassen mis acciones, aun las mas inocentes? Qué interpretassen maliciosamente mis intenciones, aun las mas rectas? Qué juzgassen mal de mi modo de vivir por las menores apariencias? Qué no condescendiessen con mis debilidades? Qué no fobrellevafsen en nada mis desectos? Cierto, que nada de esto querria, antes bien desearia, hiciessen conmigo todo lo contrario; pues por qué no lo executas tu con los otros, quando la regla de la Tom. II. ca-

para el mes de Mayo.

209

vina

Reflexiones Christianas, 210 caridad ordena, que hagas à los otros lo mismo, que quisieras, que ellos hi-

cieffen contigo? III. La tercera regla de la caridad

es amar à nuestro proximo, como Manda- Jefu-Christo nos amó a nofotros. Este vum do es el mandamiento, que el mismo vobis, ut Christo llama nuevo. Si consultamos, diligatis y queremos executar, lo que manda invicem, esta regla, hasta donde no nos llevará? Cómo nos ama Jefu-Christo, sin ningun merito de nuestra parte? Qué Joan, 13. havia en nosotros, que mereciesse su amor; ò por mejor decir, qué havia en nosotros, que no mereciesse su aborrecimiento, pues eramos sus enemigos? Nos amó sin interés, ni conveniencia propria. Nos amó hasta sacrificar por noforros fus bienes, fu reposo, fu gloria, y fu vida: Sic dilexit; este es el modo, con que nos amó Jesu-Christo. Este es el exemplo, que nos propone para regla de la caridad ácia el proxi-

mo. Efte es el mandamiento verdaderamente nuevo, que deben observar

los verdaderos Christianos. Pero le he

observado yo hasta aora? Estoy à lo menos en disposicion de observarle en

adelante? Era menester para esto (ò

para el mes de Mavo. Salvador mio!) tenerme à mi menos amor proprio, del que me tengo, y amarte à ti mucho mas, de lo que te amo, para amar à mi proximo con un amor tan generofo, de el qual tu folo me puedes enseñar la práctica, como tu folo me has dado el exemplo.

#### intermedico FRUTO.

Acostumbrate sobre todo à servirte de la segunda regla, en todo lo que mira al proximo, preguntandote con frequencia: Quisiera, que biciessen esto conmigo?

In hoc cognoscimus charitatem Dei, quoniam ille animam fuam pro nobis pofuit, & nos debemus pro fratribus

animas ponere. 1. Joann. 3.

Jefu-Christo nos mostro su amor, dando fu vida por nosotros, nosotros le debemos mostrar el nuestro, dando nuestra vida por nuestros proximos.

Omnium in passiones credidit, &

tamquam fuas flevit.

Un hombre caritativo llora como proprios los males de el preximo, y los siens te como suyos.

213

## XXV. DIA.

#### DE LOS GRADOS DE CONFORmidad à la voluntad de Dios.

I. L primer grado de conformidad à la voluntad de Dios consiste en sufrir la voluntad de Dios con alguna pena; pero con paciencia: con alguna repugnancia; pero fin refistencia: no se permite el enfado; pero se fuele escapar à veces alguna quexa: no se quiere oponer à la voluntad de Dios: pero se desea, que esta se acomodasse à la nuestra. Suplicase à Dios con mas ansia, è inquietud, que verdadero fervor. No se quisiera, para alcanzarlo, emplear medios injustos; pero se aplican medios imperfectos: no querria, para confeguirlo, hacer un pecado mortal; pero se expone à cometer muchos veniales: no se quiere resistir enteramente; pero se está en la inquietud, y turbacion. Este grado de conformidad, es muy imperfecto, y puede fer, que aun no hayas llegado à él.

. Il. El fegundo grado de conformidad, es sujetarse à la voluntad de Dios. Este grado no excluye la repugnancia; pero la vence: afligimonos con la pérdida de los bienes, ò con la muerte de una persona, à quien amamos; pero nos refignamos: fentimos la injusticia de el enemigo, ò la infidelidad de el amigo; pero no nos alteramos: sentimos si; pero callamos, y no murmuramos: las quexas no se permiten, y si se escapan à la debilidad de la naturaleza, el corazon las retrata, y condena luego; y si alguna vez se permiten, son quexas amorosas, que nacen de una confianza de hijo, que descansa, y descubre su corazon à tan buen padre; y si se escapan à un corazon, que tiene este grado de conformidad, algunos movimientos, que parecen contrarios à la voluntad de Dios. es para reprimirlos, y tener ocasion de renovar su sacrificio. Bien lexos de querer incurrir en la mas leve falta. para impedir, que se cumpla la voluntad de Dios, no fe quiere hacer la menor diligencia para embarazarla. Si no confistiesse mas, que en una palabra, el obligar à Dios, à que acomodasse su

voluntad à la nuestra, no la dixera. Quan lexos estás de este grado de conformidad! Pues aun no es este el mas persecto.

III. El tercer grado de conformidad con la voluntad de Dios confife en amarla, aun quando parece mas rigurofa. No amar fu voluntad, es no amar à Dios. La voluntad de Dios es justa, y es santa; no amarla, es ser malo, è injusto. La voluntad de Dios no está ocupada, sino en amarnos, y hacernos bien; no amarla, es no amarnos à nosotros mismos. Todos amamos naturalmente el bien; puede falir algo, que no fea bueno, de una voluntad infinitamente buena? Los mavores males, quando vienen por voluntad de Dios, mudan naturaleza, y fe buelven bienes, y por esso los debemos recibir, no folo con refignacion, fino con alegria. Los bienes, que recibimos, nos deben ser menos agradables por sí mismos, que por la consideracion de la voluntad de Dios, de donde vienen; pareciendonos à los Bienaventurados, que se alegran, aun mas, que de su dicha, y gloria, del cumplimiento de la voluntad de Dios en ellos.

ellos. Esta disposicion en el corazon, que se halla, le hace un Parasso, y al hombre, que la posse, le hace verdadero Bienaventurado.

FRUTO.

Examina, à qué grado ha llegado tu conformidad.

Sicut autem fuerit voluntas in Cœ-

lo, sic fiat. 1. Mach. 3.

Hagase Dios mio, como lo tiene ordenado vuestra santa voluntad en el Cielo.

Gratias agas Deo non minus in adversis, quam in prosperis, & cum prospera sunt, te non meruisse fatearis. Eucher.

Da gracias à Dios por la adversidad, como por la dicha; y si fueres dichoso, no juzgues haverlo merecido.

#### XXVI. DIA.

#### DE LA PRESENCIA DE DIOS.

I. D'os me está mirando. Qué gran palabra para quien la sabe comprehender! Esta consideración sola debe reprimir nuestras passiones,

mo-

Reflexiones Christianas. moderar nuestros apetitos, prevenir nuestros pecados, fortificar la conftancia, hacernos amar el fervor, y reglar nuestro modo de vivir. Dios me está mirando: siempre presente, siempre atendiendome, y pensando en mi: y yo no le miro, no atiendo lo que dice, y no pienso jamás en él. Qué verguenza! Dios me está mirando. Con qué respeto, y modestia debo estar delante de él! Los Serafines se postran de respeto delante de su Magestad; y yo tierra no tiemblo! La soberanía de los Reyes imprime tanto respeto, que contiene en su obligacion à los mas atrevidos, è infolentes; y la infinita Magestad de Dios no me contendrá en mi obligacion ? Dios me está mirando. Me atreveré delante de sus ojos purissimos, que no pueden ver al pecado, hacer alguna accion, que no me atreveria hacer delante de otros hombres? Me atreviera à pecar en su presencia, fabiendo, que aborrece infinitamente al pecador, y al pecado, y que para condenarle eternamente, no ha menester mas que quererlo?

II. Dios me está mirando. El vé todas las buenas obras, que executo, y

para el mes de Mayo. las vé para recompensarlas, y para premiar la menor accion, y buen defeo. No fería, pues, despreciar à un Señor tan bueno, hacerse indigno de fu galardon, ò fervirle con negligencia? Dios me está mirando. Su Divina Magestad penetra hasta el fondo de mi corazon, vé todos sus movimientos, y discierne todos los motivos, porque obra. Pues con qué pureza, è intencion deberé reglar todas mis acciones? Dios me está mirando. Quando estoy combatido de la mas vehemente tentacion, fu Divina Magestad me mira; para excitarme al combate, me ofrece fu focorro para defenderme, y me muestra la corona, y premio para animarme à la victoria. Con qué valor debo pelear, no pudiendo dudar de la victoria, por estar ayudado de un socorro tan poderoso! Ni cómo me pueden affombrar las dificultades, seguro de la corona, y premio, si las venzo!

III. Dios me está mirando. En mis aflicciones, vé lo que padezco, y el modo, con que padezco: no es insensible à mis males; pues observa la paciencia, con que los sufro: está prompto à socorrerme, quando recurro à él, ò

libran-

218 Reflexiones Christianas. librandome, si es de su mayor gloria. y salvacion mia; ò à lo menos, dandome fuerzas, paraque pueda refistir. Pues por qué me he de dexar caer? Por qué he de perder el animo? Dios me está mirando, para ver mis miserias. para moverse à compassion à los secretos fuspiros de mi corazon, anticiparfe à mis deseos, oir mis oraciones, y focorrer todas mis necessidades. No me puede faltar cofa alguna por pobre, y desvalido, que sea, como no me falte la confianza en Dios.

FRUTO. Trae muchas veces à la memoria estas palabras: Dios me está mirando; porque es un modo igualmente provechoso, que facil, para evitar el pecado.

Melius est mihi absque opere incidere in manus vestras, quàm peccare in

conspectu Domini. Dan. 13. Quiero mas padecer , y morir inocentemente, que conservar mi vida, pecando

en la presencia de Dios.

Angelos, & Angelorum Dominum. in lucta, quæ tibi cum diabolo est, spe-Ctatores habes. Epbren.

Quando estás en alguna tentacion de

para el mes de Mayo. el demonio, estan atendiendo à tu lucha, no solo los Angeles, sino el Señor de los Angeles.

#### XXVII. DIA.

DE LA SOBERANA PERFECCION de Dios.

sector constraint, amile force artivio de Ué es Dios? Es un sér tan per-fecto, (dice Santo Thomás) que no se puede imaginar ninguna cosa, que lo fea tanto. Encierra en si, pero con un modo excelentissi- . mo, todas las perfecciones visibles, è invisibles, que se pueden hallar en todas las demás cosas. Junta toda la perfeccion, y hermofura de todas las criaturas, affi materiales, como espirituales, que ha havido, hay, y havrá, ò puede haver, aun quando Dios produxesse otras mas perfectas; con continuacion infinita; y despues dí con San Agustin: Todo esto es bueno; pero no como nei Dios; ò para decirlo mas bien, di: Todo esto es feo, y malo en comparacion de mi Dios. Si un pequeño ayre de

220 Reflexiones Christianas,

hermosura, que se halla, ò tiene una miserable criatura, es capaz de embelesar, y ganar nuestro corazon, hasta hacerse dueño de él: qué admiracion, y encanto debe causar, el ver, que el conjunto de todas las hermosuras, y perfecciones, que se hallan con tanto mayor excesso, y elevacion en Dios, no ha ganado mi corazon, ni le ha hecho el objeto de mi amor! Por qué solicito con tanta ansia para alivio de mi sed una gota de agua cenagosa, pudiendo satisfacerse en esta fuente inagotable de agua viva?

II. Dios encierra en sí todas las perfecciones, fin el mas mas minimo defecto; es bueno fin calidad, es grande fin cantidad, es immenfo fin extension, es eterno fin duracion; está en todas partes, está en todo lugar, fin estar contenido, ò encerrado; está obrando siempre, y siempre en reposo; immudable, y lo muda todo; immovil, y da movimiento à todas las cosas; incomprehensible, y lo comprehende todo; tiene providencia de todas las cosas, pero sin cuydado; tiene zelo, pero sin ardor; ira, pero sin aspereza; odio, pero sin commocion; amor, pe-

para el mes de Mayo. to fin passion; y deseo, pero sin necesfidad. Qué puede haver mas perfecto? Dios nos ama, y nos ha amado, ( dice San Agustin ) aunque nofotros estemos, como estamos, llenos de defectos, y fealdades, y confiente, que no le amemos, como hallémos en él el mas minimo defecto; pero si todo lo que tiene es perfecto, y es amable, fiendo afsi, que es igualmente impossible, el no amar lo amable, que el no ver lo visible, siendo Dios solo el infinitamente amable, de donde puede nacer, que no le amen los hombres, ò por mejor decir, que le aborrezcan?

III. Dios encierra todas estas perfecciones, no solamente sin desecto;
pero aun con la mayor excelencia, que
se puede pensar; pues las possee sin limitacion, porque es infinito; sin necessidad, porque es la plenitud su esfencia; sin mezcla, porque es un acto
puro; sin distinccion, ni division, porque es un sér simplicissimo; sin alternacion, porque es immudable; sin recibirlas de otro, porque es independiente, y todo depende de él; sin temor de perderlas, porque le son essenciales, y porque él solo es, el que es,

por essencia, y por necessidad de fu naturaleza. O Señor! Qué podrá parecerse à ti? Domine, quis similis tibi? Nada puede haver, que iguale al amor, y respeto, que os debo tener.

#### FRUTO.

Ama solo à Dios; porque el solo en si encierra todas las perfecciones; y nada hay bueno, à amable, que no sea por él.

Ex iplo, & per iplum, & in iplo funt

omnia. Rom. II.

Todos los bienes vienen de Dios; no subsisten, sino por él, y se ballan todos en

Cur ergo vagaris, quærendo bona animæ tuæ? Quære simplex bonum, in quo sunt omnia bona, & tibi sufficit.

Anselm. c. 25. prof.

Por qué te diviertes en las criaturas. buscando en ellas tu dicha? Busca el simplicissimo bien, que encierra en si todos los bienes, que este solo te basta.



### PARA EL DIA DE LA Ascension de Nuestro Señor.

I. L' mysterio de la Ascension, es L' un mysterio de desassimiento. Jesu-Christo, quando dexa, y se va de el mundo, nos convida à defassirnos de él; esta es la consequencia, que infiere el Apostol diciendo: Pues Jesu-Christo subió al Cielo, y está sentado à la diestra de su Padre, puedes desassirte de la tierra para unirte, y aspirar al Cielo. El espiritu de la ley de Christo, es un espiritu de desassimiento; todo nos conduce allá. Si el Salvador fubió al Cielo, fue para despegar algo el natural cariño, que sus Discipulos tenian à su Humanidad. Si el Espiritu Santo baxó de el Cielo fobre ellos, fue para defaffirlos de el mundo; por esso los primeros Christianos vivian totalmente apartados de él, y se miraban en la tierra, como caminantes, ò eftrangeros; el mundo era para ellos un

Reflexiones Christianas. 224 lugar de destierro, consideraban sus cuerpos como carcel, y vivian continuamente gimiendo, con el anhelo de verse libres de este cautiverio infeliz. Este era el concepto, y sentir universal de los verdaderos Christianos, Podremos llamarnos nofotros con razon Christianos, estando assidos al mundo. como si huvieramos de vivir eternamente en él! Quanto debemos temer. que nos miren en el Cielo como eftrangeros, por el grande affimiento. que tenemos à la tierra, como si fuera nuestra verdadera patria.

II. El mysterio de la Ascension. es un mysterio de deseo. Jesu-Christo. fubiendo al Cielo, nos convida, à que le sigamos à lo menos con los deseos. Deut.23. El es Aguila, que (como dice la Efcritura) remontandose hasta el Cielo, nos alienta, à que tomemos el mifmo buelo con él. Adonde está nuestro tesoro, debe estar nuestro corazon. Jesu-Christo es nuestro unico tesoro, y está en el Cielo: con que alli es donde deben estar nuestros corazones. Jefu-Christo es nuestra cabeza, nosotros fomos fus miembros: con que debemos mirar el estado de separacion, que te-

nemos

para el mes de Mavo. nemos con él, como un estado penofo, y violento para nosotros. Debemos paffar con pena, y fentimiento nuestra vida, considerandola como una verdadera muerte; porque impide, ò à lo menos retarda la union con aquel, que es todo el objeto de nueltro amor, y de nuestra verdadera vida, diciendo continuamente con el Apostol: Mihi vivere Christus est, & Philip. mori lucrum: La muerte será para mi cap. 18. ganancia muy cierta; porque me ha de unir con Jesu-Christo, que es mi verdadera vida. Es este tu sentir? Si no lo es, es feñal de que, o no amas à Jesu-Christo, ò que le amas muy poco.

III. El mysterio de la Ascension, es para nosotros un mysterio de confianza, y esperanza. Jesu-Christo, subiendo al Cielo, nos facilitó el camino, y nos abrió la entrada: To voy Joan. 14. (nos dixo) à prepararos vuestros affientos, y à haceros lugar. Jesu-Christo es nuestro Gefe; parece, que faltaria algo à su gloria, si no estuviesse unido con sus subditos. Es el Joseph, que reynando en Egypto, y en quien confiftia la felicidad de todo aquel País, Tom. II.

Reflexiones Christianas. 226 no la juzgó perfecta, si sus hermanos no eran testigos, y compañeros de ella: por esso en la Cena dixo à su Padres Joan. 17. Que queria, que sus Discipulos fuessen alli, adonde el bavia de estar bien presto. Quien dice: Yo quiero, habla como dueño. La voluntad de un dueño omnipotente, puede dexar de tener efecto? Tambien dió el motivo de esta peticion: Ael fin, (profigue) que mi dicha sea perfecta; para darnos à entender, que no lo sería, si sus Discipulos no la gozassen con él. Lo que entonces pidió para fus Discipulos, aora que eftá sentado à la diestra de Dios Padre, fe lo pide todos los dias para nofotros, dice el Apostol. Un mediador tan poderofo puede dexar de fer oido? Podemos nofotros dexar de fer enteramente dichosos, sino que sea por culpa

FRUTO.

nuestra?

Acostumbrate à la práctica de San Ignacio, que miraba con frequencia al Cielo, y decia: Qué grande bastío me causa la tierra, quando miro al Cielo!

Quæ fursum sunt quærite, ubi Christus est in dextera Dei. Colos. 3.

Buscad lo que bay en el Cielo, donde

Christo está sentado à la diestra de su Padre.

Qui non gemit, ut peregrinus, non gaudebit, ut civis. Aug.

Quien no gime como peregrino, no tendrá el gozo como ciudadano.

# PARA EL DIA de Pentecostes.

De las causas de la venida de el Espiritu Santo.

1. L A primera causa, por que Dios nos embió al Espiritu Santo, sue su bondad. Es proprio de la bondad, el comunicarse, y de la bondad infinita, comunicarse infinitamente. Dios lo havia hecho, dandonos à su proprio Hijo. Nosotros debiamos estar contentos; pero Dios aun no lo estaba. Quiso despues de havernos colmado de sus dones, darnos el principio, y origen de todos ellos; esto es, el Espiritu Santo. Aunque Dios sea infinitamente rico, ha podido darnos mas? Pues no pide mas, sino que tu pongas

de tu parte un poco de disposicion. Y qué es esta disposicion? Dios es la plenitud de todos los bienes; la plenitud no puede llenar, sino halla vacio; es menester, que tu le ofrezcas tu corazon desocupado de sí mismo, y de las criaturas, paraque le llene. La pureza, y humildad, ponen al corazon en este estado. Estas fueron las dos disposiciones, que tuvieron los Apostoles para recibir al Espiritu Santo. Si no le has recibido, es, porque no las tienes.

II. La misericordia de Dios, respecto de nuestra miseria, ha sido la segunda causa, que le movió à embiarnos al Espiritu Santo. La misericordia de Dios no tuviera exercicio, fi no huviera miserables; quanto mayores son nuestras miserias, tanta mas materia dan à su misericordia, y realce à su gloria. Nofotros fomos todos pobres, y miserables: el Espiritu Santo es el Padre de los miserables, y pobres; ò por mejor decir, es la caridad, y misericordia misma, y por esto nos le embió el Padre Eterno. Este Espiritu es, el que nos hace conocer nueltras miserias, nos las hace sentir, y nos hace desear falir de ellas, nos hace orar con gemidos inefables, que él oye, dandole à nofotros, para confolarnos en nuestras aflicciones, para aliviarnos en nuestras miserias con tanta suerza, que él solo nos sabe hacer verdaderamente dichosos, aunque padezcamos los mayores males. Si estás en la afliccion, si estás en el desconsuelo; à quien debes recurrir, sino à este caritativo, y poderoso consolador?

III. Los ruegos, y meritos de Jefu-Christo han sido la causa de embiarnos el Padre Eterno al Espiritu Santo: Si no voy al Cielo, (decia el Joan. 16. Salvador) no vendrá el Espiritu Santo; 7. pero si yo voy, yo rogare a mi Padre, y él os embiará otro consolador en mi lugar, que no se apartará jamás de vosotros. Jesu-Christo nos le alcanzó con fus ruegos, como nuestro mediador; nos lo mereció con su Passion, como nuestro Redemptor; y en fin, como Dios, de quien el Espiritu Santo procede, nos le embió. Dios podia embiarle; pero no podia merecerle: con que solo un hombre Dios pudo merecer, y embiar al Espiritu Santo. Qué excesso de bondad! O Salvador mio,

def-

despues de havertenos dado à ti mismo, embiarnos en tu lugar al Espiritu Santo! Estando tus Discipulos assigidos, por la ausencia de un hombre Dios, nada les podia consolar, sino la possessione de Dios.

#### FRUTO.

Emplea estos tres motivos para obligar à Dios, à que te embie al Espiritu Santo: estos son su bondad, su misericordia, y tu miseria, y los meritos de nuestro Señor Jesu-Christo su Hijo; pues no dexarás de conseguir tu peticion, quando esté fundada en estas razones.

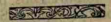
Ego rogabo pro vobis Patrem, & alium Paraclitum dabit vobis, ut maneat vobifcum in æternum. Joann. 14.

To rogaré à mi Padre por vosotros; y él os embiará otro consolador, que nunca se aparte de vosotros.

Repleti funt omnes Spiritu Sancto,

qui vacui erant suo. Humb.

Todos se llenaron de el Espiritu Santo, porque estaban vacios, y desassidos de si mismos.



## PARA EL LUNES de Pentecostes.

Por qué embió Dios al Espiritu Santo?

LEL primer motivo, por que em-bió Dios al Espiritu Santo, sue paraque diesse testimonio de su Hijo en nuestro espiritu, y corazon, haciendo, que nuestro espiritu conozca perpetuamente tres cosas en Jesu-Christo. las quales ( fegun dice el Apostol ) contienen su perfecto conocimiento. Estas fon: la primera, su Divinidad, y lo immenfo de sus perfecciones: la segunda, las grandes obligaciones, que le debemos, por los bienes, que nos ha alcanzado; y la tercera, las grandes esperanzas, que debemos fundar en él para alcanzar los bienes, que nos ha prometido. Este conocimiento perfecto de Jesu-Christo, producirá en nofotros un amor, y estimacion de sus grandezas, que nos hará menospreciar todas las cosas, en comparacion de él; un verdadero reconocimiento de fus bene-

Reflexiones Christianas. beneficios, que nos hará facrificar todas las cofas por él, y una confianza perfecta en sus promesas, que nos hará esperar todas las cosas por su medio. Esta es la declaración, que de Jesu-Christo hace el Espiritu Santo à nuestro espiritu, haciendonosle conocer; v à nuestro corazon, haciendonosle amar, de que resulta la fantidad perfecta. Te ha becho à ti ella manifelta-

cion el Espiritu Santo? II. El fegundo motivo, por que vi-

no el Espiritu Santo, fue para fugerir à los Apostoles, y al mismo tiempo Suggeret hacerles conocer, y abrazar las verdavobis om des, que Jefu Christo les havia enseñacuoue di- do. Jefu-Christo les havia enseñado las xero vo- verdades mas elevadas; pero ellos no las entendieron: Et ipsi nihil horum im Joan. 14. tellexerunt. Si las entendian se escan-Luce 18. dalizaban, y affi San Pedro, se escan-

dalizó, de lo que fu Maestro le dixo, tocante à fu Passion, y Muerte. Por fin,

fe les olvidaban bien presto, como su-

cedió despues de la sagrada Cena, que

haviendoles dado Jesu-Christo admira-

bilissimas lecciones de humildad, las

olvidaron tan apriessa, que un instan-

te despues disputaban entre si sobre la

para el mes de Mayo. preferencia; pero luego que el Espiritu Santo vino fobre ellos, fe mudaron de el todo. Este Divino Espiritu les traxo à la memoria todas estas grandes verdades, y las concibieron perfectamente gustaron de ellas, las practicaron, y tuvieron la dicha de enseñarlas, y perfuadirlas à los hombres. Los mismos, que se escandalizaron de los tormentos, y humildad de fu Maestro, se tenian por dichofos, y les parecia su mayor honra, y gloria, el padecer ultrages, y persecuciones por él. Qué gran mudanza! El Espiritu Santo sue quien la hizo.

III. El tercer fin, por que el Espi- Cum veritu Santo vino al mundo, fue para re- neritille, prehender, convencer, y condenar al arguet. mundo, por no haver creido en Jesu- de pecca-Christo. Condenará, pues, el Espiritu to ::: quia Santo la infidelidad de tres generos de non crepersonas. Primeramente condenará la diderunt in me. infidelidad de los Judios, convencien- Joan. 16. doles de el engaño, que tuvieron, efcandalizandofe de las pruebas mas patentes, que les daba el Messias de su misericordia, muriendo por ellos, y à los quales fue ocasion de reprobacion la obra de su redempcion. En segundo

Reflexiones Christianas. 234 lugar condenará la infidelidad de los Gentiles, haciendoles conocer su ceguedad, y finrazon, en tratar como locura los mysterios, que tantos milagros authorizaron. Y en fin, en tercer lugar condenará la infidelidad, ò por mejor decir, la Fé muerta de tantos Christianos, que reconociendo à Jesu-Christo, como Dios, no le glorifican como à tal; pues deshonran su misma Fé con fus viciadas costumbres, y contradicen, con el defreglamiento de fu vida, las verdades, que hacen profesfion de creer. Ay! Que el desorden de tus acciones, y tus costumbres, te perfuaden la gran parte, que tienes en efta condenacion.

FRUTO.

Pide al Espiritu Santo, que venga à tu corazon, y que cumpla en él los fines, para los quales vino al mundo, venciendo los obstaculos, que para ellos tu mismo pones.

Cum autem venerit Paraclitus, docebit vos omnem veritatem. Joann. 16.

Quando viniere el Espiritu Santo, os enseñará todas las verdades.

Credis in Christum? Fac opera Christi, ut vivat fides tua. Bern. in Cant.

para el mes de Mayo. 235 Si crees en Jesu-Christo, haz obras dignas de Christiano, paraque viva tu Fé.

## PARA EL MARTES de Pentecostes.

De los efectos, que produxo la venida de el Espiritu Santo.

I. L primer efecto, que produxo L en el corazon de los Apostoles la venida de el Espiritu Santo, sue una sincera, y ardiente caridad. El Espiritu Santo es el amor de el Padre, y de el Hijo; por él ama el Padre Eterno à fu Hijo, y el Hijo à su Padre; por él nos aman à nosotros el Padre, y el Hijo; y por él (como dice San Pablo) amamos al Padre, y al Hijo. Nosotros no podemos amar (dice San Fulgencio) à Dios, fino por Dios: por esso el Espiritu Santo baxó en figura de fuego; para darnos à entender, que havia venido à abrasar los corazones con el amor Divino, que Jesu-Christo havia prometido hacer baxar de el CieReflexiones Christianas,

Cielo à la tierra, para encendernos à todos. Y en efecto, immediatamente. que los Apostoles recibieron al Espiritu Santo, se llenaron de fuego de amor Divino, que fueron à repartir por todo el Universo, para encender aun los corazones mas frios. La tibieza, y obftinacion de el tuyo, no te hace conocer, que no te has encendido en estas Divinas llamas? Será algun fuego impuro, que arde en tu corazon, el que

lo embaraza.

II. El segundo esecto, que produxo la venida de el Espiritu Santo en el corazon de los Apostoles, fue un ardiente zelo de la gloria de Jesu-Christo, que les llevó por todo el Universo, para hacerle conocer, y publicar en todas partes sus grandezas: y verdaderamente, al instante que San Pedro recibió al Espiritu Santo, empezó à predicar la Fé de Jesu-Christo con tanto fruto, que en dos Sermones convirtió à ella ocho mil personas. Entonces sue, quando doce Pescadores, sin credito, fin estudio, sin eloquencia, y sin talentos, pero llenos de el Espiritu Santo, emprendieron ir por todo el mundo, à anunciar la gloria de su Maestro,

para el mes de Mayo. y à persuadir à los Filosofos, à los Oradores, à los Sabios de el figlo, à los Grandes de el mundo, y à los Emperadores mismos, que un hombre muerto en una Cruz era Dios. Admirable empresa! Executada, y conseguida por el ministerio de doce pobres, debiles à la verdad en sí mismos; pero animados, y alentados con el vigor de el Espiritu Santo, y llenos de aquella caridad ardiente, à la qual nada hay impossible. De donde nace en ti el poco zelo de la gloria de Jesu-Christo, fino de tu poco amor? Y se puede decir, que tengas alguno, quando no fe ve ninguno en el efecto? Y fiendo affi, havrás recibido al Espiritu Santo?

III. El tercer efecto, que produxo la venida de el Espiritu Santo en el corazon de los Apostoles, fue un valor admirable en los mayores peligros, y una constancia heroyca en los mayores tormentos. Fueron estos Discipulos tan timidos, y cobardes, que antes abandonaron todos à su Maestro; y aun el mas valiente, y principal de ellos tembló de la voz de una muger, hasta negar à Jesu-Christo. Viose, pues, en ellos, buelvo à decir, que luego,

que

Reflexiones Christianas, 238 que recibieron al Espiritu Santo, se trocaron en valientes Leones, exponiendose gallardamente à los mayores peligros, desafiando los Tiranos, defpreciando los tormentos, y predicando à Jesu-Christo, aun estando sobre el cadahalfo, fufriendo el que los mataffen, no solo con constancia, sino con alegria, y fellaron con fu propria fangre la declaracion, que havian publicado de la Divinidad de su Maestro. Este es el efecto, que produxo el Espiritu Santo en el corazon de los Apostoles. Le ha producido en el tuyo? Tu temor en declararte por Jesu-Christo; tu flaqueza, quando se ofrece contrastar un humano respeto; tu cobardía, en vencer los obstaculos de tu salvacion, hacen ver claramente, que no tienes la fuerza, que es efecto, y señal de la venida de el Espiritu Santo al corazon humano.

#### FRUTO.

Pide al Espiritu Santo, que encienda tu corazon en las llamas de la caridad, si ardes en este fuego, ni te faltará zelo, ni valor. para el mes de Mayo. 239 guid volo, nifi ut accendatur?

Yo vine à encender la tierra con fuego; qué desearé, sino que los corazones ardan?

Deum non possumus diligere, nisi per Spiritum Sanctum; amemus ergo Deum de Deo. August.

Pues que no podemos amar à Dios, sino por el Espiritu Santo, amemos à Dios con el amor, que él mismo nos da.





## REFLEXIONES

CHRISTIANAS,

PARA

TODOS LOS DIAS DE EL AÑO.

JUNIO.

PRIMERO DIA.

DE LA NECESSIDAD de la Fé.



IOS nos ha podido llevar por el camino de la Fé; porque es nuestro dueño absoluto: nos ha debido llevar por este cami-

no; porque es un Señor infinitamente bueno. El camino de la Fé es el para el mes de Junio.

mas facil; qualquiera otro huviera fido mas dificil, y casi impossible. La vida de el hombre es cortissima, y sus obligaciones muchas, con que no huviera tenido bastante tiempo para examinar, y contemplar las verdades tan elevadas, que propone nuestra Religion. Tantos como hay de genio rudo, y de corta inteligencia, huvieran sido capaces de esto ? Los mas habiles se podrian lifongear de confeguirlo? Vemos los mayores hombres, que disputan despues de tantos siglos, sin haver averiguado la composicion de una mosca. Los mas fincéros confiessan, que no pueden concebir la naturaleza de fu extension; pues cómo sería possible conocer la naturaleza, perfecciones, y operaciones de Dios? Pero con el focorro de la Fé, el mas simple, el mas rudo, el mas pobre Oficial conoce en un instante, tanto como el mas excelente Doctor de las Universidades; y si tiene mas Fé, que él, se puede decir, que le conoce mas.

II. El camino de la Fé, no folamente es el mas facil, pero aun el mas feguro; porque eltriva en el fundamento certiflimo de la authoridad de

mas Tom. IL.

Q

Dios,

Reflexiones Christianas. 242 Dios, y fu suprema verdad. Toda la certidumbre de las ciencias por grande, que sea, no tiene que ver con ella; porque tiene alguna dependiencia de los fentidos, que fe engañan, de las experiencias, que fon variables, de los difcursos, que muchas veces no son ciertos, de la ilacion, que no siempre puede ser universal, y de la conexion de los efectos con su causa, que las mas veces se nos oculta. Y assi apenas se ve algun grande ingenio, por grande, que haya sido, que no haya incurrido en grandes errores; y la mayor parte le ven precisados à confessar, que despues de haver meditado, y especulado mucho tiempo fobre las cosas naturales, aun las mas sensibles, todo el fruto, que sacaron de sus especulaciones, fue dudar mas razonablemente, que los otros hombres; pero la Fé me assegura con evidencia, y me hace estar enteramente cierto; pues es tan impossible, que me engañe, como que Dios fe engañe à sí mismo, ò me engañe à mi:

puede haver tan cierto.

III. El camino de la Fé, es no folamente el mas facil, y el mas feguro;
pero

yo lo creo; porque Dios lo dixo: nada

para el mes de Junio. pero no dexa de tener aun en la misma obscuridad, que le es essencial mucha evidencia; porque es evidente, que yo no folamente puedo prudentemente creer, lo que la Fé dicta; pero tambien, que sin una suma imprudencia no puedo dexar de creerlo; porque la obligacion, que tengo de creerlo, se funda en muchas verdades evidentes. No es evidente, pregunto, que hay un Dios, que es la verdad infalible, que no puede engañarle, ni engañarnos quando nos habla? No es evidente, que nos habla con los milagros, que son la voz de Dios? No es evidente, que nos manda creer las verdades, que atestigua con milagros, que nos declara con ellos, que es él, quien las revela, y descubre? No es evidente, que testificó la Ley Christiana, y las verdades contenidas en ella; pues tanta gente de tanta capacidad, bondad, y virtud conocida, y que ningun interés tenian de engañarnos, nos han affegurado esta verdad en tiempos, y lugares tan diferentes, y la han testificado, y sellado con la pérdida de su misma fangre, y vida? No es, pues, evidente, que alli como fuera imprudencia, y locura, du-

Reflexiones Christianas, dar en esta Fé, assi la prudencia, y razon nos conducen à ella?

FRUTO.

Agradece à Dios la bondad, que ba tenido de conducirnos por un camino tan facil, y seguro como el de la Fé.

Testimonia tua credibilia facta sunt

nimis. Pfal. 92.

Vos baveys becho, Señor, muy creible,

todo lo que nos haveys revelado.

Quisquis adhuc prodigia, ut credat, inquirit, credente mundo, magnum est ipse prodigium. Aug. lib. 16. de Civit. Dei.

El que pide aun mas prodigios para oreer, despues de la conversion de el mundo, él milmo es cosa prodigiosa, y extra-

vagante.

#### II. DIA.

DE LA MEDIDA DE LAS gracias.

TAy una medida cierta de gracias, y fobre todo de las mas eficaces, y poderosas, y en llegando à

para el mes de Junio. la medida, no es facil esperar mas. Dios (dice el Apostol) nos dió su gracia, segun la medida determinada por Unicni-Christo. Dios infinitamente sabio ha- que auté ce todas las cosas con peso, y medida; data est si no se cae una hoja de un arbol, sino gratia sepor el orden de su providencia, cómo eundum podemos creer, que abandonará fus méfuram gracias al azar, ò accidente? Hay una donationis Chrimedida para los pecados. Aunque esta- fii. ba Dios muy irritado contra los ha- Ephef.4. bitadores de Sodoma, dice, que no les puede castigar todavia; porque aun no havian llenado la medida. Promete Supertriperdonar tres generos de pecados à la bus scele-Ciudad de Damasco; mas si pecáren la ribus Daquarta vez, dice colmará fu medida, y fuper qua pondrá termino, y fin à fu misericor- wor non dia. Haviendo, pues, una medida de pe covertam cados, no hay duda, que havrá tambien eum. medida para las gracias. La una está llena, quando la otra está vacía. San Pablo llama la primera tesoro de ira; Thesauinfeliz tesoro! La otra la llama tesoro de misericordia; quando el uno se die ire. agota, el otro llena. El abufo, que has Rom. 2. hecho de las misericordias, y de tantas gracias, como Dios te ha dado, no te hace temer, que tu medida esté vacía.

Reflexiones Christianas, y tu tesoro agotado? Pues cuydado, que la que te hace aora ultimamente, puede ser sea la ultima, de que te pue-

bus eorū.

das aprovechar. II. Esta medida no es igual para todos: pues la de los unos es grande, y la de los otros pequeña, y se llena mas apriessa. Quatrocientos años de vida delinquente fue menester, para llenar la medida de las culpas de los Tentave- Amorreos, y obligar à Dios à privarrunt me los de la Tierra de Promission : para vices, no privar de ella à los Ifraelitas, no fuevidebunt ron menester mas, que diez pecados. terra, pro La medida de los pecados de Saúl se qua jura- llenó con uno folo, y esse al parecer no muy grande. La de David no fe llena Num. 14. con dos pecados mucho mayores. Manassés despues de una vida abominable en quarenta años de Reyno se convierte, y alcanza el perdon de fus pecados: su hijo imita sus desordenes, y no fu penitencia; pero se halló su medida llena en folos dos años, que rey-Rom. 9. nó; pero por qué esta diferencia? O bomo, tu quis es, qui respondeas Deo? Quien eres tu, hombre, para preguntar à Dios el por qué? Su Divina Mageltad es el dueño de su gracia, obra con-

para el mes de Junio. tigo fegun fu mifericordia, quando te la concede; y obra fegun fu justicia, quando te la niega, para castigo de el abuso, que de ella haces. Quiere con esso hacerte humilde, y obligarte à ser fiel à la gracia, que te diere, por el temor, que debes tener, de que la que te da aora, no fea la ultima.

III. El colmo se pone ordinariamente à esta medida con una gracia extraordinaria, ò con una gracia critica, de que se abusa. Los grandes efectos de la justicia suelen seguir à los grandes influxos de misericordia, y la grande abundancia de gracia, quando se abusa de ella, suele ser seguida de un entero abandono. Puede verse mayor gracia, que la que hizo Dios à Saul, eligiendole por preferencia entre tantos para ser el primer Rey de su Pueblo? No correspondió con fidelidad à esta gracia, y Dios le abandonó enteramente en su vida, y en su muerte. De qué gracias no fue colmada la Eo quod Ciudad de Jerusalen, mientras estuvo noveritis en ella Jesu-Christo! Era este el tiem- tepus vipo de su visitacion, como él mismo lo sitationis dixo; no lo supo conocer: veanse las tue. consequencias, que se le siguieron des-Lucæ 19.

Reflexiones Christianas, pues. Tu obstinacion sobre tantos auxilios, y gracias, que folicitan, el que te conviertas, no es justo castigo de el abuso, que de ellos has hecho? Dichofo fi fientes aun las faludables infpiraciones de la gracia, y mas dichofo, fi correspondes à ellas fielmente; pero infinitamente desgraciado si las resistes. y obras contra ellas; puede fer, que con esta obstinación pongas el colmo à tu medida. Este solo pensamiento te debe affostar, y obligar à corresponder fielmente.

#### FRUTO.

La doctrina de la medida de la gracia no debe terminarse, como suele, suceder à vanos, y frivolos temores, sino obligarnos à una fiel correspondencia à sus inspiraciones.

Implete menfuram patrum veftrorum. Matth. 23.

Llenad la medida de vuestros padres.

Ese certum peccatorum numerum, atque menfuram, ipfius Dei testimoniis comprobatur. August.

Es cierto por baverlo dicho el mismo Dios, que bay una medida de los pecados.

DE EL FIN DE EL HOMBRE.

Es justo, que el hombre sirva à Dios; porque ba sido su Redemptor.

I. CI en todo, y por todo debo fervir à Dios; porque ha fido mi Criador, mucho mas lo debo hacer, por haver sido mi Redemptor; pues me redimió con el precio de fu fangre. Un esclavo es totalmente de su dueño, luego que le compra; el esclavo no es dueño de sus bienes, de su libertad, ni de su vida; todo es de su dueño, sin que pueda él disponer en nada. Quanto mayor es la cantidad, que su Amo dió para comprarle, tanto mas justo es el titulo, con que le possee. Qué no dio Jefu-Christo para comprarme, y redimirme? Derramó su sangre para esso, que es de un precio infinito; luego me refulta una obligacion infinita de fer fuvo. Si huviesse dado un mundo entero para redimirme, no deberia yo fer Reflexiones Christianas, de él? Pues haviendo dado para esto su vida, que vale mas infinita, è incomparablemente, que millones de millones de mundos; cómo puedo dexar de atenderle, y dirigir à él todas mis acciones?

II. Vofotros no foys mas de vofotros, (dice el Apostol) non estis veftri; porque no haveys sido redimidos con el oro, ò coste de monedas, sino à costa de la preciosa sangre de Dios. No debes, pues, ser totalmente de él? Y puedes aun pensar en ser de ti mlimo? Infeliz ferás, fi esto te sucede: porque no podrás ser de peor Amo. El mundo nada ha dado, para ser dueño de ti, ò si ha dado algo, es casi nada; y quieres ser de el mundo? Este (dice Jesu-Christo) es un ladron, que no te Joan. 10. quiere, fino para matarte: Fur non venit, nisi ut mactet; y te entregas à él? Jesu-Christo es tu legitimo dueño:

quiere serlo tuyo, para darte la vida, y salvarte; pues cómo huyes? No es perderte inselizmente, no quererte entregar à quien solo te puede hacer dichoso?

III. Yo foy tu esclavo, Señor, y juzgo ser mi mayor honra el serlo: Ser-

para el mes de Junio.

25E

vus tuus ego sum: sobradamente os he Pf. 125. costado para redimirme. Dichosa mi fervidumbre; pues me da la libertad. v me libra de la esclavitud de el demonio! Dichofa sujecion; pues sujetandome à mi Dios, me hace dueño de mi, v de todo el mundo! Infeliz he fido hasta aora; pues quise sacudir tu coyunda, y me fujeté al pefado, y cruel yugo de el demonio, y de el mundo! Infeliz he fido todas las veces, que quise decir con aquel insensato: Non ferem, 2. ferviam, no serviré. Recibe, Señor, recibe este esclavo fugitivo, que confufo de su fuga, y arrepentido de su rebelion, viene voluntariamente à bolverse à tus cadenas, con resolucion de no romperlas jamás. Dichofas cadenas, que uniendome à ti, y haciendome tuyo, me librarán de la tiranía de mis passiones.

FRUTO.

Averguenzate, de que haviendo costado tanto à Jesu-Christo, no te hayas dado enteramente à él, y de haverte entregado enteramente al mundo, à quien nada havias costado.

Non estis vestri; empti enim estis pretio magno. 1. Cor. 6.

No

No soys mas de vosotros mismos; sino de Jesu-Christo, que os redimió à tan gran precio.

Si totum me debeo pro me facto: quid addam pro me refecto, & refecto

tali modo? Bern.

Si yo debo ser todo de Dios, porque me ba criado; qué deberé añadir, por baverme redimido, y redimido de tal modos

#### IV. DIA.

#### DE LA MUERTE.

No se debe temer tanto la muerte.

I. DOr qué tanto temor à la muer-I te? Es verdad, que nuestros pecados nos pueden affustar; pero la consideracion de la fatisfaccion, y meritos de Jesu-Christo, nos debe dar confianza, y feguridad. Mis pecados fon muchissimos, y enormes; pero por ultimo, fon finitos, y el valor de los meritos de Jesu-Christo es infinito. Mis males fon grandes; pero la fangre, que

para el mes de Junio. mi Salvador derramó por mi, es un remedio mayor, y mas poderoso, que mis males. Es verdad, que me hallo debiendo diez mil talentos à la justicia de Dios; pero por immensa, que fea esta fuma; no me puede faltar para pagarla, quando tengo los tesoros de los meritos de la fangre de Christo, que son de infinito valor. Yo puedo decir à Dios, que le pago mas, que le debo, quando le ofrezco fu fangre; no temo, que su Divina Magestad me niegue el perdon de mis pecados, quando fe lo pido por los meritos de fu Hijo. Aquel que por su misericordia me dió à su mismo Hijo, me podrá negar, lo que por él le pido?

II. Por qué se ha de temer la muerte tanto? El juicio de Dios me debe affuftar, es verdad; pero fu mifericordia me debe affegurar. Es acaso menos misericordioso, que jnsto? Si lo uno me assusta, lo otro me debe alentar; temo su justicia; pero debo esperar mas Superen su misericordia; pues él mismo me exaltat enseñó, que su misericordia vence à su auté mijusticia. En si mismo tiene los moti-dia judivos de su misericordia, en nosotros es cium. tan los motivos de su justicia. Una, y Jacob.2.

Reflexiones Christianas, otra tienen fu lugar, y reynado. El tiempo de la vida es el reynado de la misericordia, despues de la muerte es el reynado de la justicia; si recurrimos en la vida à su misericordia, poniendo en ella una confianza fincéra, y no vana, y presumida, no deberemos temer en la muerte fu justicia. Si dependiesie mi salvacion de el mejor, y mayor amigo, que tengo en el mundo, no estaria con quietud à la hora de mi muerte? Pues puede haver algun amigo, que me ame tanto, como Jesu-Christo me ama, pues dió su vida por mi? Mi salvacion depende de su generofa amistad: con que si me abandono à un temor immoderado, hago à Jesu-Christo una injuria.

III. Por qué temer tanto la muerte? Nosotros tenemos entonces (es verdad) terribles enemigos, que nos harán guerra; hemos de luchar contra todos los esfuerzos de los demonios, que hacen consistir su dicha, en hacernos infelices compañeros de su desgracia eterna; pero por violenta, que sea su rabia, por esforzados, y poderosos, que sean sus infultos, tenemos en la proteccion de la Virgen Santissima la

para el mes de Junio. mas admirable defensa; su poder, y su bondad vencen todos los esfuerzos, y rabia de los demonios. Hallarémos en fu corazon un afylo, donde estarémos à cubierto, y seguros contra todos sus tiros. Si Maria es mi defensora, no temo à todo el Infierno; su nombre solo hace temblar à los demonios; y cómo puedo dudar, que ella me defienda, fiendo mi Madre, y la mejor de todas las Madres? Soy pecador, foy miferable, es verdad; pero esto no me quita la esperanza, ni la confianza; porque es Maria Santissima refugio de los pecadores, y Madre de misericordia.

FRUTO.
Quando te hallares turbado por el temor immoderado de la muerte; acuerdate
de la misericordia de Dios, de los meritos de fesu-Christo, y de la proteccion de
la Virgen Santissima, para quietarte, y
alentar tu consianza.

Ecce Deus, Salvator meus, fiducialiter agam, & non timebo. Ifai. c.12.

fesu-Christo es mi Dios, y mi Salvador; poniendo en él mi confianza, no tengo, que temer.

lile desperet, qui tantum peccare potest, quantum Deus bonus est. August.

Solo

#### V. DIA.

#### DE EL JUICIO.

El juicio será la justificacion de Dios para con los reprobos.

I. TEfu-Christo, para justificar su modo de obrar respecto de los reprobos, juntará la calidad de Salvador à la de Juez; conservará sus llagas en su cuerpo glorioso; pondrá patente fu Cruz toda brillante de gloria; estas son señales, y monumentos ilustres, de lo que amó à los pecadores, y debian fer motivos de su reconocimiento, è instrumentos para su falvacion; pero porque fueron infensibles à todas eftas demonstraciones de amor : porque fueron ingratos à todos sus beneficios; porque abufaron de todos estos medios de su salvacion; ferán los que justifiquen la conducta de Dios contra ellos,

para el mes de Junio. y los inftrumentos de fu condenacion. Ay, qué terrible será la sentencia, que pronuncie la boca de el Salvador! Ay quales ferán los golpes, que darán las manos crucificadas! No ferán resplandores, fino rayos, los que faldrán de fus llagas brillantes para confundir los ingratos pecadores, que las han reno- Ante favado muchas veces con sus delitos: ciem in-Quien es, el que podrá (dice el Profe-dignatiota) sufrir los efectos de una indignacion nis quis tan justa?

II. Jefu-Christo se justificará à vista de todo el Universo, y pondrá à los hombres por testigos, paraque declaren, como no ha consistido en él, el que todos los hombres no se falven: Judicate (les dirá) inter me, & vincam Vai. 5. meam, quid potui facere, & non feci? He podido hacer alguna cofa para vuestra falvacion, que no haya hecho? Yo tomé cuerpo para vofotros, dirá à los reprobos, yo os le facrifiqué; y volotros le haveys mil veces profanado con vuestros facrilegios: Yo derramé mi fangre hasta la ultima gota por volotros; y volotros la haveys pilado con vuestros delitos: Yo tenia un cotazon, veysle aqui, herido de parte à Tom. II.

Reflexiones Christianas, parte, y abierto por vofotros, para haceros ver el excesso de mi amor, y al mismo tiempo para daros un lugar de afylo, y refugio; y vosotros huisteys de él voluntariamente, desterrandome à mi de vuestro corazon : Yo os he prevenido con mi gracia, os he colmado con mis beneficios, y buscado continuamente con solicitud; y vosotros haveys menospreciado mi gracia, abusado de mis beneficios, haveys frustrado todas mis diligencias, y folicitudes. Y por qué? Por preferir à mi una criatura; esta no havia muerto por vofotros, y Yo morí por vosotros en una Cruz, para triunfar totalmente de el mundo, que era vuestro enemigo, y mio: y si soy vuestro Salvador, por qué obedecer al demonio, que no tenia, fino un Infierno, que daros, y Yo os prometia un Paraíso? Qué se podrá responder à cargos tan terribles, pero tan justos?

III. No esperes, Señor, no esperes, à hacerme estos justos cargos en el dia formidable, quando no podré responder à ellos, ni librarme con recurrir à tu misericordia. No esperes, Señor, à hacermelos quando solo me los harás para

, para el mes de Junio. para condenarme; fino hazmelos aora, aora, que me pueden fer faludables, y que me pueden empeñar con el justo temor, que me causarán, à prevenirlos, quitando los motivos, que me obligan à incurrir en ellos; pero hacedmelos con un modo vivo, eficaz, y penetrante, que rompiendo mi corazon con una contricion verdadera, y llenando mi alma de una amargura, y confusion provechosa; me ponga en estado de templar tu indignacion, de alcanzar tu misericordia, y de temer menos en aquella hora el rigor de tu iusticia.

FRUTO.

Determinate à tomar el partido de Dios contra ti, este es un modo seguro para evitar la sentencia de condenacion en el juicio sinal.

Congregabo omnes Gentes, & deducam eas in Vallem Josaphat, & dis-

ceptabo cum eis ibi. Joel 3.

Juntaré todas las Naciones en el Valle de Josafat, y alli las redarquiré.

Vis non timere diem occultum? In-

veniat te paratum. August.

Quieres no temer el dia oculto de el juicio? Está siempre aparejado para él.

R2

VI.

### VI. DIA. seman office

### DE EL INFIERNO.

I. TO be merecido el Infierno. Qué gran motivo para animarme al agradecimiento! El fuego de el Infierno (quien lo creyera!) puede contribuir à encender el fuego de el amor de Dios en nuestros corazones. El Infierno merecí tantas veces, como caí en pecado mortal: Dios me ha librado de él otras tantas veces, como yo lo mereci, y no me ha arrojado à él; pues qué obligacion no tengo de amar à Dios, por haverme preservado de tan grave desgracia? Si Dios librasse aora à un condenado de el fuego, que le atormenta; qué obligacion no le tendria! Qué agradecimiento no le mostrára! Pues pregunto: La obligacion, que le tengo, por haverme preservado, es menor? Debole por esto menos reconocimiento? Quantos de estos infelices hay precipitados en el Infierno por un folo pecado mortal? Yo, yo no estoy

para el mes de Junio. alli, despues de haver cometido mas de ciento, y puede ser, que despues de haver cometido mas de mil: qué milericordia! Pues de donde procede tanta bondad por una parte, y tanto rigor por otra? Yo no lo sé; mas folo sé, que no he merecido la misericordia, que Dios ha tenido de mi, y que la severidad, que exerce con estos infelices, es, paraque brille mas la clemencia, y misericordia, que ha tenido de mi, y para hacerme menos disculpable, si le

foy ingrato.

II. To be merecido el Infierno. O qué poderoso motivo para animarme à la penitencia! Yo puedo decir con Job: Infermus doma mea est: El Infierno es 706 17. mi cafa, y es el lugar, donde yo deberia estar, si Dios me huviera tratado, conforme merecia. Ciertamente. que el fuego de el Infierno, fu oprobrio, su tormento eterno serian mi herencia, si Dios no huviera atendido mas à los clamores de fu misericordia, que à las voces de su justicia, y de mis delitos. Pues como parece possible, que quiera escusarme, ò de las penitencias, que me impone el Confessor, è de las Cruces, que me embia la pro-

viden-

videncia Divina, quando pienfo, que fon commutaciones de las penas eternas, que he merecido? Los rigores de la vida penitente no me podrán parecer austéros, quando pienfo, que fon commutacion de los oprobrios, y suplicios eternos, à que debia estar condenado. Todo debe parecer dulce, y apacible, à un hombre, que tiene merecido, y muy merecido el Insierno. Si te han espantado algunas veces las penitencias, es; porque no has pensado bien en la pena de el Insierno.

III. To mereci el Infierno. Y no sé, si le merezco aun aora. O qué gran motivo de temor! O qué gran motivo de humildad! Qué sé yo, si estoy destinado para ser un dia objeto de aquellas llamas vengadoras? Nada hay, que me pueda affegurar ciertamente. Los mayores Santos nada tuvieron, que les assegurasse; pues qué deberé yo discurrir, siendo tan gran pecador? Esta incertidumbre me debia hacer estar fiempre con temor, y compunccion; fi estuviera ocupado de ella, no me abandonaria, como lo executo, à ligerezas pueriles, alegrias vanas, y à vanidades ridiculas. Convienen estas, à quien espara elmes de Junio. 263
tá amenazado con un Infierno? Si fuera menester encerrarme en vida en una
tumba, y passar en ella toda la mia en
los exercicios mas terribles de penitencia, para assegurarme de este temor;
deberia dudar un momento de executarlo? Pues pidiendoseme mucho menos, y mandandome solo, que sacrisique una passion, ò una inclinacion;
si no lo executo, cómo podré decir,
que se conforman mis acciones, con
lo que creo?

FRUTO.

Quando te pareciere dificil llevar alguna cruz, penitencia, ò mortificacion; preguntate à ti mismo: Qué es todo esto en comparacion de el Infierno, que bas merecido?

Nisi quia Dominus adjuvit me, paulominus in Inferno habitasset anima

mea. Pfalm. 93.

Si Dios no buviera tenido misericordia de mi, ya me ballára aora en el Infierno.

Vigilias times, & jejunia; sed hæc levia sunt meditanti slammas æternas.

Bernard. epift. 1.

Temes los desvelos ,y ayunos; todo esto

Reflexiones Christianas. es de poca monta, para quien pienfa en las penas de el Infierno.

## VII. DIA.

DE LOS IMPEDIMENTOS de la salvacion.

La falvacion es muy dificil.

I. The logro de la falvacion es muy dificultofo; por qué fe ha de dissimular este punto, quando el Salvador nos lo declara abiertamente en el Evangelio, fin rebozo alguno en es-Luca 9, to? Porque dice, que esta es aquella viña, que es menester cultivar con tanto cuydado, si se quiere, que fructifi-Matt.13. que ; que es aquel campo, en donde es menester trabajar con tanto ardor, que no se permite la intermission, ni mirar Matt.18. atrás; que es el teforo escondido, que no fe puede hallar, fin cabar muy profundamente; que es aquel negocio, en que no se debe omitir ningun cuydado, ò diligencia para aumentar los talen-Matt.13. tos; que es aquella piedra preciofa, que

para el mes de funio. se debe comprar à costa de todos los bienes; y si por desgracia se ha perdido, despues de haverla logrado, es menester buscarla con la mayor solicitud, y diligencia, abandonando, todo lo que se pusiere delante, hasta hallarla; es aquel camino estrecho, por donde Luca 13. pocos tienen animo de caminar, y es la puerta estrecha, de quien es dificil fumamente la entrada. Podia nuestro Salvador hacernos mas patente la dificultad de esta importancia, que con estas parabolas, y estas comparaciones 2

II. De que se infiere, que la salvacion es muy dificil; y verdaderamente, qué de obstaculos no se le oponen, qué de enemigos no se atraviessan! Obstaculos de parte de los apetitos, que es menester domar; de passiones violentas, que es menester corregir; de sentidos defreglados, que es menester mortificar; de costumbres antiguas, que es menester arrancar; de objetos igualmente agradables, que funestos, que es menester huir; de ocasiones peligrofas, que es menester evitar; de lazos, y comunicaciones, que es precifo romper. Qué fuerza es menester para todo esto? Pero

Reflexiones Christianas, 266

Pero qué valor bastará para contrastar los enemigos, que se atraviessan à nues tra falvacion? La carne, enemigo domestico, tanto mas digno de temerse. quanto le tememos menos, y tanto mas peligrofo, quanto mas le regalamos. El mundo, que nos embelessa con fus maximas, nos llama con fus promesas, y nos arrastra con el exemplo de los otros. El demonio enemigo poderoso, artificioso, vigilante, y cruel, que se aplica todo à nuestra perdicion, y desgracia, aun quando nofotros juzgamos, que perderemos poco en perder nuestra salvacion : de que se infiere lo muy dificil, que es su logro, y que no fon à proposito para conseguirle los tibios, y floxos.

Matt. 11.

III. Por esso la Escritura nos dice, 2. Tim. 2. que el Cielo no se gana sino con violencia, que es menester hacer grande esfuerzo para entrar, y que es menester velar siempre: que es una corona; pero es menester pelear para merecerla: que es menester no cansarse, y que es precifo refistir à las passiones hasta la ultima gota de sangre. Pidesenos, que hagamos una continua violencia à nuestras passiones para salvarnos; y al

con-

para el mes de Junio. contrario feguimos fiempre la inclinacion de nuestras passiones. Pidensenos grandes esfuerzos, y fomos floxos. Es precifa la vigilancia continua, y dormimos. Es menester pelear, y huimos. Es necessario, que resistamos hasta morir à nuestras inclinaciones, y cedemos: pues cómo fe conforman todas estas acciones con un verdadero deseo de la falvacion? Hacer todo lo contrario, de lo que es preciso hacer para falvarnos, es querer falvarnos? Si eftuvieramos en este mundo para el fin de condenarnos, como estamos para el de salvarnos; podiamos vivir de otra manera?

FRUTO.

Pues la salvacion es tan dificil, es menester resolver bacer todo esfuerzo para alcanzarla, siguiendo el documento, que el mismo Jesus nos dio en esto: Contendite intrare: Haced grande esfuer-20, si quereys entrar en el Reyno de el Cielo.

Regnum Cœlorum vim patitur, & violenti rapiunt illud. Matth. 11.

El Reyno de los Cielos no se gana sin violencia, y solo los que se la bacen assi, fon los que le logran.

Tan-

268 Reflexiones Christianas,

Tantum proficies, quantum tibi vim intuleris. Kemp. de Imit. Christ.

Quanto te violentares, tanto aprove-

#### VIII. DIA.

#### DE EL PECADO MORTAL.

El pecado es el unico mal de el hombre.

I. Odos los males pueden fer bie-I nes: folo el pecado fe puede llamar siempre mal; porque nos priva siempre del verdadero bien; y por esso, hablando en rigor, el pecado es el unico mal, y no hay otro, fino este. El pecado nos hace perder la gracia de Dios, que es el mayor bien, y tan grande, que folo Dios nos le puede dar, y él folo conoce su valor; folo Dios nos le ha podido merecer, y alcanzar, y no ha querido alcanzarnofle, fino con el coste de toda su sangre. La gracia es un bien, que nos assegura todos los bienes, nos hace amigos de Dios, fus hijos, fus herederos, y

para el mes de Junio. nos da un derecho incontestable à la possession de el mismo Dios, que es la bienaventuranza. Todo esto pierdo. quando pierdo la gracia por el pecado. Si yo fuera feñor de el imperio de el Universo, y lo perdiera todo, no perdiera tanto. La gracia vale todo el precio de la fangre de Dios; de que se sigue, que es de un precio infinito; y no obstante, ni siento el pederla, ni tengo dolor de haverla perdido, antes acostumbro perderla con gusto. Há, que este gusto injusto me causará justiffimos dolores algun dia, fi no remedio efte dano!

II. Con la pérdida de la graçia fe pierden todos los meritos, que se han hecho. Quando tuviera los meritos de todos los Martyres, y Santos, con un solo pecado mortal los pierdo todos. Qual será la pena de un hombre, que haviendo adquirido immensas riquezas, y embarcadolas en un navio, las viesse naufragar casi dentro de el mismo puerto? Tu sentimiento debe ser menos? Sería acaso menos justo, quando por un pecado mortal pierdes todos tus meritos, y todos los de Jesu-Christo, que la gracia havia hecho suessen

nos

tuyos proprios? El pecado mortal hace, que sean, aun las mismas obras buenas, inutiles. Quando tuviesse (dice San Pablo) una Fé tan viva, que transportasse de una parte à otra los montes; un corazon tan caritativo, que diesse, todo lo que tengo à los pobres; un valor invencible, que entregasse mi cuerpo à las llamas mas ardientes: si estoy en pecado, si no estoy

r.Cor.13. en gracia, todo es inutil: Nibil mibi prodest. Perder todos los bienes, que se posseen, y estar impossibilitado de adquirir alguno, es el estado de un hombre, que está en pecado. Puedese

imaginar cofa mas infeliz?

el pecado, ann se pierde mas, que todo lo dicho; porque se pierde à Dios, y perdiendo à Dios, se pierde todo. Quando posseysse todos los bienes de el mundo, si pierdo à Dios, todo está perdido para mi; y al contrario, aunque yo pierda todos los bienes de el mundo, como no pierda à Dios, nada he perdido. La gloria en el Cielo, es la possession de Dios; es lo principal de el Insierno. El mismo Dios, para hacernos conocer, lo

para el mes de Junio. que es el Infierno, se sirve de esta expression: Voca nomen ejus non Populus meus. Los condenados fon un Pueblo, que no es mio, ni Yo foy de ellos: Et Ego, non Deus eorum. Y fi foy de ellos, es folo con el caracter de enemigo, y Juez; y si son mios, es solo con el caracter de victima de mi justicia. El alma de un hombre, que está en pecado, y que ha perdído à Dios, está en una especie de Infierno, que lo fuera verdaderamente, fi lo fuera para fiempre. Posseer la gracia, es posseer à Dios; qué gran dicha! Perder à Dios por el pecado; qué gran pérdida! Pero no sentir esto, es la mayor, y ultima de las infelicidades; pues qué ferá reirse de ello, ò por mejor decir solicitar esta pérdida, como si fuera dicha? Esto es un trastocar el uso de la razon, que no se comprehende, aunque se vé cafi todos los dias. Preservadme, Senor, ò libradme, si he caído.

FRUTO.

Refuelvete à sufrir todos los males, antes que cometer un solo pecado; pues todos los males, ò no lo son, ò son ligeros, comparados al mal, que el pecado nos causa.

272 Reflexiones Christianas,

Scito, & vide, quia malum, & amarum est reliquisse te Dominum Deum tuum. Jerem. 2.

Reconoce, que es una grande desgracia, y motivo de amarguissimos dolores, baver abandonado, y perdido à tu Dios.

In te, ex te ipso est flagellum tuum.

Aug. in Pfalm. 95.

Tu mismo pecado es el castigo; porque él te conduce todos los males.

## IX. DIA.

## DE EL PECADO VENIAL.

I. Nostros ofendemos mas à Dios con un solo pecado venial, de lo que se le puede servir, y honrar con todas las acciones mas santas, y mas heroycas. La immensidad de Dios, y la distancia infinita, que hay de su Divina Magestad à nosotros, disminuye mucho el valor de las acciones buenas, que hacemos por él, y aumenta sumamente la grandeza de el mal, que contra su Divina Magestad hacemos.

Luca 17. Quando le servimos, no hacemos, sino

para el mes de Junio.

lo que debemos, y siempre mucho menos, de lo que es nuestra obligacion, è infinitamente menos, de lo que Dios merece, y quando huvieramos executado, todo lo que está de nuestra parte, debiamos confessar, que eramos siervos inutiles; pero quando le ofendemos, violamos las grandes obligaciones, que tenemos de servirle, y agra-

darle, y por esto es nuestra ingratitud en algun modo infinita.

II. Un Rey se da por mas ultrajado de la ofensa, que le hace un Vassallo fuyo, de lo que se da por honrado de los respetos, que le tributan los demás. Nofotros defagradamos mas à Dios con un solo pecado venial, que le agradamos con todos los fervicios, y rendimientos, que le podemos hacer. Quando yo hiciesse las acciones mayores, quando emprendiesse las mas dificiles, quando sufriesse las mas crueles penalidades por Dios, quando folicitasse su gloria, aun mas de lo que la folicitaron todos los Apostoles, le honraria menos, de lo que le ofendo con un folo pecado venial; esta es la razon, por la qual es prohibido cometer un folo pecado venial, aun quan-

Tom. II.

S S

1

do de él se huviesse de seguir una grande gloria à Dios, como la conversion de todo el mundo.

III. Quando haces, ù omites alguna accion de virtud, por respeto humano, ò te detienes en una vana complacencia, ò dices una mentira leve, ò una ligera murmuracion, quando te dexas llevar de tu sentimiento, ò faltas à la reverencia en la Iglesia, ò te distraes voluntariamente en la oracion. havias conocido, que deshonras mas à Dios, que todos los Santos pudieron honrarle con fus virtudes, adoraciones, y facrificios mas generofos? Esta verdadera maxima debe abatir la vana complacencia, que se eleva en nuestro corazon, à vista de algunas acciones buenas, que hacemos; y debe aumentar nuestra confusion, y dolor de los pecados veniales, en que incurrimos; porque fiendo affi lo dicho, como es, por virtuofo, que un hombre parezca, por grandes cosas, que haga por Dios; haviendo cometido un folo pecado venial, cómo puede tener vanidad, que no sea ceguedad, è injusticia? FRUTO.

- Acostumbrate à mirar todo lo bueno,

para el mes de Junio. 275
que baces, como cosa muy pequeña, y todo el mal, que bicieres, aunque te parezca ligero, como muy grande, por ser
contra un Dios tan grande, y tan immenso.

Cum feceritis omnia, quæ præcepta funt vobis, dicite: Servi inutiles fu-

mus. Luc. 17.

Quando buvieres cumplido enteramente la Ley de Dios, dile: Señor, yo foy un siervo inutil.

Numquam excusatur, quod Deus

damnat. Tertulian.

No se puede disculpar, lo que Dios condena.

#### X. DIA.

DE LA DUREZA, T OBSTINAcion de el corazon.

I. Dios, y el hombre cooperan à la dureza, y obstinacion de el corazon. El hombre la empieza, y Dios con su permission la acaba. El hombre la empieza, cometiendo el pecado, Dios la perficiona castigandole.

276 Reflexiones Christianas. El hombre se endurece, resistiendo à las luces, y auxilios de la gracia, y Dios retira estas luces, y auxilios para castigar esta resistencia. El hombre es injusto, y perverso, quando se obstina; Dios es fanto, y justo, quando dexa en su obstinacion al pecador. La ceguedad de el alma, es la causa de la obstinacion de el corazon, y la obstinacion de el corazon, es la pena de la ceguedad de el alma. Con las otras penas castiga Dios como Padre; pero quando castiga con la obstinación. castiga como Juez; con las otras penas, quiere Dios, que le templen; en esta, quiere Dios vengarse, y el pecador no piensa en convertirse para apaciguarle. Los otros castigos han hecho muchas veces verdaderos penitentes; este no hace sino condenados. La dureza, y obstinacion es una condenacion empezada: fi no la temes, defdichado de ti; pues es feñal, que tienes algo de ella.

II. La dureza, y obstinacion de el corazon, tiene horribles consequencias. La luz ciega, ò deslumbra al corazon obstinado, en lugar de alumbrarle; los golpes de el brazo de Dios,

.para el mes de Junio. que caen fobre él, en lugar de fujetarle, le enfobervecen, è irritan : los azotes, que Dios le embia, le ahogan; pero no le humillan : los milagros le efpantan; pero no le convierten. Un corazon obstinado hace lucir el poder, y grandeza de Dios; pero esto es, haciendo ver los efectos de fu Justicia, y no las gracias de su misericordia. Dios no se nos muestra menos poderoso en el caftigo de Faraon, que en la conversion de Nabucodonosor : en el uno hace parecer lo grande de su justicia; en el otro lo grande de sa poder, y misericordia. En qual de estos dos atributos quieres tener parte? Un corazon obstinado, quanto mas necessita de los remedios, mas los teme, mas los huye, y quando se los aplican, los hace inutiles: enconan fu mal; mas no le curan. La aversion, que tienes à los Infanabiremedios, y el poco efecto, que expe-lisfracturimentas, quando los aplicas; no te ha- ra tua. ce temer, si acaso te hallas en este infeliz estado?

III. Quieres conocer las señales de la dureza, y obstinacion de el cora-Bern.lib. zon? San Bernardo las refiere: Un co-3, de Conrazon obstinado (dice) es un corazon, sid.cap.2.

que

Reflexiones Christianas, que no se rompe con la compunccion. que no se ablanda con la devocion. que no fe mueve con las oraciones. que no cede à las amenazas, que se endurece con los golpes, que es ingrato à los beneficios de Dios, que es infiel à sus gracias, que no se averguenza de las cosas mas torpes, no se espanta de los mayores peligros, no tiene caridad con sus proximos, ni respeto, ni temor de Dios, olvida lo passado, desprecia lo presente, no prevee lo futuro; en fin, olvida fu obligacion, y fe olvida à si mismo. Este es el retrato de un corazon obstinado; pero qué horrible! Será este el tuyo? Mira si tienes todas estas feñales, ò à lo menos, mira si encuentras algunas en tu modo de vivir.

#### FRUTO.

Examina tu conciencia sin lisongearte, para ver si ballas algunas señales de la obstinacion de el corazon; y si las ballas, como las temas, no es el mal sin remedio.

Hodie si vocem ejus audieritis, nolite obdurare corda vestra. Psalm. 94.

Si oyereys oy la voz de Dios, que os llama, no endurezcays vuestros corazones. para el mes de Junio. 279
Quæris, quid sit cor durum? Si non
expavescis, tuum est. Bern. lib. de Considerat.

Preguntas, qué cosa es un corazon obstinado? Si no temes, es el tuyo.

#### XI. DIA.

# DE LA VANAGLORIA.

I. TAda hay mas injusto, que la va-I nagloria: fi folicito ganar la estimacion, y las alabanzas de los hombres, ò es por las prendas naturales : y esta es una vanidad frivola; porque es gloriarse (dice San Pablo) de Quid auun bien, que no tengo por mi mismo, tem hay que folo es prestado; ò es por las non accebuenas acciones, y las virtudes: y esta pisti? Si es una vanidad peligrofa, è injusta; autemacporque, ò estas virtudes son aparentes, cepisti, o fon verdaderas; si son aparentes, son quid glomotivo de confusion, y no de gloria; si non acsi son verdaderas, Dios es el principal ceperis? author por su gracia, y yo no tengo, fino muy poca parte. Si estas acciones buenas las hago para agradar à los hom-

Quæ-

Reflexiones Christianas, hombres, entonces las virtudes se buelven vicios, y las buenas obras pecados. Si solicito à un mismo tiempo agradar à Dios, y al mundo; puede ser, que no agrade à este, y seguramente desagradaré à Dios, y perderé todo el merito delante de su Magestad. Si sin haverme propuesto por sin el aplauso de los hombres, tengo delectacion, quando me aplauden; si no pierdo todo el merito de las buenas obras, à lo menos le disminuvo.

II. La vanagloria es injuriosa à Dios; solo à su Divina Magestad se 1. Tim.1. debe toda gloria: Soli Deo, bonor, &

gloria. Este es un bien inagenable, que fe ha reservado para sí solo. Su Divina Magestad quiere comunicarnos todos los otros bienes de la comunicarnos de la comunica

Gloriam mismo; pero su gloria no quiere parmeam altirla con nadie: quererla partir, es que-

rersela quitar; y su Divina Magestad mira como sacrilego usurpador à qual-

dabo.

I/ai. 42.

quiera, que le quiere quitar la mas minima parte. No conoce à Dios, quien juzga, que puede haver otro, que Dios,

à quien se deba la gloria; es no estimarle el no menospreciar los aplau-

fos de los hombres, para merecer los

para el mes de Junio.

de Dios, que no se ganan, sino con la desestimación de los mismos aplausos de los hombres; y es ultrajarle, preserir la estimación de estos, à la estimación de Dios; porque desde que se obra por ganar la estimación de los hombres, se pierde la de Dios; que quiere decir: Perder una estimación, que es la regla de el verdadero merito, por ganar una estimación vana, frivola, y ciega, que no hace, ni mejor, ni mas dichoso; al contrario, si se solicita, nos hace malos, y por consiguien-

te mas infelices: digna recompensa de preferencia tan indigna.

III. La vanagloria es funesta en sus esectos à los hombres, por el mucho trabajo, que les cuesta sin fruto. La gracia no hace practicar mas austeridades à los mas valerosos penitentes, ni inspira mas exactitud, ò formalidad à los Monges mas servorosos, ni empeña en mayores penas, ni trabajos à los Missioneros, que hace hacer la vanagloria à sus esclavos; porque al mismo tiempo, que su vanidad los hace emprender todos los trabajos, y acciones discultosas, los priva la misma de el fruto de todas ellas; y como el

de

feminabunt , & turbinem metent. Ofee 8.

Reflexiones Christianas, Ventum que siembra viento, ( segun dice la Escritura) toda fu cofecha es ayre: y no fe contenta con privarle de el fruto de fus trabajos, haciendole perder todo su merito, fino que muda el bien en mal, haciendo de lo mismo, que podia ser materia de merito, materia de condenacion; y por ultimo, la vanagloria ha encontrado el fecreto de llevar à un hombre derecho al Infierno, por el camino, que podia ir al Cielo. Puede haver cofa mas infeliz? Se puede tener bastante horror à un vicio, que tiene tan malas consequencias?

## FRUTO.

Di con frequencia à Dios con el Profeta en las ocasiones, que te podian atraber algun aplauso: No à nosotros, Senor, fino à tu nombre solo, se debe la gloria.

Soli Deo, honor, & gloria. Timoth.1. cap. I.

Solo Dios merece el bonor, y la glo-

Qui pro virtute, quam agit, humanos favores desiderat, rem magni meriti, vili pretio, venalem portat. Greg. cap. 8. Moral.

para el mes de Junio. 283 El que con la virtud busca los aplausos de los hombres, trueca à vil precio, lo que es de inestimable valor.

### XII. DIA.

DE LOS RESPETOS bumanos.

I. L'S menester tener gran Fé, para Creer en Dios crucificado; pero donde está el juicio, de el que creyendole Dios, se averguenza de servirle publicamente? Tu confiessas, que Jesu-Christo es tu dueño, y tu Dios, como lo es, y te tienes por muy honrado de esto; y despues te averguenzas de confessarte su fiervo, y su discipulo. Puede haver mayor inconfequencia? Haces profession de ser Christiano, y te averguenzas de ser buen Christiano. Adonde está tu entendimiento? Crees, que este nombre es para ti la mayor gloria, y te averguenzas de cumplir con las obligaciones de este nombre. Qué locura! Creer en Jesu-Christo, y avergonzarse de fu Evangelio; estimar fu

284 Reflexiones Christianas, fu ley, y tener empacho de practicar-la; hacer profession de su doctrina, y tener verguenza de seguir, è imitar sus exemplos; creer como Christiano, y vivir como Gentil, esto es pecar contra el Espiritu Santo; esto es esconder, aprisionando la verdad en la injusticia, y esto es ser un apóstata de corazon: serías tu?

II. Que un Gentil tenga dificultad en creer, que un hombre, que agoniza en una Cruz, es Dios, no me admiraria: fu incredulidad podia tener algun fundamento, aunque falso; pero que un Christiano, que le reconoce por Dios, en medio de los oprobrios. que su Divina Magestad padeció, tenga verguenza de adorarle, y de declararle por él; esto es, lo que no se puede comprehender; esto es, lo que parece no se puede perdonar. Tendrás verguenza en el dia de el Juicio de ser de Jesu-Christo? De estar puesto à su mano derecha con los escogidos? No juzgarás, que es la mayor honra, como lo es? Pues por qué aora tienes empacho de declararte por él ? No temes la amenaza de el mismo Hijo de Dios? Qualquiera, (dice su Divina MaMagestad) que se avergonzáre de ser mio Luca 9. delante de los bombres, tendré verguenza de él delante de mi Padre: y à qualquiera, que no me huviere querido confessar spublicamente por su Maestro, y dueño, diré, que no le conozco por siervo mio. Quanto sentimiento, y verguenza tendrás entonces de el injusto empacho, que tienes aora? Qué no harias por poderlo remediar? Pues remedialo aora que puedes, declarandote alta, y publicamente, que eres

de la escuela de Jesu-Christo.

III. El respeto humano hizo morir al Hijo de Dios. Pilato havia estado firme à las infrancias, y gritos de los Judios, que pedian su muerte, por hallarse assegurado de la injusticia de ellos, y de la inocencia de nuestro Salvador; pero immediatamente, que le amenazaron con la pérdida de la gracia de el Cefar, cedió, y perdió la firmeza, por no arriefgar el perder fu gracia. Há! Respeto humano, en quantos corazones has hecho morir à Tefu-Christo! Há! Y en quantos le has impedido el nacer! Dexamos, ò tememos ser de Dios por respeto, ò temor de los discursos, ò juicios de los hom-

bres:

bres: tememos al mundo, aunque no nos puede hacer mal grave; y no tememos à Dios, que tiene poder infinito, y que nos puede echar en el Infierno; tememos en el temor de el mundo discursos frivolos, que es todo el mal, (fi lo es) que nos puede venir; y no tememos el Infierno, donde este temor nos puede poner. Es prudencia temer el juicio, que harán los locos? Sus murmuraciones, y satiras son alabanzas verdaderas? Si no obstante esto te atemorizan, no eres mas cuerdo, que ellos.

FRUTO.

Toma la refolucion de declararte publicamente por el partido de la virtud, no baciendo jamás tus obras por oftentacion, ni dexando de bacerlas por respetos bumanos.

Non enim erubesco Evangelium.

To no me averguenzo de el Evange-

Erubescunt negare Evangelium, & non erubescunt negare verba Christi. August. serm. 48.

Tienen verguenza de negar el Evange-

lio, los que no tienen verguenza de negar las maximas de Christo.

## XIII. DIA.

# SENALES DE LA TIBIEZA.

I. L'L primer efecto, y señal de la L tibieza es una grande facilidad en omitir los exercicios de piedad, oracion, leccion espiritual, ò Comuniones; el mas minimo embarazo estorva, la mas minima diversion, el menor pretexto es una fuerte razon à una alma tibia, para omitirlas. Dios, y todas las cosas de su servicio, entran en el ultimo lugar en fu cafa, y folo fe cumple con esta obligacion, quando se está de humor, y no hay otra cofa, que hacer. Al contrario, una alma fervorosa, como es Dios, quien ocupa el primer lugar en fu corazon, nunca falta à los exercicios piadofos, dexando todo lo demás, que puede impedir à estos. Las razones mas fuertes le parecen debiles, quando se trata de hacerle perder, ò faltar à ellos; y folo II. La fegunda feñal de la tibieza es la negligencia, con que cumplimos las obligaciones de piedad, ofendiendo à Dios con las mismas acciones, con que pretendemos servirle. De aqui proceden las oraciones sin respeto, sin atencion, sin devocion, sin provecho; Oratio de modo, que segun el pensamiento de ejus siat el Profeta, se hace de la oracion un

ejus fiat el Profeta, le hace de la oracion un in pecca- pecado, irritando à Dios con la actum.

Pf. 108.

Pf. 108.

Plarle. De aqui proceden las Confeffiones fin preparacion, fin dolor, fin refolucion, fin emmienda; y parece, que estas personas solo se confiessan para pecar, y pecan para confessare.

De esto mismo nacen las Comuniones fin disposicion, sin fervor, y sin aque-

para el mes de Junio.

lla Fé viva, que se necessita para aprovecharse, sin aquella lumbre espiritual, que es al mismo tiempo señal de la necessidad, que se tiene de este Divino alimento, y de la disposicion, en que se está para aprovecharse; y por esso estas personas, aunque comen con frequencia el pan de los suerres, quedan siempre con sus flaquezas, y participan con frequencia el mantenimiento de los Angeles, hacen una vida, no como hombres, sino como animales. Qué estraño prodigio! Pero qué funes-

to milagro!

III. La tercera señal de la tibieza, es una dissipacion continuada, en que viven las almas tibias con una estraña libertad de corazon, y espiritu, que hace, que se diviertan indiserentemente con todo genero de objetos vanos, frivolos, peligrosos, y alguna vez pecaminosos, no haciendose violencia alguna para detener las distracciones de los sentidos, de la imaginacion, de el espiritu, y de el corazon; nada se teme tanto, como entrar en sí mismo, para observar sus caminos, para velar sobre los movimientos de su corazon, y para reconocer todos los desordenes, y

Tom. II.

T

em-

embarazos de una conciencia mal reglada. Al mismo tiempo se asecta ignorarlos, recelando la obligacion de aplicar los medios para el remedio; y por ultimo, solo se procura engañarse, arrojar de sí los pensamientos poco agradables, y hacerse sordo para no oir los remordimientos de una conciencia importuna. No es esto el origen de la dissipación, en que vives?

#### FRUTO.

Examinate para conocer si tienes alguna de estas señales de tibieza; y mirasi acaso las tienes todas.

Non est minoratio in falute ipsius.

Ecclefiaft. 39. n. 23.

El hombre no debe mirar como pequeña, cosa alguna, de lo que puede conducir à su salvacion.

Qui calorem Fidei non habet, tolerabilius ei fuisset Fidem non accepisse,

quam neglexisse. Ambrof.

Un Christiano floxo, y dissipado, es mas incomportable à Dios, que un Insiel.



XIV. DIA.

DE OTRAS SENALES
de la tibieza.

1. T A quarta feñal de la tibieza, es un habito de hacer la mayor parte de sus acciones, sin reflexion, ni intencion, obrando casi siempre por gusto, ò por passion, ò por respeto humano, ò por otros fines proprios. De calidad, que fi estas almas tibias quieren fondar bien fu corazon, y examinar fus acciones, fin lifongearle, hallarán, que ninguna accion hacen, que sea puramente por Dios, y de quien su Divina Magestad sea unicamente el principio, y motivo; y en que la vanidad, la fenfualidad, la conveniencia, ò la propria fatisfaccion, no tenga la mayor parte. Qual ferá el efpanto de una alma tibia! Y qual será quizá el mio à la hora de la muerte, quando reconozca, que haviendome parecido, que trabajaba mucho, nada he hecho; pues todas las acciones, en

Reflexiones Christianas, que no huviere tenido à Dios por fin, fe tendrán por nada; porque son inuti-

les para la eternidad!

II. La quinta señal de la tibieza es la omission, y descuydo de adquirir las virtudes Christianas, de pelear, y vencer las passiones, que les son contrarias, y de exercitarfe en todas las buenas obras proprias de su estado. Eftas tres cofas encierran las obligaciones essenciales de el Christiano, y deben ser su principal ocupacion; pero una alma tibia se descuyda de ellas enteramente. Adonde está el cuydado de adquirir las virtudes Christianas, la humildad, la mansedumbre, la paciencia, la caridad, y la mortificacion? Una alma tibia se aplica à esto ? Ha hecho acafo el mas minimo progreffo? Adonde está el cuydado de luchar con fus passiones, y vencerlas, de cuya victoria depende necessariamente el adquirir las virtudes ? Adonde el cuydado de practicar las buenas obras proprias de su estado? La inutilidad lastimofa, en que vive una persona tibia, muestra bastantemente la negligencia, que tiene de cumplir con sus obligaciones, aunque tan essenciales.

para el mes de Junio. III. La sexta señal de la tibieza es el descuydo, ò menosprecio de las cosas pequeñas, de las leves practicas, de las faltas ligeras, ò en fin, de las reglas pequeñas; y esto sucede, porque no pensamos, como es cierto, que no puede haver nada pequeño, de todo lo que puede agradar, ò desagradar à un Dios tan grande, y que el mismo Jesu-Christo nos advierte: Que quien es fiel en las cosas pequeñas, lo será tambien en las grandes; y que el que no lo fuere en las unas, no lo ferá en las otras; y que la perfeccion confiste en la union de muchas cofas pequeñas, y que no puede llamarfe pequeñez, el fer fiempre fiel, aun en las cosas mas minimas; porque querer folo hacer cofas grandes por Dios, es no querer hacer nada por él: y es la razon; porque siendo nosotros la suma pequeñez, qué podremos hacer por Dios, que fea grande? Nada puede haver grande, fino por la relacion à Dios, y por la dicha, que tuvieremos de agradarle. Pero ay! Que la negligencia, que he tenido en las cosas pequeñas, es una prueba sensible, de que mi fervor es muy pequeño, y mi tibieza muy grande.

FRU-

Confundete de la ceguedad, en que has estado hasta aqui, mirando como pequeñas todas aquellas cosas, que pueden agradar, à desagradar à Dios.

Qui fidelis est in minimo, & in ma-

jori fidelis est. Luc. 16.

El que es fiel en las cosas pequeñas, lo

será tambien en las grandes.

Non funt contemnenda, ut parva, fine quibus magna consistere non pos-

funt. Hieron. epift. 9.

No se deben menos preciar, como cosas de poca importancia, aquellas que aunque parezcan pequeñas, no pueden subsistir sin ellas las mas grandes.

## XV. DIA.

## DE LA INCERTIDUMBRE de el estado de la gracia.

I. Nada nos debe hacer mas humildes, que la incertidumbre, que tenemos de si estamos en gracia. Ninguno sabe, (dice el Espiritu Santo) si es digno de amor, ò de aborrecimiento.

para el mes de Junio. Há, qué gran motivo de temor! Há, qué gran motivo de humildad! Yo jamás pienfo esto (decia San Bernardo) fin temblar. Si un San Bernardo tiembla; donde hallarémos nofotros razones para affegurarnos? Todo el mundo tiene parte en esta terrible incertidumbre: los justos, y los pecadores; pero no de la misma manera. Los pecadores; porque deben creer, que no estan en gracia: los justos; porque pueden temer el no estarlo. Aunque los pecadores crean haver recobrado la gracia, sus frequentes reincidencias en los mismos pecados les deben perfuadir, que no la han recobrado. No quedó bien curado de una enfermedad, el que recae luego al instante : no fe ha rompido bien con un enemigo, con quien se reconcilia tan presto. No se puede creer, que se haya recibido la gracia sacramental, quando no se vé el efecto, que es fortificar al hombre contra la tentacion, y librarle de el pecado.

II. Aunque los justos deben creer, segun la misericordia de Dios, y la virtud de los Sacramentos, que estan en gracia, no obstante, como no pueden tener una certidumbre persecta,

tie-

296 Reflexiones Christianas. tienen siempre motivo de temer, y de humillarfe; porque sobre qué podian fundar esta certidumbre? En la evidencia? Esto no puede ser; porque la gracia, ya fea mirada en su principio. ya en si misma, ò ya en sus efectos, no fiendo fensible, no puede fer evidentemente conocida de nosotros, que dependemos tanto de nuestros sentidos para los conocimientos. Fundarémos esta seguridad en la Fé? Esta nos enfeña, que no podemos faber, fi estamos en gracia fin revelacion. Tienes alguna revelacion de esto? Verdad es, que hay algunas feñales, que nos deben hacer juzgar, que estamos en gracia; pero despues de todo no son infalibles, y affi nos dexan fiempre, que temer, y de que humillarnos. Ay Dios mio, qué incertidumbre tan terrible es esta! Y ciertamente acabaria conmigo, fi vuestra Divina Magestad no me sostuviesse; pero pues es necessaria para enfrenar mi sobervia, y conservarme en humildad, yo me fometo à ella voluntariamente.

III. Quien tenia à nuestro parecer mayor motivo para assegurarse de estar en gracia; que San Pablo? Sus rap-

para el mes de Junio. tos hasta el tercer Cielo, su zelo de la gloria de Dios, lo que havia hecho, y padecido para procurarla, el ardiente amor, que tenia à Jesu-Christo, le debian assegurar; pero no obstante dice: 1. Cor. 4. Es verdad, que mi conciencia no me acufanada; pero no por esso me creo inocente. Qual podia ser el motivo de este temor (al parecer) poco fundado? Y refponde: El que me debe juzgar, es Dios, que tiene distinctas luces, y distinctos penfamientos, que los hombres: Qui me judicat, Dominus eft: y esto es, Ibid. 2. lo que me hace temblar, y lo que me obliga à humillarme. Quien despues de esto, por fervoroso, que sea, se atreverá à affegurarfe, y no tomará el partido de humillarse, y temer ? Solo este humilde temor nos puede dar alguna feguridad.

FRUTO.

Sirvete de esta terrible incertidumbre de el estado de la gracia, para humillarte; y no como has hecho hasta aora, para turbarte, y acobardarte.

Nescit homo, utrum amore, an odio

dignus fit. Eccles. 9.

El hombre no sabe, si es digno de amor, de aborrecimiento.

Ter-

Reflexiones Christianas, Terribilis eft locus ifte! Totus cohorrui, si quando in illum incidi. Bern.

Qué terrible es la sentencia de este texto! Siempre que le be leido, me ha causado gran temor.

## XVI. DIA.

## DE EL RESPETO EN LAS Iglesias.

I. TUestras Iglesias son Templos de Dios vivo, donde vienen los hombres à darle adoracion. Con qué respeto deberemos estar en ellas?Si al que mira con fobrada curiofidad fu gloria, esta suprema Magestad le oprime; qué sucederá, al que la mira con poco respeto? Los Serafines, siendo Espiritus tan puros, se cubren la cara con sus alas, de respeto, delante de esta tremenda Magestad: pues quanto refpeto, y temor deberemos tener delante de ella nosotros, que somos viles gusanos, y pecadores? La piedad supersticiosa de los Turcos en sus Templos ferá la condenacion de el poco ref-

para el mes de Junio. respeto de los Christianos en nuestras Iglesias. Los Gentiles mismos nos condenarán: con qué respeto assisten estos à fus Templos! Y no obstante en ellos no tienen mas, que los Idolos, que adoran. Si se atiende al respeto, que los Gentiles tienen en fus Templos, se juzgaria, que fus Idolos eran verdaderos Dioses. Si se atendiesse solo à la irreverencia, que los Christianos tienen en sus Iglesias, diriamos, que nuestro Dios es un Idolo; pero los que no tienen respeto en las Iglesias, conocerán un dia, que no lo es, y que tiene ojos para ver sus immodestias escandalosas, y poder, para castigarles. Si Dios castigó con la muerte à mas de cinquenta mil Bethfamitas, por haver mirado con poco respeto el Arca del Testamento; cómo fe vengará de los profanadores de las Iglesias? Por esta razon Jesu-Christo, que en todo lo restante de su vida fue tan manso, y pacifico, se manifestó colerico, contra los que profanaban el Templo. Si entonces fue tan severo contra los profanadores, quando venia como Salvador; qué hará, quando venga como Juez?

II. Nuestras Iglesias son casas de

ora-

Reflexiones Christianas. oracion; alli es donde el hombre viene, para adorar à Dios, para rogarle. y pedirle en sus necessidades. Tu vienes para adorar à Dios; y parece, que vienes para infultarle, por las infolencias, que cometes en su presencia. Tu vienes para apaciguarle; y le irritas con tus irreverencias. Tu te reconoces miserable, vienes para representarle tus miserias, y necessidades, y para rogarle te socorra; y vienes con señales de sobervia. Es este acaso el modo de lograr su piedad, y conseguir su favor? Tu le pides gracias; y al mismo tiempo le haces ultrages, y de la oracion misma, que es el mas excelente acto de la religion, haces materia de pecado, y objeto de su abominacion. Si la distraccion, que es tan criminal, quando se habla con Dios, es la mas pequena falta de tu oracion: como te atreves à hablar à Dios de un modo, y en una postura, que no te atrevieras à hablar à un Grande? Dios por ventura es menos digno de respeto, que un guíano de la tierra?

III. Nuestras Iglesias nos representan el Calvario: con qué sentimiento de humildad, de respeto, y de com-

punc-

para el mes de Junio. punccion debemos estar en ellas! El mismo sacrificio, la misma victima se ofrece en nuestros Altares, que se ofreció en el Calvario, y por el mismo Sacerdote. Este es Jesu-Christo, que es el Sacerdote invisible, representado por el Sacerdote visible. La misma sangre se derrama, por el mismo fin, y que tiene la misma virtud. Nuestro Salvador derrama su sangre; y tu la pisas con tus irreverencias. Jesu-Christo procura templar la indignacion de su Padre, justamente irritada contra ti; y tu te ocupas en enojarle mas. Nuestro Salvador ofrece este grande sacrificio por ti; y tu te sacrificas al mismo tiem, po con los ojos immodestos, y los deseos impuros al demonio. Si huvieras affiftido al facrificio de el Calvario, cómo huvieras estado alli? No debes tener la misma compunccion, quando asfistes à la Missa, que tuvieras, si estuviesses presente en el Calvario; pues es el mismo sacrificio, el que se hace? Huvieras querido hallarte allá para juntarte con los enemigos de nuestro Salvador, à infultarle, ò con sus verdugos para atormentarle? Pues esso es, lo que haces con tu poca modestia, è irrevego2 Reflexiones Christianas, rencia al tiempo de la Missa, renovando los oprobrios de la passion, de que este facrificio es recuerdo, y memorial.

FRUTO.

Pide perdon à Dios de tus irreverencias en la Iglesia, y promete emmendarlas con una reverente devocion.

Si quis autem Templum Dei violaverit, disperdet illum Deus. 1. Cor. 3.

Si alguno profanáre el Templo de Dios, Dios le castigará.

Occasio luxuriæ, Religio deputabi-

De los mismos exercicios mas santos de nuestra Religion se toma ocasion para las deshonestidades.

#### XVII. DIA.

# DE LAS ADVERSIDADES.

I. JEsu-Christo es el Padre de todos los hombres, hace su testamento antes de su muerte, y declara la herencia de sus hijos, y en ella (cosa bien admirable) dexa por herencia à los malos los placeres, y dichas de esta vida;

para el mes de Junio. vida; y à los buenos, las adversidades, y las afficciones. El mundo se alegrará; Joan. 16. (dice nuestro Señor à sus Discipulos) pero vosotros estaréys en dolor, y en tristeza. La sabiduria eterna es, quien hace esta particion, y assi no puede dexar de fer muy justa. Los mas malos (dice San Agustin) no dexan de hacer alguna obra buena, y en el Reyno de un Dios tan justo, nada puede haver sin recompensa; y por esta razon, por un pequeño bien se dan recompensas proporcionadas, como fon bienes temporales, ò bienes perecederos. Tampoco hay ninguno bueno, que no haga alguna cosa mala, entre muchas buenas; y estos pequeños males deben ser castigados con adversidades ligeras; pero lo mucho bueno, que hacen, será recompensado con bienes eternos, y con bienes infinitos. Qué puede haver mas justo?

II. Los buenos no tienen razon de quexarfe, aun por lo que mira à esta vida. La dicha de los malos, es ordinariamente aparente, y vana, las mas veces no pura, y siempre bien breve. Es solo aparente; pues solo está sundada en falsos bienes, que ordinaria-

mente

304 Reflexiones Christianas. mente fon verdaderos males. Es vanas porque los objetos, que la caufan, fon vanos, y no pueden contentar el corazon de el hombre, ni llenar su capacidad, que es en algun modo infinita. No es pura; no folo, porque siempre va mezclada de muchas inquietudes; fino porque naciendo de el pecado, que no hace à los hombres mejores, fino al contrario peores, no les puede hacer verdaderamente dichofos. Es fiempre muy breve; porque acaba con fu vida para ir à las penas eternas. Puede esta dicha con estas circunstancias defearse? Puede llamarie recompensa? Puede hacer à los hombres dichosos?

III. Al contrario: las adversidades, y afficciones de los buenos, son las mas veces aparentes; porque solo ordinariamente ocupan los sentidos, y no llegan à el corazon, donde, aunque la parte inferior se halle agitada, y turbada, la parte superior logra la paz. Con facilidad se puede quitar à un justo sus gustos, conveniencias, y amigos; pero no se le puede quitar à Dios: y la possession de este bien, contrapesa todos los males, que se le pueden hacer. El possee à Dios, y en este

para el mes de Junio. bien se halla todo; porque la mantiene en paz, en medio de todos los motivos de turbacion, que se ofrecen; estos no hacen impression, sino en el exterior, y nada entra en lo interior de fu espiritu. Finalmente, la trifteza de los buenos es breve; porque acabará con su vida, termino, que no puede estar lexos; y esta tristeza breve, y aparente, se convertirá en una alegria, y una paz inalterable, y eterna. En verdad, que la particion es muy justa, y que los justos no tienen de que quexarfe, aun por lo que sufren en esta vida. FRUTO.

Confundete de las murmuraciones, à que puede ser te bayas dexado llevar à vista de la prosperidat de los malos, à de adversidades, que la providencia ha permitido te sucedan; pues nada puede haver tan injusto como acusar à Dios de injusticia.

Mundus gaudebit, vos verò contriflabimini: sed tristitia vestra vertetur in gaudium. Joann. 16.

El mundo se alegrará, y vosotros os contristaréys; pero vuestra tristeza se mudará en alegria.

Christianorum est pati mala tempo-Tom. II. V ralia,

Reflexiones Christianas, 206 ralia, & sperare bona sempiterna. Aug. ferm. 106.

La suerte de los verdaderos Christianos, es sufrir males temporales, y esperar

bienes eternos.

## XVIII. DIA.

DE LA EXTENSION DE EL PREcepto de amar à Dios.

I. U amarás à Dios con todo tu corazon, con todos tus pensamientos, con toda tu alma, y con todas tus Matt. 22. fuerzas. Este es (dice el Salvador) el primero, y el grande mandamiento. Lo observas? Sabes, qué es amar à Dios de todo tu corazon? Es no amar otra ninguna cosa, mas que à Dios. Es preferir Dios à todo: de manera, que estés prompto à perder primero todos los bienes, la honra, y la vida, antes que ofender à Dios, y que puedas decir Rom. 8. con San Pablo: Quis nos separabit à charitate Christi? Qué es lo que me puede separar de mi Dios? Todo Christiano debe estar en esta disposicion, ò

para el mes de Junio. no espere salvarse. Amar à Dios de todo corazon, es no amar alguna otra cofa con Dios, poniendo igualdad, ò particion en este amor. Tu quisieras amar. y servir à Dios; pero quisieras hacer lo mismo con el mundo: pues este mandamiento te lo probibe, y Jesu-Christo se opone. Amar à Dios de todo corazon, es no amar nada, que sea incompatible con el amor de Dios. Las riquezas, los placeres, y las honras no fon incompatibles con este amor; pero el affimiento excessivo à estos bienes, es incompatible, y no puede concordar con él ; ò dexar este assimiento, ò dexarás el amor de Dios.

II. Amar à Dios de todo corazon, es no amar nada, que pueda partir nuestro corazon con Dios: este amor excessivo; y tierno, que tienes ácia un objeto, aunque sea inculpable en si, no es inculpable, luego que llega à dividir tu corazon entre la criatura, y Dios. Su Divina Magestad quiere lo principal en todo, quiere el todo, ò nada. Amar à Dios de todo corazon, es no amar nada con Dios, que no se ame por Dios. Amar à Dios de todo corazon, es no amar sino solo à Dios, ò por

me-

Reflexiones Christianas, mejor decir, es amar à Dios, en todo lo que se ama: de manera, que sea siempre su Divina Magestad el principal objeto de nuestro amor. Qué lexos estás de esta perfeccion, y quanto te falta para llegar à ella? Amar à Dios de toda su alma, es sacrificarle nuestras passiones, y nuestros deseos sensuales, y defreglados, fujetando la parte inferior de el alma à la superior, y la superior à Dios, haciendo de Dios, no folamente el objeto de nuestro amor, sino tambien el objeto de nuestra ternura, y procurando evitar el affirse sobradamente con un amor muy tierno, y muy fensible à las criaturas; porque no nos hagan pensar en ellas, mas que en Dios. Mira si amas de esta suerte à Dios ?

III. Amar à Dios con todos sus penfamientos, y con todo su espiritu, es sujetar su espiritu, y discurso à Dios, creyendo todo lo que él ha dicho, y haciendo tu principal estudio, y tu dicha en conocerle. Ignora todo lo demás, y procura conocer à Dios; que serás el mas sabio, estimarás à Dios sobre todas las cosas, ò por mejor decir, estimarás solo à su Divina Magestad. Muy

para el mes de Junio. pequeño fe queda (decia un Santo) el que cree, que hay alguna cosa grande. fino Dios. Amar à Dios con todo su pensamiento, es pensar siempre, ò à lo menos muchiffimas veces en fu Divina Magestad; olvidarse de Dios, casi no se considera como pecado. Ay, qué gran mal! Y quantos males nos acarrea! Dios no dexa, ni aun un momento de pensar en mi; yo casi nunca pienfo en él. Qué menosprecio! Qué ingratitud! Amar à Dios con todas las fuerzas, es emplear unicamente, ò à lo menos mas principalmente los medios, ò interesses, la salud, las fuerzas, los talentos en servir à Dios. Tu has recibido de fu Divina Magestad todos estos bienes, justo será, que los emplees en mostrarle tu amor, y tu reconocimiento: pero ay, que los has empleado muchas veces en ofenderle!

FRUTO.

Vives confiado, y quieto en tu vida floxa, debaxo de el pretexto, de que te contentas con guardar los Mandamientos de Dios. Te atreverás à affegurar, que bas guardado el primero?

Plenitudo ergo Legis est dilectio.

Rom. 13.

Reflexiones Christianas. 110 La caridad es el cumplimiento de toda la Lev.

Ille te minus amat, qui tecum aliquid amat, quod non propter te amat.

August.

Aquel, o Señor, te ama menos de lo que debe, que ama alguna cosa contigo, que no la ama por ti.

#### XIX. DIA.

#### DE LA HUMILDAD.

I. A Lgunos hay, que tienen la vir-tud de la paciencia; otros, que fon caritativos, otros liberales, castos otros, penitentes, y pacificos; pero verdaderamente humildes, fe hallan muy pocos; y no obstante, las otras virtudes fin la humildad pueden hacer hombres de bien, buenos Gentiles; pero no pueden hacer verdaderos Chriftianos. Sin humildad no hay Christianismo; pero tambien sin Christianismo no hay humildad. Solo el verdadero Christiano puede ser humilde; pero fi el hombre no es verdaderamente humilde.

para el mes de Junio. milde, no podrá ser verdadero Christiano. Los antiguos Filofofos, que dixeron tan admirables cosas de todas las otras virtudes; de la humildad ignoraron hafta el nombre : efta es la razon, porque Jesu-Christo nos dixo, que solo de él se podia aprender la humildad : Discite à me: Aprended de mi Matt, II.

à ser humildes de corazon.

II. Sin humildad no podemos falvarnos, de la misma manera, que sin el Bautismo. El uno no es menos necessario, que el otro. Por qué crees, que el Bautismo es necessario para salvarse? Porque Jesu-Christo dice, que el que no renace de el agua, y de el Espi- Joan, 13. ritu, no entrará en el Reyno de Dios. Pues el mismo Jesu-Christo assegura à fus Discipulos, que si no se buelven pe- Matt. 18. queños, y bumildes, como los niños, no entrarán jamás en el Reyno de los Cielos. Por qué crees lo uno, si no crees lo otro? O à lo menos; por qué vives, como si no lo creyeras, ò como si estuviesses persuadido de lo contrario? Lo uno, y lo otro está igualmente apoyado fobre la palabra de Dios, que no puede engañarnos. La Fé nos enfeña, que no nos podemos falvar fin la conformigra Reflexiones Christianas, formidad, ò semejanza con Jesu-Christo. El Evangelio, y la razon nos convencen, que no podemos tener esta semejanza con Jesu-Christo sin la humildad: con que la Fé, y la razon condenan nuestra sobervia, y vanidad, haciendonosla mirar como reprobaccion.

III. La humildad es una virtud propria de todos los estados, y de todas las condiciones. Los grandes no estan menos obligados, que los pequeños. La práctica les es menos dificil; pero la obligacion no es menor. Los pequeños estan muchas veces humillados, fin fer humildes. Los grandes quifieran fer humildes, fin humillarfe. Los grandes deben humillarse debaxo de la mano omnipotente de Dios, reconociendo, que dependen absolutamente de su Divina Magestad; que todo su poder viene de Dios, y que deben emplearle, en mantener el poder Divino, perfuadidos, que no podrán exceder, de lo que fobre esto deben; que son infinitamente subordinados à Dios; que sus vaffallos no fon menos, que ellos; que Dios es Señor de todos; que ellos folamente tienen la distinccion de ser

para el mes de Junio. primeros vasfallos, y aun por esso deben fer los mas obedientes; pues no hay otro Evangelio, otra ley, ni otras verdades para ellos, que para el Pueblo. Deben humillarfe los grandes con el pensamiento, de que no les servirá de nada el ferlo, si no son grandes delante de Dios; esto es, siendo pequeños à sus proprios ojos, y verdaderamente humildes: y que sus vassallos serán algun dia mas grandes, que ellos, si tuvieren mas humildad. Deben humillarfe los grandes con el penfamiento, de que su estado de un estado de opolicion à la vida, y estado de un Dios pobre, y humilde, y que su elevacion es por configuiente un gran motivo de humildad; porque es un grande obstaculo à la semejanza con Jesu-Christo, v à fu salvacion.

FRUTO.

Pide à Nuestro Señor, que te enseñe esta dostrina admirable de la humildad; pues el solo puede ser Maestro de esta virtud.

Nisi conversi fueritis, & efficiamini, sicut parvuli, non intrabitis in Regnum Coelorum. Matth. 18.

Si no as convirtiereys, y os biciereys

Reflexiones Christianas, 314 como los niños, no entraréys en el Reyno de los Cielos.

Ouantumcumque te dejeceris, humilior Christo non eris. Hieronym.

epift. 6.

Por mucho, que te abaxes, nunca te bumillarás mas, de lo que se bumilló fesu-Christo.

#### XX. DIA.

## DE LA NECESSIDAD de la mortificacion.

I. Ofotros no podemos falvarnos, fin fer Christianos; ni fer que bap-tizati fu- Christianos, sin ser bautizados; ni ser mus, in bautizados, sin ser indispensablemente morte ip- obligados à la mortificacion de nueffius baptros sentidos, y de nuestras inclinaciomus: con- nes defregladas. El Bautismo (como fepulti nos lo enfeña San Pablo ) es una repreenim su-sentacion de la muerte, y sepultura mus cum de Jesu-Christo, que nos empeña desillo per de entonces à morir à nosotros misin morte, mos, y al pecado, enterrandonos en Rom. 6. vida con Jesu-Christo; y assi, segun el Apof-

para el mes de Junio. Apostol, este Sacramento de vida, es un Sacramento de muerte, fiendo al mismo tiempo nuestra cuna, y nuestra fepultura, y haciendonos vivir con la vida de la gracia, nos obliga à morir à todos los movimientos de la vida fenfual, y de la naturaleza corrompida; y esto es, lo que nos da à entender bastantemente en todas las ceremonias, que fe hacen, quando nos

bautizan.

II. Esto quieren decir estas renuncias tan solemnes, que nuestros Padrinos de el bautismo hacen, quando nofotros no podemos conocer las obligaciones; pero que debemos ratificar luego que tenemos este conocimiento. No fon obligaciones estas de vivir en una continua mortificacion? Tu te obligaste entonces al pie de los Altares, à la vista de el Cielo, y de la tierra, à renunciar el mundo, y à sus pompas; al demonio, y à sus obras; à la carne, y à sus placeres. Crees, que esto fea una pura ceremonia, que à nada te obligue? Esta es una promesa authentica, hecha à Dios, mas indispenfable, que todos los votos de el mundo, y es una obligacion de vivir en una

con-

continua mortificacion; porque, qué es renunciar al mundo, y à sus pompas, sino obligarse à mortificar continuamente la passion, que tenemos à las vanidades, honras aparentes, y pompas de el siglo? Qué es renunciar à la carne, y à sus placeres, sino obligarse à crucificar su carne, à mortificar sus passiones, à reprimir los desordenes de los sentidos, y à prohibirse el uso de los placeres, ò ilicitos, ò peligrosos? Pues esto mismo es el exercicio de la mortificacion Christiana.

III. Nofotros nos fnjetamos voluntariamente à las penalidades, y mortificaciones, à quienes nueltra fortuna, nuestra ambicion, y las demás passiones nos llevan. Quando se trata de contentarlas, nada nos parece excessivo; pero ay! Quien es, el que quiere fujetarfe à las mortificaciones, à quienes la calidad de Christiano, y las obligaciones, que van unidas con esta calidad nos obligan? Todo nos parece costoso, todo impossible. Quien aun de aquellos, que parece, que hacen una vida arreglada, trabaja eficaz. mente à mortificar sus inclinaciones defregladas, fu ambicion, fu vanidad,

fu promptitud, su assimiento à los placeres, ò à sus conveniencias? Quien aun de aquellos, que hacen profession de una devocion mas exacta, se aplica à destruir enteramente una passion dominante? Pues esto es, lo que hace la verdadera devocion: en esto se encierran las obligaciones essenciales de el Christiano. Toda devocion, que no se dirige à esto, es ociosidad, ò verdadera ilusion. Qué factible es, que hayas incurrido en esto!

FRUTO.

Repassa un poco las obligaciones de tu Bautismo, y lo que en él renunciaste, para confundirte, viendo lo poco, que bas correspondido.

Qui autem sunt Christi, carnem suam crucifixerunt cum vitiis, & con-

cupiscentiis. Galat. 5.

Los que son de Jesu-Christo, crucificaron su carne con sus passiones, y deseos desreglados.

Te vince, & mundus est victus. Au-

guft. ferm. 5.

Vencete à ti, y à tus passiones, y serás vencedor de el mundo.

#### XXI. DIA.

# DE LA PUREZA DE LA intencion.

I. CI bebiereys, fi comiereys, ò fi biciereys qualquiera otra cosa, hacedlo todo (dice el Apostol) para gloria de Dios. Nofotros fomos de Dios por muchos titulos: con que no debe haver nada en nofotros, que no sea para Dios. Nofotros fomos de Dios por el titulo de la creacion, de la redempcion, y de la regeneracion espiritual, que recibimos en el Bautismo. Todo lo que nace en una possession, toca al dueño de la possession. Pues nosotros fomos de Dios por tantas razones, todo lo que hay en nosotros debe ser suyo. Dios no es menos necessariamente nuestro ultimo fin, que ha sido nuestro primer principio; y assi, si nada hay en nosotros, que no venga de Dios. nada debe haver en nofotros, que no se dirija à Dios. Dios tiene la condescendencia de ofrecernos fu concurso à cada

para el mes de funio.

da accion para obrar con nosotros.

Pues no será razon, que obremos de concierto con él, y sigamos sus intenciones? Jesu-Christo no ha producido un solo movimiento, de que no hayamos sido nosotros el fin; muy justo es, que lo sea él tambien de todos los nuestros.

- II. Quando la justicia no nos obligaffe à referir todas nuestras acciones à Dios, nuestra propria conveniencia nos havia de precisar. Las buenas acciones, quando fe refieren à Dios, se buelven mejores por esta intencion, y las mas indiferentes fe buelven buenas. No hay accion por baxa, que sea, que esta intencion no la eleve, que no merezca la possession de un Dios, y nos adquiera un grado de gloria eterna. Qué riquezas! Qué teforos podemos juntar! Qué secreto tan admirable para enriquecerse en poco tiempo, y con facilidad! Nofotros merecemos bien nuestra pobreza, y necessidad, si pudiendo librarnos de ellas con tan poca costa, y tanta ganancia, omitimos esta tan bella ocasion. La pureza de intencion es una especie de Quimica en la vida espiritual, que halló el medio

de

de convertirlo todo en oro, dando mucho valor, aun à las cosas, que le tienen mucho menor. Este es un medio corto, y facil para llegar en breve tiempo à una eminente santidad. Santa Magdalena de Pazzis vió en un rapto al Bienaventurado Luis Gonzaga (de quien oy se hace la Fiesta) en un Trono muy elevado en el Cielo, y conoció al mismo tiempo, que le havia merecido por su pureza de intencion.

III. Qué confuelo es para nofotros durante nuestra vida, poder llegar à una fantidad extraordinaria, fin hacer nada extraordinario, con el cuydado de dirigir todas nuestras acciones à Dios! Qué confuelo ferá para nofotros à la hora de la muerte, de haver juntado mucho con esta fanta práctica, sin haver trabajado mucho; de haver adquirido grandes meritos, sin haver hecho grandes acciones; y de ver, que Dios nos tendrá cuenta de las acciones mas baxas, y mas indiferentes, y que no creerá exceder en recompenfarlas, recompensandolas con una eternidad de gloria! No es este un secreto admirable para ponerlo todo à ganancia, y ganar mucho con poco ? Pero qué confulion

fusion será para nosotros à la hora de la muerte, si lo huvieremos omitido! Quando vieremos, que por salta de esta pureza de intencion, despues de haver trabajado mucho, nada hemos ganado; y que haviendo sembrado ayre por la vanidad, que sue solamente motivo de nuestras acciones, cogemos solo viento; quando vieremos, que hemos perdido, por decirlo assi, otra tanta eternidad de gloria, como negligencia huvieremos tenido en dirigir nuestras acciones à Dios!

FRUTO.

Refuelvete à prevenir tan gran desgracia con el cuydado, que tendrás de dirigir continuamente todas tus acciones à Dios.

Sive ergo manducatis, five bibitis, five aliud quid facitis, omnia in gloriam Dei facite. 1. Cor. 10.

Si comiereys, à bebiereys, à biciereys alguna otra cofa, bacedlo todo para gloria de Dios.

Major tibi merces est, si modo citra mercedis spem seceris. Chrys.

Si hicieres tus acciones puramente por Dios, sin mirar à la recompensa, tendeás mayor recompensa.

Tom. II.

X

PA-

# PARA EL DIA DE LA Santissima Trinidad.

I. YO creo, adoro, y amo à la San-tissima Trinidad, Padre, Hijo, y Espiritu Santo, un solo Dios en tres Personas. Yo creo, lo que no comprehendo: adoro, lo que no concibo: amo, lo que no veo. Yo creo, adoro, y amo al Padre, que es mi criador; al Hijo, que me redimió; y al Espiritu Santo, que me santificó. El Padre me defiende con su omnipotencia; el Hijo me govierna con su santidad; el Espiritu Santo me vivifica con su bondad, y me anima con fu caridad. Yo reverencio la omnipotencia de el Padre, fometiendome voluntariamente, y fin excepcion à su soberano dominio. Yo reverencio la fabiduria de el Hijo, entregandome enteramente à su direccion. Yo reverencio la bondad de el Espiritu Santo, dexandome mover de las inspiraciones de su amor.

II. O Trinidad adorable! No fueras mi Dios, si no excediesses à mi difcurso:

para el mes de Junio. curso: mi corazon no podria amarte, y adorarte como à mi Dios, si mi espiritu te pudiesse comprehender; porque no ferías infinito, si no fuesses incomprehensible; y no fueras Dios, si no fuesses infinito. Quanto te comprehendo menos, tanto mas te debo creer, y tanto mas te debo adorar. Quanto mas excedes à mi discurso, tanto mas mereces mi respeto, y mi amor. Tu eres aora el objeto de mi Fé, y de mi adoracion, y serás algun dia el objeto de mi bienaventuranza, y mi unico amor. Oy eres la razon de mi merito: pero un dia ferás mi recompensa, y mi gloria. Oy te me ocultas para aumentar mis meritos, entonces te descubrirás claramente para coronarme.

III. Lo que yo puedo hacer aora para servirte, es rendirte todo mi respeto, toda mi admiracion, y mi silencio, que no quiero interrumpir, sino para unirme con los Serasines, y decir con ellos: Santo, Santo, Santo, Dios de los Exercitos. Gloria sea al Padre, que engendra à su Hijo con la virtud infinita de su entendimiento. Gloria sea al Hijo, que es engendrado à la semejanza de el Padre. Gloria sea al Es-

X 2 piritu

Reflexiones Christianas. 224 piritu Santo, que el Padre, y el Hijo producen, contemplandole como dichoso termino de su amor. Gloria sea à las tres Personas de la Santissima Trinidad, que se hacen su soberana dicha, y que amandose tanto, como deben fer amados, fe hacen una gloria infinita. Quando, ò Trinidad adorable, feremos nofotros bienaventurados con vuestra misma bienaventuranza, y tendrémos la misma ocupacion, que es posseros, amaros, y glorificaros por toda la eternidad.

FRUTO.

Contentate con creer, y adorar el Myfterio de la Santissima Trinidad, que es el fundamento de todos los otros.

Tres sunt, qui testimonium dant in Cœlo, Pater, Verbum, & Spiritus Sanctus: & hi tres unum funt. Foann.

epift. 1.5. Hay tres personas, que testifican en el Cielo, el Padre, el Verbo, y el Espiritu Santo: y estas tres personas son una mis-

ma cofa. Deus ubique secretus est, ubique publicus, quem non licet, ut est, cognofcere, & quem nemo permittitur ignorare. August. in Pfal. 74.

Na-

para el mes de Junio. Nada bay tan oculto, ni tan publico, como Dios; nadie puede ignorarle; pero nadie puede comprebenderle.

# PARA EL DIA DE EL Corpus.

DE LA FUERZA DE EL AMOR de fesu-Christo en la Eucharistía.

1. I A fuerza de el amor de Jesu-Christo se manisiesta en los grandes milagros, que hace para darsenos en la Eucharistía. Solo su Divina Magestad, que los hace, los puede comprehender. David llama à este Divino Manjar la abreviacion de los milagros de el Señor. Santo Thomás, el mayor de todos sus milagros; y San Agustin, el termino de la omnipotencia de Dios. Por esso el Evangelista, youn. 13. antes de hablar de la institucion de este Sacramento, hace mencion de el supremo poder, que el Padre dió à su Hijo, para dar à entender, que lo necessitaba, para instituir este Sacramento; y en efecto la omnipotencia de Dios.

Reflexiones Christianas, 326 Dios, puede acafo manifestarse mas, que haciendo, que un Cuerpo esté al mismo tiempo en tantos lugares, como hay Hostias consagradas, y en cada parte de cada Hostia; que un Cuerpo esté fin extension; que una materia esté en el lugar al modo de los espiritus; que una substancia se anonade; y que los accidentes fublistan sin sujeto, y produzgan los milmos efectos, que las substancias? Es menester todo el poder de Dios para obrar estos milagros, y los que los creen, es menester, que fean tan duros, como Faraon, paraque no se muevan.

II. La Eucharistía es la invencion mas admirable de la fabiduria de Dios; porque cómo podia manifestarse, y brillar esta mas, que haciendo concordar las cosas, que parecen mas opuestas, despojandose Dios; al parecer, de su immensidad, para encerrarla en un espacio casi indivisible, y dando una especie de immensidad à un Cuerpo, para hacerle prefente en tantos lugares tan distantes, ocultandose su Magestad debaxo de las especies para ser digno obieto de nuestra Fé, y haciendo al mismo tiempo lucir su bondad, para

para el mes de Junio. excitar nuestra caridad con un motivo tan poderofo, encubriendo fu Divinidad en la carne, como objeto capaz de atraher, y ganar nueftros corazones carnales, y materiales; pero revistiendo esta carne de las especies de pan. para facilitar mas à nuestros sentidos, v acomodarse à nuestra delicadeza, derogando todas las leyes de la naturaleza para vencer los obstaculos, que le impedian darfe à nosotros, y sujetando de tal manera su poder al poder de el hombre, que pueda éste en un instante, y con fola una palabra obrar todos estos milagros?

III. Tu poder, Señor, es espantoso, y las invenciones de tu sabiduria, v de tu amor son admirables : Quæ fe- Psal. 70. cisti magnalia: Deus, quis similis tibi? Pero debe tambien causar espanto, ver que una criatura tan flaca, como vo, pueda resistir à todo tu poder, y que mi corazon no ceda à las invenciones admirables de tu sabiduria, y de tu amor. No es estrañeza sumamente digna de aturdir, ver que à vifta de los milagros de este mysterio, el corazon de el hombre, fiendo tan débil, refista à todo el poder de Dios; y que

fien-

Reflexiones Christianas, fiendo nuestro corazon tan tierno, y fenfible en sí mismo, sea tan duro, v tan insensible, que no se dexe mover de tantas maravillas, como obra Dios en fu favor? Há, Señor! Despues de tantos milagros de tu poder, y de tu sabiduria, es de tu gloria hacer un milagro de tu bondad, que es vencer la infensibilidad de mi corazon, triunfando à mi pefar de todos los obstaculos, que pongo à los efectos de tu mifericordia; pero esto no será ya à mi pefar; porque me apercibo por la fensibilidad de mi corazon, que Vos empezays à executar conmigo este milagro.

### FRUTO.

Pues Dios bace tantos milagros para venir à ti, justo es, que tu bagas todos los esfuerzos para prepararte à recibirle dignamente.

Memoriam fecit mirabilium suorum misericors, & miserator Dominus, escam dedit timentibus se. Psalm. 110.

El Señor nos ba dado una memoria de todos sus milagros, dandonos este Divino Manjar.

Audeo, dicere: Cum sit potentissimus, plus dare non potuit. August. para el mes de Junio. 329
Me atrevo à decir, que aunque el Senor es omnipotente, no ha podido hacer
cosa mas grande, que lo que ha hecho por
nosotros en la Eucharista.

# PARA EL SEGUNDO DIA de la Octava.

DE LA LIBERALIDAD DE EL amor de Jesu-Christo en la Eucharistia.

I. T A propriedad de la bondad, es comunicarle; y la propriedad de la bondad infinita, es comunicarse infinitamente. Dios, para seguir esta inclinacion, havia llenado al hombre de todo genero de bienes en el orden de la naturaleza, y de la gracia; pero todo lo que Dios havia dado al hombre hasta entonces, no havia podido contentar su corazon; y assi se hallaba el hombre con necessidad, aun en medio de toda esta abundancia; porque aunque posseía todos los bienes, no posseía el origen, de donde nacen. Para contentarle, fue menester, que Dios despues

Me-

pues de haverle dado tantos bienes, se diesse en sin à sí mismo; y esto es, lo que hizo en la Encarnacion; pero como el Verbo en la Encarnacion solo se unió à la fanta Humanidad, solo se dió propriamente à ella; y assi para contentarnos persectamente, su menester, que se diesse à cada hombre; y esto es, lo que hace en la Eucharissia, donde el mismo Verbo, que se dió à la Humanidad santa, se da verdadera, y realmente à cada hombre en particular. Qué gran dadiva!

II. Jesu-Christo Sessor nuestro se nos da en la Eucharissía, y enteramente; porque nos da su Cuerpo, su Alma, su Sangre, y su Divinidad. Todo esto nos lo da con el modo mas persecto; pues por la Comunion posseo verdadera, y realmente à Jesu-Christo, haciendome sumamente rico; porque (como dice San Agustin) Dios se hace mi possession: De toto Deo dives es. Es verdad, que el siel possee à Jesu-Christo por la Fé, segun dice San Pablo; pero esta es una possession de co-

Rom. 5. obscuro. Es verdad, que el justo le posfee por la caridad; pero esta es una pos-

para el mes de Junio. possession, que se hace por la conformidad de las voluntades, y no por la union de las substancias; pero en la Comunion nofotros posseemos à Jesu-Christo con una possession muy intima, muy verdadera, y muy real. Le posseemos con un dominio tan absoluto, que podemos disponer enteramente, como nos agrade: de modo, que Jesu-Christo nos es todo en la Eucharistía, y nos conviene para todo con propriedad; porque al mismo tiempo es nuestro Pastor, y nuestra comida, nuestro Medico, y nuestro remedio, nuestra guia, y nuestro Viatico, nuestro Redemptor, y el precio de nuestra redempcion: Omnia nobis Christus est.

III. Pues si Jesu-Christo se ha dado à nosotros enteramente en la Eucharissía, podemos dexar nosotros de
darnos enteramente à él? El agotó sus
tesoros, para ganar nuestro corazon
interessado; pero viendo, que esto havia sido inutil, quiso en sin darse à nosotros en la Eucharistia, para ganar
nuestro amor. Despues de haver resistido à todos sus beneficios, podremos
resistir al mismo Christo? Si tuviera
alguna cosa, que darnos, mejor, que à

Ambr

SÍ

Reflexiones Christianas, sí mismo, nos la daria: aunque es Dios, no puede dar ninguna cosa mejor, que à si: Quid retribuam pro te ipso? Si yo era ya incapaz de reconocer todos tus beneficios; cómo podré, Señor, reconocer este, en el qual tu mismo te me dás? Quando tuviera todos los Imperios, y todos los corazones de el mundo para ofrecerte; te daria algo, que valiesse, lo que vale un Dios? Mi corazon vale muy poco; pero si te le doy enteramente, y de buena Fé estás contento. Desgraciado de mi si no satisfago à un Dios, que se contenta con tan poco!

#### FRUTO.

Refuelvete entregarte enteramente à Dios, que se te da enteramente à ti. Da Altissimo secundum datum ejus.

Ecclef. 35.

Procura, que lo que das à Dios, tenga alguna proporcion, con lo que de él recibes.

Quid enim poterat dare feipso me-

Aunque Dios es omnipotente, que pudo dar mejor, que à sí mismo?

# PARA EL TERCERO DIA de la Octava.

DE LA TERNURA DE EL amor de Jesu-Christo en la Eucharistía.

T A ternura de el amor de Jesu-Christo se manifiesta en el defeo, que tiene, y en los esfuerzos, que hace para unirse con nosotros en la Eucharistia, con la union mas perfecta, mas admirable, y mas incomprehensible, que puede ser. Nada tenemos en la naturaleza, que pueda dar imagen propria para concebirla; porque no es union puramente superficial, como la que la presencia local da à dos cuerpos. No es union intelectual, como la que el entendimiento tiene con su objeto. No es union puramente de voluntad, como la que el afecto forma entre los que se aman. No es union solamente de Fé, aunque la supone: esta union tiene algo de todo esto; pero tiene aun mas que todo. De la naturaleza

Reflexiones Christianas, leza de esta union se puede decir, como de la naturaleza de Dios, que se puede explicar mejor, diciendo, lo que no es, que diciendo, lo que es: que se puede creer, y sentir; pero no difinir, ni explicar; que es muy verdadera, aunque incomprehensible; que es real, y cierta, aunque no produzga efectos reales, fino en aquellos, que se acercan con una viva Fé, y una caridad fincera; que es segun la carne; (como dice San Cyrilo) pero que sus efectos

fon espirituales.

II. Los Padres comparan la union, que tenemos con Jesu-Christo en la Eucharistía, con la que tiene un hierro ardiente con el fuego, de que está tan penetrado, que mas parece fuego, que hierro: ò con la que un ingerto tiene con un tronco silvestre, que le comunica toda fu dulzura, para hacer, que lleve excelente fruto, fin tomar nada de fu amargura; pero todo esto no se acerca, à lo que es esta union. Es menester, que Jesu-Christo mismo nos ayude, para formarnos una idea justa; como lo executa, quando compara esta union tan admirable, à la que el mantenimiento, ò comida tie-

para el mes de Junio. ne con nuestros cuerpos, que es la mas perfecta, y la mas intima de todas las uniones; pues de el mantenimiento, y de el que le toma, no se hace sino una misma cosa: Mi carne (dice Jesu-Christo ) verdaderamente es comida, y Joan. 6. mi sangre verdaderamente es bebida. El que come mi carne, y bebe mi sangre, queda en mi , y yo'en él. Puede haver explicacion tan eficaz? Pues aun la realza Jefu-Christo, explicandola mas; porque compara la union, que tenemos con él en la Comunion, à la que él tiene con su Padre en la Trinidad: Como en la Trinidad, (nos dice) yo vi- Ibidem. vo por mi Padre, y de la misma vida, que mi Padre; assi el que come mi carne vivirá por mi, y de la misma vida, que yo. Qué puede haver mayor? Qué mas

III. Pues Jefu-Christo nos persuade de la ternura de su amor, uniendose con nosotros en la Eucharistía; razon es, que le manifestemos la ternura de el nuestro, haciendo nuestros mayores esfuerzos para unirnos con él con una fé viva, con una caridad ardiente, y con una perfecta conformidad de alma, y espiritu con él. Este debe ser

admirable?

336 Reflexiones Christianas. el efecto de una buena Comunion, y ferá un efecto infalible; pues se afianza sobre la palabra de Dios, que no puede engañarnos. Pero si este efecto es infalible; de donde procede, que falte tantas veces? Solo es la razon de fu falta los obstaculos, que ponemos. Dos cosas no pueden estar unidas. mientras huviere alguna cofa, aunque muy pequeña, entre ellas; y por esta razon no puede haver perfecta union entre Jesu-Christo, y nosotros, mientras los pecados, las passiones, y el assimiento à las cofas de el mundo reynen en nuestro corazon; porque se ponen entre él, y nosotros. A Vos os toca. Señor, ayudarme à vencer estos obstaculos; porque es igualmente indecente à Vos, y à mi, que vuestro poder ceda à mi refistencia. Separadme, Senor, separadme, ò despojad, si es necessario, mi corazon de todas las criaturas, que pueden impedir la union, que deseo tener con Vos. Desposseido del todo, seré sobradamente rico, si os posseo.

FRUTO.

Examina tu corazon, para ver si bay algun assimiento, que impida la union,

para el mes de Junio. que es el efecto infalible de una buena Co-

Oui manducat meam carnem, & bibit meum fanguinem, in me manet, & ego in illo. Foann. 6.

El que come mi carne, y bebe mi sangre, se queda en mi, y yo me quedo en el.

Transimus in id, quod comedimus.

Nos convertimos, en lo que comemos en la Comunion.

# PARA EL QUARTO DIA de la Octava.

DE LA GENEROSIDAD DE EL amor de Jesu-Christo en la Euchariftia.

1. CI la fuerza de el amor de Jefu-Christo se manificata en los grandes milagros, que obra en la Eucharistía, su liberalidad en los grandes bienes, que nos da en ella; la generofidad de su amor se muestra aun mas, en lo que en la Eucharillia fufre.

Tom. II. Na--- 338 Reflexiones Christianas.

Nada es mas natural à un Dios infinitamente poderoso, è infinitamente rico, que hacer mucho, y dar mucho; pero nada hay mas opuesto à un Dios infinitamente gloriofo, que el fufrir ; y à esto no obstante le obliga su amor en la Eucharistía. Aun hay otros sufrimientos, que abraza Christo voluntariamente, y assi, él quiere estar en este Sacramento en estado de victima, ofreciendose siempre à su Padre, y facrificandofe con un facrificio incruento; muriendo todos los dias con una muerte mystica, para mostrar con esto, que está prompto à morir todos los dias verdaderamente, si fuera necessario por nuestra salvacion: quiere estar en él en un anonadamiento, que admira, y excede aun al de su Encarnacion; y en fin, quiere estar con una continua mortificacion, careciendo de todas las feñales de vida, de toda operacion, y de todo el uso de sus potencias.

II. Pero estos sufrimientos por afperos, que parezcan, le fon agradables, y los abraza con alegria; porque nos son utiles, mas no de mayor prue-

para el mes de Junio. ba de su amor exponiendose à otros fufrimientos, que le son tanto mas dolorofos, quanto nos fon mas funestos; porque fon confequencia de nuestros pecados. Qué no tiene, que sufrir en este Sacramento por la impiedad de tantos malvados, que se sirven de la Euchariffía para las profauaciones mas horribles? De tantos Hereges, que hacen de este Augusto Sacramento objeto de sus blasfemias, y motivo de escandalo, de la mayor prueba de el amor Divino? Quanto tiene, que sufrir de la indevocion, ò por mejor decir, de la infolencia de tantos malos Catholicos, que parece no affiften à estos tremendos mysterios, sino para insultar la humildad de un Dios, que se anonadó por ellos? Quanto tiene que fufrir de la indignidad de tantos Christianos, que, ò se retiran por falta de devocion, ò se acercan con sobrada tibieza, ò le dexan en los Altares en una trifte soledad? Pues lo que le es mas horrible es, lo que le maltratan tantos infelices, que con fus Comuniones sacrilegas renuevan la perfidia de Judas, haciendo de el recuerdo de su PafPassion la renovacion de todos los ultrages, que padeció por nosotros.

III. Su Divina Magestad bien conocia todos los males, à que inftituvendo este Sacramento adorable, estaba expuesto; pero el ardor, que tenia de estar con nosotros, y de ganar nuestros corazones, le hizo defestimar todas estas dificultades, creyendo, que merecia bien estas penalidades la conquista de el corazon de el hombre. Ouieres juntarte, à los que le hacen padecer, en lugar de compadecerle, y de aliviarle quanto te fuere possible? Ouieres juntarte à los Christianos infolentes, deshonrandole con tus immodestias; à estos infames, que le reciben con tibieza, ò le abandonan con menosprecio; à estos pérfidos, que le venden con un ofculo? O verdaderamente quieres honrar el estado de victima, en que se pone para tu amor, sacrificandote por él; y el estado de el profundo anonadamiento, à que se ha reducido por ti, humillandote debaxo de todas las criaturas; y el estado de mortificacion, disponiendote para recibirle con la mortificacion de tus fentidos,

tidos, y de tus passiones? En fin, si quieres persuadirle de tu reconocimiento à los ultrages, à que se expuso por ti, haz quanto pudieres para recibirle con ternura, y devocion.

FRUTO.

Refuelvete à pagar los ultrages, à que fe expuso Nuestro Señor por tu amor, acercandote à estos Divinos Mysterios con fervor, y respeto.

Filios enutrivi, & exaltavi; ipsi au-

tem spreverunt me. Isai. I.

To crié bijos, y los llené de gloria; y

ellos me menospreciaron.

Quænam nobis est recusatio, cum talibus pasti, talia peccemus? Chrys.

Qué escusa podrémos dar de tanto como pecamos, baviendo sido alimentados con un alimento celestial?



# PARA EL QUINTO DIA de la Octava.

DE LOS DESIGNIOS DE JESU-Christo en la Eucharistía.

I. T As grandes cosas, que Jesu-Christo hace para venir à nofotros en la Eucharistía, dan bien à entender, que tiene grandes designios; porque si se manifiesta la omnipotencia de Dios, haciendo de nada cofas muy grandes, no es de su sabiduria el hacer grandes cofas para nada. Dios renueva, y junta en el Sacramento de la Eucharistía, los mayores milagros, que ha obrado jamás. Los mas grandes esfuerzos de la omnipotencia de Dios, y las invenciones mas admirables de su sabiduria, son la creacion de el mundo, la Encarnacion de el Verbo, y la Redempcion de los hombres; y Jesu-Christo renueva, y reúne todos los milagros, que estos mysterios encierran. Renueva el milagro de

para el mes de Junio. la creacion; porque el Sacerdote produce independientemente de ningun fugeto el Cuerpo de Jesu-Christo, tantas veces como pronuncia las palabras de la confagracion, fucediendo al mismo tiempo otro milagro, nada menos dificil, que es ver subsistir los accidentes sobre la nada, y conservarse sin la

fubstancia, que los sustente.

II. Dios renueva en la Eucharistía el milagro de la Encarnacion; y esta es la razon, por que los Padres llaman à la Eucharistia una extension de la Encarnacion: en efecto, el mismo Verbo, que se unió à la santa Humanidad en la Encarnacion, se une à cada uno en particular en la Euchariftía; con esta diferencia, (que hace la gloria de la Eucharistía) que en la Encarnacion la union de el Verbo à la fanta Humanidad hace una persona de dos naturalezas, pero no hace una misma substancia; pero en la Eucharistía, el que recibe el Cuerpo de Jesu-Christo, se hace en alguna manera una misma substancia con Jesu-Christo: en la Encarnacion, Dios se hizo hombre; en la Eucharistia, el

hom-

Reflexiones Christianas. 344 hombre fe hace Divino: Non Dii, fed Divini, como dice San Dionysio. Y en fin , Dios renneva en este Sacramento los milagros, que se hallan en el mysterio de la Redempcion de los hombres, y en el facrificio de la Cruz; porque la Eucharistia es no solamente un Sacramento, fino tambien un Sacrificio, y el milmo, que fue ofrecido en el Calvario, es el Sacerdote, que le ofrece; esto es, un hombre Dios, que es tambien la victima confagrada al mismo fin, que es honrar à su Padre, y reconciliarnos con él, alcanzandonos las gracias, de que necessitamos. Qué de milagros, qué de mysterios encierra este Sacramento!

III. Dios infinitamente fabio, no puede hacer grandes cofas fin grandes defignios. Quales ferán, pues, los defignios, que tiene, quando hace tan

Ego ve- grandes milagros para venir à nofoni, ut vi- tros en la Euchariftia? Nosotros no tam ha- pudieramos creerlos, fi él mismo no beant, & nos los assegurasse: el primero es darabundan- nos no folamente la vida, fino una vida abundante, una vida toda Divina; Joan, 16. de modo, que vivamos con la misma vida

para el mes de Junio. vida que él: el fegundo defignio es manet, & para unirnos à sí con una union la mas ego in eo intima, y mas perfecta, que se puede quan. 6. imaginar: el tercero defignio es ha- Qui macer de manera, que assi como Jesu-Christo vive unicamente por su Padre, vet propy para su Padre; assi el que le recibe ter me. en la Eucharistía, viva folo por Jesu- Ibidem. Christo, y para Jesu-Christo, viviendo con la misma vida, que él. Dios en todo omnipotente, puede proponer mas grandes defignios en favor de el hombre? Y el hombre por ambiciofo, que sea, puede llevar sus pretensiones mas lexos? Qué flaqueza, y qué cobardía no corresponderle! Pero qué ingratitud, y locura el refiftirlo! Quantas veces he fido ingrato, y loco!

FRUTO.

Resuelvete à bacer de tu parte quanto pudieres, para prepararte à recibir à Jesu-Christo en la Eucharistia, à fin de corresponder à los grandes designios, que tiene, viniendo à ti.

Quæ fecifti magnalia! Deus, quis si-

milis tibi? Pfalm. 70.

Señor, quantos milagros baveys becho

In me

346 Reflexiones Christianas, en nuestro favor! Quien es semejante à ti?

Christus hoc Sacramentum instituit tamquam Passionis suæ memoriale perenne ::: & miraculorum ab ipso facto-

rum maximum. S. Thomas.

Jesu-Christo instituyó el Sacramento de la Eucharistía, para ser como un memorial eterno de su Passion, y de nuestra Redempcion:: y el mayor de todos los milagros, que ha obrado.

## PARA EL SEXTO DIA de la Octava.

DE LOS OBSTACULOS, QUE Ponemos à los designios de Jesu-Christo en la Eucharistia.

I. SI los grandes milagros, que Jesu-Christo hace en la Eucharistía para venir à nosotros, dan bien à entender, que tiene grandes designios; el poco esecto, que hace despues de todos estos essuerzos, manisiesta, que nosotros ponemos los mayores obstaculos.

para el mes de Junio. Parece, que el hombre quiere disputar con Dios, y hacer ver, que su resistencia puede ir mas lexos, que el poder Divino, y que su ingratitud puede exceder à su bondad. Enemigo de su propria dicha, se opone à todos los essuerzos, que Dios hace folo por fu bien, y detiene el curso de las gracias, que su Divina Magestad le quiere hacer. Una fola Comunion debia hacer à cada uno de nosotros un Santo; y no obstante, en qué paran tantas Comuniones? Parece, que solo miran à hacernos mas tibios, y mas imperfectos. De donde procede todo este desorden? Viene, de que nosotros ponemos tres impedimentos, que se oponen à los tres designios, que Jesu-Christo tiene, quando se da à nosotros en la Euchariftía. El primer defignio de el Salvador es de dar, conservar, y aumentar la vida de la gracia; y nosotros nos oponemos, acercandonos à este Sacramento con sobrado afecto al pecado mortal.

II. El fegundo designio, que ha tenido el Hijo de Dios, dandose à nosotros en la Eucharistía, es el de unir-

nos

348 Reflexiones Christianas, nos à él; y nofotros nos oponemos con las inclinaciones, ò defregladas, ò fobradamente suertes, ò excessivamente fensibles, que tenemos à las criaturas. Muchas veces fon poca cofa; pero efte poco impide el todo, y trastoca algunas veces todo el defignio de Dios en la fantificacion de una alma. Pero ay! Se puede contar por poca cofa, ò por casi nada, lo que detiene el curso de las liberalidades de Dios, y lo que impide la perfecta union, que pretende Jesu-Christo tener con nosotros? Union, que es el efecto mas admirable, mas inefable, y mas util de una buena Comunion? Tu te crees libre de esta desgracia; porque no tienes assimiento fuerte à las criaturas; pero te le tienes à ti mismo, y esto solo basta para privarte de todo el fruto de las Comuniones. Sin duda es esto, lo que hace inutiles tus frequentes Comuniones, y puede fer, que las haga dañofas.

III. El tercer designio de el Salvador en la Eucharistia es hacer, que vivamos por él, de el mismo modo, que él vive por su Padre: de manera, que assi como su Padre es el principio, y

para el mes de funio. fin de todas sus acciones; assi Jesu-Christo sea el principio, y fin de todas las nuestras, y que podamos decir con el: Yo nada hago por mi mismo, Jesu-Christo es quien obra en mi, y yo no obro fino por él. Nosotros ponemos Non posun grande obstaculo à este designio, vi- sum ego viendo folo para el mundo, para las à me ipcriaturas, ò para nofotros mismos. Có- fo facere quidquá. mo podremos al mismo tiempo vivir 30an. 5. para Jefu-Christo? Quæ conventio Chri- 1.Cor.23. sti ad Belial? Cómo se puede acordar Jesu-Christo, y Belial? La naturaleza, el humor, y la passion son el principio de la mayor parte de nuestras acciones: la conveniencia, el gusto, la vanidad, y respeto humano son el fin-Cómo podrá, pues, fer su principio el Espiritu de Jesu-Christo? Cómo podrá fu voluntad fer fu regla? Cómo podrá su gloria ser el fin? Pues de qué nos admiramos, si se ve tan poco fruto en tantas Comuniones, y si en lugar de facar de ellas provecho, nos fon dañofas ?

FRUTO.

Examinate, para conocer, qual de eftos tres obstaculos pones à los designios 350 Reflexiones Christianas, de Jesu-Christo en la Eucharistía, à si pones los tres.

Sicut misit me vivens Pater, & ego vivo propter Patrem; & qui manducat me, & ipse vivet propter me. Foann. 6.

De el modo, que mi Padre, que vive, me embió, y de el modo, que yo vivo por mi Padre; de el mismo modo, el que me come, vivirá por mi.

Habentem adhuc voluntatem peccandi, gravari magis dico Eucharistia perceptione, quam purificari. August.

La Comunion daña mas, que aprovecha, al que tiene aun afecto al pecado.

# PARA EL SEPTIMO DIA de la Octava.

DE LA PREPARACION
à la Comunion.

L. A magestad, y fantidad, del que viene à nosotros en la Comunion, los grandes designios, por que vie-

para el mes de Junio. viene, los grandes milagros, que obra para cumplir sus designios; y en fin, nuestra baxeza, y nuestra indignidad. nos obliga à hacer todo lo que pudie. remos para prepararnos à recibirle. Siendo el Sacramento de la Euchariftía el mas Santo, y el mas Augusto de todos nuestros Sacramentos; la Comunion, que nos hace participar de él, es la mas grande, y la mas importante accion de toda nuestra vida. Si no huvieramos de comulgar fino una vez en la vida; toda nuestra vida, por fanta, y devota, que fuesse, no lo fería fobrado, para prepararnos à una fola Comunion, aun quando la huvieramos empleado en los exercicios de la penitencia mas austéra, en la práctica de todas las buenas obras, de todas las virtudes, y en continua oracion.

II. Qué fe debe, pues, pensar de nosotros, que no queremos emplear un dia? Qué digo yo un dia? Ni aun algunas pocas horas para prepararnos à la Comunion? Pero à lo menos, ya que no empleemos tanto tiempo para prepararnos à la Comunion, co-

III. Aunque empleassemos todas las fuerzas de nuestra alma, toda la aplicación de nuestro espiritu, toda la ternura de nuestro corazon, en prepararnos à la Comunion, no deberiamos

para el mes de Junio. acercarnos à estos Divinos Mysterios, fin un fanto temor, una grande confusion, originada de la viva persuafion de la nuestra indignidad. Este es el fentir de los mayores Santos, de las almas mas puras; pues qual deberá fer el nuestro? Qual debe ser nuestra confusion, y nuestro temor, quando nos atrevemos à llegar à estos adorables Mysterios con espiritu dissipado, con los fentidos divertidos, y con el corazon repartido? En lugar de emplear una parte de nuestra vida, en prepararnos para la Comunion, como hacia San Francisco de Borja, apenas empleamos algunos momentos; en lugar de hacer todos los esfuerzos para disponernos à la participacion de mysterios tan venerables, llegamos de fuerte, que parece no recibimos à Jesu-Christo, sino para su indecencia, y nuestra condenacion. Yo tengo tanto dolor, como confusion de esto; pero mi confuelo, Señor, es, que affi como el Sol, quando entra en un calabozo, lleva toda fu luz configo; affi quando entrays en mi alma impura, è imper-

fecta, traeys toda vuestra gloria, y

fan-

Tom. II.

acer-

fantidad, sin perder nada: recibsos, pues, Señor, Vos à Vos mismo; pues folo lo podeys hacer dignamente.

#### FRUTO.

Refuelvete à bacer el principal cuydado de tu vida, de la preparacion para la Comunion.

Opus namque grande est, neque enim homini præparatur habitatio,

fed Deo. 1. Paral. 29.

Es una accion muy grande prepararse para la Comunion; porque no se trata de preparar habitacion para un hombre, sino para Dios.

Audiamus, quali esca facti sumus digni, audiamus, & horreamus. Chry-

foft.

Oygamos, y escuchemos, qué comida es, la que se nos da en la Eucharistia; pero al mismo tiempo temblemos.



## PARA EL ULTIMO DIA de la Octava.

DE LAS MALAS COMUniones.

I. TAda honra mas à Dios, ni na da nos aprovecha mas, que una buena Comunion. Nada deshonra mas à Dios, ni nada nos es mas dañofo, que una mala Comunion. El que quebranta la ley de el Principe, es culpable; porque realmente le ofende: pero el que ofende à fu persona, es delinquente de lesa Magestad. Todos los pecados ofenden à Dios; porque quebrantan su ley; pero el facrilegio ofende à su persona misma, y hace al hombre reo de lesa Magestad Divina. No folamente fe injuria al mismo Dios, fino que fe injuria à un Dios Salvador, que hace este oficio en este Sacramento, y cumple todas las obligaciones de tal, ofendiendole en un Sacramento, que es el mas evidente tef-

Reflexiones Christianas, 356 testimonio, y prueba de su amor para con los hombres; y affi con la mas atroz de todas las ingratitudes, de el mayor beneficio de Dios, hace el hombre materia de el mayor delito; y en fin, el facrilego ofende à Jesu-Christo en el mismo tiempo, que su Magestad viene para llenarle de todos sus bienes, y darfele à sí mismo. Qué puede haver mas horrible? Por esso San Pablo no halla terminos, con que explicar bastantemente la maldad de este 1. Cor. 11. delito: Comulgar indignamente (fegun él dice) es bacerse culpado de el Cuerpo, y Sangre de Jesu-Christo, comer su quicio, y profanar su Sangre, y pisar al mismo Fesu-Christo.

> II. Affi como no hay delito, que mas ofenda à Dios, que una Comunion facrilega, ninguno hay tampoco, que Dios castigue mas severamente. Si la curiofidad poco respetuosa de los Bethfamitas en mirar à la Arca, y la indiferecion de Oza de tocarla, merecieron un castigo tan terrible; con qué rigor tratará la Insticia Divina, à los que ultrajan tan indignamente la fanta Humanidad, en la qual habita corporal-

para el mes de Junio. poralmente la Divinidad, de quien el Arca era folo figura imperfecta? Dios los castiga con dos generos de castigos. San Pablo atribuye las frequentes en- Ideo infermedades, y las muertes infelices de ter vos los Christianos à sus malas Comunio-multi innes. San Cypriano, y San Chryfostomo, atribuyen las calamidades publi- les, & cas de fus tiempos, à la profanacion dormiunt de este Sacramento; pero las penas est multi. pirituales, con que Dios castiga, à los que comulgan indignamente, son mucho mas terribles. La ceguedad de el espiritu, la obstinacion de el corazon, y la impenitencia final, fon las consequencias mas ordinarias, como se ve claramente en el successo de Judas. Su Maestro hizo grandes milagros delante de él, y los admiró, sin sacar provecho. Qué ceguedad! Jefu-Christo le recibe con benignidad, le besa con ternura, le llega à llamar su amigo, y él se confunde; pero no se convierte: qué dureza! Ella vino à parar en fin en desesperacion, y condenarse: ves ahí las consequencias de una Co+ munion facrilega.

III. El facrilegio, es el delito, que Dios

tur pro peccatis Hoftia.

iniquitas

bus ufque

in eternu.

I. Reg.

cap. 3.

nario, lleva una alma à la impenitencia final, la hace incapaz de perdon. San Pablo nos da otra razon, quando Jam non dice: Que no bay mas Hostia para nosotros. Jesu-Christo victima adorable. ofrecida todos los dias por nofotros, es ella fola capaz de templar la indigna-Hebr. 10. cion de Dios. Su Sangre derramada es capaz de lavar todos nuestros delitos: pero si ultrajamos esta Victima, si de el Sacrificio mismo hacemos un facrilegio, si pisamos esta preciosa Sangre; esta Victima, este Sacrificio, y esta Sangre, en lugar de templar à Dios, pedirá justicia, y venganza contra nosotros. Adonde podremos recurrir? Si mui Heli, nuestro Abogado se hizo parte contra quòd non nofotros; à quien recurriremos? Dios protesta à Heli, que todos los Sacrisicios de el mundo no serán capaces de jus Victi- expiar la profanidad de los Sacrificios, mis, & que ha fufrido en fus hijos. Creemos, muneri- que sea menos sensible à la profanacion de un Sacrificio, donde su hijo es el Sacerdote, y la Victima, y que sea mas facil el templarle?

Dios perdona mas dificilmente: como

la obstinacion, que es su efecto ordi-

FRUTO.

Sigue el consejo de San Pablo, de probarte à ti mismo antes de comulgar; por no comer tu juicio, recibiendo indignamente el Cuerpo de Jesu-Christo.

Probet autem seipsum homo, & sic de Pane illo edat, & de Calice bibat.

I. Cor. 11.

El hombre se pruebe à sí mismo, y antes que pruebe este Pan, y beba este Caliz.

Quam multi de Altari accipiunt, & accipiendo moriuntur! August.

Muchos se acercan à la Comunion . v reciben la muerte, aun comiendo el Pan de la vida.

Fin del Segundo Tomo.

FRU-

