licitud; la madre que nos amaba con tanta ternura, y que acaso padecen todavía por habernos amado con esceso, gimen desde su muerte entre aquellos fuegos terribles, é imploran nuestro socorro; los que nos han dejado tan cuantiosos bienes; los amigos que nos han hecho tantos servicios importantes; todas aquellas almas afligidas, pacientes, abandonadas totalmente por muchos años, olvidadas, todas estas claman, levantando sus manos, por decirlo así, y sus ojos hácia nosotros: ¡O vosotros que nos habeis testificado tanta amistad, cuando vivíamos todavía entre vosotros! ¡O vosotros que ahora podeis á poca costa hacernos grandes servicios, tened compasion de nosotros! Examinemos, pues, hoy lo que hemos hecho por ellas: ¿ qué oraciones, qué limosnas, qué buenas obras, cuántas misas hemos hecho decir por su descanso? Hemos cumplido con los legados piadosos de que estamos encargados?; hemos hecho las restituciones que debia nuestra herencia? ¡Cuántas pobres almas padecen en el purgatorio, hace ya un gran número de años, por la dureza y la avaricia impía de sus herederos y de sus hijos! ¡Qué crueldad! pero ¡ qué crimen! No pase el dia sin que nos hayamos desembarazado de unos deberes tan importantes.

2 Impongámonos una ley para que no pase dia alguno sin hacer alguna oracion particular, aunque no sea mas que un De profundis, por las almas del purgatorio. Hagamos decir hoy una misa, si podemos, ó á lo menos oigámosla por ellas. Sean por su alivio todas las buenas obras, todas las limosnas que hiciéremos en este dia. Es una práctica de piedad muy laudable el concluir siempre la oracion de la noche con un responso por los muertos. La caridad que se ejercita con aquellos dichosos cautivos, es un medio poderoso para alcanzar la gracia de morir con la muerte de los justos. Pocas iglesias hay en donde no haya cada mes una indulgencia en favor de los muertos. No omitamos nada para ganarla en alivio suyo. El zelo que tuviéremos por consolar estas almas afligidas no dejará de sernos ventajoso. Nosotros tendremos tambien necesidad de sufragios de los fieles despues de nuestra muerte; tengamos pues mucha caridad con estas almas santas durante nuestra vida, si queremos que Dios nos aplique las oraciones y buenas obras que se hicieren por nosotros despues de nuestra muerte. Pero ¡qué dicha, qué consuelo para nosotros, si hemos tenido la fortuna de librar, ó de aliviar solamente, una sola de aquellas almas santas; qué socorro no debemos esperar de ella, desde luego que ya gozare de Dios en el cielo! Hagamos todos los días, si se puede, una limosna por las almas del purgatorio, y digamos por ellas a lo menos una vez al mes el oficio de difuntos.

#### DOMINGO DÉCIMOSEXTO DESPUES DE

PENTECOSTES.

ADVERTENCIA. En la Dominica 1.º de octubre, celebra la Iglesia la festividad del Rosario de la Virgen María, cuya historia se lee en las del dia 7 de octubre del Año Cristiano.

Hase podido ver ya bien, por lo que se ha dicho en la historia de los domingos precedentes, que el asunto del Evangelio de la misa del dia da el nombre distintivo á los domingos despues de Pentecostes. El domingo décimosexto se llama en toda la Iglesia latina el domingo del Hidrópico. Proviénele este nombre del asunto del Evangelio que se leia ya en este dia en Roma desde el tiempo del papa S. Gregorio, y que se lee en cuasi todas las iglesias de Occidente.

El introito de la misa esta tomado del mismo salmo que el del domingo precedente. No hay cosa mas afectuosa ni mas tierna que esta oracion, y debe ser familiar á todas las personas afligidas, y á los que padecen alguna tentacion violenta.

Dejaos mover, Señor, de mis clamores y de mis lágrimas, compadeceos de una alma que no cesa en todo el dia de implorar vuestro auxilio y vuestra misericordia. Confieso que no merezco ser oido, y que la voz de mis iniquidades es mas fuerte que la de mi contricion y de mis lágrimas; pero muévaos á lo menos mi perseverancia v mi importunidad, é inclineos á que tengais compasion de mí. Dios quiere que se le ruegue con perseverancia y con cierta especie de importunidad. Hay un género de violencia que es agradable á Dios, dice Tertuliano, y esta es la que se le hace con una oracion perseverante, cual lo hizo David implorando todo el dia la misericordia y el auxilio del Señor. El pensamiento de la hondad y de la infinita misericordia de Dios le sirve tambien de un nuevo motivo para redoblar su confianza. Lo que me obliga, Señor, á pediros con perseverancia, y à creer que me oireis, es que yo sé que sois un Dios lleno de bondad, lleno de mansedumbre, lleno de misericordia con los que os invocan: porque, ¿quién es el que habiendo puesto en vos toda su esperanza, no ha sido oido? Yo espero, Señor, que seré de este número: no ; vos no establecereis para mi un nuevo sistema; sois incapaz de mudaros, y por consiguiente vuestra

misericordia será siempre vuestra cualidad favorita, la que á nuestra vista brillará siempre mas que todas las demás de vuestras maravillas; y yo mismo seré una nueva prueba para toda la tierra del esceso de vuestra bondad con los pecadores. Esto lo repite muchas veces el santo profeta en todos los salmos, y señaladamente en el salmo 144, cuando dice: El Señor es bueno, tierno, compasivo, es paciente y lleno de misericordia; es bueno con todas sus criaturas, y su misericordia se estiende sobre todas sus obras: no hay ninguna que á su manera no publique cuan bueno es Dios. El Señor está siempre cerca de los que le invocan, para consolarlos; pero de los que le invocan con una verdadera confianza en su bondad, y si no concede inmediatamente lo que se le pide es porque se complace en que se le ruegue. Para ninguna cosa es David mas elocuente que para publicar la bondad y la mansedumbre de nuestro Dios, y para exaltar su misericordia sin límites. El introito de la misa de este dia dice todo esto, en las palabras que quedan dichas al principio. Concluye este introito por donde comienza el salmo 85: Señor, inclinad vuestros oidos, y escuchad mi oracion, porque estoy en el desamparo y en la indigencia. Para que la oracion sea eficaz, debe ser humilde, perseverante, y llena de una confianza que no se debilite. La Iglesia tiene cuidado de darnos todos los domingos despues de Pentecostes un modelo perfecto de una oracion corta en el introito de la misa; no hay mas que reunirlas todas, y se hallarán en ellas oraciones escelentes para todas las necesidades.

La Epístola de la misa de este dia está tomada de aquel pasaje de S. Pablo á los efesinos, en donde el Apóstol, siempre perseguido, siempre entre las cruces y los tormentos, exhorta à los fieles à que no se escandalicen ni se desanimen à vista de los males que le ven sufrir por ellos, en las funciones de su ministerio.

Ruégoos que no os dejeis abatir, les dice, por las tribulaciones que padezco por vosotros; porque esto es lo que constituye vuestra gloria. Si S. Pablo ha trabajado mucho por la salvacion de las almas, también ha sufrido mucho. El mismo hace una relacion de una parte de sus padecimientos, escribiendo á los corintios: He sufrido, les dice, persecuciones de parte de los júdios y de los gentiles, y de parte de los falsos hermanos, prisiones, suplicios, naufragios, peligros de parte de los ladrones, peligros de parte de mi nacion, peligros de parte de los gentiles, peligros en la ciudad, peligros en la soledad, peligros en el mar. He sufrido treinta y nueve azotes de los judios, he sido

apaleado, apedreado una vez, tres veces he naufragado; ¿qué de fatigas, qué de trabajos, qué de miserias no he pasado? en las vigilias sin descanso, en el hambre y en la sed, en los ayunos continuos; en el frio y en la desnudez; además de lo que padezco por parte de fuera, la pesadez de los negocios de cada dia que están á mi cargo, el cuidado de las iglesias. Estas persecuciones tan frecuentes, estas humillaciones tan continuas, estos tormentos, estas cruces podian espantar á los nuevamente convertidos á la fe, como eran los efesinos, y espantándoles, debilitar en ellos la estimacion que habian hecho de S. Pablo y de su doctrina. El santo Apóstol previene la tentacion, y les hace ver que cuanto mas atormentado y mas lleno de trabajos le vean, en mas estima y veneracion deben tener su ministerio. Los males que sufrimos, les dice, contribuyen à vuestra gloria, puesto que teneis el consuelo y aun podeis vanagloriaros de que vuestro Apóstol nada os ha predicado, de que no haya estado pronto á dar testimonio á espensas de su vida. Mi constancia en los trabajos y mi perseverancia, mi zelo en medio de los padecimientos son pruebas de la verdad y de la santidad de la religion que predico. ¿Qué interés tendria vo en sufrir tanto, si os anunciase fabulas? Es menester que esté bien convencido de la verdad de mi religion para predicar á tanta costa. Si vo no encontrase mas que honor; si no recibiese mas que aplausos; si mi zelo fuese lucrativo para este mundo; si viviese entre la abundancia y los placeres, tendriais motivo para desconfiar de las máximas duras y de la moral austera que os enseño: el honor y las ventajas temporales que me resultarian, no podrian menos de debilitar vuestra fe y de haceros sospechosa mi doctrina; pero cuando no se gana sobre la tierra por predicar esta doctrina mas que trabajos y persecuciones, es menester que el predicador esté bien cierto de su infalibilidad y de su certeza. Con esta mira, y para alcanzaros la fortaleza y la perseverancia, á pesar de todos los males que me veis padecer en las funciones de mi ministerio, doblo vo mis rodillas en presencia del Padre de Jesucristo, nuestro Señor y nuestro Dios, a fin de que os ilumine, v que no mireis como un mal los trabajos y las persecuciones que acompañan la predicacion del Evangelio, sino que las considereis mas bien como una dicha en órden á la eternidad. San Jerónimo esplicando este lugar dice, que lo que los infieles miran como una desgracia, nosotros lo recibimos como un favor. Se ve aqui por la postura con que ora S. Pablo, que el uso de orar arrodillados viene desde el nacimiento de la Iglesia, y del tiempo de los mismos apóstoles; S. Pablo ha orado muchas veces DOM.-V.

de rodillas, S. Estéban oró de rodillas, y queriendo S. Pedro resucitar á Thabita, se puso de rodillas y oró. Yo ruego al Señor, añade S. Pablo (Actor. 9.), que segun las riquezas de su gloria, os de por medio de su espíritu un aumento de fortaleza para el hombre interior: le pido sin cesar que Jesucristo habite en vuestros corazones por la fe, á fin de que arraigados y afirmados en la caridad podais comprender con todos los santos cuál es la anchura, la longitud, la altura y la profundidad. El texto no espresa cual es la cosa de la cual desea que se conozcan estas dimensiones espirituales. San Crisóstomo dice, que el santo Apóstol pide á Dios que conceda á los efesinos la inteligencia de los grandes misterios de la fe que él les ha predicado, y singularmente del gran misterio de la vocacion de los gentiles del que les ha hablado hasta aquí. Compréndese bien la longitud, si se atiende á que Dios habia resuelto en la eternidad llamar por fin à los gentiles à la fe de Jesucristo, hacerles su pueblo favorecido, y formar y llenar con ellos su Iglesia. Compréndese tambien la anchura, si se considera que esta vocacion mira á todos los pueblos del universo, en vez de que la antigua alianza no miraba mas que al pueblo judío. La nueva mira á todas las naciones de la tierra; habiendo Jesucristo derramado su sangre y sido muerto por la salvacion de todos los hombres, no hay ninguno escluido del beneficio de la redencion. Mas habiendo muerto el Salvador por todos los hombres, ¿ en qué consiste que no se salvarán todos los hombres, y aun que los elegidos para esto son en número tan pequeño? ¿ Por qué los unos se mantienen en las tinieblas del error, y los otros abren los ojos á la luz? aquí es menester esclamar: O altitudo!; O profundidad de los tesoros de la sabiduría y de la ciencia de Dios! ¡Qué incomprensibles son sus juicios, y qué superiores à toda comprension sus caminos! S. Pablo pide al Señor que haga comprender á los efesinos, no el fondo de un misterio incomprensible à todo espíritu humano, sino la incomprensibilidad, por decirlo así, de este mismo misterio, reconociendo que Dios no hace nada que no sea con una sabiduría infinita; y que así como no llama ni salva á nadie sino por misericordia, así tampoco rechaza ni condena á nadie sino con justicia; disponiendo las cosas de tal modo que todo viene á concurrir al cumplimiento de sus designios, y á la manifestacion de sus atributos. Por la altura ó sublimidad de este misterio puede entender el Apóstol todas las ventajas espirituales de su vocacion á la fe, infinitamente superiores á todo lo que se llama bienes, honores, y fortuna sobre la tierra.

Que conozcais tambien, prosigue el Apóstol, la caridad de Je-

sucristo, la cual supera à todo lo que alcanzan nuestros conocimientos, para que quedeis llenos de Dios plenamente. Yo ruego al Señor, dice, que os dé á conocer hasta que esceso nos ha amado Jesucristo. A la verdad, este amor inmenso del Salvador es superior á todos nuestros conocimientos y á todas nuestras ideas, es incomprensible; pero por poco que conozcamos cuanto nos ha amado Jesucristo, es muy difícil que nosotros no le amemos; y por este amor puro y ardiente con que amaremos á Jesucristo, seremos llenos de Dios plenamente, no solo en esta vida, animados de su espíritu y de su gracia, sino especialisimamente en el cielo, en donde poseeremos á Dios perfectamente. Una prueba de que conocemos poco el amor que Dios nos tiene, es el poco que nosotros le tenemos á él. Si conociésemos hasta que punto nos ha amado este divino Salvador, y con que ternura nos ama, ¿ cuál seria nuestro fervor y nuestra diligencia en hacerle la corte en el Santísimo Sacramento? ¿ cuál nuestra fidelidad en guardar sus preceptos y en seguir sus consejos? ¿ cuál nuestra solicitud por agradarle? Por último, concluye el santo Apóstol: Al que por sola su virtud, esto es, por su espíritu y por su gracia que obra en nosotros, es poderoso en todo mucho mas de lo que nosotros podemos pedir ni pensar, sea dada la gloria por la Iglesia y por Jesucristo en los siglos de los siglos. Amen. De este pasaje de S. Pablo es de donde la Iglesia ha tomado la conclusion ó fórmula con que termina todas sus oraciones. Como el mismo espíritu de Dios que animaba á S. Pablo y á los demás apóstoles es el que anima á la Iglesia, pocas de sus prácticas hay que no haya tomado de estos primeros doctores de la religion que son sus maestros.

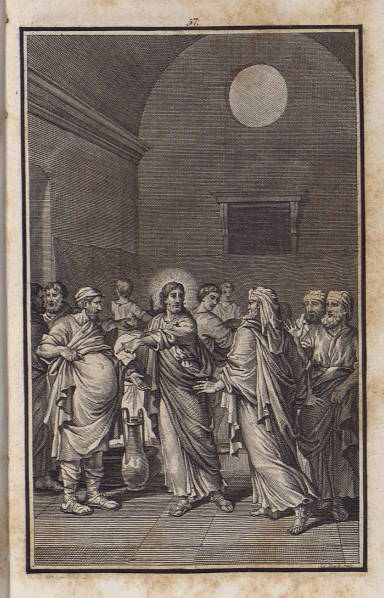
El Evangelio de la misa del dia está lleno de instrucciones y de misterios. Cuanto mas se aumentaba la gloria del Salvador entre el pueblo, crecia tambien mas la envidia y el odio que le tenian los escribas y fariseos. La vida pura, santa y perfeta del Salvador, el conocimiento que tenia del interior de las gentes y de la malignidad del corazon de los fariseos, la pureza de su doctrina, sus milagros, todo irritaba los zelos mortales que habian concebido contra él. Como no habian hallado hasta entonces pretesto mas especioso para calumniarle que el de que, segun ellos, no guardaba escrupulosamente el sábado, porque hasta entonces en este dia curaba á los enfermos; se sirvieron tambien de una comida á que habia sido convidado en un sábado por uno de los mas considerables de la secta. Allí encontró cuasi tantos adversarios y censores como convidados. Iban á cual mas espiaria sus acciones, a quien observaria con mas malignidad

sus palabras y sus discursos, vá quien encontraria mas que censurarle: aquellos espíritus negros y artificiosos envenenaban todo lo que decia y todo lo que hacia, sin esceptuar ni aun los actos de caridad mas maravillosos y mas laudables.

Apenas se habian sentado á la mesa, llevaron un hidrópico y lo pusieron delante de él. Es probable que fuese con designio formado el presentar al principio de la comida aquel enfermo. El Salvador no ignoraba su intencion dañada; veia sobradamente el veneno oculto en su alma; pero como siempre obraba con mucha sabiduría y dulzura, quiso antes de curar el enfermo ó corregir su iniquidad, ó confundir su malicia. Previnoles, pues, y les preguntó si era permitido curar los enfermos en sábado. Esta pregunta que ellos no esperaban les desconcertó; porque si respondian que esto estaba prohibido, preveian bien que los apuraria vivamente con ventaja, y los haria ridículos, como sabian que lo habia hecho mas de una vez. Confesar que la cosa era permitida, era aprobar públicamente aquello mismo de que pensaban hacerle un crimen. No sabiendo, pues, qué responder, tomaron el partido de callar. Entonces Jesus, que antes de hacer nada se habia precaucionado sabiamente contra la calumnia, y les habia hecho conocer que no habia olvidado la solemnidad del dia, tomó al enfermo por la mano, le curó y le despidió con admiracion de todos los que habían sido testigos del milagro. No hubo uno de los fariseos que se atreviese a decir palabra; mas porque su silencio no era efecto de un verdadero arrepentimiento, sino de un bochorno maligno, creyó que era menester obviar todas sus quejas, convenciéndoles por su propia conducta de la justicia de su proceder y de la malignidad de sus murmuraciones.

¿Quién de vosotros, les dijo, si ve caer su buey ó su asno en una hoya en un sábado, no se apresura inmediatamente á sacarle de ella? Hay quien crea que por respeto al dia haya de dejarse el buey ó el asno en la hoya? El Salvador les dejó hacer la aplicacion; era muy fácil y muy justa para no confundirlos. Veian ellos que conocia sus mas secretos pensamientos, y cuanto abrigaban en su corazon; nada tenian que responder à una paridad de razon sin réplica. Así es que quedaron mudos, pero no se hicieron mejores. De este modo se aprovechaba el divino Salvador de todas las ocasiones para corregir ó para instruir. pero siempre con su dulzura y su prudencia ordinaria, contemplando las personas y reprendiendo al mismo tiempo sus de-

El mismo espíritu de zelo y de caridad fué el que le obligó à



darles tambien una leccion tan importante como la pasada, para corregir una vanidad necia que todos los fariseos tenian cuando se ponian á la mesa; apenas habia uno que no se apresurase con descaro para colocarse en el lugar mas distinguido, y esta afectacion ridícula era comun á todos. Habíalo advertido el Hijo de Dios al ponerse á la mesa. Y para rebatir su orgullo y su ambicion de presidir les dió esta leccion de humildad, que el evangelista no llama parábola sino porque tenia un sentido figurado; y porque lo que prescribe aquí el Señor á los que son convidados á un festin, se debe aplicar á las demás coyunturas de la vida

Cuando seais convidados á las bodas, les dice, no os coloqueis en el primer lugar, no sea que otro mas digno de consideracion que vosotros haya sido tambien convidado; y que el que os ha convidado á los dos, se vea obligado á deciros: Tomaos la pena de bajar mas abajo, y ceded á este vuestro sitio; porque ¿ qué confusion os causaria esto en la asamblea? Nada os perjudicaria tanto. Para evitar esta afrenta, escoged siempre el lugar menos honroso, á fin de que el que os ha convidado, viendo vuestra humildad y prendado de vuestra modestia, os diga: Amigo, no es este vuestro sitio, subid mas arriba; entonces quedareis honrado á la vista de todos los que os acompanaren a la mesa. Nada hay que temer, dice S. Bernardo, por abatirse uno cuanto pueda; pero por poco que uno se engria, arriesga siempre el engreirse mas de lo que debe. Pero Jesucristo, dice un sabio intérprete, ¿ quiere aquí autorizar à los fariseos para que se abatan precisamente con la mira de procurarse honor, ó de evitar la confusion? No, este motivo es muy bajo y aun vicioso para dar mérito, y seria esto humillarse por un motivo de orgullo. Conocia bien el Salvador que los fariseos no eran gentes que se moviesen por razones muy espirituales; se acomodó, pues, á su flaqueza, y solamente para corregirlos de la ansia vergonzosa que tenian por las presidencias, se aprovecha del vano deseo de ser estimados que nota en ellos. Como si à un hombre intemperante, à quien se trata de hacer sobrio por el amor de la salud, se le dispusiese así por un motivo puramente natural à la templanza cristiana. La humildad esterior es un paso para llegar á la humildad del corazon.

Esta instruccion, que se llama aquí parábola, en el sentido literal mira particularmente á los judíos. Ellos habian sido convidados los primeros al banquete celestial por la predicacion del Evangelio; ellos mismos se han escluido de la felicidad eterna por una orgullosa prevencion en su favor, dicen los Padres. Al-

gunos pobres solamente, los publicanos, las mujeres pecadoras, los gentiles mismos con un corazon contrito y humillado han aceptado el convite que se habia hecho á ellos; y reconociéndose indignos de un favor tan insigne, manteniéndose en el último puesto sin atreverse á levantar los ojos como el publicano, y permaneciendo en lo mas bajo del templo, han merecido que se les haya dicho: Subid mas arriba, ocupad las primeras plazas de que se han hecho indignos los judíos por su orgullosa obstinacion. De todo su discurso concluye el Hijo de Dios: Porque cualquiera que se eleva será humillado, y cualquiera que se humilla será ensalzado. Es muy estraño que concurriendo todo à humillarnos, sea tan rara la verdadera humildad. Para ser uno humilde no es menester mas que conocerse: no hay virtud que cueste menos, y sin embargo no hay ninguna de que mas se carezca. Nada debe humillarnos mas que nuestro orgullo. Cuando lo queremos de veras, dice S. Bernardo, no hay cosa tan fácil como el humillarnos. Si aspiro á ensalzarme, inmediatamente encuentro mil obstáculos á mi engrandecimiento; mas si quiero abatirme nadie se me opone. La humildad cristiana es el origen de nuestro reposo, así como el orgulto lo es de nuestros disgustos.

La oracion de la misa de este dia es como sigue:

Tua nos, quæsumus, Domiet sequatur: ac bonis operibus jugiter præstet esse intentos. Per Dominum...

the and trust all discounts that he

Concedednos, Señor, que ne, gratia semper et præveniat vuestra gracia nos prevenga y nos acompañe siempre, y que nos tenga incesantemente aplicados á los santos ejercicios de las buenas obras. Por nuestro Señor Jesucristo, etc.

La Epistola es de la de S. Pablo apóstol á los efesinos, capitulo 3.

Hujus rei gratia flecto genua mea ad Patrem Domini nostri Jesu Christi, ex quo omnis padivitias gloriæ suæ, virtute cor- todo cuanto tiene la cualidad de

Fratres: Obsecto vos ne defi- Hermanos mios: Os suplico ciatis in tribulationibus meis que no os dejeis abatir por las pro vobis: quæ est gloria vestra. tribulaciones que sufro por vosotros, lo cual constituye vuestra gloria. Con esta mira, vo doblo las rodillas delante del Paternitas in cælis, et in terra no- dre de Jesucristo, nuestro Seminatur, ut det vobis secundum nor, del cual toma su nombre

interiorem hominem, Christum ra: a fin de que, segun las rihabitare per fidem in cordibus quezas de su gloria, os dé por vestris: in charitate radicati et medio de su espíritu un aumenfundati, ut possitis comprehen- to de fortaleza para el hombre dere cum omnibus sanctis, quæ interior. Que Jesucristo habite sit latitudo, et longitudo, et su- en vuestros corazones por la fe; blimitas, et profundum: scire que estando arraigados y afiretiam supereminentem scientiæ mados en la caridad, podais charitatem Christi, ut impleamini in omnem plenitudinem tos cual es la anchura, la lon-Dei. Ei autem, qui potens est omnia facere superabundanter quam petimus, aut intelligimus: la caridad de Jesucristo, la cual secundum virtutem, quæ operatur in nobis: ipsi gloria in Ecclesia, et in Christo Jesu, in omnes generationes seculi secu- último, que al que por su virlorum. Amen.

roborari per Spiritum ejus in Padre en el cielo y en la tiercomprender con todos los sangitud, la altura y la profundidad; y que conozcais tambien es muy superior á nuestros conocimientos, para que seais llenos de Dios plenamente. Por tud que obra en nosotros lo puede todo, mucho mas alla de nuestras peticiones y de nues-tros pensamientos, sea dada la gloria por la Iglesia y por Jesucristo en toda la sucesion de los siglos. Amen.

«Los Padres y los intérpretes reconocen que la Epístola de S. Pablo á los efesinos es una de las mas difíciles y mas espirituales. Espone el Apóstol en ella los principales misterios de nuestra fe, la redencion y la justificacion por Jesucristo, la predestinacion y la vocacion de los gentiles á la fe, y todo el misterio de la nueva alianza.»

### REFLEXIONES.

A fin de que conozcais tambien la caridad de Jesucristo, la cual es muy superior à nuestros conocimientos. Amase poco à Jesucristo, porque se conoce poco cuanto nos ama Jesucristo: se le mira con poca ternura, porque se piensa poco en lo que él ha hecho por nosotros. De todas las pruehas del amor, á la que los hombres acostumbran ser mas sensibles, es á los beneficios; va porque nada indica mas el ardor y la generosidad de la pasion del que ama, va porque nada agrada tanto á nuestro humor,

cristo?

tanto Jesucristo tambien ha querido valerse de este medio para

obligarnos á amarle. El nos ha prevenido, nos ha colmado de mil beneficios, de los que el menos considerable sobrepuja á cuanto

nosotros podamos merecer, á cuanto podamos esperar, á cuanto

podamos racionalmente desear, ¡Cosa estraña! todo el mundo

recibe sin cesar beneficios de Dios, todo el mundo conviene en

el esceso incomprensible de su amor, del cual son unas pruebas

brillantes sus mismos beneficios; y sin embargo, ¡ cuán pocos se

dejan ganar por estos beneficios! ¡cuán pocos son agradecidos al

esceso de su amor! Nosotros á fuerza de oir hablar de la Crea-

cion, de la Encarnacion, de la Redencion, del sacramento de la

Eucaristía, nos acostumbramos á estas palabras y á las cosas que

ellas significan; sin embargo, no hay un hombre por poco ra-

cional que sea que no se sintiese desde luego trasportado de

amor y del mas vivo reconocimiento á otro hombre, de quien

supiese haber recibido la centésima parte del menor de estos

favores. Aun cuando este Dios hombre no nos hubiese querido

rescatar, no hubiese sido ni menos santo, ni menos poderoso,

ni menos feliz: no obstante, el ha tomado tan á pechos nuestra

salvacion que al ver solamente lo que ha hecho y el modo con

que lo ha hecho, se diria que toda su felicidad dependia de la

nuestra. Pudiendo rescatarnos á mucho menor coste, ha querido

merecernos la gracia de la salud por la muerte, y por la muerte

mas vergonzosa y mas cruel, cual era la muerte de cruz; y pu-

diendo aplicarnos sus méritos de mil maneras, ha elegido la que

mas le costaba, ha elegido la del mas prodigioso de todos los

abatimientos, el cual ha cansado en el ciclo y en toda la natura-

leza un asombro que no podremos jamás comprender debida-

mente. Y todo esto se ha hecho para mover unos corazones na-

turalmente sensibles al menor beneficio y á la menor señal de

amistad. Un nacimiento pobre, una vida laboriosa, oscura, hu-

millaciones llenas de oprobios, una muerte infame y la mas do-

lorosa son maravillas en un hombre Dios, que nosotros olvida-

mos, v estas cosas son justamente los efectos del amor que nos

tiene Jesucristo. ¿ Conócese en el cristianismo la altura, la an-

chura, la profundidad inconmensurable de la caridad incom-

prensible de Jesucristo? No podemos ignorarla; seria ignorar

nuestra religion el ignorar los principios de ella. Y si la conoce-

mos, ¿ cómo puede componerse que amemos tan poco á Jesu-

El Evangelio de la misa de este dia está tomado del de S. Lucas, capitulo 14.

In illo tempore: Cùm intraret Jesus in domum cujusdam principis pharisæorum sabbato servabant eum. Et ecce homo quidam hydropicus erat ante illum. Et respondens Jesus, dixit ad legisperitos et pharisæos, dicens: Si licet sabbato curare? At illi tacuerunt. Ipse verò apprehensum sanavit eum, ac dimisit. Et respondens ad illos, dixit: Cujus vestrum asinus, respondere illi. Dicebat autem tendens quomodò primos accu-Cum invitatus fueris ad nuptias, non discumbas in primo invitatus ab illo: et veniens is, simo loco: ut, cum venerit qui te invitavit, dicat tibi: Amice, tibus: quia omnis, qui se exalmiliat, exaltabitur

En aquel tiempo: Entró Jesus en casa de un jefe de los fariseos en la que estaba conmanducare panem, et ipsi ob- vidado à comer, y los mismos que alli estaban le observaban. En esto se presentó delante de él un hidrópico. Jesus entonces preguntó á los doctores de la ley y á los fariseos: ¿Es permitido curar en sábado? Mas ellos no respondieron una palabra. Tomando, pues, Jesus al enfermo, le curó y le desaut bos in puteum cadet, et non pidió. Despues de hecho esto continuò extrahet illum die sab- se volvió à ellos, y les dijo: bati? Et non poterant ad hæc ¿ Quién de vosotros si su asno ó su buev cae en un pozo, no et ad invitatos parabolam, in- le saca de él aunque sea el dia del sábado? Y ellos no sabian bitus eligerent, dicens ad illos: qué responder à esto. En seguida habiendo advertido que elegian ellos los primeros puesloco, ne forte honoratior te sit tos de la mesa, dirigió á los convidados esta parábola: Cuanqui te et illum vocavit, dicat ti- do fuereis convidados á las bobi: Da huic locum: et tunc in- das, les dijo, no tomeis el pricipias cum rubore novissimum mer lugar, no sea que haya locum tenere. Sed cum vocatus sido convidado otro de mayor fueris, vade, recumbe in novis- consideración, y aquel que os ha convidado á los dos, venga v os diga: Dejad ese lugar paascende superiùs. Tunc erit tibi ra este; y entonces tengais gloria coram simul discumben- que sufrir la vergüenza de descender hasta el último puesto. tat, humiliabitur: et qui se hu- Sino cuando fuereis convidados, colocaos en el último lugar para que cuando el que os ha convidado viniere, os diga: Amigo, venid mas arriba; v entonces recibais un honor á vista de los demás que están con vosotros á la mesa; porque todo el que se exalta será humillado, y cualquiera que se humilláre será exaltado.

#### MEDITACION.

# Del orgulto.

Punto primero. — Considera que el orgullo es una opinion escesiva que uno tiene de sí mismo, de su propio mérito, de su propia escelencia; es un deseo ardiente y desarreglado de que todos los demás tengan la misma opinion de nosotros. El orgullo es por lo comun el vicio de un talento limitado, de un genio mezquino; un mérito real, un gran genio está menos espuesto al orgullo. Un buen entendimiento se paga poco de oropeles, su penetracion va muy léjos para que deje de descubrir la flaqueza y aun la nada sobre que estriban las mas bellas cualidades, y para que no perciba cuantas sombras hay entre estas mismas bellas cualidades. Sus propios defectos le hacen mas impresion que sus virtudes. Un entendimiento menguado, como que nunca sale de su esfera, no está lleno mas que de sí mismo, y no hallando nada que no le parezca comun en todo lo que hacen los demás, solo admira lo que él hace. Pero si el orgullo es el efecto de un genio pobre, no es menos la prueba del poco mérito del sugeto. Una alma grande tiene una idea demasiado exacta de la perfeccion, para que ignore lo que hay defectuoso en lo que el pueblo admira; una alma ordinaria no se prenda mas que de lo que ella tiene bueno, sin pensar que todo bien procede de Dios: Desgraciados de vosotros, dice el Profeta, que sois sabios á vuestros propios ojos. Cuando esta pasion ha llegado á dominar en un corazon, produce muy pronto en él todas las demás. Qué de pasiones quedarian, si no estinguidas, al menos adormecidas, si el orgullo no las despertase; qué de familias vivirian aun en una estrecha union, si el orgullo no hubiese encendido sordamente el fuego de la discordia que ha consumido en pleitos la hacienda mas saneada, v que inspira á las dos partes un furioso encarnizamiento para perderse mutuamente. Pocas pasiones hay que no deban á este lo que ellas tienen de mas vivo, de mas punzante y de mas amargo: el orgullo es el que comunica a la ira su fiereza, y a la envidia toda su desconfianza y su maliguidad; es el viento que enciende el

odio, que causa tan funestos incendios. La codicia debe al orgullo todas las inquietudes que produce; ¿ y de qué otras fuentes nacen la mayor parte de nuestras tribulaciones, de nuestros disgustos y de nuestras murmuraciones? El orgullo es propiamente el tirano del entendimiento y del corazon humano; ¿ estuvo jamás tranquilo un orgulloso? ¿ qué calma, qué dia sereno hubo nunca en una alma orgullosa? Esta pasion no se halla bien sino en las alturas, esto es, en la region de los vientos. ¡ Buen Dios, qué digno de lástima es un hombre orgulloso! Dios se complace en confundir á los soberbios y en hacerlos desdichados.

Punto segundo. — Considera que así como la humildad es siempre amable, así tampoco hay nada mas odioso que el orgullo. No obstante, por mas odiosa, irracional y perniciosa que sea esta pasion, ninguna hay que sea mas comun y universal; no solo reina sobre el trono, domina tambien frecuentemente con imperio en las condiciones mas viles; penetra hasta las soledades; se desliza hasta en el lugar santo. No es la única obra suya la hipocresía. : Oué de motivos tan poco puros no vician las mejores acciones! ¡ qué de retrocesos no hace uno de tiempo en tiempo sobre su propia virtud! ¡ qué de secretas complacencias en su propio mérito! Así es como esta pasion artificiosa trata de familiarizarse insensiblemente hasta con la devocion. El orgullo mas sutil y mas fino sabe deslizarse diestramente bajo de los viejos harapos, por decirlo así, de la humildad; contrahace el aire y el tono de esta virtud; se prevale y aun se alimenta de sus privilegios; ninguna pasion sabe representar tantos personajes como esta. Hay pocas virtudes que no deban desconfiar de ella; no obstante, de ella al parecer es de la que se desconfia menos. No hay orgulloso que crea que lo es; no hay falsa piedad, ni falsa devocion, que no sea orgullosa. La virtud aislada es insípida al que no tiene mas que la corteza de ella; el orgullo es como la sal que la da el gusto. Cualquiera es devoto con placer, mientras que lo es con suceso. Por mas que se diga que no se busca otra cosa que la gloria de Dios, apenas perdemos de vista la nuestra; las obras de caridad que nos hacen mas honor, por penosas que sean, son las que nos parecen mas fáciles; nada se nos hace costoso en la práctica de la virtud, en tanto que la virtud es aplaudida. No se siente el peso y la fatiga, sino de lo que es oscuro ó secreto. Se deja el lujo de los vestidos; pero en esta modestia ¿ se busca solo la oscuridad y la humillacion? ¿ Por qué tanta afectacion y tantas distinciones en la misma devocion? Un corazon humilde nunca desea la singularidad. Nada se quiere por

ostentacion; pero no se incomoda uno demasiado cuando ha sido descubierto. Se oculta, decimos, el poco bien que hacemos; pero fácilmente perdonamos á los que lo publican. ¡Cosa estraña! El orgullo nos sigue hasta en las victorias que conseguimos del orgullo mismo; todo le sirve de pábulo y de alimento, hasta la humildad. ¿Qué vicio mas peligroso ni mas temible? El orgullo lo emponzoña todo. Aun cuando tuviésemos una caridad magnifica; aun cuando distribuyésemos en limosnas toda nuestra hacienda; aun cuando destruyésemos nuestro cuerpo y nuestra salud con las maceraciones mas asombrosas, si el orgullo se mezcla en estas buenas obras y en estas penitencias, no son mas que frutos corrompidos. Los fariseos eran liberales en limosnas, y de una austeridad de vida estremada; pero el orgullo y la ostentacion formaban su carácter, y esto era lo que irritaba al Salvador contra ellos.

Yo detesto, Señor, con todo mi corazon un vicio que es el orígen de todos los demás. Hacedme, ó Dios mio, la gracia de inspirarme siempre un nuevo horror contra él.

JACULATORIAS. — Alejad de mí, Señor, el espíritu de orgullo que tanto aborreceis. (Ecles. 23.)

No permitais, Señor, que el orgullo se apodere de mi entendimiento ni de mi corazon. (Psalm. 35.)

## PROPOSITOS.

1 Enorgullecerse, mirar á los demás con desprecio, porque está uno magnificamente alojado, ricamente vestido, porque tiene un suntuoso tren, un bisabuelo de gran mérito, ó porque su nombre y sus armas se encuentran en viejos registros; ¿ hubo jamás una opinion mas mal fundada de nuestra propia escelencia? Desengañémonos, el mérito debe ser personal, las virtudes no son hereditarias. Un adorno brillante, un vestido bordado de oro, una nobleza antigua, no son incompatibles con un talento menguado, y con un mérito todavía mas menguado. Las estatuas de madera ó de tierra se doran. Colóquese una estatua de madera en los nichos mas altos; en todas partes será de madera. El mérito personal, por real que sea, no da derecho para despreciar á nadie. El mérito mas insigne pierde todo su brillo y queda oscurecido por el orgullo. Concibamos un horror constante á este vicio. No solo no despreciemos jamás á nadie de cualquiera condicion que sea. Hagamos antes bien un estudio en ser corteses, urbanos, afables con todo el mundo, aun con los criados. No les

hablemos nuncasino con dulzura. Cuanto mas distinguidos y ensalzados seamos por nuestro nacimiento, por nuestra clase, por nuestra dignidad, por nuestro propio mérito, mas complacientes, mas dulces, mas atentos, mas afables debemos ser. Nunca fué un

gran mérito el ser altanero.

2 No hav algun vano, altivo, soberbio, que no se pregunte alguna vez á sí mismo por qué lo es? La mayor parte de las gentes, y sobre todo las mujeres, no encontrarán apenas otro principio de la opinion escesivamente buena que tienen de sí mismos, y del desprecio que hacen de los demás, que razones del todo contrarias, que deberian mas bien servir para humillarnos. Toda persona humilde, modesta, de cualquiera condicion que sea, es siempre respetable; por el contrario, nada inspira ni merece tanto desprecio como el orgullo. Pidamos á Dios sin cesar que nos conceda una entera victoria sobre un enemigo tan odioso y tan dañino. Para esto tomemos hoy mismo con firmeza esta resolucion. 1.º No hablar jamás de nosotros mismos, ni en bien, ni en mal. (Ecles. 19.) 2.º Alabemos siempre á todo el mundo, ó no digamos palabra, ó hablemos siempre ventajosamente de aquellos de quien hablamos. 3.º Seamos afables con todos, sean inferiores ó iguales. 4.º Tengamos sobre todo una especie de respeto á todos los pobres. 5.º No tuteemos jamás á nadie; nada da á conocer mas el orgullo y la rusticidad que esta facilidad. 6.º En fin , moderemos siempre el tono de nuestra voz; un tono demasiadamente elevado siempre es indicio de una hinchazon del corazon que choca v desagrada.

### DOMINGO DECIMOSEPTIMO DESPUES DE

PENTECOSTES.

Este domingo se ha cualificado hace mucho tiempo por el domingo del amor de Dios, á causa del asunto que la Iglesia ha elegido para la misa del dia. La Epístola está tomada de la carta que S. Pablo escribió á los efesinos; es una exhortacion interesante que les hace, inclinándoles á la dulzura, á la paciencia, á la paz, á la union, á la caridad necesaria para sufrirse los unos á los otros; á la union que debe formar un solo espíritu en aquellos que son todos miembros de un solo cuerpo; que no tienen mas que un señor, una fe, un bautismo, un Dios que reside en todos por su espíritu y que á todos estiende su providencia. Todos los fieles que habia en los primeros dias de la Iglesia no formaban mas que un corazon y una alma, y á esta paz, á esta pom.-v.