





De la Baume

6#46499

PENSEES

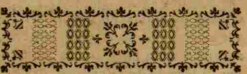
M. PASCAL.

Carilla Monant

Capilla Alfonsina Biblioteca Universitaria

62028





# PRÉFACE,

Où l'on fait voir de quelle maniere ces Pensées ont été écrites & re-cueillies; ce qui en a fait retarder l'impression; quel étoit le dessein de Monsieur Pascal dans cet Ouvrage, & de quelle sorte il a passé les dernieres années de sa vie.

Onsieur Pascal ayant quitté fort jeune l'étude des Mathématiques, de la Physique & des autres sciences profanes, dans lesquelles il avoit fait un si grand progrès, qu'il ya eu assurément peu de personnes qui aient pénétré plus avant que lui dans les matieres particulieres qu'il en a traitées; il commença vers la trentieme année de son âge à s'appliquer à des

a 1137290

choses plus sérieuses & plus relevées, & à s'adonner uniquement, autant que sa fanté le put permettre, à l'étude de l'Ecriture, des Peres & de la Morale Chrétienne.

Mais quoiqu'il n'ait pas moins excellé dans ces sortes de sciences, qu'il avoit fait dans les autres, comme il l'a bien fait paroître par des Ouvrages qui passent pour assez achevés en leur genre, on peut dire néanmoins que si Dieu eût permis qu'il eût travaillé quelque temps à celui qu'il avoit dessein de faire sur la Religion, & auquel il vouloit employer tout le reste de sa vie, cet Ouvrage eut beaucoup surpassé tous les autres qu'on a vus de lui; parce qu'en effet les vues qu'il avoit sur ce sujet étoient infiniment audessus de celles qu'il avoit sur toutes les autres choses.

Je crois qu'il n'y aura personne qui n'en soit facilement persuadé en voyant seulement le peu que l'on en donne à présent, quelque imparfait qu'il paroisse; & principalement sachant la maniere dont il y a travaillé, & toute l'histoire du recueil qu'on en a fait. Voici comment tout cela s'est passé.

Monsieur Pascal conçut le defsein decetOuvrage plusieurs années avant sa mort: mais il ne faut pas néanmoins s'étonner s'il fut si longtemps sans en rien mettre par écrit; car il avoit toujours accoutumé de songer beaucoup aux choses, & de les disposer dans son esprit avant que de les produire au dehors, pour bien considérer & examiner avec foin celles qu'il falloit mettre les premieres ou les dernieres, & l'ordre qu'il leur devoit donner à toutes, afin qu'elles pussent faire l'effet qu'il désiroit. Et comme il avoit une mémoire excellente, & qu'on peut dire même prodigieuse, en sorte qu'il a souvent assuré qu'il n'avoit jamais rien oublié de ce qu'il avoit une fois bien imprimé dans son esprit; lorsqu'il s'étoit ainsi quelque

C'est ce qui a été cause que l'on a perdu à fa mort la plus grande partie de ce qu'il avoit déja conçu touchant son dessein. Car il n'a presque rien écrit des principales raisons dont il vouloit se servir, des fondemens sur lesquels il prétendoit appuyer son Ouvrage, & de l'ordrequ'il vouloit y garder; ce qui étoit assurément très considérable. Tout cela étoit tellement gravé dans son esprit & dans sa mémoire, qu'ayant négligé de les écrire, lorsqu'il l'auroit peut-être pu faire, il se trouva, lorsqu'il l'auroit bien voulu, hors d'état d'y pouvoir du tout travailler.

#### PREFACE.

Il se rencontra néanmoins une occasion, il y a dix ou douze ans, en laquelle on l'obligea, non pas d'écrire ce qu'il avoit dans l'esprit sur ce sujet-la, mais d'en dire quelque chose de vive voix. Il le fit donc en présence & à la priere de plusieurs personnes très-considérables de ses amis. Il leur développa en peu de mots le plan de tout son Ouvrage: il leur représentace qui en devoit faire le sujet & la matiere : il leur en rapporta en abrégé les raisons & les principes, & il leur expliqua l'ordre & la suite des choses qu'il y vouloit traiter. Et ces personnes, qui font aussi capables qu'on le puisse être de juger de ces fortes de choles, avouent qu'elles n'ont jamais rien entendu de plus beau, de plus fort, de plus touchant, ni de plus convainquant; qu'elles en furent charmées, & que ce qu'elles virent de ce projet & de ce dessein, dans un discours de deux ou trois heures fait ainsi sur le champ & sans avoir

été prémédité ni travaillé, leur fit juger ce que ce pouvoit être un jour, s'il étoit jamais exécuté & conduit à sa perfection par une personne dont elles connoissoient la force & la capacité; qui avoit accoutumé de tant travailler tous ses Ouvrages, qu'il ne se contentoit presque jamais deses premieres pensées, quelque bonnes qu'elles parussent aux autres, & qui a refait souvent jusqu'à huit ou dix fois des pieces que tout autre que lui trouvoit admirables des la premiere.

Après qu'il leur eut fait voir quelles sont les preuves qui font le plus d'impression sur l'esprit des hommes, & qui sont les plus propres à les persuader, il entreprit de montrer que la Religion Chrétienne avoit autant de marques de certitude & d'évidence, que les choses qui font reçues dans le monde pour les

plus indubitables.

Pour entrer dans ce dessein, il commença par une peinture de

PREFACE.

l'homme, où il n'oublia rien de tout ce qui pouvoit le faire connoître audedans & au-dehors de lui-même, jusqu'aux plus secrets mouvemens de son cœur. Il supposa ensuite un homme qui ayant toujours vécu dans une ignorance générale, & dans l'indifférence à l'égard de toutes choses, & sur-tout à l'égard de soi-même, vient enfin à se considérer dans ce tableau, & à examiner ce qu'il est. Il est surpris d'y découvrir une infinité de choses auxquelles il n'a jamais pensé; & il ne fauroit remarquer fans étonnement & fans admiration tout ce que M. Pascal lui fait sentir de sa grandeur & de sa bassesse, de ses avantages & de ses foiblesses, du peu de lumiere qui lui reste & des ténebres qui l'environnent presque de toutes parts, & enfin de toutes les contrariétés étonnantes qui se trouvent dans sa nature. Il ne peut plus après cela demeurer dans l'indifférence, s'il a tant soit peu de raison; &

# PREFACE.

quelque insensible qu'il ait été jusqu'alors, il doit souhaiter, après avoir ainsi connu ce qu'il est, de connoître aussi d'où il vient, & ce

qu'il doit devenir.

Monsieur Pascal l'ayant mis dans cette disposition de chercher à s'instruire sur un doute si important, il l'adresse premiérement aux Philosophes; & c'est là qu'après lui avoir développé tout ce que les plus grands Philosophes de toutes les sectes ont dit sur le sujet de l'homme, il lui fait observer tant de défauts, tant de foiblesses, tant de contradictions & tant de faussetés dans tout ce qu'ils en ont avancé, qu'il n'est pas difficile à cet homme de juger que ce n'est pas là où il s'en doit tenir.

Il lui fait ensuite parcourir tout l'Univers & tous les âges, pour lui faire remarquer une infinité de Religions qui s'y rencontrent; mais il lui fait voir en même-temps par des raisons si fortes & si convain-

### PREFACE.

quantes, que toutes ces Religions ne sont remplies que de vanité, que de folies, que d'erreurs, que d'égaremens & d'extravagances, qu'il n'y trouve rien encore qui puisse le fatisfaire.

Enfin, il lui fait jetter les yeux sur le peuple Juif, & il lui en fait observer des circonstances si extraordinaires, qu'il attire facilement son attention. Après lui avoir représenté tout ce que ce peuple a de singulier, il s'arrête particuliérement à lui faire remarquer un livre unique par lequel il se gouverne, & qui comprend tout enfemble fon hiftoire, sa loi & sa Religion. A peine a-t-il ouvert ce livre, qu'il y apprend que le monde est l'ouvrage d'un Dieu, & que c'est ce même Dieu qui a créé l'homme à son image, & qui l'a doué de tous les avantages du corps & de l'esprit qui convenoient à cet état. Quoiqu'il n'ait rien encore qui le convainque de cette vérité, elle ne laisse pas de lui plai-

re; & la raison seule suffit pour lui faire trouver plus de vraisemblance dans cette supposition qu'un Dieu est l'auteur des hommes & de tout ce qu'ily a dans l'Univers, que dans tout ce que ces mêmes hommes se font imaginé par leurs propres lumieres. Ce qui l'arrête en cet endroit, est de voir, par la peinture qu'on lui a faite de l'homme, qu'il est bien éloigné de posséder tous ces avantages qu'il a dû avoir lorsqu'il est forti des mains de son auteur; mais il ne demeure pas longtemps dans ce doute: car, des qu'il poursuit la lecture de ce même livre, il y trouve qu'après que l'homme eût été créé de Dieu dans l'état d'innocence & avec toute forte de perfection, la premiere action qu'il fit, fut de se révolter contre son Créateur, & d'employer tous les avantages qu'il en avoit reçus pour l'offenser.

Monsieur Pascal lui fait alors comprendre que ce crime ayant été

#### PREFACE. XV

le plus grand de tous les crimes en toutes ses circonstances, il avoit été puni non-seulement dans ce premier homme, qui étant déchu par-là de son état, tomba tout d'un coup dans la misere, dans la foiblesse, dans l'erreur & dans l'aveuglement; mais encore dans tous ses descendans à qui ce même homme a communiqué & communiquera encore sa corruption dans toute la suite des temps.

Il lui montre ensuite divers endroits de ce livre où il a découvert cette vérité. Il lui fait prendre garde qu'il n'y est plus parlé de l'homme que par rapport à cet état de soiblesse & de désordre; qu'il y est dit souvent, que toute chair est corrompue, que les hommes sont abandonnés à leurs sens, & qu'ils ont une pente au mal dès leur naissance. Il lui fait voir encore que cette premiere chute est la source non-seulement de tout ce qu'il y a de plus incompréhensible dans la nature de

## xvj PREFACE.

l'homme, mais aussi d'une infinité d'esse qui sont hors de lui, & dont la cause lui est inconnue. Ensin, il lui représente l'homme si bien dépeint dans tout ce livre, qu'il ne lui paroît plus dissérent de la première image qu'il lui en a tracée.

Ge n'est pas assez d'avoir fait connoître à cet homme son état plein de misere; M. Pascal lui apprend encore qu'il trouvera dans ce même livre de quoi se consoler. Et en esset il lui fait remarquer qu'il y est dit que le remede est entre les mains de Dieu; que c'est à lui que nous devons recourir pour avoir les sorces qui nous manquent; qu'il se laissera séchir, & qu'il enverra même un libérateur aux hommes, qui satissera pour eux, & qui réparera leur impuissance.

Après qu'il lui a expliqué un grand nombre de remarques très-particulieres sur le livre de ce peuple, il lui fait encore considérer que c'est le seul qui air parlé dignement de

### PREFACE. xvij

l'Etre souverain, & qui ait donné l'idée d'une véritable Religion. Il lui en fait concevoir les marques les plus sensibles, qu'il applique à celles que ce livre a enseignées; & il lui fait faire une attention particuliere sur ce qu'elle fait consister l'essence de son culte dans l'amour du Dieu qu'elle adore: ce qui est un caractere tout singulier, & qui la distingue visiblement de toutes les autres Religions, dont la fausseté paroît par le désaut de cette marque si esfentielle.

Quoique M. Pascal, après avoir conduit si avant cet homme qu'il s'étoit proposé de persuader insensiblement, ne lui ait encore rien dit qui le puisse convaincre des vérités qu'il lui a fait découvrir; il l'a mis néanmoins dans la disposition de les recevoir avec plaisir, pourvu qu'on puisse lui faire voir qu'il doit s'y rendre, & de souhaiter même de tout son cœur qu'elles soient solides & bien sondées, puisqu'il y troudes

# xviij PREFACE.

ve de si grands avantages pour son repos & pour l'éclair cissement de ses doutes. C'est aussi l'état où devroit être tout homme raisonnable, s'il étoit une sois bien entré dans la suite de toutes les choses que M. Pascal vient de représenter; & il y a sujet de croire qu'après cela il se rendroit facilement à toutes les preuves qu'il apporta ensuite pour consirmer la certitude & l'évidence de toutes ces vérités importantes dont il avoit parlé, & quisont le son dement de la Religion Chrétienne qu'il avoit dessein de persuader.

Pour dire en peu de mots quelque chose de ses preuves, après qu'il eut montré en général que les vérités dont il s'agissoit, étoient contenues dans un livre de la certitude duquel tout homme de bon sens ne pouvoit douter, il s'arrêta principalement au livre de Moise, où ces vérités sont particuliérement répandues, & il sit voir par un très-grand nombre de circonstances indubita-

### PREFACE. xix

bles, qu'il étoit également impossible que Moise eût laissé par écrit des choses fausses, ou que le peuple à qui illes avoit laissées s'y fût laissé tromper, quand même Moise auroit été capable d'être fourbe.

Il parla aussi de tous les grands, miracles qui sont rapportés dans ce livre; & comme ils sont d'une grande conséquence pour la Religion qui y est enseignée, il prouva qu'il n'étoit pas possible qu'ils ne suffent vrais, non-seulement par l'autorité du livre ouils sont contenus, mais encore par toutes les circonstances qui les accompagnent, & qui les rendent indubitables.

Il fit voir encore de quelle maniere toute la loi de Moise étoit sigurative; que tout ce qui étoit arrivé aux Juiss n'avoit été que la sigure des vérités accomplies à la venue du Messie; & que le voile qui couvroit ces sigures ayant été levé, il étoit aisé d'en voir l'accomplissement & la consommation parfaite

# XX PREFACE.

en faveur de ceux qui ont reçu Jesus-Christ.

M. Pascal entreprit ensuite de prouver la vérité de la Religion par les prophéties; & ce sut sur ce sujet qu'il s'étendit beaucoup plus que sur les autres. Comme il avoit beaucoup travaillé là-dessus, & qu'il avoit sur ce sujet des vues qui lui étoient toutes particulieres, il les expliqua d'une maniere fort intelligible, il en sit voir le sens & la suite avec une facilité merveilleuse, & il les mit dans tout leur jour & dans toute leur force.

Enfin, après avoir parcouru les livres de l'ancien Testament, & fait encore plusieurs observations convainquantes pour servir de fondemens & de preuves à la vérité de la Religion, il entreprit encore de parler du nouveau Testament, & de tirer ses preuves de la vérité même de l'Evangile.

Il commença par Jesus-Christ; & quoiqu'il l'eût déja prouvé invin-

#### PREFACE.

ciblement par les prophéties & par toutes les figures de la loi, dont on voyoit en lui l'accomplissement parfait, il apporta encore beaucoup de preuves tirées de sa Personne même, de ses miracles, de sa doctrine & des circonstances de sa vie.

Il s'arrêta ensuite sur les Apôtres: & pour faire voir la vérité de la soi qu'ils ont publiée hautement partout, après avoir établi qu'on ne pouvoit les accuser de fausseté qu'en supposant, ou qu'ils avoient été des sourbes, ou qu'ils avoient été trompés eux-mêmes, il sit voir clairement que l'une & l'autre de ces suppositions étoient également impossibles.

Enfin, il n'oublia rien de tout ce qui pouvoit servir à la vérité de l'histoire évangélique, faisant de très-belles remarques sur l'Evangile même, sur le style des Evangélistes & sur leurs personnes; sur les Apôtres en particulier & sur leurs écrits; sur le nombre prodigie ix de mira-

### xxij PREFACE.

cles; fur les Martyrs, fur les Saints; en un mot, sur toutes les voies par lesquelles la Religion Chrétienne s'est entiérement établie. Et quoiqu'il n'eût pas le loisir dans un simple discours de traiter au long une si vaste matiere, comme il avoit dessein de faire dans son Ouvrage, il en dit néanmoins assez pour convaincre que tout cela ne pouvoit être l'ouvrage des hommes, & qu'il n'y avoit que Dieu seul qui eut pu conduire l'événement de tant d'effets différens, qui concourent tous également à prouver d'une maniere invincible, la Religion qu'il est vonu lui-même établir parmi les hommes.

Voilà en substance les principales choses dont il entreprit de parler dans tout ce discours, qu'il ne proposa à ceux qui l'entendirent, que comme l'abrégé du grand Ouvrage qu'il méditoit: & c'est par le moyen d'un de ceux qui y surent présens, qu'on a su

### PREFACE. xxiij

depuis le peu que je viens d'en rap-

porter.

On verra, parmi les fragmens que l'on donne au Public, quelque chose de ce grand dessein de M. Pascal; mais on y en verra bien peu: & les choses mêmes que l'on y trouvera sont si imparfaites, si peu étendues & si peu digérées, qu'elles ne peuvent donner qu'une idée trèsgrossiere de la maniere dont il avoit

envie de les traiter.

Au reste, il ne faut pas s'étonner si dans le peu qu'on en donne, on n'a pas gardé son ordre & sa suite pour la distribution des matieres. Comme on n'avoit presque rien qui se suivit, il eût été inutile de s'attacher à cet ordre; & l'on s'est contenté de les disposer à peu près en la maniere qu'on a jugé être plus propre & plus convenable à ce que l'on en avoit. On espere même qu'il y aura peu de personnes qui, après avoir bien conçu une sois le dessein de M. Pascal, ne suppléent d'eux-

### xxiv PREFACE.

mêmes au défaut de cet ordre, & qui, en considérant avec attention les diverses matieres répandues dans ces fragmens, ne jugent facilement où elles doivent être rapportées, suivant l'idée de celui qui les avoit écrites.

Si l'on avoir seulement ce discours-là parécrit tout au long, & en la maniere qu'il fut prononcé, l'on auroit quelque sujet de se consoler de la perte de cet Ouvrage, le l'on pourroit dire qu'on en auroit au moins un petit échantillon, quoique fort imparfait. Mais Dieu n'a pas permis qu'il nous ait laissé, ni l'un, ni l'autre. Car peu de temps après il tomba malade d'une maladie de langueur & de foiblesse, qui dura les quatre dernieres années de sa vie, & qui, quoiqu'elle parût fort peu au-dehors, & qu'elle ne l'obligeât pas de garder le lit ni la chambre, ne laissoit pas de l'incommoder beaucoup, & de le rendre presque incapable de s'appliquer à quoi que

#### PREFACE. XXV

ce soit; de sorte que le plus grand soin & la principale occupation de ceux qui étoient auprès de lui, étoit de le détourner d'écrire, & même de parler de tout ce qui demandoit quelque application & quelque contention d'esprit, & de ne l'entretenir que de choses indissérentes, &

incapables de le fatiguer.

C'est néanmoins pendant ces quatre années de langueur & de maladie qu'il a fait & écrit tout ce que l'on a de lui de cet Ouvrage qu'il méditoit, & tout ce que l'on en donne au Public. Car, quoiqu'il attendît que sa santé fût entiérement rétablie pour y travailler tout de bon, & pour écrire les choses qu'il avoit déja digérées & disposées dans son esprit; cependant lorsqu'il lui furvenoit quelques nouvelles pensées, quelques vues, quelques idées, ou même quelque tour, & quelques expressions qu'il prévoyoit lui pouvoir un jour servir pour son dessein; comme il n'étoit pas alors en état

#### xxvj PREFACE.

de s'y appliquer aussi fortement qu'il faisoit quand il se portoit bien, ni de les imprimer dans son esprit & dans sa mémoire, il aimoit mieux en mettre quelque chose par écrit, pour ne les pas oublier; & pour cela il prenoit le premier morceau de papierqu'il trouvoit sous samain, sur lequel il mettoit sa pensée en peu de mots, & fort souvent même seulement à demi mot; car il ne l'écrivoit que pour lui : & c'est pourquoi il se contentoit de le faire fort légérement pour ne pas se fatiguer l'esprit, & d'y mettre seulement les choses qui étoient nécessaires, pour le faire ressouvenir des vues & des idées qu'il avoit.

C'est ainsi qu'il a fait la plupart des fragmens qu'on trouvera dans ce Recueil; de sorte qu'il ne faut pas s'étonner s'il y en a quelques-uns qui semblent assez imparfaits, trop courts & trop peu expliqués, & dans lesquels on peut même trouver des termes & des expressions

### PREFACE. xxvij

moins propres & moins élégantes. Il arrivoit néanmoins quelquefois qu'ayant la plume à la main, il ne pouvoit s'empêcher, en suivant son inclination, de pousser ses pensées, & de les étendre un peu davantage, quoique ce ne fût jamais avec la force & l'application d'esprit qu'il auroit pu faire en parfaite santé. Et c'est pourquoi l'on en trouvera aussi quelques-unes plus étendues & mieux écrites, & des chapitres plus suivis & plus parfaits que les autres. Voilà de quelle maniere ont été écrites ces Pensées. Et je crois qu'il n'y aura personne qui ne juge facilement par ces légers commencemens, & par ces foibles essais d'une personnemalade, qu'il n'avoit écrits que pour lui seul, & pour se rementre dans l'esprit des pensées qu'il craignoir de perdre, & qu'il n'a jamais revus, ni retouchés, quel eut été l'Ouvrage entier, si M. Pascal eût pu recouvrer sa parfaite santé, & y mettre la derniere main; lui

bij

### xxviij PREFACE.

qui savoit disposer les choses dans un si beau jour & un si bel ordre; qui donnoit un tour si particulier, si noble & si relevé à tout ce qu'il vouloit dire; qui avoit dessein de travailler cet Ouvrage plus que tous ceux qu'il avoit jamais faits; qui y vouloit employer toute la force d'esprit & tous les talens que Dieu lui avoit donnés; & duquel il a dit souvent qu'il lui falloit dix ans de santé pour l'achever.

Comme l'on savoit le dessein qu'avoit M. Pascal de travailler sur la Religion, l'on eut un très-grand soin, après sa mort, de recueillir tous les écrits qu'il avoit saits sur cette matiere. On les trouva tous ensemble ensilés en diverses liasses, mais sans aucun ordre & sans aucune suite; parce que, comme je l'ai déja remarqué, ce n'étoit que les premieres expressions de ses pensées, qu'il écrivoit sur de petits morceaux de papier à mesure qu'elles lui venoient dans l'esprit; & tout

#### PREFACE. xxix

cela étoit si imparfait & si mal écrit, qu'on a eu toutes les peines du monde à le déchiffrer.

La premiere chose que l'on fit, fut de les faire copier tels qu'ils étoient, & dans la même confusion qu'on les avoit trouvés. Mais lorsqu'on les vit en cet état, & qu'on eut plus de facilité de les lire & de les examiner que dans les originaux, ils parurent d'abord si informes, si peu suivis, & la plupart si peu expliqués, qu'on fut fort long-temps sans penser du tout à les faire imprimer, quoique plusieurs personnes de très-grande considération le demandassent souvent avec des instances & des sollicitations fort pressantes; parce que l'on jugeoit bien que l'on ne pouvoit pas remplir l'attente & l'idée que tout le monde avoit de cet Ouvrage, dont l'on avoit déja entendu parler, en donnant ces écrits en l'état qu'ils étoient.

Mais enfin on fut obligé de céder

b iij

### xxviij PREFACE.

qui savoit disposer les choses dans un si beau jour & un si bel ordre; qui donnoit un tour si particulier, si noble & si relevé à tout ce qu'il vouloit dire; qui avoit dessein de travailler cet Ouvrage plus que tous ceux qu'il avoit jamais faits; qui y vouloit employer toute la force d'esprit & tous les talens que Dieu lui avoit donnés; & duquel il a dit souvent qu'il lui falloit dix ans de santé pour l'achever.

Comme l'on savoit le dessein qu'avoit M. Pascal de travailler sur la Religion, l'on eut un très-grand soin, après sa mort, de recueillir tous les écrits qu'il avoit saits sur cette matiere. On les trouva tous ensemble ensilés en diverses liasses, mais sans aucun ordre & sans aucune suite; parce que, comme je l'ai déja remarqué, ce n'étoit que les premieres expressions de ses pensées, qu'il écrivoit sur de petits morceaux de papier à mesure qu'elles lui venoient dans l'esprit; & tout

#### PREFACE. xxix

cela étoit si imparfait & si mal écrit, qu'on a eu toutes les peines du monde à le déchiffrer.

La premiere chose que l'on fit, fut de les faire copier tels qu'ils étoient, & dans la même confusion qu'on les avoit trouvés. Mais lorsqu'on les vit en cet état, & qu'on eut plus de facilité de les lire & de les examiner que dans les originaux, ils parurent d'abord si informes, si peu suivis, & la plupart si peu expliqués, qu'on fut fort long-temps sans penser du tout à les faire imprimer, quoique plusieurs personnes de très-grande considération le demandassent souvent avec des instances & des sollicitations fort pressantes; parce que l'on jugeoit bien que l'on ne pouvoit pas remplir l'attente & l'idée que tout le monde avoit de cet Ouvrage, dont l'on avoit déja entendu parler, en donnant ces écrits en l'état qu'ils étoient.

Mais enfin on fut obligé de céder

b iij

# XXX PREFACE.

à l'impatience & au grand désir que tout le monde témoignoit de les voir imprimés: & l'on s'y porta d'autant plus aisément, que l'on crut que ceux qui les liroient, seroient assez équitables pour faire le discernement d'un dessein ébauché, d'avec une piece achevée, & pour juger de l'Ouvrage par l'échantillon, quelque imparfait qu'il fût; & ainsi l'on se résolut de les donner au Public. Mais comme il y avoit plusieurs manieres de l'exécuter, l'on a été quelque temps à se déterminer sur celle que l'on devoit prendre.

La premiere qui vint dans l'esprit, & celle qui étoit sans doute la plus facile, étoit de les faire imprimer tout de suite dans le même état qu'on les avoit trouvés. Mais l'on jugea bientôt que de le faire de cette sorte, c'eût été perdre presque tout le fruit qu'on en pouvoit espérer; parce que les pensées plus parfaites, plus suivies, plus claires

#### PREFACE. xxxj

& plus étendues, étant mêlées & comme absorbées parmi tant d'autres imparfaites, obscures, à demi digérées, & quelques-unes même presque inintelligibles à tout autre qu'à celui qui les avoit écrites, il y avoit tout sujet de croire que les unes seroient rebuter les autres, & que l'on ne considéreroit ce volume grossi inutilement de tant de pensées imparfaites, que comme un amas confus, sans ordre, sans suite, & qui ne pouvoit servir à rien.

Il y avoit une autre maniere de donner cesécritsauPublic, qui étoit d'y travailler auparavant, d'éclaircir les pensées obscures, d'achever celles qui étoient imparfaites, &, en prenant dans tous ces fragmens le dessein de M. Pascal, de suppléer en quelque sorte l'Ouvrage qu'il vouloit faire. Cette voie eutété assurément la plus parfaite; mais il étoit aussi très-difficile de la bien exécuter. L'on s'y est néanmoins arrêté assez long-temps, & l'on avoit en

biv

# xxij PREFACE.

effet commencé à y travailler. Mais enfin l'on s'est résolu de la rejetter, aussi-bien que la premiere; parce que l'on a considéré qu'il étoit presque impossible de bien entrer dans la pensée & dans le dessein d'un Auteur, & sur-tout d'un Auteur mort; & que ce n'eût pas été donner l'Ouvrage de M. Pascal, mais un Ouvrage tout dissérent.

Ainsi, pour éviter les inconvéniens qui se trouvoient dans l'une& l'autre de ces manieres de faire paroître ces écrits, l'on en a choisiune entre deux, qui est celle que l'on a suivie dans ce Recueil. L'on a pris seulement parmice nombre de Penfées celles qui ont paru les plus claires & les plus achevées; & on les donne telles qu'on les a trouvées, sans y rien ajouter, ni changer; si ce n'est qu'au lieu qu'elles étoient sans suite, sans liaison, & dispersées confusément de côté & d'autre, on les a mises dans quelque sorte d'ordre, & réduit sous les mêmes titres

### PREFACE. xxxiij

celles qui étoient sur les mêmes sujets; & l'on a supprimé toutes les autres, qui étoient, ou trop obscu-

res, ou trop imparfaites.

Ce n'est pas qu'elles ne continssent aussi de très-belles choses, & qu'elles ne fussent capables de donner de grandes vues à ceux qui les entendroient bien. Mais, comme l'on ne vouloit pas travailler à les éclaircir & à les achever, elles eufsent été entiérement inutiles en l'état qu'elles sont: & afin que l'on en ait quelque idée, j'en rapporterai ici seulement une, pour servir d'exemple, & par laquelle on pourra juger de toutes les autres que l'on a retranchées. Voici donc quelle est cette pensée, & en quel état on l'a trouvée parmi ces fragmens: Un artisan qui parle des richesses, un Procureur qui parle de la guerre, de la royauté, &c. Mais le riche parle bien des richesses, le Roi parle froidement d'un grand don qu'il vient de faire, & Dieu parle bien de Dieu.

# XXXIV PREFACE.

Il y a dans ce fragment une fort belle pensée: mais il y a peu de perfonnes qui la puissent voir, parce qu'elle y est expliquée très-imparfaitement & d'une maniere fort obscure, fort courte, & fortabrégée; en sorte que, si on ne lui avoit souvent oui dire de bouche la même pensée, il seroit difficile de la reconnoître dans une expression si confuse & si embrouillée. Voici à peu près en quoi elle consiste.

Il avoit fait plusieurs remarques très-particulieres sur le style de l'E-criture, & principalement de l'E-vangile, & il y trouvoit des beautés que peut-être personne n'avoit remarquées avant lui. Il admiroit, entre autres choses, la naïveté, la simplicité, &, pour le dire ainsi, la froideur avec laquelle il semble que Jesus-Christ y parle des choses les plus grandes & les plus relevées; comme sont, par exemple, le royaume de Dieu, la gloire que posséderont les Saints dans le ciel, les pei-

### PREFACE. XXXV

nes de l'enfer, fans s'y étendre, comme ont fait les Peres & tous ceux qui ont écrit sur ces matieres; & il disoit que la véritable cause de cela étoit, que ces choses, qui, à la verité, sont infiniment grandes & relevées à notre égard, ne le sont pas de même à l'égard de Jesus-Christ, & qu'ainsi il ne faut pas trouver étrange qu'il en parle de cette sorte, fans étonnement & fans admiration; comme l'on voit, fans comparaison, qu'un Général d'armée parle tout simplement & sans s'émouvoir du siege d'une place d'importance, & du gain d'une grande bataille; & qu'un Roi parle froidement d'une somme de quinze ou vingt millions, dont un particulier & un artifan ne parleroient qu'avec de grandes exagérations.

Voilà quelle est la pensée qui est contenue & renfermée sous le peu de paroles qui composent ce fragment; & cette considération, jointe à quantité d'autres semblables, pou-

bvj

# xxxvj PREFACE.

voit servir assurément, dans l'esprit des personnes raisonnables & qui agissent de bonne soi, de quelque preuve de la divinité de J. C.

Je crois que ce seul exemple peut suffire non-seulement pour faire juger quels sont à peu près les autres fragmens que l'on a retranchés, mais aussi pour faire voir le peu d'application & la négligence, pour ainsi dire, avec laquelle ils ont presque tous été écrits; ce qui doit bien convaincre de ce que j'ai dit, que Monsieur Pascal ne les avoit écrits en effet que pour lui seul, & sans aucune pensée qu'ils dussent jamais paroître en cet état: & c'est aussi ce qui fait espérer que l'on sera assez porté à excuser les défauts qui pourront s'y rencontrer.

Que s'il se trouve encore dans ce Recueil quelques pensées un peu obscures, je pense que pour peu qu'on veuille s'y appliquer, on les comprendra néanmoins très-facilement, & qu'on demeurera d'accord

## PREFACE. xxxvij

que ce ne sont pas les moins belles, & qu'on a mieux fait de les donner telles qu'elles sont, que de les éclaircir par un grand nombre de paroles, qui n'auroient servi qu'à les rendre traînantes & languissantes, & qui en auroient ôté une des principales beautés, qui consiste à dire beaucoup de choses en peu de mots.

L'on en peut voir un exemple dans un des fragmens du chapitre des Preuves de Jesus-Christ par les prophéties, page 105. qui est conçu en ces termes : Les Prophetes sont mélés de prophéties particulieres, & de celles du Messie; afin que les prophéties du Messie ne fussent pas sans preuves, & que les prophéties particulieres ne fussent pas sans fruit. Il rapporte dans ce fragment la raison pour laquelle les Prophetes, qui n'avoient en vue que le Messie, & qui sembloient ne devoir prophétiser que de lui & de ce qui le regardoit, ont néanmoins souvent prédit des choses particulieres qui paroissent

# xxxviij PREFACE.

assez indisférentes & assez inutiles à leur dessein. Il dit que c'étoit afin que ces événemens particuliers s'accomplissant de jour en jour aux yeux de tout le monde en la maniere qu'ils les avoient prédits, ils fussent incontestablement reconnus pour Prophetes, & qu'ainsi l'on ne pût douter de la vérité & de la certitude de toutes les choses qu'ils prophétisoient du Messie. De sorte que par ce moyen les prophéties du Messie tiroienten quel que façon leurs preuves & leur autorité de ces prophétiesparticulieres, vérifiées & accomplies; & ces prophéties particulieres servant ainsi à prouver & à autoriser celles du Messie, elles n'étoient pas inutiles & infructueuses. Voilà le sens de ce fragment, étendu & développé. Mais il n'y a sans doute personne qui ne prît bien plus de plaisir de le découvrir soi-même dans ces paroles obscures, que de le voir ainsi éclairci & expliqué.

Il est encore, ce me semble, assez

#### PREFACE. xxxix

à propos, pour détromper quelques personnes qui pourroient peut-être s'attendre de trouver ici des démonstrations géométriques de l'existence de Dieu, de l'immortalité de l'ame, & de plusieurs autres articles de la Foi chrétienne, de les avertir que ce n'étoit pas là le dessein de Monsieur Pascal. Il ne prétendoit point prouver toutes ces vérités de la Religion par de telles démonstrations, fondées sur des principes évidens, capables de convaincre l'obstination des plus endurcis, ni par des raisonnemens métaphysiques, qui souvent égarent plus l'efprit qu'ils ne le persuadent, ni par des lieux communs tirés de divers effets de la nature, mais par des preuves morales qui vont plus au cœur qu'à l'esprit : c'est-à-dire, qu'il vouloit plus travailler à toucher & à disposer le cœur, qu'à convaincre & à persuader l'esprit; parce qu'il favoit que les passions & les attachemens vicieux, qui corrompent PREFACE.

le cœur & la volonté, sont les plus grands obstacles & les principaux empêchemens que nous ayons à la Foi, & que, pourvu qu'on pût lever ces obstacles, il n'étoit pas difficile de faire recevoir à l'esprit les lumieres & les raisons qui pouvoient le

convaincre.

L'on sera facilement persuadé de tout cela en lisant ses écrits. Mais M. Pascal s'en est encore expliqué lui-même dans un de ces fragmens qui a été trouvé parmi les autres, & que l'on n'a pas mis dans ce Recueil. Voici ce qu'il dit dans ce fragment: Je n'entreprendrat pasici de prouver par des raisons naturelles, ou l'existence de Dieu, ou la Trinité, ou l'immortalité de l'ame, ni aucune des choses de cette nature; nonseulement parce que je ne me sentirois pas assez fort pour trouver dans la nature dequoi convaincre des Athées endurcis, mais encore parce que cette connoissance sans J. C. est inutile & stérile. Quand un homme seroit perfuadé que les proportions des nombres sont des vérités immatérielles, éternelles, & dépendantes d'une premiere vérité en qui elles subfistent, & qu'on appelle Dieu, je ne le trouverois pas beaucoup avancé pour son

falut.

L'on s'étonnera peut-être aussi de trouver dans ce Recueil une si grande diversité de pensées', dont il y en a même plusieurs qui semblent assez éloignées du sujet que M. Pascal avoit entrepris de traiter. Mais il faut considérer que son dessein étoit bien plus ample & plus étendu que l'on ne se l'imagine, & qu'il ne se bornoit pas seulement à réfuter les raisonnemens des Athées & de ceux qui combattent quelquesunes des vérités de la Foi chrétienne. Le grand amour & l'estime singuliere qu'il avoit pour la Religion, faisoit que non-seulement il ne pouvoitsouffrir qu'on voulûtladétruire & anéantir tout-à-fait, mais même qu'on la blessat, & qu'on la corrom-

### xlij PREFACE.

pît en la moindre chose. De sorte qu'il vouloit déclarer la guerre à tous ceux qui en attaquent ou la vérité, ou la sainteté; c'est-à-dire, nonseulement aux Athées, aux Infideles & aux Hérétiques qui refusent de soumettre les fausses lumieres de leur raison à la Foi, & de reconnoître les vérités qu'elle nous enseigne; mais même aux Chrétiens & aux Catholiques, qui étant dans le corps de la véritable Eglise, nevivent pas néanmoins felon la pureté des maximes de l'Evangile, qui nous y sont proposées comme le modele fur lequel nous devons nous régler & conformer toutes nos actions.

Voilà quel étoit son dessein; & ce dessein étoit assez vaste & assez grand pour pouvoir comprendre la plupart des choses qui sont répandues dans ce Recueil. Il s'y en pourta néanmoins trouver quelquesunes qui n'y ont nul rapport, & qui en esset n'y étoient pas destinées; comme, par exemple, la plupart de

# PREFACE. xliij

relles qui sont dans le chapitre des Pensées diverses, les quelles on a aussi trouvées parmi les papiers de M. Pascal, & que l'on a jugé à propos de joindre aux autres; parce que l'on ne donne pas ce livre-ci simplement comme un ouvrage fait contre les Athées, ou sur la Religion, mais comme un Recueil de Pensées sur la Religion & sur quelques autres Su-

Je pense qu'il ne reste plus, pour achever cette Présace, que de dire quelque chose de l'Auteur, après avoir parlé de son Ouvrage. Je crois que non-seulement cela sera assez à propos; mais que ce que j'ai dessein d'en écrire pourra même être trèsutile pour saire connoître comment M. Pascal est entré dans l'estime & dans les sentimens qu'il avoit pour la Religion, qui lui firent concevoir le dessein d'entreprendre cet

Ouvrage. L'on a déja rapporté en abrégé, dans la Préface des Traités de l'E-

xly

quilibre des liqueurs & de la pesanteur de l'air, de quelle maniere il a passé sa jeunesse, & le grand progrès qu'il y fit en peu de temps dans toutes les sciences humaines & profanes auxquelles il voulut s'appliquer, & particuliérement en la Géométrie & aux Mathématiques, la maniere étrange & surprenante dont il les apprit à l'âge de 11 ou 12 ans; les petits Ouvrages qu'il faisoit quelquefois, & qui surpassoient toujours beaucoup la force & la portée d'une personne de son âge; l'effort étonnant & prodigieux de son imagination & de son esprit, qui parut dans sa machine d'Arithmétique, qu'il inventa âgé seulement de 19 à 20 ans; & enfin les belles expériences du vuide, qu'il fit en présence des personnes les plus considérables de la ville de Rouen, ou il demeura quelque temps, pendant que M. le Président Pascal, son pere, y étoit employé pour le service du Roi dans la fonction d'In-

tendant de Justice. Ainsi je ne répéterai rien ici de tout cela, & je me contenterai seulement de représenter en peu de mots comment il a méprisé toutes ces choses, & dans quel esprit il a passé les dernieres années de sa vie; en quoi il n'a pas moins fait paroître la grandeur & la solidité de sa vertu & de sa piété, qu'il avoit montré auparavant la force, l'étendue & la pénétration admirable de son esprit.

Il avoit été préservé pendant sa jeunesse, par une protection particuliere de Dieu, des vices où tombent la plupart des jeunes gens; &, ce qui est assez extraordinaire à un esprit aussi curieux que le sien, il ne s'étoit jamais porté au libertinage pour ce qui regarde la Religion, ayant toujours borné sa curiosité aux choses naturelles. Il a dit plusieurs sois qu'il joignoit cette obligation à toutes les autres qu'il avoit à Monsieur son pere, qui, ayant luimême un très-grand respect pour la

### xlvj PREFACE.

Religion, le lui avoit inspiré dès l'enfance, lui donnant pour maxime, que tout ce qui est l'objet de la Foi ne sauroit l'être de la raison, & beaucoup moins y être soumis.

Ces instructions, qui lui étoient souvent réitérées par un pere pour qui il avoit une très-grande estime, & en qui il voyoit une grande science accompagnée d'un raisonnement fort & puissant, faisoient tant d'impression sur son esprit, que quelques discours qu'il entendît faire aux libertins, iln'en étoit nullement ému; & quoiqu'il sût fort jeune, il les regardoit comme desgens qui étoient dans ce saux principe, que la raison humaine est au-dessus de toutes choses, & qui ne connoissent pas la nature de la Foi.

Mais enfin, après avoir ainsi passé sa jeunesse dans des occupations & des divertissements qui paroissoient assez innocens aux yeux du monde, Dieu le toucha de telle sorte, qu'il lui sit comprendre parsaitement que

PREFACE. xlvij la Religion Chrétienne nous oblige à ne vivre que pour lui, & à n'avoir point d'autre objet que lui: & cette vérité lui parut si évidente, si utile & si nécessaire, qu'elle le sit résoudre de se retirer & de se dégager peu à peu de tous les attachemens qu'il avoit au monde, pour

Ce désir de la retraite, & de mener une vie plus chrétienne & plus réglée, lui vint lorsqu'il étoit encore fort jeune; & il le porta dès-lors à quitter entiérement l'étude des sciences profanes, pour ne s'appliquer plus qu'à celles qui pouvoient contribuer à son salut & à celui des autres. Mais de continuelles maladies qui lui survinrent, le détournement quelque temps de son dessein, & l'empêcherent de le pouvoir exécuter plutôt qu'à l'âge de trente ans,

Ce fut alors qu'il commença à y travailler tout de bon; & pour y parvenir plus facilement, & rompre tout d'un coup toutes ses habitudes,

### zlviij PREFACE.

il changea de quartier, & ensuite se retira à la campagne, où il demeura quelque temps; d'où étant de retour, il témoignasibien qu'il vouloit quitter le monde, qu'enfin le monde le quitta. Il établit le réglement de sa viedans saretraite sur deux maximes principales, qui sont de renoncer à tout plaisir & à toute superfluité. Il les avoitsans cesse sous les yeux, & il tâchoît de s'y avancer & de s'y perfectionner toujours de plus en plus. C'est l'application continuelle qu'il avoit à ces deux grandes maximes, qui lui faisoit témoigner une si grande patience dans ses maux & dans ses maladies, qui ne l'ont presque jamais laissé sans douleur pendant toute sa vie; qui lui faisoit pratiquer des mortifications très-rudes & très-séveres envers lui-même; qui faisoit que non-seulement il refusoit à ses sens tout ce qui pouvoit leur être agréable, mais encore qu'il prenoit sans peine, sans dégout, & même avec joie, lorfqu'il le falloit.

#### PREFACE. xlix

loit, tout ce qui pouvoit leur déplaire, soit pour la nourriture, soit pour les remedes; qui le portoit à se retrancher tous les jours de plus en plus tout ce qu'il ne jugeoit pas lui êtreabsolumentnécessaire, soit pour le vêtement, soit pour la nourriture. pour les meubles, & pour toutes les autres choses; qui lui donnoit un amour si grand & si ardent pour la pauvreté, qu'elle lui étoit toujours présente, & que lorsqu'il vouloit entreprendre quelque chofe, la premiere pensée qui lui venoit en l'esprit, étoit de voir si la pauvreté y pouvoit être pratiquée; & qui lui faifoit avoir en même-temps tant de tendresse & tant d'affection pour les pauvres, qu'il ne leur a jamais pu refuser l'aumône, & qu'il en a fait même fort souvent d'assez confidérables, quoiqu'il n'en fît que de son nécessaire; qui faisoit qu'il ne pouvoit souffrir qu'on cherchât avec soin toutes ses commodités,& qu'il blâmoit tant cette recherche

curieuse, & cette fantaisie de vouloir exceller en tout, comme de se fervir en toutes choses des meilleurs ouvriers, d'avoir toujours du meilleur & du mieux fait, & mille autres choses semblables, qu'on fait fans scrupule, parce qu'on ne croit pas qu'il y ait de mal, mais dont il ne jugeoit pas de même; & enfin qui lui a fait faire plusieurs actions très-remarquables & très-chrétiennes, que je ne rapporte pas ici, de peur d'être trop long, & parce que mon dessein n'est pas de faire une Vie, mais seulement de donner quelque idée de la piété & de la vertu de M. Pascal, à ceux qui ne l'ont pas connu; car pour ceux qui l'ont vu, & qui l'ont un peu fréquenté pendant les dernieres années de fa vie, je ne prétends pas leur rien apprend e par-là; & je crois qu'ils jugeront bien au contraire, que j'aurois pu dire encore beaucoup d'autres choses que je passe sous silence.

# EXTRAIT

Des Nouvelles de la République des Lettres, par M. Bayle, du mois de Décembre 1684, page 531.

Ent volumes de Sermons ne valent pas cette Vie-là, & font beaucoup moins capables de défarmer les impies. L'humilité & la dévotion extraordinaire de M. Pascal mortifient plus les libertins, que si on lâchoit sur eux une douzaine de Missionnaires. Ils ne peuvent plus nous dire, qu'il n'y a que de petits esprits qui aient de la piété; car on leur en fait voir de la mieux poussée dans l'un des plus grands Géometres, des plus subtils Métaphysiciens, & des plus pénétrans esprits qui aient jamais été au monde. La piété d'un tel Philosophe devroit faire dire aux indévots & aux libertins ce que dit un jour un certain Dioclès, en voyant Epicure dans un Temple : Quelle fête, s'écria-t-il, quel spect cle pour moi, de voir Epicure dans un Temple! Tous mes soupçons s'évanouissent; la piété revrend Sa place; & je ne vis jamais mieux la grandeur de Jupiter, que depuis que je vois Epicure à genoux. C'est assurément un beau

spectacle, que de voir Monsieur Pascal régler sa vie par la maxime, qu'il faut renoncer à tout plaisir, & que la maladie étant l'état naturel des Chrétiens, on doit s'estimer heureux d'être malade, puisqu'on se trouve alors par nécessité dans l'état où l'on est obligé d'être. On fait bien de publier l'exemple d'une si grande vertu; on en a besoin pour empêcher la prescription de l'esprit du monde contre l'esprit de l'Evangile. On voit assez de gens qui disent qu'il faut se mortifier; mais on en voit bien pen qui le fassent, & personne n'appréhende de guérir, quand il est malade, comme Monfieur Pascal l'appréhendoir. Il y a même des pays dans la Chrétienté, où il n'y a peut-être pas un homme qui ait seulement oui parler des maximes de ce Philosophe Chrétien.



\* that he is moralled to



# LAVIE

DE

# M. PASCAL,

ÉCRITE

PAR MADAME PERIER,

SASŒUR.



On Frere naquit à Clermont le 19 Juin de l'année 1623. Mon Pere s'appelloit Etienne Pascal, Président en la Cour

cill

des Aides; & ma mere, Antoinette Begon. Dès que mon frere fut en âge qu'on pût lui parler, il donna des marques d'un esprit extraordinaire, par les petites reparties qu'il faisoit fort à propos; mais encore plus par des questions qu'il faisoit sur la nature des choses, qui surprenoient tout le monde. Ce commencement, qui donnoit de belles espérances, ne se démentit jamais; car, à mesure qu'il croisliv VIE DE M. PASCAL.

foit, il augmentoit toujours en force de raisonnement, en sorte qu'il étoit toujours beaucoup au-dessus de son âge.

Cependant ma mere étant morte dès l'année 1626, que mon frere n'avoit que trois ans, mon pere, se voyant seul, s'appliqua plus fortement an soin de sa famille; & comme il n'avoit point d'autre sils que celui-là, certe qualité de sils unique, & les grandes marques d'esprit qu'il teconnut dans cet enfant, lui donnerent une si grande affection pour lui, qu'il ne put se résoudre à commettre son éducation à un autre, & se résolut dès lors à l'instruire lui-même, comme il a fait; mon frere n'ayant jamais entré dans aucun College, n'ayant jamais eu d'autre maître que mon pere.

En l'année 1631, mon pere se retira à Paris, nous y mena tous, & y établit sa demeure. Mon frere, qui n'avoit que huit ans, reçut un grand avantage de cette retraite, dans le dessein que mon pere avoit de l'élever: car il est sans doute qu'il n'autoit pas puen prendre le même soin dans la Province, où l'exercice de sa Charge, & les compagnies continuelles qui abordoient chez lui, l'auroient beaucoup détourné: mais il étoit à Paris dans une entiere liberté. Il s'y appliqua tout entier, & il eut tout le succès que purent avoir les

VIEDE M. PASCAL. It soins d'un pere aussi intelligent & aussi affectionné qu'on puisse l'être.

Sa principale maxime dans cette éducation étoit de tenir toujours cet enfant au-dessus de son ouvrage; & ce fut par cette rasson qu'il ne voulut point commencer à lui apprendre le latin qu'il n'eût 12 ans, asin qu'il le sît avec plus de facilité.

Pendant cet intervalle, il ne le laissoit pas inutile; car il l'entretenoit de toutes les choses dont il le voyoit capable. Il lui faisoit voir en général ce que c'étoit que les langues. Il lui montroit comme on les avoit réduites en grammaires, sous de certaines regles; que ces regles avoient-encore des exceptions qu'on avoit eu soin de remarquer; & qu'ainsi l'on avoit trouvé le moyen par-là de rendre toutes les langues communicables d'un pays en un autre.

Cette idée générale lui débrouilloit l'esprit, & lui faisoit voir la raison des regles de la grammaire, de sorte que, quand il vint à l'apprendre, il savoit pourquoi il le faisoit, & il s'appliquoit précisément aux choses à quoi il falloit le plus d'application.

Après ces connoissances, mon pere lui en donna d'autres: il lui parloit souvent des effets extraordinaires de la nature, comme de la poudre à canon, & d'autres

WI VIEDE M. PASCAL. choses qui surprennent, quand on les considere. Mon frere prenoit grand plaisir à cer entretien; mais il vouloit savoir la raison de toutes choses: & comme elles ne font pas toutes connues, lorfque mon pere ne les disoit pas, ou qu'il lui disoit celles qu'on allegue d'ordinaire, qui ne sont proprement que des désaires, cela ne le contentoit pas: car il a toujours en une netteté d'esprit admirable pour discerner le faux; & on peut dire que toujours, & en toutes choses la vérité aétéle seul objet de son esprit; puisque jamais rien ne l'a pu satisfaire que sa connoissance. Ainsi des son enfance il ne pouvoit se rendre qu'à ce qui lui paroissoit vrai évidemment; de sorre que quand on ne lui disoit pas de bonnes raifons, il en cherchoit lui-même; & quand il s'étoit attaché à quelque chose, . il ne la quirtoir point qu'il n'en eut trouvé quelqu'une qui put le satisfaire. Une fois entre autres, quelqu'un ayant frappé à table un plat de faiance avec un conreau, il prit garde que cela rendoit un grand fon, mais qu'aussi-tôt qu'on eut mis la main dessus, cela l'arrêta. Il voulut en mêmetemps en savoir la cause, & cette expérience le porta d'en faire beaucoup d'autres sur les sons. Il y remarqua tant de choses, qu'il en fit un Traité à l'âge de douze ans, qui fut trouvé tout-à-fait bien raisonné.

Vie de M. Pascat. Ivij Son génie pour la Géométrie commença à paroître, lorsqu'il n'avoit encore que douze ans par une rencontre si extraordinaire, qu'il me semble qu'elle mérite bien

d'être déduite en particulier.

Mon pere étoit homme favant dans les Mathématiques, & avoit habitude parlà avec tous les habiles gens en cette science, qui étoient souvent chez lui : mais comme il avoit dellein d'inftruire mon frere dans les langues, & qu'il savoir que la Mathématique est une science qui remplit & qui satisfait beaucoup l'esprit, il ne voulut point que mon frere en eut aucune connoissance, de peur que cela ne le rendît négligent pour la langue Latine, & les autres langues dans lesquelles il vouloit le perfectionner. Par cette raison, il avoit serré tous les livres qui en traitent, & il s'abstenoit d'en parler avec ses amis, en fa présence : mais cette précaution n'empêchoit pas que la curiofité de cet enfant ne fût excitée; de sorte qu'il prioit fouvent mon pere de lui apprendre la Mathématique : mais il le lui refusoit , lui promettant cela comme une récompense. Il lui promettoit qu'aussi-rôt qu'il sauroit le Latin & le Grec, il la lui apprendroit. Mon frere, voyant cette réfiftance, lui demanda un jour ce que c'étoit que certe science,& de quoi on y traitoit. Mon pere

lviij VIE DE M. PASCAL. lui dit en général que c'étoit le moyen de faire des figures justes, & de trouver les proportions qu'elles avoient entre elles, & en même-temps lui défendit d'en parler davantage, & d'y jamais penfer. Mais cet esprit qui ne pouvoit demeurer dans ces bornes, des qu'il eut cette simple ouverture, que la Mathématique donnoit des moyens de faire des figures infailliblement justes, il se mir lui-même à rêver sur cela, à ses heures de récréation; & étant seul dans une salle où il avoit accoutumé de se divertir, il prenoit du charbon, & faisoit des figures sur des carreaux, cherchant le moyen de faire, par exemple, un cercle parfaitement rond, un triangle dont les côtes & les angles fussent egaux, & les autres choses semblables : il trouvoit tout cela lui seul; ensuite il cherchoit les proportions des figures entre elles. Mais comme le soin de mon pere avoir été si grand de lui cacher toutes ces choses, il n'en savoit pas même les noms. Il fut contraint de se faire lui-même des définitions: il appelloit un cercle un rond, une ligne, une barre, & ainsi des autres. Après ces définitions, il se fit des axiomes, & enfin il fit des démonstrations parfaites; &, comme l'on va de l'un à l'autre dans ces choses, il poussa ses recherches si avant, qu'il en vint jusqu'à la trente-deuxieme

VIE DE M. PASCAL. proposition du premier livre d'Euclide. Comme il en étoit là-dessus, mon pere entra dans le lieu où il étoit, sans que mon frere l'entendît : il le trouva si fort appliqué, qu'il fut long-temps sans s'appercevoir de sa venue. On ne peut dire lequel fut le plus furpris; ou le fils, de voir son pere, à cause de la défense expresse qu'il lui en avoit faite; ou le pere, de voir son fils au milieu de toutes ces choses. Mais la surprise du pere fut bien plus grande, lorsque lui ayant demandé ce qu'il faifoit, il lui dit qu'il cherchoit telle chose, qui étoit la trente-deuxieme proposition du premier Livre d'Euclide. Mon pere lui demanda ce qui l'avoit fait penfer à chercher cela. Il dit que c'étoit qu'il avoit trouvé telle autre chose. Et sur cela, lui ayant fait encore la même question, il lui dit encore quelques démonstrations qu'il avoit faites; & enfin, en rétrogradant & s'expliquant toujours par les noms de rond & de barre, il en vint à ses définitions & a fes axiomes.

Mon pere fut si épouvanté de la grandeur & de la puissance de ce génie, que, sans lui dire mot, il le quitta, & alla chez Monsieur le Pailleur, qui étoit son ami intime, & qui étoit aussi très-savant. Lorsqu'il y sut arrivé, il demeura immobile, comme un homme transporté. Monsieur le Pailleur voyant cela, & voyant même qu'il versoit quelques larmes, sut épouvanté, & le pria de ne lui pas celer plus long-temps la cause de son déplaisir. Mon pere lui répondit: Je ne pleure pas d'affiction, mais de joie: vous savez les soins que j'ai pris pour ôter à mon sils la connoilsance de la Géométrie, de peur de le détourner de ses autres études: cependant voici ce qu'il a fait. Sur cela, il lui montra tout ce qu'il avoit trouvé; par où l'on pouvoit dire, en quelque saçon, qu'il avoit inventé les Mathématiques. Monsieur le Pailleur ne sur pas moins sur-

pris que mon pere l'avoit été, & il lui dit

qu'il ne trouvoir pas juste de captiver plus

long-temps cet esprit, & de lui cacher

encore cette connoillance; qu'il falloit

lui laisser voir les livres, fans le retenir

davantage.

Mon pere, ayant trouvé cela à propos, lui donna les élémens d'Euclide, pour les lire à fes heures de récréation. Il les vit & les entendit tout feul, fans avoir jamais eu besoin d'aucune explication; & pendant qu'il les voyoit, il composoit, & alloit si avant, qu'il se trouvoit réguliérement aux conférences qui se faisoient toutes les semaines, où tous les habiles gens de Paris s'assembloient pour porter leurs ouvrages, ou pour examiner ceux

VIE DE M. PASCAL. des autres. Mon frere y tenoit fort bien fon rang, tant pour l'examen, que pour la production; car il étoit de ceux qui y portoient le plus souvent des choses nouvelles. On voyoit aussi le plus souvent dans ces assemblées des propositions qui étoient envoyées d'Italie, d'Allemagne & d'autres pays étrangers, & l'on prenoit son avis sur tout, avec autant de soin que de pas un des autres ; car il avoit des lumieres si vives, qu'il est arrivé quelquefois qu'il a découvert des fautes dont les autres ne s'étoient point appercus. Cependant il n'employoit à cette étude de Géométrie que ses heures de récréation; car il apprenoit le Latin sur les regles que mon pere lui avoit faites exprès. Mais comme il trouvoit dans cette science la vérité qu'il avoit si ardemment recherchée, il en étoit si satisfait, qu'il y metroit son esprit tout entier : de forte que, pour peu qu'il s'y appliquât, il y avançoit tellement, qu'à l'âge de feize ans il fit un Traité des Coniques, qui pafsa pour un si grand effort d'esprit, qu'on disoit que depuis Archimede on n'avoit rien vu de cette force. Les habiles gens étoient d'avis qu'on les imprimat des lors, parce qu'ils disoient, qu'encore que ce füt un ouvrage qui seroit toujours admirable, neanmoins, fion l'imprimoit dans

lxij Vie de M. Pascar.
le temps que celui qui l'avoit inventé n'avoit encore que seize ans, cette circonstance ajouteroit beaucoup à sa beauté:
mais comme mon frere n'a jamais eu de
passion pour la réputation, il ne sit pas de
cas de cela & ainsi cet Ouvrage n'a ja-

mais été imprimé.

Durant tout ce temps-là, il continuoit toujours d'apprendre le Latin & le Grec; & outre cela, pendant & après le repas, mon pere l'entretenoit tantôt de la Logique, tantôt de la Physique, & des autres parties de la Philosophie, & c'est tout ce qu'il en a appris, n'ayant jamais été au College, ni en d'autres maîtres pour cela, non plus que pour le reste. Mon pere prenoit un plaisir tel qu'on peut le croire, de ces grands progrès que mon frere faisoit dans toutes les sciences; mais il ne s'apperçut pas que les grandes & continuelles applications dans un âge fi tendre pouvoient beaucoup intéresser sa fanté; & en effet, elle commença d'être altérée, dès qu'il eut atteint l'âge de dixhuit ans. Mais comme les incommodités qu'il ressentoit alors n'étoient pas encore dans une grande force, elles ne l'empêcherent pas de continuer toujours dans ses occupations ordinaires, de sorte que ce fut en ce temps-là, & à l'âge de dix-neuf ans, qu'il inventa cette machine d'ArithVIEDE M. PASCAL. lxifj métique, par laquelle on fait non-seulement toutes sortes de supputations sans plume & sans jettons, mais on les sait même sans savoir aucune regle d'Arithmétique, & avec une sûreté infaillible.

Cet Ouvrage a été considéré comme une chose nouvelle dans la nature, d'avoir réduit en machine une science qui réside toute entiere dans l'esprit, & d'avoir trouvé le moyen d'en faire toutes les opérations avec une entiere certitude, sans avoir besoin de raisonnement. Ce travail le fatigua beaucoup, non pas pour la pensée, ou pour le mouvement qu'il trouva sans peine, mais pour faire comprendre aux ouvriers toutes ces choses: de sorte qu'il fut deux ans à le mettre dans cette perfection où il est à présent.

Mais cette fatigue, & la délicatelle où fe trouvoir sa santé depuis quelques années, le jetterent dans des incommodités qui ne l'ont plus quitté; de sorte qu'il nous disoit quelquesois, que depuis l'âge de dix-huit ans il n'avoit pas passé un jour sans douleur. Ces incommodités néanmoins n'étant pas toujours dans une égale violence, dès qu'il avoit un peu de relache, son esprit se portoit incontinent à chercher quelque chose de nouveau.

Ce fut dans ce temps-là, & à l'âge de vingt-trois ans, qu'ayant vu l'expérience lxiv VIE DE M. PASCAL.

de Toricelli, il inventa ensuite, & exécuta les autres expériences qu'on nomme ses expériences: celle du Vuide, qui prouvoit si clairement que tous les effets qu'on avoit attribués jusques-là à l'horreur du Vuide, sont causés par la pesanteur de l'air. Cette occupation sut la derniere où il appliqua son esprit pour les sciences humaines; & quoiqu'il ait inventé la Roulette après, cela n'est point contraire à ce que je dis; car il la trouva sans y penser, & d'une maniere qui fait bien voit qu'il n'y avoit pas d'application, comme je dirai dans son lieu.

Immédiatement après cette expérience, & lorsqu'il n'avoit pas encore vingtquatre ans, la providence de Dieu ayant fait naître une occasion qui l'obligea de lire des Ecrits de piété, Dieu l'éclaira de telle sorte par cetre lecture, qu'il comprit parfaitement que la Religion Chrétienne nous oblige à ne vivre que pour Dieu, & à n'avoir point d'autre objet que lui : & certe vérité lui parut si évidente, si nécessaire & si utile, qu'elle termina toutes ses recherches; de sorte que des ce temps-là il renonça à toutes les autres connoissances, pour s'appliquer uniquement à l'unique chose que Jesus-Christ appelle nécessaire.

Il avoit été jusqu'alors préservé, par une

VIE DE M. PASCAL. protection de Dien particuliere, de tous les vices de la jeunesse; & , ce qui est encore plus étrange à un esprit de cette trempe & de ce caractere, il ne s'étoit famais porté au libertinage pour ce qui regarde la Religion, ayant toujours borné sa curiofité aux choses naturelles. Il m'a dit plusieurs fois qu'il joignoit cette obligation à toutes les autres qu'il avoit à mon pere, qui, ayant lui même un très-grand respect pour la Religion, le lui avoit infpire dès l'enfance; lui donnant pour maxime, que tout ce qui est l'objet de la foi ne le fauroit être de la raison, & beaucoup moins y être foumis. Ces maximes qui lui étoient souvent réitérées par un pere pour qui il avoit une très-grande estime, & en qui il voyoit une grande science accompagnée d'un raisonnement fort net & fort puissant, faisoient une si grande impression fur son esprit, que quelques discours qu'il entendit faire aux libertins, il n'en étoit nullement ému; & quoiqu'il fut fort jeune, il les regardoit comme des gens qui étoient dans ce faux principe, que la raison humaine est audessus de toutes choses, & qui ne connoissent pas la nature de la foi: & ainsi cet esprit, si grand, si vaste & si rempli de curiosité, qui cherchoit avec tant de soin la cause & la raison de tout,

Ixvj VIE DE M. PASCAL.

étoit en même-temps soumis à toutes les choses de la Religion comme un enfant: & cette simplicité a regné en lui toute sa vie; de sorte que, depuis même qu'il se résolut de ne plus faire d'autre étude que celle de la Religion, il ne s'est jamais appliqué aux questions curieuses de la Théologie, & il a mis toute la force de son esprit à connoître & à pratiquer la perfection de la Morale Chrétienne, à laquelle il a consacré tous les talens que Dieu lui avoit donnés, n'ayant sait autre chose, dans tout le reste de sa vie, que méditer la loi de Dieu jour & nuit.

Mais, quoiqu'il n'eût pas fait une étude particuliere de la scholastique, il n'ignoroit pourtant pas les décisions de l'Eglise contre les hérésies qui ont été inventées par la subtilité de l'esprit; & c'est contre ces sortes de recherches qu'il étoit le plus animé; & Dieu lui donna dès ce temps-là une occasion de faire paroître le zele

qu'il avoit pour la Religion.

Il étoit alors à Rouen, où mon pere étoit employé pour le service du Roi, & il y avoit aussi en ce même-temps un homme qui enseignoit une nouvelle Philosophie, qui attiroit tous les curieux. Mon frere, ayant été presse d'y aller par deux jeunes hommes de ses amis, y sur avec eux: mais ils surent bien surpris dans

VIE DE M. PASCAL. Ixvij l'entretien qu'ils eurent avec cet homme, qu'en leur débitant des principes de sa Philosophie, il en tiroit des conséquences, sur des points de foi, contraires aux décisions de l'Eglise. Il prouvoit par ses raisonnemens, que le Corps de Jesus-Christ n'étoit pas formé du sang de la sainte Vierge, mais d'une autre matiere créée exprès, & plusieurs autres choses semblables. Ils voulurent le contredire; mais il demeura ferme dans ce sentiment : de forte qu'ayant considéré entre eux le danger qu'il y avoit de laisser la liberté d'inftruire la jeunesse à un homme qui avoit des sentimens erronés, ils résolurent de l'avertir premierement, & puis de le dénoncer, s'il réfistoit à l'avis qu'on lui donnoit. La chose arriva ainsi; car il méprisa cet avis : de sorte qu'ils crurent qu'il étoit de leur devoir de le dénoncer à Monsieur du Bellay, qui faifoit pour lors les fonctions Episcopales dans le Diocese de Rouen, par commission de Monsieur l'Archevêque. Monfieur du Bellay envoya querir cet homme; & l'ayant interrogé, il fut trompé par une confession de foi équivoque, qu'il lui écrivit & signa de sa main; faisant d'ailleurs peu de cas d'un avis de cette importance, qui lui étoit donné par trois jeunes hommes.

Cependant, aussi-tôt qu'ils virent cette

Ixviii VIE DE M. PASCAL. confession de foi, ils connurent ce défaut; ce qui les obligea d'aller trouver à Gail-Ion Monsieur l'Archevêque de Rouen, qui, ayant examiné toutes ces choses, les trouva si importantes, qu'il écrivit une patente à fon Conseil, & donna un ordre exprès à Monsieur du Bellay, de faire réttacter cet homme sur tous les points dont il étoit accusé, & de ne recevoir rien de lui que par la communication de ceux qui l'avoient dénoncé. La chose fut exécutée ainsi ; & il comparut dans le Conseil de Monsieur l'Archevêque, & renonça à tous ses sentimens : & on peut dire que ce fut sincérement ; car il n'a jamais temoigne de fiel contre ceux qui lui avoient causé cette affaire; ce qui fait croire qu'il étoit lui-même trompé par les fausses conclusions qu'il tiroit de ses faux principes. Aussi étoit-il bien certain qu'on n'avoit eu en cela aucun dessein de lui nuire, ni d'autres vues que de le détromper par lui-même, & l'empêcher de feduire les jeunes gens, qui n'eussent pas été capables de discerner le vrai d'avec le faux, dans des questions si subriles. Ainsi cette affaire se termina doucement, & mon frere continuant de chercher de plus en plus le moyen de plaire à Dieu, cet amour de la perfection chrétienne s'enflamma de telle sorte, dès l'âge de vingt-

VIE DE M. PASCAL. IXIX quatre ans, qu'il se répandoit sur toute la maison. Mon pere même, n'ayant pasde honte de se rendre aux enseignemens de son fils, embrassa pour lors une maniere de vie plus exacte, par la pratique continuelle des vertus, jusqu'à sa mort, qui a été tout-à-fait chrétienne; & ma sœur qui avoit des talens d'esprit tout extraordinaires, & qui étoit dès son enfance dans une réputation où peu de filles. parviennent, fut tellement touchée des discours de mon frere, qu'elle résolut de renoncer à tous ces avantages qu'elle avoit tant aimés jusques alors, pour se confacrer à Dieu toute entiere, comme elle a fait depuis, s'étant faite Religieuse\* dans une Maison très-sainte & très-austere, où elle a fait un si bon usage des perfections dont Dieu l'avoit ornée, qu'on l'a trouvé digne des emplois les plus difficiles, dont elle s'est toujours acquittée avec toute la fidélité imaginable, & où elle est morte saintement, le quatre Octobre 1661, âgée de trente-fix ans.

Cependant mon frere, de qui Dieu se servoit pour opérer tous ces biens, étoir travaillé par des maladies continuelles, & qui alloient toujours en augmentant, Mais, comme alors il ne connoissoit pas d'autre science que la perfection, il

\* A Port-Royal-des-Champs.

Ixx VIEDE M. PASCAL.

trouvoit une grande différence entre celle-là & celle qui avoit occupé son esprit
jusqu'alors; car, au lieu que ces indispositions retardoient le progrès des autres,
celle-ci au contraire se perfectionnoit
dans ces mêmes indispositions, par la patience admirable avec laquelle il les souffroit. Je me contenterai, pour le faire
voir, d'en rapporter un exemple.

Il avoit, entre autres incommodités, celle de ne pouvoir rien avaler de liquide, à moins qu'il ne fût chaud; encore ne le pouvoit-il faire que goutte à goutte : mais comme il avoit, outre cela, une douleur de tête insupportable, une chaleur d'entrailles excessive, & beaucoup d'autres maux, les Médecins lui ordonnerent de se purger de deux jours l'un, durant trois mois; de sorte qu'il fallut prendre toutes ces médecines, & pour cela les faire chauffer, & les avaler goute à goutte; ce qui étoit un véritable supplice, qui faisoit mal au cœur à tous ceux qui étoient auprès de lui, sans qu'il s'en soit jamais plaint.

La continuation de ces remedes, avec d'antres qu'on lui fir pratiquer, lui apporterent quelque foulagement, mais non pas une fanté parfaite; de forte que les Médecins crurent que, pour la rétablir entiérement, il falloit qu'il quittat

VIE DE M. PASCAL. IXXI toute forte d'application d'esprit, & qu'il cherchât, autant qu'il pourroit, les occasions de se divertir. Mon frere eut quelque peine à se rendre à ce conseil, parce qu'il y voyoit du danger : mais enfin il le suivit, croyant être obligé de faire tout ce qui lui seroit possible pour remettre sa fanté; & il s'imagina que les divertissemenshonnêtes ne pourroient pas lui nuire; & ainsi il se mit dans le monde. Mais quoique, par la miséricorde de Dieu, il se soit toujours exempté des vices, néan-. moins, comme Dieu l'appelloit à une plus grande perfection, il ne voulut pas l'y laisser; & il se servit de ma sœur pour ce dessein, comme il s'étoit autrefois servi de mon frere, lorsqu'il avoit voulu rerirer ma sœur des engagemens où elle étoit dans le monde.

Elle étoit alors Religieuse, & elle menoit une vie si sainte, qu'elle édissoit
toute la maison; étant en cet état, elle
eut de la peine de voir que celui à qui
elle étoit redevable, après Dieu, des graces dont elle jouissoit, ne sût pas dans
la possession de ces graces; & comme
mon fiere la voyoit souvent, elle lui en
parloit souvent aussi; & ensin elle le sit
avec tant de sorce & de douceur, qu'elle
lui persuada ce qu'il lui avoit persuadé le
premier, de quitter absolument le mon-

de; en forte qu'il résolut de quitter toutà fait toutes les conversations du monde, & de retrancher toutes les inutilités de la vie, au péril même de sa santé; parce qu'il crut que le salut étoit présérable à toutes choses.

Il avoit pour lors trente ans, & il étoit toujours infirme; & c'est depuis ce tempslà qu'il a embrassé la maniere de vivre où

il a été jusqu'à la mort.

Pour parvenir à ce dessein, & rompre toutes ses habitudes, il changea de quartier, & fut demeurer quelque temps à la campagne, d'où étant de retour, il témoigna si bien qu'il vouloit quitter le monde, qu'enfin le monde le quitta; & il établit le réglement de sa vie, dans certe retraite, sur deux maximes principales, qui furent de renoncer à tout plaisir & à toutes superfluités; & c'est dans cette pratique qu'il a passé le reste de sa vie. Pour y réuffir, il commença des lors, comme il fit toujours depuis, à se passer du service de ses domestiques, autant qu'il pouvoit. Il faisoit son lit lui-même, il alloit prendre fon diner dans la cuifine, le portoit à sa chambre, & le rapportoit; & enfin il ne se servoit de son monde que pour faire sa cuisine, pour aller en ville, & pour les autres chofes qu'il ne pouvoit absolument faire. Tout son temps étoit employé VIE DE M. PASCAL. İkxiij employé à la priere & à la lecture de l'E-criture fainte, & il y prenoit un plaisir incroyable. Il disoit que l'Ecriture fainte n'étoit pas une science de l'esprit, mais une science du cœur, qui n'étoit intelligible que pour ceux qui ont le cœur droit, & que tous les autres n'y trouvent que de l'obscurité.

C'est dans cette disposition qu'il la lifoit, renonçant à toutes les lumieres de fon esprit; & il s'y étoit si fortement appliqué, qu'il la savoit toute par cœur, de sorte qu'on ne pouvoit la lui citer à faux ; car lorfqu'on disoit une parole sur cela, il disoit positivement, Cela n'est pas de l'Ecriture sainte, ou cela en est; & alors il marquoit précifément l'endroit. Il lifoit ausli tous les commentaires avec grand foin; car le respect pour la Religion où il avoit été élevé dès sa jeunesse, étoit alors changé en un amour ardent & fensible pour toutes les vérités de la foi, soit pour celles qui regardent la foumission de l'efprit, soit pour celles qui regardent la pratique dans le monde, à quoi toute la Religion se termine; & cet amour le portoit à travailler sans cesse à détruire tout ce qui pouvoit s'opposer à ces vérités.

Il avoit une éloquence naturelle, qui lui donnoit une facilité merveilleuse à dire ce qu'il vouloit; mais il avoit ajouté

IXXIV VIE DE M. PASCAL. à cela des regles dont on ne s'étoit pas encore avisé, & dont il se servoit si avantageusement, qu'il étoit maître de son style; en sorte que non-seulement il disoit tout ce qu'il vouloit, mais il le disoit en la maniere qu'il le vouloir; & son discours faifoit l'effet qu'il s'étoit proposé: & cette maniere d'écrire, naturelle, naive, & forte en même-temps, lui étoit si propre & si particuliere, qu'aussi-tôt qu'on vit paroître les Lettres au Provincial, on vit bien qu'elles étoient de lui, quelque soin qu'il ait toujours pris de le cacher, même à ses proches. Ce fut dans ce temps-là qu'il plut à Dieu de guérir ma fille d'une fistule lacrymale qui avoit fait un si grand progrès dans trois ans & demi, que le pus sortoit non-seulement par l'œil, mais aussi par le nez & par la bouche; & cette fistule étoit d'une si mauvaise qualité, que les plus habiles Chirurgiens de Paris la jugeoient incurable. Cependant elle fut guérie en un moment, par l'attouchement d'une fainte Epine\*; & ce miracle fut h authentique, qu'il a été avoué de tout le monde, ayant été attesté par de très-grands Médecins, & par les plus habiles Chirurgiens de France, & ayant été autorisé par un jugement solemnel de l'Eglise.

VIE DE M. PASCAL. IXXV Mon frere fut sensiblement touché de cette grace, qu'il regardoit comme faite à lui-même; puisque c'étoit sur une personne qui, outre sa proximité, étoit encore sa fille spirituelle dans le Baptême : & sa consolation fut extrême de voir que Dieu se manifestoit si clairement dans un temps où la foi paroissoit comme éteinte dans le cœur de la plupart du monde. La joie qu'il en eut fut si grande, qu'il en étoit pénétré; de sorte qu'en ayant l'esprit tout occupé, Dieu lui inspira une infinité de penfées admirables fur les miracles \*, qui lui donnant de nouvelles lumieres sur la Religion, lui redoublerent l'amour & le respect qu'il avoit toujours eu pour elle.

Et ce sut cette occasion qui sit paroître cet extrême désir qu'il avoit de travailler à résuter les principaux & les plus saux raisonnemens des Athées. Il les avoit étudiés avec grand soin, & avoit employé tout son esprit à chercher tous les moyens de les convaincre. C'est à quoi il s'étoit mis tout entier. La derniere année de son travail a été toute employée à recueillir diverses pensées sur ce sujet: mais Dieu qui lui avoit inspiré ce dessein, & toutes ces pensées, n'a pas permis qu'il l'ait conduit à sa persection, pour des

<sup>\*</sup> Cette fainte Epine est à Port-Royal du Fauxbourg Saint-Jacques, à Paris.

<sup>.</sup> Voyez les Penfées de M. Pafcal.

fixvj VIEDE M. PASCAL. raisons qui nous sont inconnues.

Cependant l'éloignement du monde ; qu'il pratiquoit avec tant de foin, n'empêchoit pas qu'il ne vît souvent des gens de grand esprit & de grande condition, qui ayant des pensées de retraite, demandoient ses avis, & les suivoient exactement; & d'autres qui étoient travaillés de doutes sur les matieres de la foi, & qui, fachant qu'il avoit de grandes lumieres là-dessus, venoient à lui le consulter, & s'en retournoient toujours satisfaits: de sorte que toutes ces personnes, qui vivent présentement fort chrétiennement, témoignent encore aujourd'hui, que c'est à ses avis & à ses conseils, & aux éclaircissemens qu'il leur a donnés, qu'ils sont redevables de tout le bien qu'ils font.

Les conversations auxquelles il se trouvoit souvent engagé, quoiqu'elles suffent toutes de charité, ne laissoient pas de lui donner quelque crainte qu'il ne s'y trouvât du péril: mais comme il ne pouvoit pas aussi en conscience resuser le secours que les personnes lui demandoient, il avoit trouvé un remede à cela. Il prenoit dans les occasions une ceinture de fer pleine de pointes, il la mettoit à nud sur sa chair; & lorsqu'il lui venoit quelque pensée de vanité, ou qu'il prenoit quelque plaisir au lieu où il étoit,

VIE DE M. PASCAL. IXXVI ou quelque chose de semblable, il se donnoir des coups de coude pour redoubler la violence des piquures, & se faifoit ainsi souvenir lui-même de son devoir. Cette pratique lui parut si utile, qu'il la conserva jusqu'à la mort, & même dans les derniers temps de sa vie, où il étoit dans des douleurs continuelles. Parce qu'il ne pouvoit, ni écrire, ni lire, il étoit contraint de demeurer sans rien faire, & d'aller se promener; & il étoit dans une continuelle crainte que ce manque d'occupation ne le détournat de ses vues. Nous n'avons su toutes ces choses qu'après sa mort, & par une personne de trèsgrande vertu, qui avoit beaucoup de confiance en lui, à qui il avoit été obligé de le dire, pour des raisons qui la regardoient elle-même.

Cette rigueur, qu'il exerçoit sur lui-même, étoit rirée de cette grande maxime de renoncer à tout plaisir, sur laquelle il avoit sondé tout le réglement de sa vie. Dès le commencement de sa retraite, il ne manquoit pas non plus de pratiquer exactement cet autre, qui l'obligeoit de renoncer à toute superfinité; car il retranchoit avec tant de soin toutes les choses inutiles, qu'il s'étoit réduit peu à peu à n'avoir plus de tapisserie dans sa chambre, parce qu'il ne croyoit pas que cela

diij

Ixviij VIE DE M. PASCAL.

fût nécessaire, & de plus, n'y étant obligé par aucune bienséance, parce qu'il n'y venoit que des gens à qui il recommandoit sans cesse le retranchement; de sorte qu'ils n'étoient pas surpris de ce qu'il vivoit lui-même de la maniere qu'il con-

feilloit aux autres de vivre.

Voilà comme il a passé cinq ans de sa vie, depuis trente ans jusqu'à trente-cinq, travaillant sans cesse pour Dieu, pour le prochain & pour lui-même, en tâchant de se perfectionner de plus en plus : & on pouvoit dire en quelque façon que c'est tout le temps qu'il a vécu; car les quatre années que Dieu lui a données après, n'ont été qu'une continuelle langueur. Ce n'étoit pas proprement une maladie qui fut venue nouvellement, mais un redoublement des grandes indispositions où il avoit été sujet dès sa jeunesse. Mais il en fut alors attaqué avec tant de violence, qu'enfin il y a succombé, & durant tout ce temps-la, il n'a pu du tout travailler un instant à ce grand Ouvrage qu'il avoit entrepris pour la Religion, ni affister les personnes qui s'adressoient à lui pour avoir des avis, ni de bouche, ni par écrit; car ses maux étoient si grands, qu'il ne pouvoit les fatisfaire, quoiqu'il en eût un grand défir.

Ce renouvellement de ses maux com-

VIE DE M. PASCAL. IXXIX mença par un mal de dents, qui lui ôta absolument le sommeil. Dans ses grandes veilles, il lui vint une nuit dans l'esprit, sans dessein, quelques pensées sur la proposition de la Roulette. Cette pensée étant suivie d'une autre, & celle-ci d'une autre, enfin une multitude de pensées qui fe succéderent les unes aux autres, lui déconvrirent, comme malgré lui, la démonstration de toutes ces choses, dont il fut lui-même furpris. Mais comme il y avoit long-temps qu'il avoit renoncé à toutes ces connoissances, il ne s'avisa pas seulement de les écrire : néanmoins en ayant parlé par occasion à une personne à qui il devoit toute sorte de déférence, & par respect, & par reconnoissance de l'affection dont elle l'honoroit ; cette petsonne, qui est aussi considérable par sa piété, que par les éminentes qualités de son esprit, & par la grandeur de sa naisfance, ayant formé sur cela un dessein qui ne regardoit que la gloire de Dieu, trouva à propos qu'il en ulat comme il fit, & qu'ensuite il le fit imprimer.

Ce fut seulement alors qu'il l'écrivit, mais avec une précipitation extrême, en huit jours; carc'étoit en même-temps que les Imprimeurs travailloient, fournissant à deux en même-temps, sur deux dissérens traités, sans que jamais il y en eût d'autre

d iv

IXXX VIE DE M. PASCAL.
copie que celle qui fut faite pour l'impression: ce qu'on ne sur que six mois

après que la chose sut trouvée.

Cependant ses infirmités continuant toujours, sans lui donner un seul moment de relâche, le réduisirent, comme j'ai dit, à ne pouvoir plus travailler, & à ne voir quasi personne. Mais, si elles l'empêcherent de servir le public & les particuliers, elles ne furent point inutiles pour lui-même; & il les a souffertes avec tant de paix & tant de patience, qu'il y a fujet de croire que Dieu a voulu achever parlà de le rendre tel qu'il le vouloit, pour paroître devant lui : car durant cette longue maladie il ne s'est jamais dérourné de ses vues, ayant toujours dans l'esprit ces deux grandes maximes, de renoncer à tout plaisir & à toute superfluité. Il les pratiquoit dans le plus fort de fon mal, avec une vigilance continelle sur ses sens, leur refusant absolument tout ce qui leur étoit agréable: & quand la nécessité le contraignoit à faire quelque chose qui pouvoit lui donner quelque fatisfaction, il avoit une adresse merveilleuse pour en détourner son esprir, afin qu'il n'y prit point de part : par exemple, ses continuelles maladies l'obligeant de se nourrir délicatement, il avoit un soin très-grand de ne point gouter ce qu'il mangeoit; &

VIE DE M. PASCAL. IXXX nous avons pris garde que quelque peine qu'on prît à lui chercher quelque viande agréable, à cause des dégours auxquels il étoitsujet, jamais il n'a dit, Voilà qui est bon; & encore, lorfqu'on lui servoit quelque chose de nouveau, selon les saisons; si on lui demandoit après le repas, s'il l'avoit trouvé bon, il disoit simplement : Il falloit m'en avertir devant, & je vous avoue que je n'y ai point pris garde : & lorsqu'il arrivoit que quelqu'un admiroit la bonté de quelque viande en sa présence, il ne le pouvoit souffrir : il appelloit cela être fensuel, encore même que ce ne fût que des choses communes ; parce qu'il difoit que c'étoit une marque qu'on mangeoit pour contenter le gout, ce qui étoit toujours mal.

Pour éviter d'y tomber, il n'a jamais voulu permettre qu'on lui fit aucune fauce ni ragout, non pas même de l'orange & du verjus, ni rien de tout ce qui excite l'appétit, quoiqu'il aimât naturellement toutes ces choses. Et pour se tenir dans des bornes réglées, il avoit pris garde, dès le commencement de sa retraite, à ce qu'il falloit pour son estomac, & depuis cela il avoit réglé tout ce qu'il devoit manger en sorte que, quelque appétit qu'il eût, il ne passoit jamais cela; & quelque dégout qu'il eût, il falloit qu'il le mangeât : &

Ixxxij VIE DE M. PASCAL. lorsqu'on lui demandoit la raison pourquoi il se contraignoit ainsi, il répondoit que c'étoit le besoin de l'estomac qu'il falloit satisfaire, & non pas l'appétit.

La mortification de ses sens n'alloit pas feulement à se retrancher tout ce qui pouvoit leur être agréable, mais encore à ne leur rien refuser par cette raison qu'il pourroit leur déplaire, foit pour sa nourriture, soit pour ses remedes, Il a pris quatre ans durant des confommés, sans en témoigner le moindre dégout : il prenoit toutes les choses qu'on lui ordonnoit pour fa fanté, sans aucune peine, quelque difficiles qu'elles fussent : & lorsque je m'étonnois de ce qu'il ne témoignoit pas la moindre répugnance en les prenant, il le moquoit de moi, & me disoit qu'il ne pouvoit pas témoigner lui-même comment on pouvoit comprendre de la répugnance, quand on prenoit une médecine volontairement, après qu'on avoit été averti qu'elle étoit mauvaise; & qu'il n'y avoit que la violence, ou la furprise, qui dussent produire cet effer. C'est en cette: maniere qu'il travailloit sans cesse à la mortification.

Il avoit un amour si grand pour la pauvreté, qu'elle lui étoit toujours présente;, de sorte que, dès qu'il vouloit entreprendre quelque chose, ou que quelqu'un lui.

VIE DE M. PASCAL. IXXXIII demandoit conseil, la premiere pensée qui lui venoit en l'esprit, c'étoit de voir si la pauvreté pouvoit être pratiquée. Une des choses sur lesquelles il s'examinoit le plus, c'étoit cette fantaisse de vouloir exceller en tout, comme de se servir en toutes chofes des meilleurs ouvriers, & autres choses semblables. Il ne pouvoit encore souffrir qu'on cherchat avec soin toures ses commodités, comme d'avoir toutes choses près de soi; & mille autres chofes qu'on fait sans scrupule, parce qu'on ne croit pas qu'il y ait du mal. Mais il n'en jugeoit pas de même, & nous disoit qu'il n'y avoit rien de si capable d'éteindre l'esprit de pauvreté, comme certé recherche curieuse de ses commodités, de cette bienséance qui porte à vouloir toujours avoir du meilleur & du mieux fait ; & il nous disoit que pour les ouvriers il falloit toujours choisir les plus pauvres & les plus gens de bien, & non pas cette excellence qui n'est jamais nécessaire, & qui ne fauroit jamais être utile. Il s'écrioit quelquefois: Si j'avois le cœur aussi pau. vre que l'esprit, je serois bienheureux; car je fuis merveilleusement persuade que la pauvreté est un grand moyen pour faire fon falut.

Cet amout qu'il avoit pour la pauvreté le portoit à aimer les pauvres avec tant IXXXIV VIE DE M. PASCAL. de tendresse, qu'il n'a jamais pu refuser l'aumôme, quoiqu'il n'en fit que de son nécessaire, avant peu de bien, & étant obligé de faire une dépense qui excédoit son revenu, à cause de ses infirmités. Mais lorsqu'on vouloit lui représenter cela; quand il faisoit quelque aumône considérable, il se fâchoit, & disoit : J'ai remarqué une chose, que quelque pauvre qu'on foit, on laisse toujours quelque chofe en mourant : ainsi il fermoit la bouche; & il a été quelquefois si avant, qu'il s'est réduit à prendre de l'argent au change, pour avoir donné aux pauvres tout ce qu'il avoit, & ne voulant pas après cela importuner ses amis.

Dès que l'affaire des carrolles fut établie, il me dit qu'il vouloit demander mille francs par avance sur sa part à des fermiers avec qui l'on traitoit, si l'on pouvoit demeurer d'accord avec eux, parce qu'ils étoient de sa connoissance, pour envoyer aux pauvres de Blois; & comme je lui disois que l'affaire n'étoit pas assez fure pour cela, & qu'il falloit attendre à une autre année, il me fit tout aussi-tôt cette reponse: Qu'il ne voyoit pas un grand inconvenient à cela, parce que s'ils perdoient, il le leur rendroit de son bien; & qu'il n'avoit garde d'attendre à une autre année, parce que le besoin étoit

VIE DE M. PASCAL. IXXXV trop pressant pour dissérer la charité. Et comme on ne s'accordoit pas avec ces personnes, il ne put exécuter cette résolution, par laquelle il nous faisoit voir la vérité de ce qu'il nous avoit dit tant de fois, qu'il ne fouhaitoit avoir du bien que pour en affister les pauvres; puisqu'en même-temps que Dieu lui donnoit l'espérance d'en avoir, il commençoit à le distribuer par avance, avant même

qu'il en fut assuré.

Sa charité envers les pauvres avoit toujours été fort grande; mais elle étoit si fort redoublée à la fin de sa vie, que je ne pouvois le satisfaire davantage, que de l'en entretenir. Il m'exhortoit avec grand soin, depuis quatre ans, à me consacrer au service des pauvres, & à y porter mes enfans. Et quand je lui disois que je craignois que cela ne me divertit du soin de ma famille, il me disoit que ce n'étoit que manque de bonne volonté, & que, comme il y a divers dégrés dans cette vertu, on peut bien la pratiquer en sorte que cela ne nuise point aux affaires domestiques. Il disoit que c'étoit la vocation générale des Chrétiens, & qu'il ne falloit point de marque particuliere pour favoir fi on y étoit appellé, parce que cela éto certain; que c'est sur cela que Jesus-Christ jugera le monde; & que, quand on confilxxxvj V re de M. PASCAL.

déroit que la seule omission de cette vertus
est cause de la damnation, cette seule
pensée seroit capable de nous porter à
nous dépouiller de tout, si nous avions
de la foi. Il nous disoit encore, que la fréquentation des pauvres est extrêmement
utile, en ce que voyant continuellement
les miseres dont ils sont accablés, & que
même dans l'extrémité de leurs maladies
ils manquoient des choses les plus nécesfaires, après cela, il faudroit être bien dur
pour ne pas se priver volontairement des
commodités inutiles, & des ajustemens
superflus.

Tous ces discours nous excitoient & nous portoient quelquefois à faire des propolitions pour trouver des moyens de faire des réglemens généraux, qui pourvullent à toutes les nécessités; mais il ne trouvoit pas cela bon, & il disoit que nous n'étions pas appellés au général, mais au particulier; & qu'il croyoir que la maniere la plus agréable à Dieu étoit de servir les pauvres pauvrement, c'està-dire, chacun selon son pouvoir, sans se remplir l'esprit de ces grands desseins qui tiennent de cette excellence, dont il blâmoit la recherche en toutes choses. Ce n'est pas qu'il trouvât mauvais l'établiffement des Hôpitaux généraux : au contraire, il avoit beaucoup d'amour pour

VIE DE M. PASCAL. Ixxxvij cela, comme il l'a bien témoigné par son testament; mais il disoit que ces grandes entreprises étoient réservées à de certaines personnes que Dieu destinoit à cela, & qu'il conduisoit quasi visiblement; mais que ce n'étoit pas la vocation générale de tout le monde, comme l'assistance journaliere & particuliere des pauvres.

Voilà une partie des instructions qu'il nous donnoit, pour nous porter à la pratique de cette vertu, qui tenoit une si grande place dans fon cœur : c'est un petit échantillon qui nous fait voir la grandeur de sa charité. Sa pureté n'étoit pas moindre, & il avoit un si grand respect pour cette vertu, qu'il étoit continuellement en garde pour empêcher qu'elle ne fût blessée, ou dans lui, ou dans les autres : & il n'est pas croyable combien il étoit exact sur ce point. J'en érois même dans la crainte; car il trouvoit à redire à des discours que je faisois, & que je croyois très-innocens, mais dont il me faisoit enfuire voir les défants, que je n'aurois jamais connus sans ses avis. Si je disois quelquefois, par occasion, que j'avois vu une belle femme, il se fachoir, & me disoit qu'il ne falloit jamais tenir ces discoursdevant des laquais, ni de jeunes gens, parce que je ne savois pas quelles pensées je pourrois exciter par-là en eux. Il ne pouixxviij VIE DE M. PASCAL.
voit aussi souffrir les caresses que je recevois de mes enfans; & il me disoit qu'il
falloit les en désaccoutumer, & que cela
ne pouvoit que leur nuire; qu'on leur
pouvoit témoigner de la tendresse en mille
autres manieres. Voilà les instructions
qu'il me donnoit là-dessus, & voilà quelle
étoit sa vigilance pour la conservation de

la pureté dans lui & dans les autres. Il lui arriva une rencontre, environ trois mois avant sa mort, qui en fut une preuve bien sensible, & qui fait voir en même-temps la grandeur de sa charité. Comme il revenoit un jour de la Messe de faint Sulpice, il vint à lui une jeune fille d'environ quinze ans (fort belle) qui lui demanda l'aumône : il fut touché de voir cette personne exposée à un danger si évident : il lui demanda qui elle étoit, & ce qui l'obligeoit à demander ainsi l'aumône, & ayant su qu'elle étoit de la campagne, & que son pere éroit mort, & que sa mere étant tombée malade, on l'avoit portée à l'Hôtel-Dieu ce jour-là même; il crut que Dieu la lui avoit envoyée aussi-tôt qu'elle avoit été dans le besoin ; de sorte que dès l'heure même il la mena au Seminaire, où il la mit entre les mains d'un bon Prêtre, à qui il donna de l'argent, & le pria d'en prendre soin, & de la mertre en quel-

VIE DE M. PASCAL. IXXXIX que condition où elle pût recevoir de la conduite à cause de sa jeunesse, & où elle fût en sûreté de sa personne. Et pour le foulager dans ce foin, il lui dit qu'il lui enverroit le lendemain une femme pour lui acheter des habits, & tout ce qui lui seroit nécessaire pour la mettre en état de pouvoir servir une maîtresse. Le lendemain il lui envoya une femme, qui travailla si bien avec ce bon Prêtre, qu'après l'avoir fait habiller, ils la mirent dans une bonne condition. Et cet Ecclésiastique ayant demandé à cette femme le nom de celui qui faisoit cette charité, elle lui dit qu'elle n'avoit point charge de le dire; mais qu'elle le viendroit voir de temps en temps, pour pourvoir avec lui aux besoins de cette fille. Il la pria d'obtenir de lui la permission de lui dire son nom: Je vous promets, ajouta-t-il, que je n'en parlerai jamais pendant sa vie; mais si Dieu permettoit qu'il mourût avant moi, j'aurois de la consolation de publier cette action; car je la trouve si belle, que je ne puis fouffrir qu'elle demeure dans l'oubli. Ainfi, par cette seule rencontre, ce bon Ecclésiaftique, sans le connoître, jugeoit combien il avoit de charité & d'amour pour la pureté. Il avoit une extrême tendresse pour nous; mais cette affection n'alloit pas jufqu'à l'attache. Il en donna une preuve.

VIE DE M. PASCAL. bien sensible à la mort de ma sœur, qui précéda la sienne de dix mois. Lorsqu'il recut cette nouvelle, il ne ditrien, finon, Dieu nous fasse la grace d'aussi-bien mourir; & il s'est toujours depuis tenu dans une soumission admirable aux ordres de la providence de Dieu, sans jamais faire réflexion que sur les grandes graces que Dieu avoit faites à ma sœur pendant sa vie, & sur les circonstances du temps de sa mort; ce qui lui faisoit dire sans cesse: Bienheureux ceux qui meurent, pourvu qu'ils meurent au Seigneur. Lorsqu'il me voyoit dans de continuelles afflictions pour cerre perte que je ressentois si fort, il fe fachoit, & me disoit que cela n'étoit pas bien, & qu'il ne falloit pas avoir ces sentimens pour la mort des justes, & qu'il falloit au contraire louer Dien de ce qu'il l'avoit sitôt récompensée des petits fervices qu'elle lui avoit rendus.

C'est ainsi qu'il faisoit voir qu'il n'avoit nulle attache pour ceux qu'il aimoit;
car, s'il eût été capable d'en avoir, c'eût
été sans doute pour ma sœur, parce que
c'étoit assurément la personne du monde
qu'il aimoit le plus. Mais il n'en demeuroit pas là: car non seulement il n'avoit
point d'attache pour les autres, mais il
ne vousoit point du tout que les autres
en eussent pour lui. Je ne parle pas de ces

VIE DE M. PASCAL. attaches criminelles & dangereuses; car cela est groffier, & rout le monde le voit bien; mais je parle de ces amitiés les plus innocentes : & c'étoit une des choses sur laquelle il s'observoit le plus régulièrement, afin de n'y point donner de sujet, & même pour l'empêcher; & comme je ne savois pas cela, j'étois toute surprise des rebuts qu'il me faisoit quelquefois, & je le disois à ma sœur, me plaignant à elle que mon frere ne m'aimoit pas, & qu'il me sembloit que je lui faisois de la peine, lors même que je lui rendois mes services les plus affectionnés dans ses infirmités. Ma sœur me disoit là-dessus que je me trompois, qu'elle savoit le contraire, qu'il avoit pour moi une affection aussi grande que je le pouvois souhaiter. C'est ainsi que ma sœur remertoit mon esprit, & je ne tardai guères à en voir des preuves; car aussi tôt qu'il se présentoit quelque occasion où j'avois besoin du secours de mon frere, il l'embrassoit avec tant de soin & de témoignage d'affection, que je n'avois pas lieu de douter qu'il ne m'aimât beaucoup; de sorte que j'attribuois au chagrin de sa maladie les manieres froides dont il recevoit les affiduités que je lui rendois pour le désennayer; & cette énigme ne m'a été expliquée que le jour même de sa mort,

xcij VIE DE M. PASCAL. qu'une personne des plus considérables par la grandeur de son esprit & de sa pieté, avec qui il avoit eu de grandes communications sur la pratique de la vertu, me dit qu'il lui avoit donné cette inftruction entre autres, qu'il ne souffrit jamais de qui que ce fut, qu'on l'aimat avec attache; que c'étoit une faute sur laquelle on ne s'examine pas pas assez, parce qu'on n'en conçoit pas assez la grandeur, & qu'on ne considéroit pas qu'en fomentant & fouffrant ces attaches, on occupoit un cœur qui ne devoit être qu'à Dieu sens; que c'étoit lui faire un larcin de la chose du monde qui lui étoit la plus précieuse. Nous avons bien vu ensuite que ce principe étoit bien avant dans son cœur: car, pour l'avoir toujours présent, il l'avoit écrit de sa main sur un perit papier séparé, où il y avoit ces mots: " Il est » injuste qu'on s'attache, quoiqu'on le » fasse avec plaisir & volontairement : je » tromperois ceux en qui je ferois naître » ce désir; car je ne suis la fin de person-» ne, & n'ai dequoi le farisfaire. Ne suis-» je pas prêt à mourir? Et ainsi l'objet de » leur attachement mourra donc. Comme » je serois coupable de faire croire une » fausseré, quoique je la persuadasse dou-» cement, qu'on la crût avec plaisir, & » qu'en cela on me fît plaisir; de même

VIE DE M. PASCAL. xciij

" je suis coupable, si je me sais aimer, &
" si j'attire les gens à s'attacher à moi. Je
" dois avertir ceux qui seroient prêts à
" consentir au mensonge, qu'ils ne le doi" vent pas croire, quelque avantage qu'il
" m'en revienne; & de même, qu'ils ne
" doivent pas s'attacher à moi: car il faut
" qu'ils passent leur vie & leurs soins à
" plaire à Dieu & à le chercher.

Voilà de quelle maniere il s'instruifoir lui-même, & comme il pratiquoit si bien ses instructions, que j'y avois été trompée moi-même. Par ces marques que nous avons de ses pratiques, qui ne sont venues à notre connoissance que par hazard, on peut voir une partie des lumieres que Dieu lui donnoit pour la perfec-

tion de la vie chrétienne.

Il avoit un si grand zele pour la gloire de Dieu, qu'il ne pouvoit soussirir qu'elle sût violée en quoi que ce soit : c'est ce qui le rendoit si ardent pour le service du Roi, qu'il résistoit à tout le monde, lors des troubles de Paris : & toujours depuis il appelloit des prétextes toutes les raisons qu'on donnoit pour excuser cette rebellion; & il disoit que dans un Etat établi en République, comme Venise, c'étoit un grand mal de contribuer à y mettre un Roi, & opprimer la liberté des peuples à qui Dieu l'a donnée : mais que,

xciv VIE DE M. PASCAL. dans un Etat où la puissance Royale est établie, on ne pouvoit violer le respect qu'on lui doit que par une espece de sacrilege, puisque c'est non-seulement une image de la puissance de Dieu, mais une participation de cette même puissance, à laquelle on ne pouvoit s'oppofer sans résister visiblement à l'ordre de Dieu; & qu'ainsi on ne pouvoit assez exagérer la grandeur de cette faute, outre qu'elle est toujours accompagnée de la guerre civile, qui est le plus grand péché que l'on puisse commettre contre la charité du prochain: & il observoit cette maxime si sincérement, qu'il a refusé dans ce temps-là des avantages très-considérables pour n'y pas manquer. Il disoit ordinairement qu'il avoit un aussi grand éloignement pour ce péché-là, que pour assassiner le monde, ou pour voler fur les grands chemins; & qu'enfin il n'y avoit rien qui fût plus contraire à son naturel, & sur quoi il sut moins tenté.

Ce sont là les sentimens où il étoit pour le service du Roi: aussi étoit-il irréconciliable avec tous ceux qui s'y opposient. Et ce qui faisoit voir que ce n'étoit pas par tempérament, ou par attache à ses sentimens, c'est qu'il avoit une douceur admirable pour ceux qui l'offensoient en particulier: en sorte qu'il n'a jamais fait

VIEDE M. PASCAL. de différence de ceux-là avec les autres; & il oublioit si absolument ce qui ne regardoit que sa personne, qu'on avoit peine à l'en faire souvenir; & il falloit circonsrancier les choses. Et comme on admiroit quelquefois cela, il disoit: Ne vous en étonnez pas, ce n'est pas par vertu, c'est par oubli réel, je ne m'en souviens point du tout. Cependant il est certain qu'on voit par-là, que les offenses qui ne regardoient que sa personne, ne lui faisoient pas de grandes impressions, puisqu'il les oublioit si facilement ; car il avoit une mémoire si excellente, qu'il disoit souvent qu'il n'avoit jamais rien oublié des choses qu'il avoit voulu retenir.

Il a pratiqué cette douceur dans le pardon des choses désobligeantes, jusqu'à la fin; car, peu de temps avant sa mort, ayant été offensé sur un article qui lui étoit fort sensible, par une personne qui lui avoit de grandes obligations, & ayant en même-temps reçu un service de cette personne, il la remercia avec tant de complimens & de civilité, qu'il en étoit excessif: cependant ce n'étoit pas par oubli, puisque c'étoit dans le même temps; mais c'est qu'en esser la resonne qui ne regardient que se sossense qui ne regardient que se sossense qui ne regardient que se sossense.

doient que sa personne.

Toutes ces inclinations, dont j'ai re-

xcvi Vie de M. Pascat. marqué les particularités, se verront mieux en abrégé par une peinture qu'il a faite de lui-même dans un petit papier écrit de sa main en cette maniere.

» J'aimela pauvreré, parce que Jesus-» Christ l'a aimée. J'aime les biens, par-» ce qu'ils donnent moyen d'en assister les » misérables. Je garde la fidélité à tout le » monde. Je ne rends pas le mal à ceux » qui m'en font; mais je leur souhaite » une condition pareille à la mienne, où " l'on ne reçoit pas le mal, ni le bien de » la part des hommes. J'essaie d'êrre » toujours véritable, sincere & fidele à » tous les hommes, & j'ai une tendresse » de cœur pour ceux que Dieu m'a unis » plus étroitement; & foit que je fois feul, » ou à la vue des hommes, j'ai en toutes » mes actions la vue de Dieu qui doit les " juger, & à qui je les ai toures confa-" crées. Voilà quels font mes sentimens, » & je bénis, tous les jours de ma vie, mon » Rédempteur qui les a mis en moi, & » qui, d'un homme plein de foiblesse, de " misere, de concupiscence, d'orgueil & " d'ambition, a fait un homme exempt » de tous ces maux, par la force de la gra-» ce à laquelle tout est dû, n'ayant de moi " que la mifere & l'horreur.

Il s'étoit ainsi dépeint lui-même, asin qu'ayant continuellement devant les yeux

VIE DE M. PASCAL. xcvij la voie par laquelle Dieu le conduisoit, il ne pût jamais s'en détourner. Les lumieres extraordinaires, jointes à la grandeur de son esprit, n'empêchoient pas une simplicité merveilleuse, qui paroissoit dans toute la suite de sa vie, & qui le rendoit exact à toutes les pratiques qui regardoient la Religion. Il avoit un amour fensible pour tout l'Office divin, mais surtout pour les petites-Heures, parce qu'elles sont composées du Pseaume exviij, dans lequel il trouvoit tant de choses admirables, qu'il fentoit de la délectation à le réciter. Quand il s'entretenoir avec ses amis de la beauté de ce Pseaume, il se transportoit de telle sorte, qu'il paroissoit hors de lui-même; & cette méditation. l'avoit rendu si sensible à toutes les choses par lesquelles on tâche d'honorer Dieuqu'il n'en negligeoit pas une. Lorsqu'on lui envoyoir des billers tous les mois comme on fait en beaucoup de lieux, il les recevoir avec un respect admirable, & il en récitoit tous les jours la sentence; & dans les quatre dernieres années de sa vie, comme il ne pouvoit pas travailler. son principal divertissement étoit d'aller visiter les Eglises où il y avoit des Reliques exposées, ou quelque solemnité: il avoit pour cela un Almanach spirituel, qui l'instruisoit des lieux où il y avoit des

dévotions particulieres; & il faisoit tout cela si dévotement & si simplement, que ceux qui le voyoient en étoient surpris; ce qui a donné lieu à cette belle parole d'une personne très-vertueuse & très-éclairée: Que la grace de Dieu se fait connoître dans les grands esprits par les petites choses, & dans les esprits communs par les grandes.

Cette grande simplicité paroissoit, lorsqu'on lui parloit de Dieu, ou de lui-même; de forte que la veille de sa mort, un Ecclesialtique, qui est un homme d'une très-grande science & d'une très-grande vertu, l'étant venu voir, comme il l'avoit fouhaité, & ayant demeuré une heure aveclui, il en sortit si édifié, qu'il me dit: Allez, confolez-vous; fi Dieu l'appelle, vous avez bien sujet de le louer des graces qu'il lui fait : j'avois toujours admire beaucoup de grandes choses en lui; mais je n'y avois jamais remarqué la grande simplicité que je viens de voir : cela est incomparable dans un esprit tel que le sien : je voudrois de tout mon cœur être en fa place.

Monsieur le Curé de Saint-Etienne \*, qui l'a vu dans sa maladie, y voyoit la même chose, & disoit à toute heure; Elle commença par un dégout étrange, qui lui prit deux mois avant sa mort. Son Médecin lui conseilla de s'abstenir de manger du solide, & de se purger. Pendant qu'il étoit en cet état, il sit une action de charité bien remarquable. Il avoit chez lui un bon homme avec sa semme & tout son ménage, à qui il avoit donné une chambre, & à qui il sournissoit du bois, tout cela par charité: car il n'en tiroit point d'autre service que de n'être point seul dans sa maison. Ce bon homme

VIEDE M. PASCAL. XCIX C'est un enfant, il est humble, il est soumis comme un enfant. C'est par cette même simplicité qu'on avoit une liberté toute entiere de l'avertir de ses défauts, & il fe rendoit aux avis qu'on lui donnoit, sans rélistance. L'extrême vivacité de son esprit le rendoit quelquesois si impatient, qu'on avoit peine à le fatisfaire : mais quand on l'avertiffoit, ou qu'il s'appercevoit qu'il avoit faché quelqu'un dans ses impatiences, il réparoit incontinent cela par des traitemens si doux & par tant de bienfaits, que jamais il n'a perdu l'amitié de personne par-là. Je tâche tant que je puis d'abréger : sans cela, j'aurois bien des particularités à dire sur chacune des choses que j'ai marquées; mais, comme je ne veux pas m'étendre, je viens à sa derniere maladie.

<sup>\*</sup> Monfieur Beurrier , depuis Abbe de fainte Geneviere.

VIEDE M. PASCAL. avoit un fils, qui étant tombé malade en ce temps-là de la petite vérole, mon frere, qui avoit besoin de mes affistances; eut peur que je n'eusse de l'appréhension d'aller chez lui, à cause de mes enfans. Cela l'obligea de penfer à se séparer de ce malade : mais comme il craignoit qu'il ne fût en danger, si on le transportoit en cer état hors de sa maison, il aima mieux en fortir lui-même, quoiqu'il fût déja fort mal, disant : Il y a moins de danger pour moi dans ce changement de demeure : c'est pourquoi , il faut que ce soit moi qui quitte. Ainsi il sortit de sa maison le 29 Juin, pour venir chez nous, & il n'y rentra jamais; car trois jours après il commença d'être attaqué d'une colique très-violente, qui lui ôtoit absolument le sommeil. Mais, comme il avoit une grande force d'esprit & un grand courage, il enduroit ses douleurs avec une patience admirable. Il ne laissoit pas de se lever tous les jours, & de prendre lui-même ses remedes, sans vouloir souffrir qu'on lui rendît le moindre service. Les Médecins qui le traitoient, voyoient que ses douleurs étoient confidérables; mais parce qu'il avoit le pouls fort bon, sans aucune altération, ni apparence de fievre, ils afsurvient qu'il n'y avoit aucun péril, se servant même de ces mots : Il n'y a pas la

VIEDE M. PASCAL. moindre ombre de danger. Nonobstant ces discours, voyant que la continuation de ses douleurs & de ses grandes insomnies l'affoiblissoit, dès le quatrieme jour de sa colique, & avant même que d'être alité, il envoya chercher Monsieur le Curé, & se confessa. Cela fit du bruit parmi ses amis, & en obligea quelques-uns de le venir voir tout épouvantés d'appréhension. Les Médecins même en furent si surpris, qu'ils ne purent s'empêcher de le témoigner, disant que c'étoit une marque d'appréhension, à quoi ils ne s'attendoient pas de sa part. Mon frere, voyant l'émotion que cela avoit causé, en fut faché, & me dit : J'eusse voulu communier; mais puisque je vois qu'on est si surpris de ma confession, j'aurois peur qu'on ne le fût davantage; c'est pourquoi il vaut mieux différer ; & Monfieur le Curé ayant été de cet avis, il ne communia pas. Cependant fon mal continuoit; & comme Monfieur le Curé le venoit voir de temps en temps par visite. il ne perdoir pas une de ces occasions pour se confesser, & il n'en disoit rien, de peur d'effrayer le monde, parce que les Médecins assuroient toujours qu'il a'v avoit nul danger à fa maladie : & enreffet . il y eut quelque diminution en fes douleurs, en sorte qu'il se levoit quelquesois e 111

VIE DE M. PASCAL. dans sa chambre. Elles ne le quitterent jamais néanmoins tout-à-fait, & même elles revenoient quelquefois, & il maigriffoit aussi beaucoup; ce qui n'effrayoit pas les Médecins: mais, quoi qu'ils pufsent dire, il dit toujours qu'il étoit en danger, & ne manqua pas de se confesser toutes les fois que Monsieur le Curé le venoit voir : il fit même durant ce tempslà son testament, où les pauvres ne furent pas oubliés, & il se fit violence pour ne pas leur donner davantage; car il me dit que si Monsseur Périer eut été à Paris, & qu'il y eût consenti, il auroit disposé de tout son bien en faveur des pauvres: & enfin il n'avoit rien dans l'esprit & dans le cœur que les pauvres; & il me disoit quelquesois: D'où vient que je n'ai jamais rien fait pour les pauvres, quoique j'aie toujours eu un si grand amour pour eux? Je lui dis : C'est que vous n'avez jamais eu assez de bien pour leur donner de grandes affiftances. Et il me répondit : Puisque je n'avois pas de bien pour leur en donner, je devois leur avoir donné mon temps & ma peine : c'est à quoi j'ai failli; & si les Médecins disent vrai, & si Did permet que je releve de cette maladie, je suis résolu de n'avoir point d'autre emploi, ni point d'autre occupation, tout le reste de ma vie, que le service VIE DE M. PASCAL. ciij des pauvres: ce sont les sentimens dans

lesquels Dieu l'a pris.

Il joignoit à cette ardente charité, pendant sa maladie, une patience si admirable, qu'il édificit & surprenoit toutes les personnes qui étoient autour de lui; & il disoit à ceux qui lui témoignoient avoir de la peine de voir l'état où il étoit, que pour lui, il n'en avoit pas, & qu'il appréhendoit même de guérir; & quand on lui en demandoit la raison, il disoit : C'est que je connois les dangers de la santé, & les avantages de la maladie. Il disoit encore au plus fort de ses douleurs, quand on s'affligeoir de les lui voir souffrir : Ne me plaignez point, la maladie est l'état naturel des Chrétiens; parce qu'on est par-là comme on devroit toujours être, dans la souffrance des maux, dans la privation de tous les biens & de tous les plaisirs des sens, exempt de toutes les passions qui travaillent pendant tout le cours de la vie, sans ambition, sans avarice, dans l'attente continuelle de la mort. N'est-ce pas ainsi que les Chrétiens devroient passer la vie? Et n'est-ce pas un grand bonheur, quand on se trouve par nécessité dans l'état où l'on est obligé d'ètre, & qu'on n'a autre chose à faire qu'à fe foumettre humblement & paisiblement? C'est pourquoi je ne demande auciv VIEDE M. PASCAL. tre chose que de prier Dieu qu'il me sasse cette grace. Voilà dans quel esprit il enduroit tous ses maux.

Il fouhairoit beaucoup de communier; mais les Médecins s'y opposoient, disant qu'il ne le pouvoit faire à jeun, à moins que ce ne fur la nuit, ce qu'il ne trouvoit pas à propos de faire sans nécessité; que pour communier en Viatique, il falloit être en danger de mort; ce qui ne se trouvant pas en lui, ils ne pouvoient pas lui donner ce conseil. Cette résistance le fâchoit; mais il étoit contraint d'y ceder. Cependant fa colique continuant toujours, on lui ordonna de boire des eaux, qui en effet le foulagerent beaucoup : mais au six d'Août , il sentit un grand étourdissement, avec une grande douleur de tête; & quoique les Médecins ne s'étonnassent pas de cela, & qu'ils l'assurassent que ce n'étoit que la vapeur des eaux, il ne laissa pas de se confesser, & il demanda avec des instances incroyables qu'on le fit communier, & qu'au nom de Dieu, on trouvât moyen de remédier à tous les inconvéniens qu'on lui avoit allégués jusqu'alors; & il pressa tant pour cala, qu'une personne qui se trouva présente, lui reprocha qu'il avoit de l'inquiétude, & qu'il devoit se rendre au sentiment de ses amis; qu'il se portoit

VIEDE M. PASCAL. mieux; qu'il n'avoit presque plus de colique, & que ne lui restant plus qu'une vapeur d'eau, il n'étoit pas juste qu'il se fit porter le saint Sacrement; qu'il valoit mieux distérer pour faire cette action à l'Eglise. Il répondit à cela : On ne sent pas mon mal, & on y sera trompé: ma douleur de tête a quelque chose de fort extraordinaire. Néanmoins voyant une si grande opposition à son désir, il n'osa plus en parler; mais il dit : Puisqu'on ne veut pas m'accorder cette grace, j'y voudrois bien suppléer par quelque bonne œuvre, & ne pouvant pas communier dans le chef, je voudrois bien communier dans les membres ; & pour cela j'ai pensé d'avoir ici un pauvre malade, à qui on rende les mêmes services comme à moi, qu'on prenne une garde exprès, & enfin qu'il n'y ait aucune différence de lui à moi; afin que j'aie cette confolation de favoir qu'il y a un pauvre aussi-bien traité que moi, dans la confusion que je souffre de me voir dans la grande abondance de toutes choses, où je me vois. Car quand je pense qu'au même temps que je suis si bien, il y a une infinité de pauvres qui font plus malades que moi, & qui manquent des choses les plus nécessaires, cela me fait une peine que je ne puis supporter; & ainsi je vous prie de demander cvj VIE DE M. PASCAL. un malade à Monsseur le Curé pour le dessein que j'ai.

J'envoyai à Monsieur le Curé, à l'heure même, qui manda qu'il n'y en avoit point qui fût en état d'être transporté; mais qu'il lui donneroit, aussi-rôt qu'il seroit guéri, un moyen d'exercer la charité, en se chargeant d'un vieux homme, dont il prendroit soin le reste de sa vie; car Monsieur le Curé ne doutoit pas alors

qu'il ne dût guérir.

Comme il vit qu'il ne pouvoit pas avoir un pauvre en sa maison avec lui, il me pria donc de lui faire cette grace, de le faire porter aux Incurables, parce qu'il avoit grand désir de mourir en la compagnie des pauvres. Je lui dis que les Médecins ne trouvoient pas à propos de le transporter en l'état où il étoit : ce qui le sâcha beaucoup. Il me sit promettre que s'il avoit un peu de relâche, je lui donnerois cette satisfaction.

Cependant cette douleur de tête augmentant, il la souffroit toujours comme tous les autres maux, c'est-à-dire, sans se plaindre; & une sois dans le plus sort de sa douleur, le dix sept Août, il me pria de faire une consultation: mais il entra en même-temps en scrupule, & me dit: Je crains qu'il n'y ait trop de recherche dans cette demande. Je ne laissai

VIEDE M. PASCAL. cvij
pourtant pas de la faire; & les Médecins lui ordonnerent de boire du petitlait, lui affurant toujours qu'il n'y avoit
nul danger, & que ce n'étoit que la migraine mêlée avec la vapeur des eaux.
Néanmoins, quoi qu'ils pussent dire, il
ne les crut jamais, & me pria d'avoir un
Ecclésiastique pour passer la nuit auprès de
hui: & moi-même je le trouvai si mal,
que je donnai ordre, sans en rien dire,
d'apporter des cierges, & tout ce qu'il
falloit pour le faire communier le lendemain matin.

Les apprêts ne furent pas inutiles; mais ils servirent plutôt que nous n'avions pensé: car, environ minuit, il lui prit une convultion fi violente, que quand elle fut passée, nous crumes qu'il étoit mort, & nous avions cet extrême déplaifir, avec rous les autres, de le voir mourir fans le faint Sacrement, après l'avoir demandé fi souvent avec tant d'instance. Mais Dieu, qui vouloit récompenser un désir si fervent & si juste, suspendir comme par un miracle cette convultion, & lui rendit fon jugement entier, comme dans sa parfaite santé; en sorte que Monsieur le Curé, entrant dans la chambre avec le faint Sacrement, lui cria : Voici celui que vous avez tant défiré. Ces paroles acheverent de le réveiller; & com-

cviij VIE DE M. PASCAL. me Monsieur le Curé approcha pour lui donner la Communion, il fit un effort, & il se leva seul à moitié pour la recevoir avec plus de respect; & Monsieur le Curé l'ayant interrogé, fuivant la coutume, fur les principaux mysteres de la Foi, il répondit distinctement, Oui, Monsieur, je crois tout cela de tout mon cœur. Ensuite il reçut le saint Viatique & l'Extrême-Onction avec des sentimens si tendres. qu'il en versoit des larmes : il répondit à tout, remercia Monfieur le Curé; & lorsqu'il le bénit avec le saint Ciboire, il dit : Que Dieu ne m'abandonne jamais. Ce qui fut comme ses dernieres paroles; car après avoir fait son action de graces, un moment après, ses convulsions le reprirent, qui ne le quitterent plus, & qui ne lui laisserent pas un instant de liberté d'esprit. Elles durerent jusqu'à sa mort, qui fut vingt-quatre heures après, le dixneuvieme jour d'Août mil six cens soixante-deux, à une heure du matin, âgé de trente-neuf ans & deux mois.



Nobilissimi Scutarii Blasii Pascalis Tumulus.

M.

Blasius Paschalis Scutarius Nobilis hic jacet.

Pletas si non moritur, aternum vivet Vir Conjugii nescius, Religione fanctus, Virtute clarus, Doctrina celebris, Ingenio acutus, Sanguine & animo pariter illustris, Doctus , non Doctor , Aquitatis amator, Veritatis defensor, Virginum ultor,

Christiana Moralis Corruptorum acerrimus hostis.

Hunc Rhetores amant facundum, Hunc Scriptores norunt elegantem, Hunc Mathematici stupent profundum, Hunc Philosophi querunt Sapientem, Hunc Doctores laudant Theologum. Hunc Pii venerantur Austerum. Hunc Omnes mirantur, Omnibus Ignotum. Omnibus licet Notum.

Quid plura, Viator, quem perdidimus?

cviij VIE DE M. PASCAL. me Monsieur le Curé approcha pour lui donner la Communion, il fit un effort, & il se leva seul à moitié pour la recevoir avec plus de respect; & Monsieur le Curé l'ayant interrogé, fuivant la coutume, fur les principaux mysteres de la Foi, il répondit distinctement, Oui, Monsieur, je crois tout cela de tout mon cœur. Ensuite il reçut le saint Viatique & l'Extrême-Onction avec des sentimens si tendres. qu'il en versoit des larmes : il répondit à tout, remercia Monfieur le Curé; & lorsqu'il le bénit avec le saint Ciboire, il dit : Que Dieu ne m'abandonne jamais. Ce qui fut comme ses dernieres paroles; car après avoir fait son action de graces, un moment après, ses convulsions le reprirent, qui ne le quitterent plus, & qui ne lui laisserent pas un instant de liberté d'esprit. Elles durerent jusqu'à sa mort, qui fut vingt-quatre heures après, le dixneuvieme jour d'Août mil six cens soixante-deux, à une heure du matin, âgé de trente-neuf ans & deux mois.



Nobilissimi Scutarii Blasii Pascalis Tumulus.

M.

Blasius Paschalis Scutarius Nobilis hic jacet.

Pletas si non moritur, aternum vivet Vir Conjugii nescius, Religione fanctus, Virtute clarus, Doctrina celebris, Ingenio acutus, Sanguine & animo pariter illustris, Doctus , non Doctor , Aquitatis amator, Veritatis defensor, Virginum ultor,

Christiana Moralis Corruptorum acerrimus hostis.

Hunc Rhetores amant facundum, Hunc Scriptores norunt elegantem, Hunc Mathematici stupent profundum, Hunc Philosophi querunt Sapientem, Hunc Doctores laudant Theologum. Hunc Pii venerantur Austerum. Hunc Omnes mirantur, Omnibus Ignotum. Omnibus licet Notum.

Quid plura, Viator, quem perdidimus?

# . PASCALEM. IS LUDOV. erat MONTALTIUS.

Heu!

Satis dixi, urgent lachryma Sileo.

Et qui bene precaberis, bene tibi eveniat, Et vivo & mortuo.

Vixit An. 39 m. 2. Obiit an. rep. Sal. 1662.

QAETO HAEKAAIOE.

ΦΕΥ! ΦΕΥ! ΠΕΝΘΟΣ ΟΣΟΝ!

Posuit A. P. D. C. moerens Aurelian. Canonista.

Cecidit Pascalis. Heu! Heu! qualis luctus.

Monsieur Pascal est enterré à Paris, à Saint-Erienne-du-Mont, sa Paroille, derriere le Maître-Autel, près la Chapelle de la Vierge, à main droite, près du coin du pilier de la même Chapelle: l'Epitaphie est à terre; mais elle est essacée.

# \*\*\*\*\*\*

## APPROBATIONS

de Nosseigneurs les Prélats.

Approbation de Monfeigneur de Comenge.

Es Penfées de Monfieur Pafeal font voir la beauté de Con génie, sa solide piété & sa prosonde érudition. Elles donnent une fi excellente idée de la Religion, que l'on acquiesce sans peine à ce qu'elle contient de plus impénétrable. Elles touchent si bien les principaux points de la Morale, qu'elles découvront d'abord la fource & le progrès de nos défordres, & les moyens de nous en délivrer; & elles effleurent les autres sciences avec tant de fuffisance, que l'on s'apperçoit aisément que Monsieur Pascal ignoroit peu de choses de ce que les hommes savent. Quoique-ces Penfees ne foient que les commencemens des raisonnemens qu'il méditoit, elles ne laissent pas d'instruire profondément. Ce ne sont que des semences ; mais elles produifent leurs fruits en même-temps qu'elles sont répandues. L'on acheve naturellement ce que ce favant homme avoit eu dellein de compoler, & les Lecleurs deviendront eux-mêmes auteurs en un moment , pour peu d'application qu'ils aient. Rien n'est donc plus capable de nourrir utilement & agréablement l'esprit, que la lecture de ces essais, quelque informes qu'ils paroillent, & il n'y a guères eu de production parfaire , depuis long-temps , qui air mieux mérité, felon mon jugement, d'être imprimée que ce livre imparfait. A Paris , le 4 Septembre 1669. GILBERT, Evêque de Comenge.

#### De Monseigneur l'Evêque d' Aulone , Suffragant de Clermont.

A Près avoir lu fort exactement, & avec beaucoup de confolation, les Penfées de Monfieur Pafcal, touchant la Religion Chrétienne, il me femble que les vérités qu'elles contennent peuvent être fort bien comparées aux effences, dont on n'a point accoutumé de doncer beaucoup à la fois, pour les rendre plus utiles aux corps malades, parce qu'étant toutes remplies d'esprits, on n'en sauroit prendre la peu, que toutes les parties du corps ne s'en ressentent.

exij

Ce sont les images des Pensees de ce Recueil. Une seule peut suffire à un hontme pour en nourrir son ame tout en jour, s'il les lit à cette intention; tant elles sont remplies de lumiere & de chaleur. Et bien loin qu'il y ait rien dans ce Recueil qui foit contraire à la foi de l'Eglife Catholique, Apostolique & Romaine, tout y est entictement conforme à sa doctrine, & à ses maximes dans les mœurs. Car l'Auteur étoit trop bien informé de la doctrine des Peres & des Conciles, pour penfer ou parler un autre langage que le leur; ainsi que tous les Lecteurs le pourront facilement reconnoitre par la lecture de tout cet Ouvrage, & particuliérement par cette excellente pensee de la p. 23, dont voici les propres termes: Le corps n'est non plus vivant sans le chef, que le che fans le corps. Quiconque fe fépare de l'un ou de l'autre, n'eft plus du corps , & n'appartient plus à Jesus Christ. Toutes les vertus , le martyre , les aufibrités , & toutes les bonnes orneres sont inutiles hors de l'Eglise & de la Communion du Chef de l'Eglise, qui eff le Pape. Fait en l'Abbaye de Saint-André lez-Clermont , le 24 Novembre 1669.

JE AN, Eveque d'Aulone, Suffragant de Clermont.

#### De Monseigneur l'Evêque d' Amiens.

Nous avons lu le Livre posthume de Monsieur Pascal, qui auroit eu besoin des derniers soins de son Auteur. Quoiqu'il ne contienne que des fragmens & des semences de discours, on ne laisse par d'y remarquer des lumieres très-sublimes, & des délicatesses très-quéables, La force & la hardiesse des pensées surprennent quesquesois l'esprit; mais plus on y fait d'attention, plus on les trouve saines, & tirées de la Philosophie & de la Théologie des Peres. Un Ouvrage si peu achevé nous remplit d'admiration & de douleur, de ce qu'il n'y a point d'autre main qui puisse donner la persection à ces premiers traits, que celle qui en a su graver une idée si vive & si remarquable, ni nous consoler de la grande perte que nous avons faite par sa mort. Le Public est obligé aux personnes qui lui ont conservé des pieces si précieuses, quoiqu'elles ne soient point limées, & telles qu'elles sont, nous ne doutons pas qu'elles ne soient très-utiles à ceux qui aimeront la vérité & leur salut. Donné à Patis, où nous nous sommes trouves pout les affaires de notre Eglise, le premier jour de Novembre 1669.

FRANÇO 15, Evêque d'Amiens.

De Monsseur le Camus, Docteur en Théologie de la Faculté de Paris, Conseiller & Aumônier ordinaire du Roi, à présent Evêque de Grenoble.

I'est arrivé, en examinant cet Ouvrage en l'état qu'il est, ce qui arrivera presque à tous ceux qui le liront, qui eft de regretter plus que jamais la perte de l'Auteur, qui étoit seul capable d'achever ce qu'il avoit si heureufement commence. En effet , fi ce Livre , tout imparfait qu'ii eft, ne laiffe pas d'émouvoir puissamment les personnes raifonnables, & de faire connoître la vérité de la Religion Chrétienne à ceux qui la cherchetont fincérement ; que n'eût-il pas fait, si l'Auteur y eût mis la derniere main ? Et fi ces diamans brutes , épars çà & là , jettent tant d'éclat & de lumiere, quel esprit n'auroient-ils pas ébloui, si ce favant Ouvrier avoit eu le loifir de les polir & de les mettre en œuvre? Au reste, s'il eut vécu plus long-temps, ses secondes pensees auroient été sans doute dans un meilleur ordre que ne fort les premieres qu'on donne au Public dans cet Ecrit; mais elles ne pouvoient être plus sages: elles autoient été plus polies & plus liées ; mais elles ne pouvoient être plus solides ni plus lumineules. C'est le temoignagne que nous en rendons, & que nous n'y avons rien remarqué qui ne soit conforme à la créance & à la doctrine de l'Eglife. A Paris le 21 de Septembre 1669.

E. 1 E CAMUS, Docteur de la Faculté de Théologie de Paris, Conseiller & Aumônier

#### Approbation des Docteurs.

Nous soussignés, Docteurs en Théologie de la Faculté de Paris, certifions avoir lu le Recueil des Pensées de Monsieur Pascal, trouvées dans son cabinet, après sa mott, que nous avons jugées Catholiques & pleines de piété. Le Public a beaucoup perdu de ce que l'Auteur n'a pas eu le temps de donner à cet Ouvrage toute sa perfection. Les Athées en eussent encore été plus pleinement convaincus, la Religion Catholique plus puisfamment confirmée, & la piété des fideles plus vivement excitée. C'est ce que nous croyons & atteftons. A Paris, le 7 Septembre 1869.

DE BREDA, Curé de Saint-André-des-Arcs.
LE VAILLANT, Curé de Saint-Christophe.
GRENET, Curé de Saint-Benoit.
MARLIN, Curé de Saint-Éustache.
J. LABBE. PETIT-PIED.
L MARAIS. T. KOULLAND.
PH. LE FERON.

Approbation particuliere de Monfieur Vaillant, Dotteur de la Faculté de Paris, ancien Prédicateur, Curé de Saint-Christophe, & ci-devant Théologal de l'Eglise de Rheims.

Uelle apparence de prindre tant de plaifir à lire les Penfées de Monfieur Pafcal, & de n'en dire pas & témoigner les siennes en particulier! Je savois affez, avec tous les honnêtes gens, ce que pouvoit ce rare esprit en tant d'autres matieres , & fur-tout dans ses Lettres qui ont surpris & étonné tout le monde. Mais qu'il dut nous donner & laiffer une methode fi naturelle, & neann oins fi extraordinaire, pour montrer, défendre & appuyer l'ex-cellence & la grandeur de notre Religion; c'eft ce que je n'eusle pas pense, si je n'en eusle vu les preuves très-évidentes dans cet Ouvrage. Il est vrai qu'il n'est pas achevé, & les raisonnemens n'ont pas toujours leur étendue & leur perfection : ce ne font fouvent que des commencemens , des effais, & comme des teffes de penfees d'une haute & merveilleuse élévation. Mais, telles que puissent être ces Penfées , elle méritent bien justement l'éloge du Prophete : Reliquia cogitationis diem festum agent tibi : Restes précieux certainement; difons hardiment, Reliques honorables d'une illustre mort, qui du jour auquel elles paroîtront en public, en feront un jour de fere & de joie pour tous les fideles; mais de honte aussi & de confusion pour tous les impies, les libertins, les Athées, pour tous ceux qui se piquant de fort esprit, n'ont dans leurs forces imaginaires , que de la foiblesse & de l'infirmité : Infirmus dicet : Ego fortis fum. Ces malheureux infirmes versont dans ce Livre leur misere & leur vaniré ; ils trouveront leur défaite & leur déroute dans la victoire & le triomphe de l'Auteur des Pensées que j'ai lues avec tant d'admis ration, que j'approuve avec tant de reconnoissance, &

que je certifie dans la derniere fincérité être très conformes à la foi, & très-avantageuses aux bonnes mœurs. Fais à Paris, le 6 Septembre 1669.

A. LE VAILLANT.

De M. Fortin, Dolleur en Théologie de la Faculté de Paris, Proviseur du College d'Harcourt.

L'Etroite liaison que j'ai eue avec Monsieur Pascal dulire oes Penses, que j'avois autresois enten lues de sa propre bouche. Ce sont les entretiens qu'il avoit d'ordinaire avec ses amis. Il leur parloit des choses de Dieu & de la Religion avec tant de science & de soumission, qu'il est difficile de trouverun esprit plus élevé & plus humble tout en semble. Geux qui liront ce Recueil, qui contient des discours tout divius, jugeront aisement de la grandeur de son ame, & de la force de la grace qui l'animoit. Ils ne trouveront rien qui ne soit dans les regles de la Religion, & qui n'inspire des sentimens d'une véritable & sincere pieté. C'est le témoignage que je me sens obligé d'en rendre au Public. A Paris, ce neuvieme Août 1669.

T. FORTIN.

De Monsieur Ribeyran , Archidiacre de Comenge.

J'Ai lu avec admiration ce Livre possibume de Monsieur Pascal. Il semble que cet homme incompatable non-seulement voit, comme les Anges, les conséquences dans leurs principes, mais qu'il nous patle, comme ces purs esprits, par la seule direction de ses pensées. Souvent un seul mot est un discours tout entier. Il fait comprendre tout d'un coup à ses Lecteurs ce qu'un autre auroit bien de la peine d'expliquer par un raisonnement sort étendu. Et tant s'en faut que nous devions regretter qu'il n'ait pas achevé son Ouvrage, que nous devons remercier au contraire la Providence divine, de ce qu'elle l'a permis ainsi. Comme tout y est presse, qu'elles sont voir à sond les plus hautes de toutes parts, qu'elles sont voir à fond les plus hautes

vérités en elles-mêmes, qui peut-être autoient été obserrcies par un plus long embarras de paroles. Mais, si ces penses sont des éclairs qui découvrent les vérités cachées aux esprits dociles & équitables, ce sont des soudres qui accablent les libertins & les Athées. Puisque nous devons déstrer, pour la gloire de Dieu, l'instruction des uns & la consus de Monsieur Pascal à publier ces excellentes productions de ce rare jugement, qui ne contiennent rien, selon mon jugement, qui ne soit très-catholique & très-édifiants-Fait à Patis le 7 Septembre 1269.

DE RIBEYRAN, Archidiacre de Comenge.

#### De Monsieur de Drubec , Docteur de Sorbonne , Abbe de Boulancourt,

U N Ancien \* a dit affez élégamment, que l'on doit considérer, eu égard à la postérité, tout ce que les Auteurs n'achevent pas, comme s'il n'avoit jamais ête commence : mais je ne puis faire ce jugement des Penfees de Monfieur Pafcal. Il me semble que l'on feroit grand tort à la postérité, auffi-bien qu'à notre siecle, de supprimet ces admirables productions, encore qu'elles ne puissent non plus recevoir leur perfection, que ces anciennes figures que l'on aime mieux laisser imparfaires, que de les raite retoucher. Et comme les plus excellens Ouvriers le fievent plus utilement de ces morceaux pour former les idées des Ouvrages qu'ils méditent, qu'ils ne feroient de beaucoup d'autres pieces plus finies, ces fragmens de Monsieur Pascal donnent des ouvertures sur toutes les matieres dont ils traitent, qu'on ne trouveroit point dans des volumes achevés. Ainfi, felou mon jugement, on ne doit point envier au Public le réfent que lui font les amis de ce Philosophe chrétien, des précieuses reliques de son esprit; & non seulement je ne trouve rien qui en puisse empêcher l'impression; mais je crois que nous leur devons beaucoup de reconnoissance du soin qu'ils ont pris de les ramasser. Donné à Paris le ; Septembre 1669.

FRANÇOIS MALET DE GRAVILLE DRUBEC.

\* Plin. jun. Epift. 8 , 1. 5.

### AVERTISSEMENT.

T Es Pensées qui sont contenues dans ce Livre ayant été écrites & composées par Monsieur Pascal, en la maniere qu'on l'a rapporté dans la Préface, c'est-à-dire, à mesure qu'elles lui venoient dans l'esprit, & sans aucune suite; il ne faut pas s'attendre d'en trouver beaucoup dans les Chapitres de ce Recueil, qui sont la plupart composés de quantité de pensées toutes détachées les unes des autres, & qui n'ont été mises ensemble sous les mêmes titres, que parce qu'elles traitent à peu près des mêmes matieres. Mais quoiqu'il soit assez facile, en lifant chaque article, de juger s'il est une suite de ce qui le précede, ou s'il contient une nouvelle pensée; néanmoins on a cru que pour les distinguer davantage, il écoit bon d'y faire quelque marque particuliere. Ainsi lorsque l'on verra au commencement de quelque article cette marque(A). cela veut dire qu'il y a dans cet article une nouvelle pensée, qui n'est point une suite de la précédente, & qui en est entiérement séparée; & l'on connoîtra par le même moven, que les articles qui n'auront point cette marque ne composent qu'un même discxviij

cours, & qu'ils ont été trouvés dans cet ordre & cette suite dans les originaux de

Monsieur Pascal.

L'on a aussi jugé à propos d'ajouter à la fin de ces Pensées une Priere que Monsieur Pascal composa étant encore jeune, dans une maladie qu'il eut, & qui a déja été imprimée deux ou trois sois sur des copies assez peu correctes, parce que ces impressions ont été saites sans la participation de ceux qui donnent à présent ce Recueil au Public.



DIRECCION GENER

# 

# TABLE

### DES CHAPITRES.

| THE RESERVE THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE | 1     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| GHAP.I. Ontre l'indifférence Athées. par                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ge I  |
| II. Marques de la véritable Religion                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1.15  |
| III. Véritable Religion prouvée par les                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | con-  |
| trariétés qui font dans l'homme                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | , 6.  |
| par le péché originel.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 18    |
| IV. Il n'est pas incroyable que Dieu s'u                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | niffe |
| and a d nous. The man have a first                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 40    |
| V. Soumission & usuge de la raison.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 42    |
| VI. Foi sans raisonnement.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 43    |
| VII. Qu'il est plus avantageux de croire                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |
| de ne pas croire ce qu'enseigne la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| ligion Chretienne.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 47    |
| VIII. Image d'un homme qui s'est lasse de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | CHO!- |
| cher Dieu par le jeul raisonnem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1000  |
| & qui commence à lire l'Ecricure.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 55    |
| IX. Injustice & corruption de l'homme.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 60    |
| X. Juifs.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 6.5   |
| XI. Moife.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 75    |
| XII. Figures.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 77    |
| XIII. Que la loi étoit figurative.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 79    |
| XIV. JESUS-CHRIST.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 89    |
| XV. Preuves de J. C. par les prophéties.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 95    |
| XVI. Diverses preuves de J. C.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 106   |
| XVII. Contre Mahomet.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 110   |
| XVIII. Deffein de Dieu de se cacher aux                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | uns,  |
| E de se découvrir aux autres.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 113   |
| XIX. Que les vrais Chretiens & les vrais                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Tuice |
| AIA. Out the risk of the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | A 160 |
| n'ont qu'une même Religion.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 120   |

| CXX TABLE DES CHAPITRES.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| X X. On ne connoît Dieu utilement que par                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Jefus-Chrift.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| XXI. Contrariétés étonnantes qui se trouvent                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| dans la nature de l'homme, à l'égard                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| de la vérité, du bonheur, & de plu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Company of the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| VVII Canada and the transfer of the transfer o |
| XXIII Cran Jan J. Ph.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| XXIV. Vanité de l'homme.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| X X V. Foiblesse de l'homme.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| XXVI. Mifere de l'homme.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| XXVII. Penfées sur les Miracles. 177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| XXVIII. Penfées Chrétiennes. 191                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| XXIX. Pensées Morales. 221                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| X X X. Pensees sur la mort, qui ont été extraites                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| d'une Lettre écrite par M. Pascal, sur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| le sujet de la mort de M. son pere. 242                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| XXXI. Pensees diverses.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| XXXII. Priere pour demander à Dieu le bon ufa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ge des maladies. 197                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Discouns sur les Pensées de Monsieur Pas-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| cat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Discours sur les Preuves des Livres de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Moife.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Qu'ily a des Démonstrations d'une autre espece,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| & aussi certaines que celles de la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| f wan matria                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| FRSTDATITON                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| THE THE TOTAL                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| THE RESERVE OF THE PARTY OF THE |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

DES ATHÉES. croient avoir fait de grands efforts pour s'instruire, lorsqu'ils ont employé quel-CHAP. ques heures à la lecture de l'Ecriture, & qu'ils ont interrogé quelque Ecclésiastique sur les vérités de la foi. Après cela ils se vantent d'avoir cherché sans succès dans les livres & parmi les hommes. Mais en vérité je ne puis m'empêcher de leur dire ce que j'ai dit souvent, que cette négligence n'est pas supportable. Il ne s'agit pas ici de l'intérêt léger de quelque personne étrangere : il s'agit de nous-mêmes & de notre tout.

L'immortalité de l'ame est une chose qui nous importe si fort, & qui nous touche si profondément, qu'il faut avoir perdu tout sentiment pour être dans l'indifférence de savoir ce qui en est. Toutes nos actions & toutes nos pensées doivent prendre des routes si différentes, selon qu'il y aura des biens éternels à espérer. ou non, qu'il est impossible de faire une démarche avec sens & jugement, qu'en la réglant par la vue de ce point qui doit

être notre premier objet.

Ainsi notre premier intérêt & notre premier devoir est de nous éclaircir sur ce sujet, d'où dépend toute notre conduite. Et c'est pourquoi parmi ceux qui n'en sont pas persuadés, je fais une extrême for différence entre ceux qui travaillent de

Aij

| CXX TABLE DES CHAPITRES.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| X X. On ne connoît Dieu utilement que par                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Jefus-Chrift.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| XXI. Contrariétés étonnantes qui se trouvent                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| dans la nature de l'homme, à l'égard                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| de la vérité, du bonheur, & de plu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Company of the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| VVII Canada and the transfer of the transfer o |
| XXIII Cran Jan J. Ph.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| XXIV. Vanité de l'homme.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| X X V. Foiblesse de l'homme.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| XXVI. Mifere de l'homme.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| XXVII. Penfées sur les Miracles. 177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| XXVIII. Penfées Chrétiennes. 191                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| XXIX. Pensées Morales. 221                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| X X X. Pensees sur la mort, qui ont été extraites                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| d'une Lettre écrite par M. Pascal, sur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| le sujet de la mort de M. son pere. 242                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| XXXI. Pensees diverses.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| XXXII. Priere pour demander à Dieu le bon ufa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ge des maladies. 197                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Discouns sur les Pensées de Monsieur Pas-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| cat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Discours sur les Preuves des Livres de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Moife.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Qu'ily a des Démonstrations d'une autre espece,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| & aussi certaines que celles de la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| f wan matria                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| FRSTDATITON                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| THE PART OF THE PA |
| THE RESERVE OF THE PARTY OF THE |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

DES ATHÉES. croient avoir fait de grands efforts pour s'instruire, lorsqu'ils ont employé quel-CHAP. ques heures à la lecture de l'Ecriture, & qu'ils ont interrogé quelque Ecclésiastique sur les vérités de la foi. Après cela ils se vantent d'avoir cherché sans succès dans les livres & parmi les hommes. Mais en vérité je ne puis m'empêcher de leur dire ce que j'ai dit souvent, que cette négligence n'est pas supportable. Il ne s'agit pas ici de l'intérêt léger de quelque personne étrangere : il s'agit de nous-mêmes & de notre tout.

L'immortalité de l'ame est une chose qui nous importe si fort, & qui nous touche si profondément, qu'il faut avoir perdu tout sentiment pour être dans l'indifférence de savoir ce qui en est. Toutes nos actions & toutes nos pensées doivent prendre des routes si différentes, selon qu'il y aura des biens éternels à espérer. ou non, qu'il est impossible de faire une démarche avec sens & jugement, qu'en la réglant par la vue de ce point qui doit

être notre premier objet.

Ainsi notre premier intérêt & notre premier devoir est de nous éclaircir sur ce sujet, d'où dépend toute notre conduite. Et c'est pourquoi parmi ceux qui n'en sont pas persuadés, je fais une extrême for différence entre ceux qui travaillent de

Aij

toutes leurs forces à s'en instruire, & ceux qui vivent sans s'en mettre en peine & sans y penser.

Je ne puis avoir que de la compassion pour ceux qui gémissent sincerement dans ce doute, qui le regardent comme le dernier des malheurs, & qui n'épargnant rien pour en sortir, font de cette recherche leur principale & leur plus sérieuse occupation. Mais pour ceux qui passent leur vie sans penser à cette derniere fin de la vie, & qui par cette seule raison qu'ils ne trouvent pas en eux-mêmes des lumieres qui les persuadent, négligent d'en chercher ailleurs, & d'examiner à fond si cette opinion est de celles que le peuple reçoit par une simplicité crédule, ou de celles qui, quoiqu'obscures d'elles-mêmes, ont néanmoins un fondement très solide; je les considere d'une maniere toute différente. Cette négligence en une affaire où il s'agit d'eux-mêmes, de leur éternité, de leur tout, m'irrite plus qu'elle ne m'attendrit; elle m'étonne & m'épouvante; c'est un monstre pour moi. Je ne dis pas ceci par le zele pieux d'une dévotion spirituelle. Je prétends au contraire que l'amour propre, que l'intérêt humain, que la plus simple lumiere de la raison doit nous donner ces senrimens. Il ne faut voir pour cela que ce que voient les personnes les moins éclairées.

DES ATHÉES.

Il ne faut pas avoir l'ame fort élevée, pour comprendre qu'il n'y a point ici de satisfaction véritable & solide; que tous nos plaisirs ne sont que vanité; que nos maux sont infinis; & qu'ensin la mort, qui nous menace à chaque instant, doit nous mettre dans peu d'années, & peut-être en peu de jours, dans un état éternel de bonheur, ou de malheur, ou d'anéantissement. Entre nous & le ciel, l'enfer, ou le néant, il n'y a donc que la vie, qui est la chose du monde la plus fragile; & le ciel n'étant pas certainement pour ceux qui dourent si leur ame est immortelle, ils n'ont à attendre que l'enfer, ou le néant.

Il n'y a rien de plus réel que cela, ni de plus terrible. Faisons tant que nous voudrons les braves: voilà la fin qui attend la plus belle vie du monde.

C'est en vain qu'ils détournent leur pensée de cette éternité qui les attend, comme s'ils pouvoient l'anéantir en n'y pensant point. Elle subsiste malgré eux, elle s'avance; & la mort, qui la doit ouvrir, les mettra infailliblement, dans peu de temps, dans l'horrible nécessité d'être éternellement, ou anéantis, ou malheureux,

Voilà un doute d'une terrible conféquence; & c'est déja assurément un très grand mal que d'être dans ce doute; mais c'est au moins un devoir indispensable de

A iij

DES ATHÉES.

6 CONTRE L'INDIFFÉRENCE chercher quand on y est. Ainsi celui qui CHAP. doute & qui ne cherche pas, est tout ensemble & bien injuste & bien malheureux. Que s'il est avec cela tranquille & satisfait, qu'il en fasse profession, & enfin qu'il en fasse vanité, & que ce soit de cet état même qu'il fasse le sujet de sa joie & de sa vanité, je n'ai point de termes pour qualifier une si extravagante créature.

> Qu peut-on prendre ces sentimens? Quel sujet de joie trouve-t-on à n'artendre plus que des miseres sans ressource? Quel sujet de vanité de se voir dans des obscurités impénétrables ? Quelle consolation de n'attendre jamais de consolateur?

Ce repos dans cette ignorance est une chose monstrueuse, & dont il faut faire fentir l'extravagance & la stupidité à ceux qui y passent leur vie, en leur représentant ce qui se passe en eux-mêmes, pour les confondre par la vue de leur folie. Car voici comment raisonnent les hommes quand ils choisissent de vivre dans cette ignorance de ce qu'ils sont, & sans en rechercher d'éclaircissement.

Je ne sais qui m'a mis au monde, ni ce que c'est que le monde, ni que moi-même. Je suis dans une ignorance terrible detoutes choses. Je ne sais ce que c'est que mon corps, que mes sens, que mon ame : & cette partie même de moi qui pense ce CHAP. que je dis, & qui fait réflexion sur tout & sur elle-même, ne se connoît non plus que le reste. Je vois ces effroyables espaces de l'univers qui m'enferment, & je me trouve attaché à un coin de cette vaste étendue, sans savoir pourquoi je suis plutôt placé en ce lieu qu'en un autre, ni pourquoi ce peu de temps qui m'est donné à vivre, m'est assigné à ce point plutôt qu'à un autre de toute l'éternité qui m'a précédé, & de toute celle qui me fuit. Je ne vois que des infinités de toutes parts qui m'engloutissent comme un atome, & comme une ombre qui ne dure qu'un inftant sans retour. Tout ce que je connois, c'est que je dois bientôt mourir; mais ce que j'ignore le plus, c'est cette mort même que je ne saurois éviter.

Comme je ne sais d'où je viens, aussi ne sais-je où je vais, & je sais seulement qu'en fortant de ce monde, je tombe pour jamais, ou dans le néant, ou dans les mains d'un Dieu irrité, sans savoir à laquelle de ces deux conditions je dois être éternellement en partage.

Voilà mon état, plein de misere, de foiblesse, d'obscurité. Et de tout cela je conclus, que je dois donc passer tous les jours de ma vie sans songer à ce qui me Aiv

8 CONTRE L'INDIFFÉRENCE doit arriver, & que je n'ai qu'à suivre en A P. mes inclinations sans réflexion & sans inquiétude, en faisant tout ce qu'il faut pour tomber dans le malheur éternel, au cas que ce qu'on en dit soit véritable. Peut-être que je pourrois trouver quelque éclaircifsement dans mes doutes; mais je n'en veux pas prendre la peine, ni faire un pas pour le chercher; & en traitant avec mépris ceux qui se travailleroient de ce soin, je veux aller fans prévoyance & sans crainte tenter un si grand événement, & me laisser mollement conduire à la mort, dans l'incertitude de l'éternité de ma condition future.

En vérité, il est glorieux à la Religion d'avoir pour ennemis des hommes si déraisonnables; & leur opposition lui est si peu dangereuse, qu'elle sert au contraire à l'établissement des principales vérités qu'elle nous enseigne. Car la foi Chrétienne ne va principalement qu'à établir ces deux choses; la corruption de la nature, & la rédemption de Jesus-Christ. Or s'ils ne servent pas à montrer la vérité de la rédemption par la fainteté de leurs mœurs, ils servent au moins admirablement à montrer la corruption de la nature par des sentimens si dénaturés.

Rien n'est si important à l'homme que fon étar; rien ne lui est si redoutable que

l'éternité. Et ainsi, qu'il se trouve des hommes indifférens à la perte de leur être, & CHAP. au péril d'une éternité de misere, cela n'est point naturel. Ils sont tout autres à l'égard de toutes les autres choses : ils craignent jusqu'aux plus petites, il les prévoient, ils les fentent; & ce même homme qui passe les jours & les nuits dans la rage & dans le désespoir pour la perte d'une charge, ou pour quelque offense imaginaire à fon honneur, est celui-là même qui fait qu'il va tout perdre par la mort, & qui demeure néanmoins sans inquiétude, fans trouble & fans émotion. Cette étrange insensibilité pour les choses les plus terribles, dans un cœur si sensible aux plus légeres, est une chose monstrueuse; c'est un enchantement incompréhenfible, & un assoupissement furna-

Un homme dans un cachot, ne fachant si son arrêt est donné, n'ayant plus qu'une heure pour l'apprendre, & cette heure fuffisant, s'il sait qu'il est donné, pour le faire révoquer, il est contre la nature qu'il emploie cette heure-là, non à s'informer li cet arrêt est donné, mais à jouer & à se divertir. C'est l'état où se trouvent ces personnes, avec cette disférence, que les maux dont ils font menaces font bien autres que la simple perte de la vie & un

10 CONTRE L'INDIFFÉRENCE fupplice passager que ce prisonnier ap-CHAP. préhenderoit. Cependant ils courent fans souci dans le précipice, après avoir mis quelque chose devant leurs yeux pour s'empêher de le voir, & ils se moquent

de ceux qui les en avertissent.

Ainsi, non seulement le zele de ceux qui cherchent Dieu, prouve la véritable Religion, mais aussi l'aveuglement de ceux qui ne le cherchent pas, & qui vivent dans cette horrible négligence. Il faut qu'il y ait un étrange renversement dans la nature de l'homme pour vivre dans cet état, & encore plus pour en faire vanité. Car quand ils auroient une certitude entiere qu'ils n'auroient rien à craindre après la mort, que de tomber dans le néant, ne seroit-ce pas un sujet de désespoir plutôt que de vanité ? N'estce donc pas une folie inconcevable, n'en étant pas assurés, de faire gloire d'êrre dans ce doute ?

Et néanmoins il est certain que l'homme est si dénaturé, qu'il y a dans son cœur une semence de joie en cela. Ce repos brutal entre la crainte de l'enfer & du néant semble si beau, que non seulement ceux qui sont véritablement dans ce doute malheureux s'en glorifient, mais que ceux même qui n'y font pas, croient qu'il leur est glorieux de feindre d'y être. Car l'ex-

périence nous fait voir que la plupart de ceux qui s'en mêlent font de ce dernier CHAPA genre; que ce font des gens qui se contrefont, & qui ne font pas tels qu'ils veulent paroître. Ce sont des personnes qui ont oui dire que les belles manieres du monde consistent à faire ainsi l'emporté. C'est ce qu'ils appellent avoir secoué le joug; & la plupart ne le font

que pour imiter les autres.

Mais, s'ils ont encore tant foit peu de fens commun, il n'est pas difficile de leur faire entendre combien ils s'abusent en cherchant par-là de l'estime. Ce n'est pas le moyen d'en acquérir, je dis même parmi les personnes du monde qui jugent fainement des choses, & qui savent que la seule voie d'y réussir, c'est de paroître honnêre, fidele, judicieux & capable de servir utilement ses amis ; parce que les hommes n'aiment naturellement que ce qui peut leur être utile. Or, quel avantage y a-t-il pour nous à ouir dire à un homme qui a secoue le joug, qu'il ne croit pas qu'il y ait un Dieu qui veille sur ses actions, qu'il se considere comme seul maître de sa conduite, qu'il ne pense à en rendre compte qu'à soi-même ? Pense-t-il nous avoir portés par-là à avoir désormaisbien de la confiance en lui, & à en attendre des consolations, des conseils & des fecours dans tous les besoins de la vie?

CHAP. Pense-t-il nous avoir bien réjouis de nous dire, qu'il doute si notre ame est autre chose qu'un peu de vent & de sumée, & encore de nous le dire d'un ton de voix sier & content? Est-ce donc une chose à dire gaiement, & n'est-ce pas une chose à dire au contraire tristement, comme la

chose du monde la plus triste?

S'ils y pensoient sériensement, ils verroient que cela est si mal pris, si contraire au bon sens, si opposé à l'honnêteté, & si éloigné en toute maniere de ce bon air qu'ils cherchent, que rien n'est plus capable de leur attirer le mépris & l'aversion des hommes, & de les faire passer pour des personnes sans esprit & sans jugement. Et en effet, si on leur fait rendre compte de leurs sentimens, & des raisons qu'ils ont de douter de la Religion, ils diront des choses si foibles & si basses, qu'ils persuaderont plutôt du contraire. C'étoit ce que leur disoit un jour fort à propos une personne: Si vous continuez à discourir de la sorte, leur disoit-il, en vérité vous me convertirez. Et il avoit raison; car qui n'auroit horreur de se voir dans des sentimens où l'on a pour compagnons des personnes si méprisables?

Ainsi ceux qui ne font que seindre ces sentimens, sont bien malheureux, de conDES ATHÉES.

traindre leur naturel pour se rendre les plus impertinens des hommes. S'ils font CHAP. fâchés dans le fond de leur cœur de n'avoir pas plus de lumiere, qu'ils ne le difsimulent point. Cette déclaration ne sera pas honteuse. Il n'y a de honte qu'à n'en point avoir. Rien ne découvre davantage une étrange foiblesse d'esprit, que de ne pas connoître quel est le malheur d'un homme fans Dieu. Rien ne marque davantage une extrême bassesse du cœur, que de ne pas souhaiter la vérité des promelles éternelles. Rien n'est plus lâche, que de faire le brave contre Dieu. Qu'ils laissent donc ces impiétés à ceux qui sont assez mal nés pour en être véritablement capables; qu'ils soient au moins honnêtes gens, s'ils ne peuvent encore être Chrétiens: & qu'ils reconnoissent enfin qu'il n'y a que deux fortes de personnes qu'on puisse appeller raisonnables; ou ceux qui servent Dieu de tout leur cœur, parce qu'ils le connoissent; ou ceux qui le cherchent de tout leur cœur, parce qu'ils ne le connoissent pas encore.

C'est donc pour les personnes qui cherchent Dieu sincerement, & qui reconnoissant leur misere, désirent véritablement d'en sortir, qu'il est juste de travailler, afin de leur aider à trouver la lumie-

re qu'ils n'ont pas.

De gulle dat est vote industi ?...

Mais pour ceux qui vivent sans le conснар, noître, & fans le chercher, ils se jugent eux-mêmes si peu dignes de leur soin, qu'ils ne sont pas dignes du soin des autres, & il faut avoir toute la charité de la Religion qu'ils méprisent, pour ne pas les mépriser jusqu'à les abandonner dans leur folie. Mais parce que cette Religion nous oblige de les regarder toujours, tant qu'ils feront en cette vie, comme capables de la grace qui peur les éclairer, & de croire qu'ils peuvent être dans peu de temps plus remplis de foi que nous ne sommes, & que nous pouvons au contraire tomber dans l'aveuglement où ils font; il faut faire pour eux ce que nous voudrions qu'on fit pour nous si nous étions à leur place, & les appeller à avoir pitié d'euxmêmes, & à faire au moins quelques pas pour tenter s'ils ne trouveront point de lumiere. Qu'ils donnent à la lecture de cet Ouvrage quelques-unes de ces heures qu'ils emploient fi inutilement ailleurs, Peut-être y rencontreront-ils quelque chose, ou du moins ils n'y perdront pas beaucoup. Mais pour ceux qui y apporteront une sincérité parsaite & un véritable désir de connoître la vérité, j'espere qu'ils y auront satisfaction, & qu'ils seront convaincus des preuves d'une Religion si divine que l'on y a ramassées.

### CHAPITRE II.

Marques de la véritable Religion.

A vraie Religion doit avoir pour Lmarque d'obliger à aimer Dieu. Cela est bien juste. Et cependant aucune autre que la notre ne l'a ordonné. Elle doit encore avoir connu la concupiscence de l'homme, & l'impuissance où il est par lui-même d'acquérir la vertu. Elle doit y avoir apporté les remedes, dont la priere est le principal. Notre Religion a fait tout cela; & nulle autre n'a jamais demandé à Dieu de l'aimer & de le suivre.

2. \* Il faut pour faire qu'une Religion foit vraie, qu'elle ait connu notre nature. Car la vraie nature de l'homme, fon vrai bien, la vraie vertu, & la vraie Religion font choses dont la connoissance est inséparable. Elle doit avoir connu la grandeur & la bassesse de l'homme, & la raifon de l'une & de l'autre. Quelle autre Religion que la Chrétienne a connu toutes ces choses?

3. \* Les autres Religions, comme les Paiennes, font plus populaires; car elles confistent toutes en extérieur : mais elles ne font pas pour les gens habiles. Une Religion purement intellectuelle seroit plus.

proportionnée aux habiles; mais elle ne CHAP. ferviroit pas au peuple. La feule Religion Chrétienne est proportionnée à tous, étant mêlée d'extérieur & d'intérieur. Elle éleve le peuple à l'intérieur, & abaisse les superbes à l'extérieur, & n'est pas parfaite sans les deux. Car il faut que le peuple entende l'esprit de la lettre, & que les habiles soumettent leur esprit à la lettre, en pratiquant ce qu'il y a d'extérieur.

4. \* Nous fommes haiffables : la raison nous en convainc. Or nulle autre Religion que la Chrérienne ne propose de se hair. Nulle autre Religion ne peut donc être reçue de ceux qui savent qu'ils ne sont

dignes que de haine.

5. \* Nulle autre Religion que la Chrétienne n'a connu que l'homme est la plus excellente créature, & en même temps la plus misérable. Les uns, qui ont bien connu la réalité de fon excellence, ont pris pour lâcheré & pour ingratitude les sentimens bas que les hommes ont naturellement d'eux-mêmes. Et les autres, qui ont bien connu combien cette bassesse est estfective, ont traité d'un superbe ridicule ces sentimens de grandeur qui sont aussi naturels à l'homme,

6. \* Nulle Religion que la nôtre n'a enseigné que l'homme naît en péché. Nulle secte de Philosophes ne l'a dit. Nulle n'a donc dit yrai.

RELIGION.

7. \* Dieu étant caché, toute Religion qui ne dit pas que Dieu est caché n'est CHAP pas véritable; & toute Religion qui n'en rend pas la raison n'est pas instruisante. La

nôtre fait tout cela.

8. \* Cette Religion, qui consiste à croire que l'homme est tombé d'un état de gloire & de communication avec Dieu, en un état de triftesse, de pénitence & d'éloignement de Dieu, mais qu'enfin il feroit rétabli par un Messie qui devoit venir, a toujours été sur la terre. Toutes choses ont passé, & celle-là a subsisté pour laquelle sont toutes choses. Car Dieu voulant se former un peuple saint qu'il sépareroit de toutes les autres nations, qu'il délivreroit de ses ennemis, qu'il mettroit dans un lieu de repos, a promis de le faire, & de venir au monde pour cela; & il a prédit par ses Prophetes le temps & la maniere de sa venue. Et cependant, pour affermir l'espérance de ses élus dans tous les temps, il leur en a toujours fait voir des images & des figures, & il ne les a jamais laissés fans des assurances de sa puisfance & de sa volonté pour leur salut. Car dans la création de l'homme, Adam étoit le témoin & le dépositaire de la promelle du Sauveur, qui devoit naître de la femme. Et quoique les hommes étant encore si proches de la création, ne pussent 18 MARQUES DE LA VÉRITABLE

avoir oublié leur création & leur chute. CHAP. & la promesse que Dien leur avoit faite d'un Rédempteur; néanmoins, comme dans ce premier âge du monde, ils fe laisserent emporter à toutes sortes de désordres, il y avoit cependant des Saints, comme Enoch, Lamech, & d'autres qui attendoient en parience le CHRIST promis des le commencement du monde. Ensuite Dien a envoyé Noé, qui a vu la malice des hommes au plus haut dégré; & il l'a sauvé en noyant toute la terre, par un miracle qui marquoit allez, & le pouvoit qu'il avoit de sauver le monde, & la volonté qu'il avoit de le faire, & de faire naître de la femme celui qu'il avoit promis. Ce miracle suffisoit pour affermit, l'espérance des hommes; & la mémoire en étant assez fraîche parmi eux, Dieu fit des promesses à Abraham qui étoit tout environné d'idolâtres, & il lui fit connoître le mystere du Messie qu'il devoit envoyer. Au temps d'Isaac & de Jacob, l'abomination s'étoit répandue sur toute la terre: mais ces Saints vivoient en la foi ; & Jacob mourant, & bénissant ses enfans, s'écrie, par un transport qui lui fait interrompre son discours: J'attends, o mon Dieu, le Sauveur que vous avez pro-Genes. mis, Salutare tuum expectabo , Domine. Les Egyptiens étoient infectés & d'idolâtrie & de magie; le peuple de Dieu même étoit entraîné par leurs exemples. Mais cependant Moyfe & d'autres voyoient celui qu'ils ne voyoient pas, & l'adoroient en regardant les biens éter-

nels qu'il leur prépatoit.

Les Grecs & les Latins ensuite ont fait regner les fausses divinités; les Poëtes ont fait diverses Theologies; les Philosophes se sont séparés en mille sectes différentes: & cependant il y avoit toujours au cœut de la Judée des hommes choisis qui prédisoient la venue de ce Messie qui n'étoit connu que d'eux.

Il est venu enfin en la consommation des temps : & depuis, quoiqu'on ait vu naître tant de schismes & d'hérésies, tant renverser d'Etats, tant de changemens en toutes choses; cette Eglise, qui adore celui qui a toujours été adoré, a subsisté sans interruption. Et ce qui est admirable, incomparable, & tout-à-fait divin, c'est que cette Religion, qui a toujours duré, a toujours été combattue. Mille fois elle a été à la veille d'une destruction universelle, & toutes les fois qu'elle a été en cet état, Dieu l'a relevée par des coups extraordinaires de sa puissance. C'est ce qui estétonnant, & qu'elles'est maintenue sans fléchir & plier sous la volonté des tyrans.

9. \* Les Etats périroient si on ne fai-

MARQUES DE LA VÉRITABLE foit plier souvent les loix à la nécessité. CHAP. Mais jamais la Religion n'a fouffert cela, & n'en a usé. Aussi il faut ces accommodemens, ou des miracles. Il n'est pas étrange qu'on se conserve en pliant, & ce n'est pas proprement se maintenir; & encore périssent-ils enfin entierement : il n'y en a point qui ait duré quinze cens ans. Mais que cette Religion se soit toujours maintenue & inflexible, cela est divin.

10. 11 y auroit trop d'obscurité si la vérité n'avoit pas des marques visibles. C'en est une admirable qu'elle se soit toujours conservée dans une Eglise & une assemblée visible. Il y auroit trop de clarté, s'il n'y avoit qu'un fentiment dans cette Eglise; mais pour reconnoître quel est le vrai, il n'y a qu'à voir quel est celui qui y a toujours été : car il est certain que le vrai y a toujours été, & qu'aucun faux n'y a tonjours été.

11. \* Ainsi le Messie a toujours été cru. La tradition d'Adam étoit encore nouvelle en Noc & en Moife. Les Prophetes l'ont prédit depuis, en prédifant toujours d'autres choses dont les évenemens qui arrivoient de temps en temps à la vue des hommes, marquoient la vérité de leur mission, & par conséquent celle de leurs promesses touchant le Messie. Ils ont tous dit que la loi qu'ils avoient, n'étoit

qu'en attendant celle du Messie; que jusques là elle seroit perpétuelle, mais que CHAP. l'autre dureroit éternellement; qu'ainfileur loi, ou celle du Messie, dont elle étoit la promesse, seroient toujours sur la terre. En effet elle a toujours duré; & Jesus-Christ est venu dans toutes les circonstances prédites. Il a fait des miracles, & les Apôtres aussi, qui ont converti les Payens; & parlà les prophéties étant accomplies, le Messie est prouvé pour jamais.

12. \* Je vois plusieurs Religions contraires, & par conféquent toutes fausses, excepté une. Chacune veut être crue par la propre autorité, & menace les incrédules. Je ne les crois donc pas là-dessus; chacun peut dire cela, chacun se peut dire Prophete. Mais je vois la Religion Chrétienne, où je trouve des prophéties accomplies, & une infinité de miracles si bien attestés, qu'on n'en peut raisonnablement douter; & c'est ce que je ne ve point dans les autres.

13. 1 La seule Religion contraire à la nature en l'état qu'elle est, qui combat tous nos plaisirs, & qui paroît d'abord contraire au sens commun, est la seule qui ait toujours été.

14. \* Toute la conduite des choses doit avoir pour objet l'établissement & la grandeur de la Religion: les hommes doi-

vent avoir en eux - mêmes des fentimens CHAP. conformes à ce qu'elle nous enleigne; & enfin elle doit être tellement l'objet & le centre où toutes choses tendent, que qui en saura les principes, puisse rendre raifon & de toute la nature de l'homme en particulier, & de toute la conduite du monde en général.

> Sur ce fondement les impies prennent lien de blasphémer la Religion Chrétienne, parce qu'ils la connoissent mal. Ils s'imaginent qu'elle consiste simplement en l'adoration d'un Dieu considéré comme grand, puissant & éternel; ce qui est proprement le Déisme, presque aussi éloigné de la Religion Chrétienne, que l'Athéisme qui y est tout-à-fait contraire. Et delà ils concluent que cette Religion n'est pas véritable, parce que, si elle l'étoit, il faudroit que Dieu se manifestat aux hommes par des preuves si sensibles, qu'il fut impossible que personne le méconnût.

> Mais qu'ils en concluent ce qu'ils voudront contre le Déisme, ils n'en conclueront rien contre la Religion Chrétienne, qui reconnoît que depuis le péché Dieu nesemontrepointaux hommes avec toute l'évidence qu'il pourroit faire, & qui confiste proprement au mystere du Rédempteur, qui unissant en lui les deux natures, divine & humaine, a retiré les hommes

RELIGION.

de la corruption du péché pour les réconcilier à Dieu en sa Personne divine. CHAP.

Elle enseigne donc aux hommes ces deux vérités, & qu'il y a un Dieu dont ils font capables, & qu'il y a une corruption dans la nature qui les en rend indignes. Il importe également aux hommes de connoître l'un & l'autre de ces points; & il est également dangereux à l'homme de connoître Dieu sans connoître sa mifere, & de connoître sa misere sans connoître le Rédempteur qui l'en peut guérir. Une seule de ces connoissances fait ou l'orgueil des Philosophes qui ont connu Dieu & non leur misere, ou le désespoir des Athées qui connoissent leur mi= fere sans Rédempteur.

Et ainsi comme il est également de la nécessité de l'homme de connoître ces deux points, il est aussi également de la miséricorde de Dieu de nous les avoir fait connoître. La Religion Chrétienne le fait ; c'est en cela qu'elle consiste.

Qu'on examine l'ordre du monde sur cela, & qu'on voie si toutes choses ne tendent pas à l'établissement des deux chefs de certe Religion.

15. \* Si l'on ne se connoît plein d'orgueil, d'ambition, de concupiscence, de foiblesse, de misere, d'injustice, on est bien aveugle. Et si en le reconnoissant on ne désire d'en être désivré, que peut-on dire d'un homme si peu raisonnable? Que peut-on donc avoir que de l'estime pour une Religion qui connoît si bien les défauts de l'homme; & que du désir pour la vérité d'une Religion qui y promet des remedes si souhaitables?

16. \* Il est impossible d'envisager toutes les preuves de la Religion Chrétienne ramassées ensemble, sans en ressentir la force, à laquelle nul homme raisonnable

ne peur relister.

Que l'on considere son établissement; qu'une Religion si contraire à la nature se soit établie par elle-même, si doucement, sans aucune force ni contrainte, & si fortement néanmoins, qu'aucuns tourmens n'ont pu empêcher les Martyrs de la confesser; & que tout cela se soit sait non seulement sans l'assissance d'aucun Prince, mais malgré tous les Princes de la terre qui l'ont combattue.

Que l'on considere la sainteté, la hauteur & l'humilité d'une ame chrétienne. Les Philosophes payens se sont quelquefois relevés au-dessus du reste des hommes par une manière de vivre plus réglée, & par des sentimens qui avoient quelque conformité avec ceux du Christianisme. Mais ils n'ont jamais reconnu pour vertu ce que les Chrétiens appellent humilité, & ils l'auroient même crue incompatible avec les autres dont ils faisoient profession. Il n'y a que la Religion Chrétienne qui ait su joindre ensemble des choses qui avoient para jusques-là si opposées, & qui ait appris aux hommes que bien loin que l'humilité soit incompatible avec les autres vertus, sans elle toutes les autres vertus ne sont que des vices & des défauts.

Que l'on considere les merveilles de l'Ecriture sainte qui sont infinies, la grandeur & la sublimité plus qu'humaine des choses qu'elle contient, & la simplicité admirable de son style qui n'a rien d'affecté, rien de recherché, & qui porte un caractere de vérité qu'on ne sauroit

défavouer.

Que l'on considere la personne de Jesus-Christ en particulier. Quelque sentiment qu'on ait de lui, on ne peut pas disconvenir qu'il n'eût un esprit très grand & très relevé, dont il avoit donné des marques dès son enfance devant les Docteurs de la loi; & cependant aulieu de s'appliquer à cultiver ces talens par l'étude & la fréquentation des savans, il passe trente ans de sa vie dans le travail des mains, & dans une retraite entiere du monde; & pendant les trois années de sa prédication, il appelle à sa compagnie & choisit pour ses Apôtres

des gens sans science, sans étude, sans crédit; & il s'attire pour ennemis ceux qui passoient pour les plus savans & les plus sages de son temps. C'est une étrange conduite pour un homme qui a dessein d'éta-

blir une nouvelle Religion.

Que l'on considere en particulier ces Apôtres choisis par Jesus-Christ, ces gens sans lettres, sans étude, & qui se trouvent tout d'un coup assez savans pour confondre les plus habiles Philosophes, & assez sorts pour résister aux Rois & aux Tyrans qui s'opposoient à l'établissement de la Religion Chrétienne

eu'ils annoncoient.

Que l'on confidere cette suite merveilleuse de Prophetes qui se sont succèdés les uns aux autres pendant deux mille ans, & qui ont tous prédit en tant de manières dissérentes jusques aux moindres circoustances de la vie de Jesus-Christ, de sa mort, de sa résurrection, de la mission des Apôtres, de la prédication de l'Evangile, de la conversion des nations, & de plusieurs autres choses qui concernent l'établissement de la Religion Chrétienne, & l'abolition du Judassme.

Que l'on considere l'accomplissement admirable de ces prophésies, qui conviennent si parfaitement à la personne de Jesus-Christ, qu'il est impossible de ne le pas reconnoître, à moins de se

vouloir aveugler foi-même.

Que l'on considere l'état du peuple Juis & devant & après la venue de Jesus-Christ, son état florissant avant la venue du Sauveur, & son état plein de miseres depuis qu'ils l'ont rejetté: car ils sont encore aujourd'hui sans aucune marque de Religion, sans temple, sans sacrifices, dispersés par toute la terre, le mépris & le rebut de toutes les nations.

Que l'on considere la perpétuité de la Religion Chrétienne qui a toujours subsulté depuis le commencement du monde, soit dans les Srs de l'ancien Testament, qui ont vécu dans l'attente de Jesus-Christavant sa venue; soit dans ceux qui l'ont reçu, & qui ont cru en lui depuis sa venue: au-lieu que nulle autre Religion n'a la perpétuité, qui est la principale marque de la véritable.

Enfin que l'on confidere la fainteté de cette Religion, sa doctrine qui rend raifon de tout jusques aux contrariétés qui se rencontrent dans l'homme, & toutes les autres choses singulieres, surnaturelles & divines qui éclatent de toutes parts.

Et qu'on juge après tout cela s'il est possible de douter que la Religion Chrétienne soit la seule véritable; & si jamais aucune autre a rien eu qui en approchât, Bij

#### CHAPITRE III.

Véritable Religion prouvée par les contrariétés qui font dans l'homme, & par le péché originel.

1. I Es grandeurs & les miseres de L'homme sont tellement visibles, qu'il faut nécessairement que la véritable Religion nous enseigne qu'il y a en lui quelque grand principe de grandeur, & en même temps quelque grand principe demisere. Car il faut que la véritable Religion connoisse à fond notre nature; c'està-dire, qu'elle connoisse tout ce qu'elle a de grand, & tout ce qu'elle a de miserable, & la raison de l'un & de l'autre. Il faut encore qu'elle nous rende raison des étonnantes contrariétés qui s'y rencontrent. S'il y a un seul principe de tont, une seule fin de tout, il faut que la vraie Religion nous enseigne à n'adorer que lui, & à n'aimer que lui. Mais comme nous nous trouvons dans l'impuissance d'adorer ce que nous ne connoissons pas, & d'aimerantre chose que nous; il fant que la Religion qui instruit de ces devoirs, nous instruise aussi de cette impuissance, & qu'elle nous en apprenne les remedes. Il faut pour rendre l'homme heureux,

qu'elle lui montre qu'il y a un Dieu, qu'on

est obligé de l'aimer, que notre véritable chap, félicité est d'être à lui, & notre unique mal d'être séparé de lui; qu'elle nous apprenne que nous sommes pleins de ténebres qui nous empêchent de le connoître & de l'aimer, & qu'ainsi nos devoirs nous obligeant d'aimer Dieu, & notre concupiscence nous en détournant, nous sommes pleins d'injustice. Il faut qu'elle nous rende raison de l'opposition

les remedes, & les moyens d'obtenir ces remedes. Qu'on examine sur cela toutes les Religions du monde, & qu'on voie s'il y en a une autre que la Chrétienne

que nons avons à Dieu & à notre pro-

pre bien. Il faut qu'elle nous en enseigne

qui y fatisfasse.

Sera-ce celle qu'enseignoient les Philosophes, qui nous proposent pour tout bien un bien qui est en nous? Est-ce-là le vrai bien? Ont-ils trouvé le remede à nos maux? Est-ce avoir guéri la présomption de l'homme, que de l'avoir égalé à Dieu? Et ceux qui nous ont égalés aux bêtes, & qui nous ont donné les plaisirs de la terre pour tout bien, ont-ils apporté le remede à nos concupiscences? Levez vos yeux vers Dieu, disent les uns; voyez celui auquel vous ressemblez, & qui vous a fait pour l'adorer. Vous pouvez vous

Biij

30 VERITABLE RELIGION

rendre semblable à lui ; la sagesse vous y CHAP. égalera fi vous voulez la suivre. Et les autres difent : Baissez vos yeux vers la terre. cherif ver que vous êtes, & regardez les bêtes dont vous êtes le compagnon.

One deviendra donc l'homme ? Serat-il égal à Dieu ou aux bêres ? Quelle effroyable distance! Que serons-nous donc? Quelle Religion nous enseignera à guérir l'orgueil & la concupiscence ? Quelle Religion nous enseignera notre bien, nos devoirs, les foiblesses qui nous en détournent, les remedes qui les peuvent guerir, & le moyen d'obtenir ces remedes? Voyons ce que nous dit sur cela la Sagesse de Dieu qui nous parle dans la Religion Chrétienne.

C'est en vain, ô homme, que vous cherchez dans vous-même le remede à vos miseres. Toutes vos lumieres ne peuvent arriver qu'à connoître que ce n'elt point en vous que vous trouverez ni la verité, ni le bien. Les Philosophes vous l'ont promis, ils n'ont pu le faire. Ils ne favent ni quel est votre véritable bien, ni quel est votre véritable état. Comment auroientils donné des remedes à vos maux, puilqu'ils ne les ont pas seulement connus? Vos maladies principales font l'orguei qui vous soustrait à Dieu, & la concupiscence qui vous attache à la terre; & ils

PROUVE 1-8c. V 31 n'ont fait autre chose qu'entrenir au moins une de ces maladies. S'ils vous ont CHAP. donné Dieu pour objet, ce n'a été que pour exercer votre orgueil. Ils vous ont fait penser que vous lui êtes semblable par

votre nature. Et ceux qui ont vu la vanité de cette prétention vous ont jetté dans l'autre précipice, en vous faisant entendre que votre nature étoit pareille à celle des

bêtes, & vous ont porté à chercher votte bien dans les concupiscences qui sont le partage des animaux. Ce n'est pas là le moyen de vous instruire de vos injustices.

N'attendez donc ni vérité, ni confolation des hommes. Je suis celle qui vous ai forme, & qui puis seule vous apprendre qui vous êtes. Mais vous n'êtes plus mainte-

nant en l'état où je vous ai formé. J'ai créé l'homme faint, innocent, parfait. Je l'ai rempli de lumiere & d'intelligence. Je lui ai communiqué ma gloire &

mes merveilles. L'ail de l'homme voyoit alors la majesté de Dieu. Il n'étoit pas dans les ténebres qui l'aveuglent, ni dans

la mortalité & dans les miseres qui l'affligent. Mais il n'a pu foutenir tant de gloire, fans tomber dans la présomption.

Il a vouln se rendre centre de lui-même, & indépendant de mon secours. Il s'est Soultrait à ma domination; & s'égalant à

moi par le désir de trouver sa sélicité en

52 VÉRITABLE RELIGION

lui-même, je l'ai abandonné à lui; & ré-CHAP. voltant toutes les créatures qui lui étoient foumises, je les lui ai rendues ennemies: en-sorte qu'aujourd'hui l'homme est devenu semblable aux bêtes, & dans untel éloignement de moi , qu'à peine lui refte-t-il quelque lumiere confuse de son Auteur, tant tontes ses connoissances ont été éteintes on troublées. Les sens indépendans de la raison, & souvent maitres de la raison, l'ont emporté à la recherche des plaisirs. Toutes les créatures ou l'affligent ou le tentent, & dominent fur lui ou en le soumertant par leur force, ou en le charmant par leurs douceurs; ce qui est encore une domination plus terrible & plus impérieuse.

2. \* Voila l'état où les hommes sont aujourd hui. Il leur reste quelque instinct puissant du bonheur de leur premiere nature; & ils sont plongés dans les miseres de leur aveuglement & de leur concupifcence, qui est devenue leur seconde na-

ture.

3. \* De ces principes que je vous ouvre, vous pouvez reconnoître la cause de tant de contrariérés qui ont étonné tous les hommes, & qui les ont partagés.

4. \* Observez maintenant tous les mouvemens de grandenr & de gloire que le sentiment de tant de miseres ne peut

PROUVÉE &c. étouffer, & voyez s'il ne fant pas que la canse en soit une autre nature.

Connoissez donc, superbe, quel paradoxe vous êtes à vous-même. Humiliez-vous, raison impuissante; taisezvous, nature imbécille; apprenez que l'homme passe infiniment l'homme; & entendez de votre maître votre condi-

tion véritable que vous ignorez.

6. \* Car enfin fi l'homme n'avoit jamais été corrompu, il jouiroit de la vérité & de la félicité avec assurance. Et si l'homme n'avoit jamais été que corrompu, il n'auroit aucune idée ni de la vérité ni de la béatitude. Mais malheureux que nous fommes, & plus que s'il n'y avoit aucune grandeur dans notre condition, nous avons une idée du bonheur, & ne pouvons y arriver; nous fentons une image de la vérité, & ne possédons que le mensonge; incapables d'ignorer absolument, & de savoir certainement; tant il est manifeste que nous avons été dans un dégré de perfection dont nous sommes malheureusement tombés.

7. \* Qu'est-ce donc que nous crie cette avidité & cette impuissance, finon qu'il y a eu autrefois en l'homme un véritable bonheur dont il ne lui reste maintenant que la marque & la trace toute vuide qu'il essaye inutilement de remplir

VERITABE RELIGION

de tout ce qui l'environne, en cherchant CHAP. dans les chofes absentes le secours qu'il n'obtient pas des présentes, & que les unes & les autres font incapables de lui donner, parceque ce gouffre infini ne peut être cempli que par un objet infini

& immuable?

8. 4 Chose étonnante cependant, que le mystere le plus éloigné de notre connoissance qui est celui de la transmission du péché originel, foit une chose sans laquelle nous ne pouvons avoir aucune connoissance de nous-mêmes! Car il est fans doute qu'il n'y a rien qui choque plus notre raison que de dire que le péché du premier homme ait rendu coupables ceux qui étant si éloignés de cette source, semblent incapables d'y participer. Cet écoulement ne nous paroît pas feulement impossible, il nous semble même très injuste. Car qu'y a-t-il de plus contraire aux regles de notre misérable justice que de damner éternellement un enfant incapable de volonté, pour un péché où il paroît avoir eu si peu de part, qu'il est commis six mille ans avant qu'il fût en être? Certainement rien ne nous heurte plus rudement que cette doctrine. Et cependant sans ce mystere le plus incompréhenfible de tous, nous fommes incompréhenfibles à nous-mêmes. Le nœud de notre

PROUVÉE &c. condition prend fes retours & fes plis dans cet abyme. De forte que l'homme est plus CHAP. inconcevable fans ce mystere, que ce mystere n'est inconcevable à l'homme.

9. \* Le péché originel est une folie devant les hommes; mais on le donne pour tel. On ne doit donc pas reprocher le défaut de raison en cette doctrine, puisqu'on ne prétend pas que la raison y puisse atteindre. Mais cette folie est plus sage que toute la fagesse des hommes : Quod 11 Con stultum est Dei, sapientius est hominibus. Car fans cela que dira-t-on qu'est l'homme? Tout son état dépend de ce point imperceptible. Et comment s'en fût-il apperçu par la raison, puisque c'est une chose au-dessus de sa raison; & que sa raison, bien loin de l'inventer par ses voies, s'en éloigne quand on le lui présente?

10. 20 Ces deux états d'innocence & de corruption étant ouverts, il est imposfible que nous ne les reconnoissions pas,

11. W Suivons nos mouvemens, observons-nous nous-mêmes, & voyons fi nous n'y trouverons pas les caracteres vivans de ces deux natures.

12. W Tant de contradictions se trouveroient-elles dans un fujet simple ?

13. \* Cette duplicité de l'homme est fi visible, qu'il y en a qui ont pensé que nous avions deux ames; un fujet simple

14. Ainsi toutes ces contrariétés, qui sembloient devoir le plus éloigner les hommes de la connoissance d'une Religion, sont ce qui les doit plutôt conduire à la véritable.

Pour moi j'avoue qu'aussi-tôt que la Religion Chrétienne découvre ce principe, que la nature des hommes est corrompue & déchue de Dieu, cela ouvre les yeux à voir par-tout le caractere de cette vérité. Car la nature est telle qu'elle marque par-tout un Dieu perdu, & dans l'homme, & hors de l'homme.

Sans ces divines connoissances, qu'ont pu faire les hommes, sinon ou s'élever dans le sentiment intérieur qui leur reste de leur grandeur passée, ou s'abattre dans la vue de leur soiblesse présente? Car ne voyant pas la vérité entière, ils n'ont pu arriver à une parfaite vertu; les uns considérant la nature comme incorrompue, les autres comme irréparable. Ils n'ont pu suit ou l'orgueil, ou la paresse, qui sont les deux sources de tous les vices; puisqu'ils ne pouvoient sinon ou s'y abandonner par lâcheté, ou en sortir par l'orgueil. Car s'ils connoissoient l'excellence

de l'homme, ils en ignoroient la corruption; de forte qu'ils évitoient bien la paresse , mais ils se perdoient dans l'orgueil. Et s'ils reconnoissoient l'infirmité de la nature, ils en ignoroient la dignité; de sorte qu'ils pouvoient bien éviter la vanité, mais c'étoit en se précipitant dans

le désespoir. De-là viennent les diverses sectes des Stoiciens & des Epicuriens, des Dogmatistes & des Académiciens, &c. La seule Religion Chrétienne a pu guérir ces deux vices, non pas en chassant l'un par l'aurre par la sagesse de la terre, mais en chassant l'un & l'autre par la simplicité de l'Evanpile. Car elle apprend aux justes qu'elle éleve jusqu'à la participation de la Divinité même, qu'en ce sublime état ils portent encore la source de toute la corruption qui les rend durant toute la vie sujets à l'erreur, à la misere, à la mort, au péché; & elle crie aux plus impies qu'ils sont capables de la grace de leur Redempteur. Ainsi donnant à trembler à ceux qu'elle justifie, & consolant ceux qu'elle condamne, elle tempere avec tant de justesfe la crainte avec l'espérance par cette double capacité qui est commune à tous & de la grace & du péché, qu'elle abaisse infiniment plus que la seule raison ne peut faire, mais fans désespérer; & qu'elle

éleve infiniment pius que l'orgenil de la CHAP, nature, mais fans entler; faifant bien voir par-là qu'étant seule exemte d'erreur & de vice, il n'appartient qu'à elle & d'instruire & de corriger les hommes.

15. 20 Nous ne concevons ni l'état glorieux d'Adam, ni la nature de fon péché, ni la transmission qui s'en est faite en nous. Ce sont choses qui se sont passées dans un état de nature tout différent du nôtre, & qui passent notre capacité présente. Aussi tout cela nous est inutile à savoir pour sortir de nos miseres: & tout ce qu'il nous importe de connoître, c'est que par Adam nous sommes misérables, corrompus, séparés de Dieu; mais rachetés par Jesus-Christ: & c'est de quoi nous avons des preuves admirables sur la terre.

16. 1 Le Christianisme est étrange. Il ordonne à l'homme de reconnoître qu'il est vil & même abominable, & il lui ordonne en même-temps de vouloir être semblable à Dien. Sans un rel contrepoids cette élévation le rendroit horriblement vain, ou cet abaissement le rendroit horriblement abject.

17. \* La misere porte au désespoir : la grandeur inspire la présomption.

\* L'Incarnation montre à l'homme la grandeur de sa misere par la grandeur du remede qu'il a fallu.

prouvée &c.

19. 20 On ne trouve pas dans la Religion Chrétienne un abaillement qui nous CHAP. rende incapables du bien, ni une sainteré

exemte du mal.

20. W Il n'y a point de doctrine plus propre à l'homme que celle-là, qui l'instruit de sa double capacité de recevoir & de perdre la grace, à cause du double péril où il est toujours exposé, de desespoir

on d'orgueil.

21. Les Philosophes ne prescrivoient point des sentimens proportionnés aux deux états. Ils inspiroient des mouvemens de grandeur pure, & ce n'est pas l'état de l'homme. Ils inspiroient des monvemens de basselle pure; & c'est aussi peu l'état de l'homme. Il faut des mouvemens de baffesse, non d'une bassesse de nature, mais de pénirence; non pour y demeurer, mais pour aller à la grandeur. Il faut des mouvemens de grandeur, mais d'une grandeur qui vienne de la grace, & non du mérite, & après avoir passé par la basselle.

22. \* Nul n'est heureux comme un vrai Chrétien, ni raisonnable, ni vertueux, ni aimable. Avec combien peu d'orgueil un Chrétien se croit-il uni à Dien ? Avec combien peu d'abjections'é-

gale t-il aux vers de la terre?

23. 2 Qui peut donc refuser à ces célestes lumieres de les croire, & de les ado-

40 VERIT. RELIG. PROUVÉE &c. rer? Car n'est-il pas plus clair que le jour, CHAP. que nous fentons en nous-mêmes des caracteres ineffacables d'excellence? Et n'estil pas aussi véritable que nous éprouvons à toute heure les effets de notre déplorable

condition? Que nous crie donc ce cahos & cette confusion monstrueuse, sinon la verité de ces deux états, avec une voix si puissante, qu'il est impossible d'y résister?

### CHAPITREIV.

Il n'est pas incroyable que Dieu s'unisse à nous.

E qui détourne les hommes de croire qu'ils sont capables d'être unis à Dieu, n'est autre chose que la vue de leur bassesse. Mais s'ils l'ont bien sincere, qu'ils la suivent aussi loin que moi, & qu'ils reconnoissent que cette bassesse est telle en effer, que nous fommes par nous-mêmes incapables de connoître si sa miséricorde ne peut pas nous rendre capables de lui. Car je voudrois bien savoir d'où cette creature, qui se reconnoît si foible, a le droit de mesurer la miséricorde de Dieu, & d'y mettre les bornes que sa fantaisse lui fuggere. L'homme sait si peu ce que c'est que Dieu, qu'il ne fait pas ce qu'il est lui-même : & tout troublé de la vue de

IL N'EST PAS INCROVABLE, &c. 41 son propre état, il ose dire que Dieu ne le peut pas rendre capable de fa commu-CHAP. nication. Mais je voudrois lui demander fi Dieu demande autre chose de lui, sinon qu'il l'aime & le connoisse; & pourquoi il croit que Dieu ne peut se rendre connoissable & aimable à lui, puisqu'il est naturellement capable d'amour & de connoissance. Car il est sans doute qu'il connoît au-moins qu'il est, & qu'il aime quelque chose. Donc s'il voit quelque chose dans les ténebres où il est, & s'il trouve quelque sujet d'amour parmi les choses de la terre, pourquoi, si Dieu lui donne quelques rayons de son essence, ne sera-t-il pas capable de le connoître & de l'aimer en la maniere qu'il lui plaira de se communiquer à lui? Il y a donc fans doute une présomption insupportable dans ces fortes de raisonnemens, quoiqu'ils paroissent fondés sur une humiliré apparente, qui n'est ni sincere ni raisoni nable, si elle ne nous fait confesser que ne sachant de nous-mêmes qui nous sommes, nous ne pouvons l'apprendre que de Dieu.



#### CHAPITRE V.

Soumission & usage de la raison.

L'c'est de connoître qu'il y a une infinité de choses qui la surpassent. Elle est bien soible si elle ne va jusques-là.

2. 20 Il faut savoir douter où il faut, assurer où il faut, se soumettre où il faut. Qui ne fait ainsin'entend pas la force de la raison. Il y en a qui pechent contre ces trois principes, ou en assurant tout comme démonstratif, manque de se connoître en démonstration; ou en doutant de tout, manque de savoir où il faut se soumettre; ou en se soumettant en tout, manque de savoir où il faut juger.

3. \* Si on foumet tout à la raison, notre Religion n'aura rien de mystérieux ni de surnaturel. Si on choque les principes de la raison, notre Religion sera absurde & ridicule.

4. \* La raison, dit saint Augustin, ne se soumettroit jamais, si elle ne jugeoit qu'il y a des occasions où elle se doit soumettre. Il est donc juste qu'elle se soumettre quand elle juge qu'elle se doit soumettre, & qu'elle ne se soumette pas quand elle juge avec sondement qu'elle ne

le doit pas faire: mais il faut prendre gar-

de à ne se pas tromper.

5. La piété est différente de la superstition. Pousser la piété jusqu'à la superstition, c'est la détruire. Les héretiques nous reprochent cette soumission superstitieuse. C'est faire ce qu'ils nous reprochent, que d'exiger cette soumission dans les choses qui ne sont pas mariere de soumission.

Il n'y a rien de si conforme à la raison que le desaven de la raison dans les choses qui sont de soi. Et rien de si contraire à la raison que le desaveu de la raison dans les choses qui ne sont pas de soi. Ce sont deux excès également dangereux, d'exclure la raison, de n'admettre que la raison.

6. La foi dit bien ce que les sens ne disent pas, mais jamais le contraire. Elle est au dessus, & non pas contre.

## CHAPITRE VI.

Foi fans raisonnement.

SI j'avois vu un miracle, disent quelques gens, je me convertirois. Ils ne parleroient pas ainsi s'ils savoient ce que c'est que conversion. Ils s'imaginent qu'il ne faut pour cela que reconnoître qu'il y a un Dieu, & que l'adoration consiste à lui tenir de certains discours, tels à peu près

CHAP.

que les payens en faisoient à leurs idoles. VI. La conversion véritable consiste à s'anéantir devant cet Etre souverainqu'on a irrité tant de fois, & qui nous peut perdre légitimement à toute heure ; à reconnoître qu'on ne peut rien sans lui, & qu'on n'a rien mérité de lui que sa disgrace. Elle consiste à connoître qu'il y a une opposition invincible entre Dien & nous, & que

2. Ne vous étonnez pas de voir des personnes simples croire sans raisonnement. Dieu leur donne l'amour de sa justice & la haine d'enx-mêmes. Il incline leur cœur à croire. On ne croira jamais d'une créance utile & de foi, si Dieu n'incline le cœur; & on croira dès qu'il l'inclinera. Et c'est ce que David connoissoit Pleaume bien lorsqu'il disoit : Inclina cor meum,

sans un médiateur il ne peut y avoir de

Deus , in testimonia tua.

commerce.

3. \* Ceux qui croient sans avoir examiné les preuves de la Religion, c'est parce qu'ils ont une disposition intérieure toute sainte, & que ce qu'ils entendent dire de notre Religion y est conforme. Ils sentent qu'un Dieu les a faits. Ils ne veulent aimer que lui. Ils ne veulent hair qu'eux-mêmes Ils sentent qu'ils n'en ont pas la force, qu'ils font incapables d'aller à Dieu; & que si Dieu ne vient à eux,

FOI SANS RAISONNEMENT. ils ne peuvent avoir aucune communication avec lui. Et ils entendent dire dans CHAP. notre Religion, qu'il ne faut aimer que Dieu, & ne hair que soi-même: mais qu'étant tout corrompus & incapables de Dieu, Dieu s'est fait homme pour s'unir à nous. Il n'en faut pas davantage pour persuader des hommes qui ont cette disposition dans le cœur, & cette connois-

sance de leur devoir & de leur incapacité. 4. \* Ceux que nous voyons Chrétiens sans la connoissance des prophéties & des preuves, ne laissent pas d'en juger aussibien que ceux qui ont cette connoissance. Ils en jugent par le cœur comme les autres en jugent par l'esprit. C'est Dieu luimême qui les incline à croire; & ainsi ils sont très efficacement persuadés.

J'avoue bien qu'un de ces Chrétiens qui croient sans preuves n'aura peut-être pas de quoi convaincre un infidele qui en dira autant de soi. Mais ceux qui savent les preuves de la Religion prouveront sans disticulté, que ce fidele est véritablement inspiré de Dieu, quoiqu'il ne pût le prouver lui-même,



#### CHAPITRE

Qu'il est plus avantageux de croire que de ne pas croire ce qu'enseigne la Religion Chrétienne.

AVIS.

PResque tont ce qui cst contenu dans ce Chapi-tre ne regarde que certaines sortes de personnes , qui n'étant pas convaincues des preuves de la Religion, & encore moins des raisons des Athees, demeurent dans un état de suspension entre la foi & l'infidelité. L' Auteur pretend seulelement leur montrer par leurs propres principes, & par les simples lumieres de la raijon, qu'ils doivent juger qu'il leur est avantageux de croire, & que ce seroit le parti qu'ils devroient prendre, si ce choix dépendoit de leur volonté. D'où il s'enfuit qu'au-moins en attendant qu'il aient trouve la lumiere nécessaire pour se convaincre de la vérite, ils doivent faire tout ce qui les y peut difpofer , & se dégager de tous les empêchemens qui les détournent de cette foi , qui sont principalement les passions & les vains amusemens.

1. V Unité jointe à l'infini ne l'augmen-Lte de rien, non plus qu'un pied à une mesure infinie. Le fini s'anéantit en présence de l'infini, & devient un pur neant. Ainsi notre esprit devant Dien; ainsi notre justice devant la justice divine.

Il n'y a pas si grande disproportion entre l'unité & l'infini, qu'entre notre jultice & celle de Dieu.

DE CROIRE, &c.

2. \* Nous connoissons qu'il y a un infini, & ignorons sa nature. Comme, CHAP. par exemple, nous favons qu'il est faux que les nombres soient finis. Donc il est vrai qu'il y a un infini en nombre. Mais nous ne savons ce qu'il est. Il est faux qu'il foit pair , il est faux qu'il soit impair ; car en ajoutant l'unité il ne change point de nature. Ainsi on peut bien connoître qu'il y a un Dieu, sans savoir ce qu'il est : & vous ne devez pas conclure qu'il n'y a point de Dieu, de ce que nous ne connoissons pas parfaitement sa nature.

Je ne me servirai pas, pour vous convaincre de son existence, de la foi par laquelle nous la connoissons certainement, ni de toutes les autres preuves que nous en avons, puisque vous ne les voulez pas recevoir. Je ne veux agir avec vous que par vos principes mêmes; & je prétens vous faire voir par la maniere dont vous raisonnez tous les jours sur les choses de la moindre conféquence, de quelle forte vous devez raisonner en celle-ci, & quel parti vous devez prendre dans la décision de cette importante question de l'existence de Dien. Vous dites donc que nous fommes incapables de connoître s'il y a un Dieu. Cependant il est certain que Dieu cft, ou qu'il n'est pas; il n'y a point de milieu Mais de quel côté pencherons-nous?

48 Qu'il est plus avantageux La raison, dites-vous, n'y peut rien dé-CHAP. terminer. Il y a un cahos infini qui nous sépare. Il se joue un jeu à cette distance infinie, où il arrivera croix ou pile. Que gagnerez-vous? Par raison vous ne pouvez assurer ni l'un ni l'autre; par raison vous ne pouvez nier aucun des deux.

> Ne blâmez donc pas de fausseré ceux qui ont fait un choix; car vous ne favez pas s'ils ont tort, & s'ils ont mal choisi. Non, direz-vous, mais je les blâmerai d'avoir fait, non ce choix, mais un choix; & celui qui prend croix, & celui qui prend pile, ont tous deux tort ; le juste est de ne

point parier.

Oui, mais il faut parier, cela n'est pas volontaire; vous êtes embarque; & ne parier point que Dieu est, c'est parier qu'il n'est pas. Lequel prendrez - vous donc? Pesons le gain & la perte en prenant le parti de croire que Dieu est. Si vous gagnez, vous gagnez tout; fi vous perdez, vous ne perdez rien. Pariez donc qu'il est, sans hésiter. Oui, il faut gager. Mais je gage peut-être trop. Voyons:puifqu'il y a pareil hazard de gain & de perte, quand vous n'auriez que deux vies à gagner pour une, vous pourriez encore gager. Et s'il y en avoit dix à gagner, vous seriez imprudent de ne pas hazarder votre vie pour en gagner dix à un jeu où il

DE CROIRB &c. 49 y a pareil hazard de perte & de gain. Mais il y a ici une infinité de vies infiniment CHAP. heureuses à gagner, avec pareil hazard de perte & de gain; & ce que vous jouez est si peu de chose & de si peu de durée. qu'il y a de la folie à le ménager en cette occasion.

Car il ne sert de rien de dire qu'il est incertain si on gagnera, & qu'il est certain qu'on hazarde; & que l'infinie diftance qui est entre la certitude de ce qu'on expose & l'incertitude de ce que l'on gagnera, égale le bien fini qu'on expose certainement, à l'infini qui est incertain. Cela n'est pas ainsi : tout joueur hazarde avec certitude, pour gagner avec incertitude; & néanmoins il hazarde certainement le fini, pour gagner incertainement le fini, fans pecher contre la raison. Il n'y 2 pas infinité de distance entre cette certitude de ce qu'on expose & l'incertitude du gain; cela est faux. Il y a à la vérité infinité entre la certitude de gagner & la certitude de perdre. Mais l'incertitude de gagner est proportionnée à la certitude de ce qu'on hazarde, selon la proportion des hazards de gain & de perte; & de-là vient que s'il y a autant de hazard d'un côté que de l'autre, le parti est à jouer égal contre égal; & alors la certitude de ce qu'on expose est égale à l'incertitude

GO QU'IL EST PLUS AVANTAGEUX du gain, tant s'en faut qu'elle en foit in-VII. finiment distante. Et ainsi notre propofition est dans une force infinie, quand il n'y a que le fini à hazarder à un jeu où il y a pareils hazards de gain que de perte, & l'infini à gagner. Cela est démonstratif, & si les hommes sont capables de quelques vérités, ils le doivent être de celle-là.

Je le confesse, je l'ayoue. Mais encore n'y auroit-il point de moyen de voir un peu plus clair ? Oui par le moyen de l'Ecriture, & par toute; les autres preuves de la Religion, qui sont infinies.

Ceux qui esperent leur salut, direzvous, sont heureux en cela. Mais ils ont pour contrepoids la crainte de l'enfer.

Mais qui a le plus fujet de craindre l'enfer, ou celui qui est dans l'ignorance s'il y a un enfer, & dans la certifude de damnation, s'il y en a; ou celui qui est dans une persuasion certaine qu'il y a un enfer, & dans l'espérance d'être sauvé, s'il est.

Quiconque n'ayant plus que huit jours à vivre, ne jugeroit pas que le parti est de croire que tout cela n'est pas un coup de hazard, auroit entierement perdu l'esprit. Or fi les passions ne nous tenoient point, huit jours & cent ans font une meme choie. Is true al , trible

Quel mal vous arrivera-t-il en prenant ce parti? Vous serez fidele, honnête, hum-

DE CROIRE &C. ble , reconnoissant , bienfaisant , sincere, véritable. A la vérité vous ne serez point CHAP. dans les plaisirs empestés, dans la gloire, dans les délices. Mais n'en aurez-vous point d'autres? Je vous dis que vous gagnerez en cette vie ; & qu'à chaque pas que vous ferez dans ce chemin, vous verrez tant de certitude de gain, & tant de néant dans ce que vous hazardez, que vous connoîtrez à la fin que vous avez parié pour une chose certaine & infinie, & que vous n'avez rien donné pour l'obtenir.

Vous dites que vous êtes fait de telle forte que vous ne fauriez croire. Apprenez au moins votre impuissance à croire. puisque la raison vous y porte, & que neanmoins vous ne le pouvez. Travaillez donc à vous convaincre, non pas par l'augmentation des preuves de Dieu, mais par la diminution de vos passions. Vous voulez aller à la foi, & vous n'en savez pas le chemin; vous voulez vous guérir de l'infidélité, & vous en demandez les remedes: apprenez-les de ceux qui ont été tels que vous, & qui n'ont présentement aucun doute. Ils favent ce chemin que vous voudriez suivre, & ils sont gueris d'un mal dont vous voulez guérir. Suivez la maniere par où ils ont commencé ; imitez leurs actions extérieures, si vous ne

QU'IL EST PLUS AVANTAGEUX pouvez encore entrer dans leurs disposi-CHAP. tions intérieures; quittez ces vains amufemens qui vous occupent tout entier.

> J'aurois bientôt quitté ces plaisirs, dites-vous, si j'avois la foi. Et moi je vous dis que vous auriez bientôt la foi si vous aviez quitré ces plaisirs. Or c'est à vous à commencer. Si je pouvois, je vous donnerois la foi : je ne le puis, ni par conféquent éprouver la vérité de ce que vous dires: mais vous pouvez bien quitter ces plaisirs, & éprouver si ce que je dis est

3. \* Il ne faut pas se méconnoîtte; nous fommes corps autant qu'esprit, & de là vient que l'instrument par lequel la persuafion se fait n'est pas la seule démonstration. Combien y a-t-il peu de choses démontrées? Les preuves ne convainquent que l'esprit. La coutume sait nos preuves les plus fortes. Elle incline les sens, qui entrainent l'esprit sans qu'il y pense. Qui a démontré qu'il sera demain jour, & que nous mourrons; & qu'y 2t-il de plus universellement cru? C'est donc la coutume qui nous en persuade; c'est elle qui fait tant de Turcs & de Pavens ; c'est elle qui fait les métiers , les foldats, &c. Il est vrai qu'il ne faut pas commencer par elle pour trouver la vétité; mais il faut avoir recours à elle, quand

DECROIRE &c. une fois l'esprit a vu où est la vériré, afin ' de nous abreuver & de nous teindre de CHAP. cette créance qui nous échappe à toute heure; car d'en avoir toujours les preuves présentes, c'est trop d'affaire. Il faut acquérir une créance plus facile, qui est celle de l'habitude ; qui fans violence , fans art, fans argument, nous fait croire les choses, & incline toutes nos puissances à cette créance, en sorte que notre ame y tombe naturellement. Ce n'est pas assez de ne croire que par la force de la conviction, si les sens nous portent à croire le contraire. Il faut donc faire marcher nos deux pieces ensemble; l'esprit, par les raisons qu'il suffit d'avoir vues une fois en sa vie; & les sens, par la coutume, & en ne leur permettant pas de s'incliner au contraire.

## CHAPITRE VIII.

Image d'un homme qui s'est lasse de chercher Dieu par le seul raisonnement, & qui commence à lire l'Ecriture.

1. N voyant l'aveuglement & la mil'sfere de l'homme, & ces contrariétes étonnantes qui se découvrent dans sa nature; & regardant tout l'univers muet, & l'homme sans lumiere, abandonné à lui-même, & comme égaré dans ce recom

de l'univers, fans favoir qui l'y a mis, VIII. ce qu'il y est venu faire, ce qu'il deviendra en mourant; j'entre en effroi comme un homme qu'on auroit porté endormi dans une île déferte & effroyable, & qui s'éveilleroit sans connoître où il est, & fans avoir ancun moyen d'en fortir. Et sur cela j'admire comment on n'entre pas en désespoir d'un si misérable étar. Je vois d'autres personnes auprès de moi de semblable nature : je leur demande s'ils sont mieux instruits que moi, & ils me disent que non; & sur cela ces misérables égarés ayant regardé autour d'enx, & ayant vu quelques objets plaifans, s'v font donnés, & s'y sont atrachés. Pour moi, je n'ai pu m'y arrêter, ni me repofer dans la société de ces personnes semblables à moi, misérables comme moi, impuissantes comme moi. Je vois qu'ils ne m'aideroient pas à mourir : je mourrai seul; il faut donc faire comme si j'étois seul : or si j'étois seul, je ne bâtirois point des maisons, je ne m'embarrasserois point dans les occupations tumultuaires, je ne chercherois l'estime de personne; mais je tâcherois seulement de découvrir la vérité.

> Ainsi considérant combien il y a d'apparence qu'il y a autre chose que ce que je vois, j'ai recherché si ce Dieu dont tout le monde parle n'auroit pas laissé quel-

OUI S'EST LASSE &C. mies marques de lui. Je regarde de toutes parts, & ne vois par-tout qu'obscurité. CHAE. La nature ne m'offre rien qui ne foit matiere de doute & d'inquiétude. Si je n'y voyois rien qui marquât une divinité, je me déterminerois à n'en rien croire. Si je voyois par-tout les marques d'un Créateur, je reposerois en paix dans la foi. Mais voyant trop pour nier, & trop peu pour m'assurer, je suis dans un état à plaindre & où j'ai fouhaité cent fois que fi un Dieu foutient la nature, elle le marquât fans équivoque; & que si les marques qu'elle en donne sont trompeuses, elle les supprimat tout-à-fait, qu'elle dit tout, ou rien , afin que je visse quel parti je dois suivre. Au lieu qu'en l'état où je fuis, ignorant ce que je fuis & ce que je dois faire, je ne connois ni ma condition, ni mon devoir. Mon cœur tend tout enrier à connoître où est le vrai bien , pour le suivre. Rien ne me seroit trop cher pour cela.

Je vois des multitudes de Religions en plusieurs endroits du monde, & dans tous les temps. Mais elles n'ont ni morale qui me puisse plaire, ni preuves capables de m'arrêter. Et ainsi j'aurois refusé également la Religion de Mahomet, & celle de la Chine, & celle des anciens Romains, & celle des Egyptiens, par cette

feule raison, que l'une n'ayant pas plus CHAP. de marques de vérité que l'autre, ni rien qui détermine, la raison ne peut pencher plutôt vers l'une que vers l'autre.

Mais en confidérant ainfi cette inconftante & bizarre variété de mœurs & de creance dans les divers temps, je tronve en une petite partie du monde un peuple particulier, séparé de tous les autres peuples de la terre, & dont les histoires précedent de plufieurs fiecles les plus anciennes que nous ayons. Je trouve donc ce peuple grand & nombreux, qui adore un feul Dien , & qui se conduit par une loi qu'ils disent tenir de sa main. Ils soutiennent qu'ils sont les seuls du monde ausquels Dieu a révelé ses mysteres; que tous les hommes sont corrompus & dans la disgrace de Dieu; qu'ils sont rous abandonnés à leurs fens & à leur propre elprit; & que de-là viennent les étranges égaremens & les changemens continuels qui arrivent entre eux, & de Religion, & de contume ; au lieu qu'eux demeurent inébranlables dans leur conduite: mais que Dieu ne laissera pas éternellement les autres peuples dans ces ténebres; qu'il viendra un Libérateur pour tous; qu'ils sont au monde pour l'annoncer; qu'ils sont formés exprès pour être les hérauts de ce grand avénement, & pour appeller tous les peuples à s'unir à eux dans l'attente de ce Libérateur.

CHAP.

La rencontre de ce peuple m'étonne, & me semble digne d'une extrême attention par quantité de choses admirables &

fingulieres qui y paroissent.

C'est un peuple tout composé de freres; & au lieu que tous les autres sont formés de l'assemblage d'une infinité de familles; celui-ci, quoique si étrangegement abondant, est tout sorti d'un seul homme, & étant ainsi une même chair & membres les uns des autres, ils composent une puissance extrême d'une seule famille, Cela est unique.

Ce peuple est le plus ancien qui soit dans la connoissance des hommes; ce qui me semble lui devoir attirer une vénération particuliere, & principalement dans la recherche que nous faisons; puisque si Dieu s'est de tout temps communiqué aux hommes, c'est à ceux-ci qu'il faut recourir pour en savoir la tradition.

Ce peuple n'est pas seulement considérable par son antiquité; mais il est encore singulier en sa durée, qui a toujours continué depuis son origine jusqu'à maintenant; car au lieu que les peuples de Grece, d'Italie, de Lacédémone, d'Athenes, de Rome, & les autres qui sont venus si long-temps après, ont fini il y a

Cv

long-temps, ceux-ci subsistent toujours ; VIII. & malgré les entreprises de tant de puissans Rois qui ont cent fois elsayé de les faire périr, comme les Historiens le témoignent, & comme il est aifé de le juger par l'ordre naturel des choses, pendant un si long espace d'années ils se sont toujours conservés; & s'étendant depnis les premiers temps jusqu'aux derniers, feur histoire enferme dans sa durée celle de toutes nos histoires.

La loi par laquelle ce peuple est gouverné est tout ensemble la plus ancienne loi du monde, la plus parfaite, & la feule qui ait toujours été gardée sans interruption dans un Etat. C'est ce que Philon, Juif, montre en divers lieux, & Joseph admirablement contre Appion, où il fait voir qu'elle est si ancienne, que le nom même de loi n'a été connu des plus anciens que plus de mille ans après; en sorte qu'Homere, qui a parlé de tant de peuples, ne s'en est jamais servi. Et il est aise de juger de la perfection de certe loi par la fimple lecture, où l'on voit qu'on y a pourvu à toutes choses avec tant de sagelle, tant d'équité, tant de jugement, que les plus anciens Législateurs Grecs & Romains, en ayant quelque lumiere, en ont emprunté leurs principales loix; ce qui paroît par celles qu'ils appellent des

QUI S'EST LASSE &C. 19 douze tables, & par les autres preuves que Joseph en donne.

Mais cette loi est en même-temps la plus severe & la plus rigoureuse de toutes, obligeant ce peuple, pour le retenir dans fon devoir, à mille observations particulieres & pénibles, sur peine de la vie. De forte que c'est une chose étonnante qu'elle se soit toujours conservée durant tant de siecles parmi un peuple rebelle & impatient comme celui-ci; pendant que tous les autres Etats ont changé de temps en temps leurs loix, quoique tout autrement faciles à observer in the

2. \* Ce peuple est encore admirable en fincérité. Ils gardent avec amour & fidélité le livre où Moise déclare qu'ils ont toujours été ingrats envers Dieu, & qu'il fait qu'ils le seront encore plus après sa mort; mais qu'il appelle le ciel & la terre à témoin contre eux, qu'il le leur a assez dit : qu'enfin Dieu s'irritant contre eux les dispersera par tous les peuples de la terre : que comme ils l'ont irrité en adorant des Dieux qui n'étoient point leurs Dieux, il les irritera en appellant un peuple qui n'étoit point son peuple. Cependant ce livre qui les déshonore en tant de facons, ils le conservent aux dépens de leur vie. C'est une sincérité qui n'a point

3.\* Au reste je ne trouve aucun sujet de douter de la vérité du livre qui contient toutes ces choses. Car il y a bien de la dissérence entre un livre que fait un particulier, & qu'il jette parmi le peuple, & un livre qui fait lui-même un péuple. On ne peut douter que le livre ne soit

auffi ancien que le peuple.

4. \* C'est un livre fait par des auteurs contemporains. Toute histoire qui n'est pas contemporaine est suspecte, comme les livres des Sybilles & de Trismégiste, & tant d'autres qui ont eu crédit au monde, & se trouvent saux dans la suite des temps. Mais il n'en est pas de même des auteurs contemporains.

### CHAPITRE IX.

Injustice & corruption de l'Homme.

1. L'Homme est visiblement sait pour penser; c'est toute sa dignité & tout son mérité. Tout son devoir est de penser comme il saut; & l'ordre de la pensée est de commencer par soi, par son Auteur & sa sin. Cependant à quoi penset-on dans le monde? Jamais à cela; mais à se divertir, à devenir riche, à acquérir

de la réputation, à se faire Roi, sans penfer à ce que c'est que d'être Roi & d'être CHAP.

2. \* La pensée de l'homme est une chose admirable par sa nature. Il falloit qu'elle eût d'étranges désauts pour être méprisable. Mais elle en a de tels, que rien n'est plus ridicule. Qu'elle est grande par sa nature! Qu'elle est basse par ses défauts!

3. \* S'il y a un Dieu, il ne faut aimer que lui , & non les créatures. Le raisonnement des impies dans le livre de la Sagesse n'est fondé que sur ce qu'ils se perfuadent qu'il n'y a point de Dieu. Cela posé, disent-ils, jouissons donc des créatures. Mais s'ils eussent su qu'il y avoit un Dien, ils eussent conclu tout le contraire. Et c'est la conclusion des sages : Il y a un Dieu, ne jouissons donc pas des créatures. Donc tout ce qui nous incite à nous attacher à la créature est mauvais; puisque cela nous empêche ou de servir Dieu sinous le connoillons, ou de le chercher si nous l'ignorons. Or nous fommes pleins de concupiscence. Donc nous sommes pleins de mal. Donc nous devons nous hair nous-mêmes, & tout ce qui nous attache à autre chose qu'à Dieu feul.

4. \* Quand nous voulons penfer à

Dieu, combien fentons nous de chofes

CHAP, qui nous en détournent, & qui nous tentent de penfer ailleurs? Tout cela est
mauvais, & même né avec nous.

gnes que les autres nous aiment. Il est injuste que nous le voulions. Si nous naissions raisonnables, & avec quelque connoissance de nous-mêmes & des autres, nous n'aurions point cette inclination. Nous naissons pourtant avec elle. Nous naissons donc injustes. Car chacun tend à soi. Cela est contre tout ordre. Il faut tendre au général. Et la pente vets soi est le commencement de tout désordre, en guerre, en police, en economie, &c.

6. % Si les membres des communautés naturelles & civiles tendent au bien du corps, les communautés elles-mêmes doivent tendre à un autre corps plus général.

7. \* Quiconque ne hait point en soi cet amour propre & cet instinct qu'ile porte à se mettre au-dessus de tout, est bien aveugle, puisque rien n'est si opposé à la justice & à la vérité. Car il est faux que nous méritions céla; & il est injuste & impossible d'y arriver, puisque tous demandent la même chose. C'est donc une manifeste injustice où nous sommes nés,

dont nous ne pouvons nous défaire, &

dont il faut nous défaire.

CHAP.

Cependant nulle autre Religion que la Chrétienne n'a remarqué que ce fût un péché, ni que nous y fussions nés, ni que nous fussions obligés d'y résister, ni n'a pensé à nous en donner les remedes.

8. \* Il y a une guerte intestine dans l'homme entre la raison & les passions. Il pourroit jouir de quelque paix s'il n'avoit que la raison sans passions, ou s'il n'avoit que les passions sans raison. Mais ayant l'un & l'autre, il ne peut être sans guerre, ne pouvant avoir la paix avec l'un, qu'il ne soit en guerre avec l'autre. Ainsi il est tonjours divisé & contraire à lui-même.

9.20 Si c'est un aveuglement qui n'est pas naturel, de vivre sans chercher ce qu'on est, c'en est encore un bien plus terrible, de vivre mal en croyant Dieu. Tous les hommes presque sont dans l'un ou dans l'autre de ces deux aveuglemens.

## CHAPITRE X.

Des Juifs.

1. De voulant faire paroître qu'il pouvoit former un peuple faint d'une fainteté invisible, & le templir d'une gloire éternelle, a fait dans les biens de

la nature ce qu'il devoit faire dans ceux CHAP, de la grace; afin qu'on jugeât qu'il pouvoit faire les choses invisibles, puisqu'il faifoit bien les visibles.

Il a donc fauvé fon peuple du déluge dans la personne de Noé, il l'a fait naître d'Abraham, il l'a racheté d'entre ses ennemis, & l'a mis dans le repos.

L'objet de Dieu n'étoit pas de sauver du déluge, & de faire naître tout un peuple d'Abraham simplement pour l'introduire dans une terre abondante. Mais comme la nature est une image de la grace, aussi ces miracles visibles sont les images des invilibles qu'il vouloit faire.

2. \* Une autre raison pour laquelle il a formé le peuple Juif; c'est qu'ayant dessein de priver les siens des biens charnels & périssables, il vouloit montrer par tant de miracles, que ce n'étoit pas par impuissance.

3. \* Ce peuple étoit plongé dans ces pensées terrestres; que Dieu aimoit leur pere Abraham, sa chair, & ce qui en fortiroit; & que c'étoit pour cela qu'il les avoit multipliés, & distingués de tous les autres peuples, fans fouffrir qu'ils s'y melassent; qu'il les avoit retires de l'Egypte avec tous ces grands fignes qu'il fit en leur faveur; qu'il les avoit nourris de la manne dans le defert; qu'il les avoit menes dans une terre heurense & abondante; qu'il leur avoit donné des Rois, CHAP. & un temple bien bâti, pour y offrir des bères, & pour y être purifiés par l'effusion de leur fang; & qu'il leur devoit envoyer le Messie, pour les rendre maîtres de tout le monde.

4. 4 Les Juifs étoient accoutumes aux grands & éclatans miracles; & n'ayant regardé les grands coups de la Mer-rouge & la terre de Chanaan que comme un abregé des grandes choses de leur Messie, ils attendoient de lui encore des choses plus éclatantes, & dont tout ce qu'avoit fait Moise ne füt que l'échantillon.

4. \* Ayant done vieilli dans ces erreurs charnelles, Jasus-Christ est venu dans le temps prédit, mais non pas dans l'éclat attendu; & ainsi ils n'ont pas pensé que ce fût lui. Après sa mort, saint Paul est venu apprendre aux hommes que toutes ces choses étoient arrivées en figures; que le royaume de Dieu n'éroit pas dans la chair , mais dans l'esprir; que les ennemis des hommes n'étoient pas les Babyloniens, mais leurs passions; que Dieu ne fe plaisoit pas aux temples faits de la main hommes, mais en un cœur pur & humilie; que la circoncisson du corps étoit inurile, mais qu'il falloit celle du cœur, &ce. 6.\* Dieu n'ayant pas voulu découvrir

ces choses à ce peuple qui en étoit indi-CHAP. gne, & ayant voulu néanmoins les prédire afin qu'elles fussent crues, en avoit prédit le temps clairement, & les avoit même quelquefois exprimées clairement. mais ordinairement en figures; afin que \* C'ef- ceux qui aimoient les choses \* figurantes, les choses s'y arrêtassent, & que ceux qui aimoient charnel- les + figurées , les y vissent. C'est ce qui Grusient a fait qu'au temps du Messie les peuples se de figu- font partagés : les spirituels l'ont recu. toes- & les charnels qui l'ont rejetté, font deles vérités meures pour lui servir de témoins.

spirituel. 7. 20 Les Juifs charnels n'entendoient les fign- ni la grandeur ni l'abaissement du Messie les cheses prédit dans leurs prophéties. Ils l'ont mécharnel- connu dans fa grandeur, comme quand il est dir, que le Messie sera Seigneur de David, quoique son fils; qu'il est avant Abraham, & qu'il l'a vu. Ils ne le croyoient pas si grand, qu'il sût de toute éternité. Et ils l'ont méconnu de même dans fon abaissement & dans fa mort. Le Messie, disoient-ils, demeure éternellement, & celui-ci dit qu'il mourra. Ils ne le croyoient donc ni mortel, ni éternel: ils ne cherchoient en lui qu'une grandeur charnelle, un auto a ma marama

8. 40 Ils ont tant aimé les choses figurantes, & les ont si uniquement attendues, qu'ils ont méconnu la réalité, quand elle

9. \* Ceux qui ont peine à croire en cherchent un sujet en ce que les Juifs ne croient pas. Si cela étoit si clair, dit-on, pourquoi ne croyoient ils pas? Mais c'est leur refus même qui est le fondement de notre créance. Nous y serions bien moins disposés, s'ils étoient des nôtres. Nous aurions alors un bien plus ample prétexte d'incrédulité & de défiance. Cela est admirable, de voir des Juifs grands amateurs des choses prédites, & grands ennemis de l'accomplissement, & que cette aversion même ait été prédite.

prédite.

10. 20 Il falloit que pour donner foi an Messie, il y eut des prophéties précédentes, & qu'elles fussent portées par des gens non suspects, & d'une diligence, d'une fidélité & d'un zele extraordinaire, & connu de toute la terre.

Pour faire réussir tout cela, Dieu a choifi ce peuple charnel, auquel il a mis en dépôt les prophéties qui prédifent le Messie comme libérateur, & dispensateur des biens charnels que ce peuple aimoit; & ainsi il a eu une ardeur extraordinaire pour ses Prophetes, & a porté à la vue de tout le monde ces livres où le Messie est prédit, assurant toutes les nations qu'il devoit venir, & en la manière prédite dans

leurs livres qu'ils tenoient ouverts à tout CHAP. le monde. Mais étant déçus par l'avénement ignominieux & pauvre du Messie, ils ont été ses plus grands ennemis. De forte que voilà le peuple du monde le moins suspect de nous favoriser, qui fait pour nous, & qui, par le zele qu'ila pour fa loi & ponr ses Prophetes, porte & conserve avec une exactitude incorruptible & fa condamnation, & nos preuves.

11. 40 Ceux qui ont rejetté & crucifié JESUS-CHRIST, qui leur a été en scandale, sont ceux qui portent les livres qui temoignent de lui & qui disent qu'il se ra rejetté & en scandale. Ainsi ils ont marqué que c'étoit lui en le refusant; & il a été également prouvé, & par les Juiss justes qui l'on reçu, & par les injustes qui l'ont rejetté; l'un & l'autre ayant été prédit.

12. \* C'est pour cela que les prophéties ont un fens caché, le spirituel dont ce peuple étoit ennemi, sous le charnel qu'il aimoit. Si le sens spirituel ent été decouvert, ils n'étoient pas capables de l'aimer; & ne pouvant le porter, ils n'eussent pas en de zele pour la conservation de leurs livres & de leurs cérémonies. Et s'ils

avoient aimé ces promesses spirituelles,

& qu'ils les eussent conservées incorrom-

pues jusqu'au Messie, leur témoignage

JUIF S. n'eût pas eu de force , puisqu'ils en euffent été amis. Voilà pourquoi il étoit bon CHAP. que le sens spirituel fut couvert. Mais d'un autre côté si ce sens eût été tellement

caché, qu'il n'eût point du tout paru, il n'eût pu servir de preuve au Messie. Qu'a-t-il dont été fait ? Ce sens a été cou-

vert sous le temporel dans la foule des passages, & a été découvert clairement

en quelques-uns. Outre que le temps & l'état du monde ont été prédits si clairement, que le soleil n'est pas plus clair. Et

ce sens spirituel est si clairement expliqué en quelques endroits, qu'il falloit un

aveuglement pareil à celui que la chair jette dans l'esprit quand il lui est assujet-

ti, pour ne le pas reconnoître. Voilà donc quelle a été la conduite de Dieu. Ce sens spirituel est couvert d'un autre en une infinité d'endroits, & déconvert en quelques-uns, rarement à la vérité, mais en telle forte néanmoins que les lieux où il est caché sont équivoques & peuvent convenir aux deux; au lieu que les lieux où il est découvert font univoques, & ne peuvent convenir

qu'au sens spirituel. De forte que cela ne pouvoit induire en erreur, & qu'il n'y avoit qu'un peuple aussi charnel que celui-là, qui s'y pût méprendre.

Car quand les biens font promis en X. abondance, qui les empêchoit d'entendre les véritables biens, sinon leur cupidité qui déterminoit ce sens aux biens de la terre? Mais ceux qui n'avoient des biens qu'en Dieu, les rapportoient uniquement à Dieu. Car il y a deux principes qui partagent les volontés des hommes, la cupidité & la charité. Ce n'est pas que la cupidité ne puisse demeurer avec la foi, & que la charité ne subsiste avec les biens de la terre. Mais la cupidité use de Dieu & jouir du monde, & la charité au contraire use du monde & jouit de Dieu.

Or la derniere fin est ce qui donne le nom aux choses. Tont ce qui nous empêche d'y arriver est appellé ennemi. Ainsi les créatures quoique bonnes, font ennemies des justes, quand elles les détoutnent de Dien; & Dieu même est l'ennemi de ceux dont il trouble la convoitise.

Ainsi le mot d'ennemi dépendant de la derniere fin , les justes entendoient par-là leurs passions; & les charnels entendoient par-la les Babylonniens : de forte que ces termes n'étoient obscurs que pour les in-10. viii, justes. Et c'est ce que dit Isaie, Signale-16. vu, gem in discipulis meis; & que J. C. sera pierre de scandale : mais bienheureux ceux Marth. qui ne seront point scandalisés en lui, Olée of. xiv, le dit auffi parfaitement : Où est le sage,

J U I F S.

& il entendra ce que je dis ? car les voies de Dieu sont droites; les justes y marcheront, CHAP.

mais les méchans y trébucheront.

Et cependant ce Testament, fait de telle sorte qu'en éclairant les uns il aveugle les autres, marquoir, en ceux-mêmes qu'il aveugloit, la vérité qui devoit être connue des autres. Car les biens visibles qu'ils recevoient de Dieu étoient si grands & si divins, qu'il paroissoit bien qu'il avoit le pouvoir de leur donner les invisibles, & un Messie.

13. \* Le temps du premier avenement de Jesus - Christ eft prédit, le temps. du second ne l'est point , parce que le premier devoit être caché, au lieu que le fecond doit être éclatant, & tellement manifeste, que ses ennemis même le reconnoîtront. Mais comme il ne devoit venir qu'obscurément, & pour être connu seulement de ceux qui fonderoient les Ecritures, Dieu avoit tellement disposé les. choses, que tout servoit à le faire reconnoître. Les Juifs le prouvoient en le recevant; cat ils étoient les dépositaires des prophéties : & ils le prouvoient aussi en ne le recevant point ; parce qu'en cela ils accomplissoient les prophéties.

14. # Les Juifs avoient des miracles, des prophéties qu'ils voyoient accomplir; & la doctrine de leur loi étoit de n'adorer

& de n'aimer qu'un Dieu : elle étoit aussi CHAP. perpétuelle. Ainsi elle avoit toutes les marques de la vraie Religion : aussi l'étoit-elle. Mais il faut distinguer la doctrine des Juiss : d'avec la doctrine de la

loi des Juifs. Or la doctrine des Juifs n'étoit pas vraie, quoiqu'elle eût les Miracles, les prophéties & la perpétuiré,

parce qu'elle n'avoit pas cet autre point de n'adorer & de n'aimer que Dieu.

La Religion Juive doit donc être regardée différemment dans la tradition de leurs Saints, & dans la tradition du peuple. La morale & la félicité en sont ridicules dans la tradition du peuple; mais elle est incomparable dans celle de leurs Saints. Le fondement en est admirable. C'est le plus ancien livre du monde, & le plus authentique; & au lieu que Mahomet, pour faire subsister le sien, a défendu de le lire; Moise, pour faire subsister le sien, a ordonné à tout le monde de le lire.

15. La Religion Juive est toute divine dans son autorisé, dans sa durée, dans sa perpétuité, dans sa morale, dans sa conduite, dans sa doctrine, dans ses

effets, &c.

Elle a été formée sur la ressemblance de la vérité du Messie; & la vérité du Messie a été reconnue par la Religion des Juis, qui en étoit la figure.

Parmi

Parmi les Juifs la vérité n'étoit qu'en

figure. Dans le ciel elle est découverte. CHAP.

Dans l'Eglise elle est couverte, & reconnue par le rapport à la figure. La figure a
été faite sur la vérité; & la vérité a été

reconnue sur la figure.

16. 20 Qui jugera de la Religion des Juifs par les grossiers, la connoîtra mal. Elle est visible dans les faints livres, & dans la tradition des Prophetes, qui ont assez fait voir qu'ils n'entendoient pas la loi à la lettre. Ainsi notre Religion est divine dans l'Evangile, les Apôtres & la tradition; mais elle est toute défigurée dans ceux qui la traitent mal.

17. Les Juis étoient de deux sortes. Les uns n'avoient que les affections paiennes, les autres avoient les affections

Chrétiennes.

18. \* Le Messie, selon les Juiss charnels, doit être un grand Prince temporel. Selon les Chrétiens charnels, il est venu nous dispenser d'aimer Dieu, & nout donner des Sacremens qui operent tout sans nous. Ni l'un ni l'autre n'est la Religion Chrétienne ni Juive.

19. \* Les vrais Juifs & les vrais Chrériens ont reconnu un Messie qui les feroit aimer de Dieu, & par cet amour

triompher de leurs ennemis.

20. \* Le voile qui est sur les livres de

D

Juirs.

l'Écriture pour les Juifs, y est aussi pour cus ceux les mauvais Chrétiens, & pour tous ceux qui ne se haissent pas eux-mêmes. Mais qu'on est bien disposé à les entendre, & à connoître Jesus-Christ, quand on se hait véritablement soi-même!

21. Les Juifs charnels tiennent le milieu entre les Chrétiens & les Paiens. Les Paiens ne connoissent point Dieu, & n'aiment que la terre. Les Juifs connoissent le vrai Dieu, & n'aiment que la terre. Les Chrétiens connoissent le vrai Dieu, & n'aiment point le terre. Les Juifs & les Paiens aiment les mêmes biens. Les Juifs & les Chrétiens connoissent le même Dieu.

exprès pour servir de témoins au Messie. Il porte les livres, & les aime, & ne les entend point. Et tout cela est prédit; car il est dit que les jugemens de Dieu leur sont consiés, mais comme un livre scellé.

23. A Tandis que les Prophetes ont été pour maintenir la loi, le peuple a été négligent. Mais depuis qu'il n'y a plus eu de Prophetes, le zele a succédé; ce qui est une providence admirable.



### CHAPITRE XI.

CHAR

Moife.

Lant à s'éloigner, Dieu a pourvu d'un historien contemporain, & a commis tout un peuple pour la garde de ce livre, afin que cette histoire fût la plus authentique du monde, & que tous les hommes pussent apprendre une chose si nécessaire à savoir, & qu'on ne peut savoir que par-là.

2. Moise étoit habile homme. Cela est clair. Donc s'il eût eu dessein de tromper, il eût fait en sorte qu'on ne l'eût pu convaincre de tromperie. Il a fait tout le contraire; car, s'il eût débité des fables, il n'y eût point eu de Juiss qui n'en eût pu reconnoître l'imposture.

Pourquoi, par exemple, a-t-il fait la vie des premiers hommes si longue, & si peu de générations? Il eut pu se cacher dans une multitude de générations: mais il ne le pouvoit en si peu; car ce n'est pas le nombre des années, mais la multitude des générations qui rend les choses obscures.

La vérité ne s'altere que par le changement des hommes. Et cependant il met

deux choses les plus mémorables qui se CHAP. foient jamais imaginées, sçavoir, la création & le déluge, si proches qu'on y touche, par le peu qu'il fait de générations. De sorte qu'autempsoù iléctivoitces choses, la mémoire en devoit encore être tonte récente dans l'esprit de tous les Juifs.

3. \* Sem, qui a vu Lamech qui a vu Adam, a vu au moins Abraham; & Abraham a vu Jacob, qui a vu ceux qui ont vu Moise. Donc le déluge & la création font vrais. Cela conclut entre de certaines gens qui l'entendent bien.

4. La longueur de la vie des Patriatches, au lieu de faire que les histoires passées se perdissent, servoit au contraire à les conserver. Car ce qui fair que l'on n'est pas quelquefois assez instruit dans l'histoire de ses ancêtres, c'est qu'on n'a jamais guères vécu avec eux, & qu'ils font morts souvent avant que l'on eut atteint l'âge de raison. Mais lorsque les hommes vivoient si long-temps, les enfans vivoient long-temps avec leurs peres, & ainsi ils les entretenoient long-temps. Or de quoi les eussent-ils entretenus, sinon de l'histoire de leurs ancêtres, puisque toute l'histoire étoit réduite à celle-là, & qu'ils n'avoient ni les sciences ni les arts qui occupent une grande partie des discours de la vie? Aussi l'on voit qu'en ce temps-là

FIGURES. les peuples avoient un soin particulier de conserver leurs généalogies.

# CHAPITRE XII.

Figures.

Ly a des figures claires & démonstratives ; mais il y en a d'autres qui emblent moins naturelles, & qui ne prouvent qu'à ceux qui sont persuadés d'ailleurs. Ces figures-là feroient femblables à celles de ceux qui fondent des prophéties fur l'Apocalypse, qu'ils expliquent à leur fantaisse. Mais la différence qu'il ya, c'est qu'ils n'en ont point d'indubitables qui les appuient. Tellement qu'il n'y a rien de si injuste, que quand ils prétendent que les leurs font aussi-bien fondées que quelques-unes des nôtres ; car ils n'en ont pas de démonstratives, comme nous en avons. La partie n'est donc pas égale. Il ne faut pas égaler & confondre ces choses, parce qu'elles semblent être femblables par un bout, étant si différentes par l'autre.

2. \* Une des principales raisons pour lesquelles les Prophetes ont voilé les biens spirituels qu'ils promettoient, sous les figures des biens temporels, c'est qu'ils avoient affaire à un peuple charnel, qu'il

Din

FIGURES.

falloit rendre dépositaire du testament XIL spirituel.

3. # J ESUS-CHRIST fignré par Jofeph, bien-aimé de son pere, envoyé du pere pour voir ses freres, est l'innocent vendu par ses freres vingt deniers, & parla devenu leur Seigneur, leur Sauveur, & le Sauveur des étrangers, & le Sauveur du monde ; ce qui n'ent point été sans le dessein de le perdre, sans la vente & la

réprobation qu'ils en firent.

4. \* Dans la prison, Joseph innocent entre deux criminels : J & s u s en la croix entre deux larrons. Joseph prédit le falut à l'un & la mort à l'autre sur les mêmes apparences : Jesus - Christ fauve l'un, & laisse l'autre après les mêmes crimes. Joseph ne fair que prédire : Je sus-CHRIST fait. Joseph demande à celui qui sera sauvé, qu'il se souvienne de lui quand il sera venu en sa gloire; & celui que Jesus-Christ fauve, lui demande qu'il se souvienne de lui quand il sera en fon royaume.

5. \* La grace est la figure de la gloire; car elle n'est pas la derniere fin. Elle a été. figurée par la loi, & elle figure elle-même la gloire; mais de telle maniere qu'elle est en même-temps un moyen pour y arriver.

6. \* La Synagogue ne périssoit point,

QUE LA LOI ÉTOIT FIGURATIVE. 79 parce qu'elle étoit la figure de l'Eglise; mais parce qu'elle n'étoit que la figure, CHAP. elle est tombée dans la servirude. La figure a sublisté jusqu'à la vérité; afin que l'Eglise sût toujours visible, ou dans la peinture qui la promettoit, ou dans l'effet.

# CHAPITRE XIII.

Que la Loi étoit figurative.

1. 1) Our prouver tout d'un coup les I deux Testamens, il ne faut que voir si les prophéties de l'un sont accomplies en l'autre.

2. \* Pour examiner les prophéties, il faut les entendre. Car si l'on croit qu'elles n'ont qu'un sens, il est sur que le Messie ne sera point venu; mais si elles ont deux fens, il est für qu'il sera venu en Jesus-CHRIST.

Toute la question est donc de savoir si elles ont deux sens; si elles sont figures, ou réalités; c'est-à-dire, s'il y faut chercher quelque autre chose que ce qui paroît d'abord, ou s'il faut s'arrêter uniquement à ce premier sens qu'elles présentent.

Si la loi & les facrifices sont la vérité, il faut qu'ils plaisent à Dieu, & qu'ils ne lui déplaisent point. Sils sont figures, il faut qu'ils plaisent, & déplaisent.

Or dans toute l'Ecriture ils plaisent, & x111. déplaisent. Donc ils sont figures.

3. \* Pour voir claitement que l'ancien Testament n'est que figuratif, & que par les biens remporels les Prophetes entendoient d'autres biens ; il ne faut que prendre garde, premiérement, qu'il seroit indigne de Dieu de n'appeller les hommes qu'à la jonissance des félicités temporelles. Secondement, que les difcours des Prophetes expriment clairement la promelle des biens temporels, & qu'ils disent néanmoins que leurs discours sont obscurs, & que leur sens n'est pas celui qu'ils expriment à découvert; qu'on ne l'entendra qu'à la fin des temps. Donc ils entendoient parler d'autres facrifices, d'un autre Libérateur, &c.

Enfin il faut remarquer que leurs difcours sont contraires & se détruisent, si l'on pense qu'ils n'aient entendu par les mots de loi & de facrifice, autre chose que la loi de Moise, & ses sacrifices; & ily auroit contradiction manifeste & grofsiere dans leurs livres, & quelques ois dans un même chapitre. D'où il s'ensuit qu'il faut qu'ils aient entendu autre chose.

4. \* Il est dit que la loi sera changée; que le facrifice sera changé; qu'ils seront sans Roi, sans Princes & sans sacrifices; qu'il sera fait une nouvelle alliance; que

la loi fera renouvellée; que les préceptes qu'ils ont reçus ne font pas bons; que CHAP. leurs facrifices font abominables; que

Dieu n'en a point demandés.

Il est dit au contraire que loi durera éternellement; que cette alliance sera éternelle; que le sacrifice sera éternel; que le sceptre ne sortira jamais d'avec eux, puisqu'il n'en doit point sortir que le Roi éternel n'arrive. Tous ces passages marquent-ils que ce soit réalité? Non. Marquent-ils aussi que ce soit sigure? Non: mais que c'est réalité, ou figure. Mais les premiers excluant la réalité, marquent que ce n'est que figure.

Tous ces passages ensemble ne penvent être dits de la réalité: tous peuvent être dits de la figure: donc ils ne sont pas dits de la réalité, mais de la figure.

fices font réalité, ou figure, il faut voir si les Prophetes, en parlant de ces choses, y arrêtoient leur vue & leur pensée, en forte qu'ils ne vissent que cette ancienne alliance; ou s'ils y voyoient quelqu'autre chose dont elles sussent la peinture; car dans un portrait on voit la chose figurée. Il ne faut pour cela qu'examiner ce qu'ils disent.

Quand ils disent qu'elle sera éternelle, entendent-ils parler de l'alliance de la-

Dv

6. 10 Les Prophetes ont dit clairement qu'Ifraël seroit toujours aimé de Dieu, & que la loi seroit éternelle; & ils ont dit que l'on n'entendroit point leur sens, & qu'il étoit voilé.

7. \* Le chiffre a deux sens. Quandon furprend une lettre importante où l'on trouve un sens clair, & où il est dit néanmoins que le sens est voilé & obscurci; qu'il est caché en sorte qu'on verra cette lettre sans la voir, & qu'on l'entendra sans l'entendre; que doit-on penser, finon que c'est un chiffre à double sens, & d'autant plus qu'on y trouve des contrariétés manifeltes dans un sens littéral? Combien doit-on donc estimer ceux qui nous découvrent le chiffre, & nous apprennent à connoître le sens caché, & principalement quand les principes qu'ils en prennent, font tout-à-fait naturels & clairs! C'est ce qu'ont fait Jesus-Christ & les Apôtres. Ils ont levé le sceau, ils ontrompule voile, & découvert l'esprit. Ils nous ont appris pour cela que les ennemis de l'homme font ses passions; que le Rédempteur seroit spirituel; qu'il y auroit deux avénemens, l'un de misere, pour abaisser l'homme superbe; l'autre de gloire, pour élever l'homme humilié; que

ÉTOIT FIGURATIVE. JESUS-CHRIST fera Dieu & homme.

8. \* JESUS-CHRIST n'a fait autre XIII. chose qu'apprendre aux hommes qu'ils s'aimoient eux-mêmes, & qu'ils étoient esclaves, aveugles, malades, malheureux & pécheurs; qu'il falloit qu'il les délivrât, éclairat, béarihat & guérit; que cela se feroit en se haissant soi-même, & en le fuivant par la misere & la mort de la croix.

9. \* La lettre tue : tout arrivoit en figure : il falloit que le CHRIST fouffrit : un Dieu humilié: circoncision du cœur: vrai jeune : vrai sacrifice : vrai temple : double loi : double table de la loi : double temple : double captivité : voilà le chiffre qu'il nous a donné.

Il nous a appris enfin que toutes ces choses n'étoient que figures, & ce que c'est que vraiment libre, vrai Israélite, vraie circoncision, vrai pain du ciel, &c.

10. \* Dans ces promesses-là chacun trouve ce qu'il a dans le fond de fon cœur, les biens temporels, ou les biens spirituels, Dieu ou les creatures, mais avec cette différence, que ceux qui y cherchent les créatures, les y trouvent, mais avec plusieurs contradictions, avec la défense de les aimer, avec ordre de n'adorer que Dieu, & de n'aimer que lui; au lieu que ceux qui y cherchent Dieu, le trouvent, & sans aucune con-

tradiction & avec commandement de

11. 20 Les fources des contrariétés de l'Ecriture sont, un Dieu humilié jusqu'à la mort de la croix, un Messie triomphant de la mort par sa mort, deux natures en Jesus-Christ, deux avénemens, deux états de la nature de l'homme.

12. \*Comme on ne peut bien faire le caractere d'une personne qu'en accordant toutes les contrariétés, & qu'il ne suffit pas de suivre une suite de qualités accordantes, sans concilier les contraires; aussi pour enrendre le sens d'un Auteur, il faut concilier tous les passages contraires.

Ainsi pour entendre l'Ecriture, il faut avoir un sens dans lequel tous les passages contraires s'accordent. Il ne sussit pass d'en avoir un qui convienne à plusieurs passages accordans; mais il faut en avoir un qui concilie les passages mêmes contraires.

Tout auteur a un sens auquel tous les passages contraires s'accordent, ou il n'a point de sens du tout. On ne peut pas dire cela de l'Ecriture, ni des Prophetes. Ils avoient effectivement trop bon sens. Il faut donc en chercher un qui accorde toutes les contrariétés.

Le véritable sens n'est donc pas celui des Juiss. Mais en Jesus-Christ toutes les contradictions sont accordées.

Les Juis ne fauroient accorder la cesfation de la royauté & principauté, prédite par Osée, avec la prophétie de Jacob.

Si on prend la loi, les facrifices & le royaume pour réalités, on ne peut accorder tous les passages d'un même auteur, ni d'un même livre, ni quelquesois d'un même chapitre. Ce qui marque assez quel étoit le sens de l'auteur.

13. 20 Il n'étoit point permis de sacrisser hors de Jérusalem, qui étoit le lieu que le Seigneur avoit choisi, ni même de manger ailleurs les décimes.

14. \* Ofée a prédit qu'ils seroient sans Roi, sans Prince, sans sacrifices & sans idoles; ce qui est accompli aujourd'hui, ne pouvant faire de sacrifice légitime hors de Jérusalem.

est véritable, est fausse littéralement, elle est vraie spirituellement. Sede à dextris meis. Cela est faux littéralement dit; cela est vrai spirituellement. En ces expressions, il est parlé de Dieu à la maniere des hommes; & cela ne signifie autre chose, sinon que l'intention que les hommes ont en faisant asseoir à leur droite, Dieu l'aura aussi. C'est donc une marque de l'intention de Dieu, & non de sa maniere de l'exécuter.

Ainsi quand il est dit : Dieu a reçu l'o-

deur de vos parfums, & vous donnera
chap:
en récompense une terre fertile & abondante; c'est-à-dire, que la même intention qu'auroit un homme, qui agréant vos parfums, vous donneroit en récompense une terre abondante, Dieu l'aura pour vous, parce que vous avez eu pour lui la même intention qu'un homme a pour celui à qui il donne des parfums.

la charité. Tout ce qui ne va point à l'unique but en est la figure : car puisqu'il n'y a qu'un but, tout ce qui n'y va point

en mots propres, est figure.

Dieu diversifie ainsi cet unique précepte de chariré, pour satisfaire notre soiblesse qui recherche la diversité, par cette diversité qui nous mene toujours à notre unique nécessaire. Car une seule chose est nécessaire, & nous aimons la diversité; & Dieu satisfait à l'un & à l'autre par ces diversités qui menent à ce seul nécessaire.

17. Les Rabbins prennent pour figures les mammelles de l'Epouse, & tout ce qui n'exprime pas l'unique but qu'ils ont des biens remporels.

18. \* Il y en a qui voient bien qu'il n'y a pas d'autre ennemi de l'homme que la concupiscence qui le détourne de Dieu, ni d'autre bien que Dieu, & non pas une terre fertile. Ceux qui croient que le bien

ETOIT FIGURATIVE, 87 de l'homme est en la chair , & le mal en ce qui le détourne des plaisirs des sens; CHAP. qu'ils s'en saoulent, & qu'ils y meurent. Mais ceux qui cherchent Dieu de tout leur cœur, qui n'ont de déplaisir que d'être privés de sa vue, qui n'ont de désir que pour le posséder, & d'ennemis que ceux qui les en détournent, qui s'affligent de fe voir environnés & dominés de tels ennemis, qu'ils se consolent : il y a un Libérateur pour eux, il y a un Dieu pour eux. Un Messie a été promis pour délivrer des ennemis; & il en est venu un pour délivrer des iniquités, mais non pas des ennemis.

19. 20 Quand David prédit que le Messie délivrera son peuple de ses ennemis, on peut croire charnellement que ce sera des Egyptiens, & alors je ne saurois montrer que la prophétie soit accomplie. Mais on peut bien croire aussi que ce sera des iniquités. Car dans la vérité les Egyptiens ne sont pas des ennemis; mais les iniquités le sont. Ce mot d'ennemis est donc équivoque.

Mais s'il dit à l'homme, comme il fait, qu'il délivrera son peuple de ses péchés, aussi-bien qu'Isaïe & les autres, l'équivoque est ôtée, & le sens double des ennemis réduit au sens simple d'iniquités: car s'il avoit dans l'esprit les péchés, il les

88 QUE LA LOI ÉTOIT FIGURATIVE. pouvoir bien dénoter par ennemis; mais CHAP. s'il pensoit aux ennemis, il ne les pouvoit

pas défigner par iniquités.

Or Moise, David & Isaie usoient des mêmes termes. Qui dira donc qu'ils n'avoient pas même sens, & que le sens de David, qui est manifestement d'iniquités lorsqu'il parloit d'ennemis, ne sût pas le même que celui de Moise en parlant d'ennemis?

Daniel, chap. 9, prie pour la délivrance du peuple de la captivité de leurs ennemis; mais il pensoit aux peches: & pour le montrer, il dit que Gabriel lui vint dire qu'il étoit exaucé, & qu'il n'avoit que 70 semaines à attendre; après quoi le peuple seroit délivré d'iniquité, le péché prendroit fin, & le Libérateur, le Saint des Saints ameneroit la justice éternelle, non la légale, mais l'éternelle.

Dès qu'une fois on a ouvert ce secret, il est impossible de ne le pas voir. Qu'on life l'ancien Testament en cette vue, & qu'on voie si les sacrifices étoient vrais, si la parenté d'Abraham étoit la vraie cause de l'amitié de Dieu, si la terre promise étoit le véritable lieu de repos. Non. Donc c'étoient des figures. Qu'on voie de même toutes les cérémonies ordonnées, & tous les commandemens qui ne sont pas de la charité; on verra que c'en sont les figures.

# JESUS-CHRIST.

1. T A distance infinie des corps aux Lesprits figure la distance infiniment plus infinie des esprits à la charité; car elle est furnaturelle.

Tout l'éclat des grandeurs n'a point de lustre pour les gens qui sont dans les re-

cherches de l'esprit.

La grandeur des gens d'esprit est invifible aux riches, aux rois, aux conquérans, & à tous ces grands de chair.

La grandeur de la fagesse qui vient de Dieu, est invisible aux charnels & aux gens d'esprit. Ce sont trois ordres de dif-

férens genres.

Les grands génies ont leur empire, leur éclat, leur grandeur, leurs victoires, & n'ont nul besoin des grandeurs charnelles, quin'ont nul rapport avec celles qu'ils cherchent. Ils font vus des esprits, non des yeux; mais c'est assez.

Les Saints ont leur empire, leur éclat, leurs grandeurs, leurs victoires, & n'ont nul besoin des grandeurs charnelles, ou spirituelles, qui ne sont pas de leur ordre, & qui n'ajoutent ni n'ôtent à la grandeur qu'ils désirent. Ils sont vus de Dieu &

des Anges, & non des corps, ni des ef-

XIV. prits curieux : Dieu leur fuffir.

Archimede, sans aucun éclat de naisfance, seroit en même vénération. Il n'a pas donné des batailles; mais il a laissé à tout l'univers des inventions admirables. O qu'il est grand & éclatant aux yeux de

l'esprit!

JESUS-CHRIST sans bien & sans aucune production de science au-dehors, est dans son ordre de sainteté. Il n'a point donné d'inventions, il n'a point regné; mais il est humble, patient, saint devant Dieu, terrible aux démons, sans aucun péché. O qu'il est venu en grande pompe & en une prodigieuse magnificence aux yeux du cœur, & qui voient la sagesse!

Il eur été inutile à Archimede de faire le Prince dans ses livres de Géométrie,

quoiqu'il le für.

Il eût été inutile à notre Seigneur Jesus-Christ, pour éclater dans son regne de fainteté, de venir en Roi. Mais qu'il est bien venu avec l'éclat de son ordre!

Il est ridicule de se scandaliser de la bassesse de Jesus-Christ, comme si cette bassesse étoit du même ordre que la grandeur qu'il venoit faire paroître. Qu'on considere cette grandeur-là dans sa vie, dans sa passion, dans son obscurité, dans sa mort, dans l'élection des siens, dans JESUS-CHRIST.

leur fuite, dans sa secrete résurrection, chap & dans le reste; on la verra si grande, XIV. qu'on n'aura pas sujet de se scandaliser

d'une bassesse qui n'y est pas.

Mais il y en a qui ne peuvent admirer que les grandeurs charnelles, comme s'il n'y en avoit pas de spirituelles; & d'autres qui n'admirent que les spirituelles, comme s'il n'y en avoit pas d'infiniment

plus hautes dans la fageile.

Tous les corps, le firmament, les étoiles, la terre & les royaumes ne valent pas le moindre des esprits; car il connoît tout cela, & soi-même; & le corps rien. Et tous les corps & tous les esprits ensemble, & toutes leurs productions ne valent pas le moindre mouvement de charité; car elle est d'un ordre infiniment plus élevé.

De tous les corps ensemble on ne sauroit tirer la moindre pensée : cela est impossible, & d'un autre ordre. Tous les corps & les esprits ensemble ne sauroient produire un mouvement de vraie charité: cela est impossible, & d'un autre ordre tout surnaturel.

obscurité (selon ce que le monde appelle obscurité) telle que les historiens, qui n'écrivent que les choses importantes, l'ont à peine apperçue.

3. \*\* Quel homme eût jamais plus CHAP. d'éclat que Jesus-Christ? Le peuple Juif tout entier le prédit avant sa venue. Le peuple Gentil l'adore après qu'il est venu. Les deux peuples Gentil & Juif le regardent comme leur centre. Et cependant quel homme jouit jamais moins de tout cet éclat? De trente-trois ans il en virtrente sans paroître. Dans les trois autres il passe pour un imposteur; les Prêtres & les principaux de sa nation le rejettent; ses amis & ses proches le mépri-

Quelle part a-t-il donc à cet éclat? Jamais homme n'a eu tant d'éclat; jamais homme n'a eu plus d'ignominie. Tout cet éclat n'a fervi qu'à nous, pour nous le rendre reconnoissable; & il n'en a rien eu pour lui.

fent. Enfin il meurt d'une mort honteule,

trahi par un des siens, renié par l'autre,

& abandonné de tous.

4. \* Jesus-Christ parle des plus grandes choses si simplement, qu'il semble qu'il n'y a pas pensé; & si nettement néanmoins, qu'on voit bien ce qu'il en pensoit. Cette clarté jointe à cette naïveté, est admirable.

5. 20 Qui a appris aux Evangélistes les qualités d'une ame véritablement héroïque, pour la peindre si parfaitement en Jesus-Christ? Pourquoi le sont-

Is foible dans fon agonie? Ne favent-ils pas peindre une mort constante? Oui, CHAP. Sans doute; car le même saint Luc peint celle de saint Etienne plus forte que celle de Jesus-Christ. Ils le sont donc capable de crainte avant que la nécessité de mourir soit arrivée, & ensuire tout fort. Mais quand ils le sont troublé, c'est quand il se trouble lui-même; & quand les hommes le troublent, il est tout fort.

6. L'Eglises'est vue obligée de montrer que Jesus-Christ étoit homme, contre ceux qui le nioient, aussibien que de montrer qu'il étoit Dieu; & les apparences étoient aussi grandes contre l'un & contre l'autre.

7. \* JESUS-CHRIST est un Dieu dont on s'approche sans orgueil, & sous lequel on s'abaisse sans désespoir.

8. La conversion des Païens étoit réservée à la grace du Messie. Les Juiss, ou n'y ont point travaillé, ou l'ont fait sans succès; tout ce qu'en ont dit Salomon & les Prophetes a été inutile. Les Sages, comme Platon & Socrate, n'ont pu leur persuader de n'adorer que le vrai Dieu.

9. L'Evangile ne parle de la virginité de la Vierge, que jusqu'à la naisfance de Jesus-Christ: tout par rapport à Jesus-Christ.

10. \* Les deux Testamens regardent

JESUS-CHRIST.

JESUS-CHRIST; l'Ancien comme fon CHAP. attente, le Nouveau comme fon modele, tous deux comme leur centre.

11. \* Les Prophetes ont prédit, & n'ont pas été prédits. Les Saints ensuite sont prédits, mais non prédifans. Jesus-Christ est prédit & prédifant.

12. # JESUS-CHRIST pour tous,

Moife pour un peuple.

Genes. Les Juis bénis en Abraham: Je bénisen, sai ceux qui te béniront. Mais toutes naxviit, tions bénies en sa semence.

Lumen ad revelationem gentium.

Non fecit taliter omni nationi, disoit David en parlant de la loi. Mais en parlant de Jesus-Christ, il faut dire: Fecit taliter omni nationi.

Aussi c'est à Jesus-Christ d'être universel. L'Eglise même n'offre le sacrifice que pour les sideles: Jesus-Christ a offert celui de la croix pour tous.

Libérateur, qui ayant été promis durant quatre mille ans, est enfin venu soussiré & mourir pour nous sur la terre dans le temps & dans toutes les circonstances qui en ont été prédites. Et attendant par sa grace la mort en paix dans l'espérance de lui être éternellement unis, vivons cependant avec joie, soit dans les biens qu'il lui plaît de nous donner, soit dans les

PREUVES DE J. C. PAR LES PROPH. 95
maux qu'il nous envoie pour notre bien,
& qu'il nous a appris à fouffrir par fon CHAP.

exemple.

### CHAPITRE XV.

Preuves de JESUS-CHRIST par les prophéties.

JESUS-CHRIST, ce font les prophéties. C'est aussi à quoi Dieu a le plus pourvu; car l'événement qui les a remplies est un miracle subsistant depuis la naissance de l'Eglise jusqu'à la fin.

Ainsi Dieu a suscité des Prophetes durant seize cens ans; & pendant quatre cens ans après, il a dispersé toutes ces prophéties avec tous les Juiss qui les portoient dans tous les lieux du monde. Voilà quelle a été la préparation à la naissance de Jesus-Christ, dont l'Evangile devant être cru par tout le monde, il a fallu non-seulement qu'il y air eu des prophéties pour le faire croire, mais encore que ces prophéties sussent le faire embrasser par tout le monde, pour le faire embrasser par tout le monde.

2. \*\*Quand un seul homme auroit fait un livre des prédictions de Jesus-Christ pour le temps & pour la maniere, & que

JESUS - CHRIST seroit venu conforméchap, ment à ces prophéties, ce seroit une force infinie. Mais il y a bien plus ici. C'est
une suite d'hommes durant quatre mille
ans, qui constamment & sans variation
viennent l'un ensuite de l'autre prédite
ce même avénement. C'est un peuple
tout entier qui l'annonce, & qui subsiste
pendant quatre mille années, pour rendre encore témoignage des assurances
qu'ils en ont, & dont ils ne peuvent être
dérournés par quelques menaces & quelque persécution qu'on leur fasse: ceci est
tout autrement considérable.

3. \* Le temps est prédit par l'état du peuple Juif, par l'état du peuple païen, par l'état du temple, par le nombre des années.

4. Les Prophetes ayant donné diverses marques qui devoient toutes arriver à l'avénement du Messie, il falloit que toutes ces marques arrivassent en même temps; & ainsi il falloir que la quatrieme monarchie sût venue lorsque les septante semaines de Daniel seroient accomplies; que le sceptre sût ôté de Juda, & qu'alors le Messie arrivât. Et Jesus-Christ est arrivé alors, qui s'est dit le Messie.

5. \* Il est prédit que dans la quatrieme monarchie, avant la destruction du second fecond temple, avant que la domination des Juifs fût ôtée, & en la septantieme se-CHAP. maine de Daniel, les Païens seroient instruits & amenés à la connoissance du Dieu adoré par les Juiss; que ceux qui l'aiment seroient délivrés de leurs ennemis, & remplis de sa crainte & de son amour.

Et il est arrivé qu'en la quatrieme monarchie, avant la destruction du second temple, &c. les Païens en soule adorent Dieu, & menent une vie angélique; les filles consacrent à Dieu leur virginité & leur vie; les hommes renoncent à tour plaisir: ce que Platon n'a pu persuader à quelque peu d'hommes choisis & si inftruits, une force secrete le persuade à cent milliers d'hommes ignorans, par la vertu de peu de paroles.

Qu'est-ce que tout cela? C'est ce qui a été prédit si long-temps auparavant: Effundam spiritum meum super omnem carnem. Tous les peuples étoient dans l'instidélité & dans la concupiscence; toute la terre devient ardente de charité; les princes renoncent à leurs grandeurs; les riches quittent leurs biens; les filles souffrent le martyre; les enfans abandonnent la maison de leurs peres, pour aller vivre dans les déserts. D'où vient cette sorce? C'est que le Messie est arrivé. Voilà l'effet & les marques de sa venue.

E

Depuis deux mille ans le Dieu des Juifs CHAP. étoir demeuré inconnu parmi l'infinie multitude des nations paiennes; & dans le temps prédit, les paiens adorent en foule cet unique Dieu; les temples sont detruits; les Rois mêmes se soumettent à la croix. Qu'est-ce que tout cela? C'est l'esprit de Dieu qui est répandu sur la terre.

6. \* Il est prédit que le Messie vien-\$2.11,7. droit établir une nouvelle alliance, qui feroit oublier la fortie d'Egypte; qu'il 16. 11, 7. mettroit sa loi, non dans l'extérieur, mais Jerem. dans les cœurs ; qu'il mettroit sa crainte, qui n'avoit été qu'au dehors, dans le milieu du cœur.

Que les Juifs réprouveroient Jesus-CHRIST, & qu'ils servient réprouvés de If. v, 1, Dieu, parce que la vigne élue ne donne-16 Lxv. roit que du verjus. Que le peuple chois feroit infidele, ingrat & incredule: Populum non credentem & contradicentem. Deuter. Que Dieu les frapperoit d'aveuglement, 18, 29. & qu'ils tâtonneroient en plein midi

XXXII .

comme des aveugles. Que l'Eglise seroit petite en son com-

mencement, & croîtroit ensuite. 100 4000 Ezech Il est prédit qu'alors l'idolatrie seroit xxx, 13. renversée; que ce Messie abattroit toutes les idoles, & feroit entrer les hommes dans le culte du vrai Dieu.

Que les temples des Idoles seroient

PAR LES PROPHÉTIES. 99 abattus, & que parmi toutes les nations & en tous les lieux du monde on lui of CHAP. friroit une hostie pure, & non pas des Malich. animaux.

Qu'il enseigneroit aux hommes la voie parfaite.

Qu'il feroit Roi des Juifs & des Gentils. Et jamais il n'est venu, ni devant, ni après, aucun homme qui ait rien ensei-

gné approchant de cela.

7. \* Après tant de gens qui ont prédit cet avenement, Jesus-Christ est enfin venu dire : Me voici, & voici le temps. Il est venu dire aux hommes qu'ils n'ent point d'autres ennemis qu'eux-mêmes ; que ce sont leurs passions qui les séparent de Dieu; qu'il vient pour les en délivrer, & pour leur donner sa grace, afin de former de tous les hommes une Eglise sainte; qu'il vient ramener dans cette Eglise les Païens & les Juifs; qu'il vient détruire les idoles des uns, & la superstition des

Ce que les Prophetes, leur a-t-il dit, ont prédit devoir arriver, je vous dis que mes Apôtres le vont faire. Les Juifs vont être rebutés; Jérufalem sera bientôs détruite; les Païens vont entrer dans la connoissance de Dieu; & mes Apôtres les y vont faire entrer, après que vous aurez tué l'héritier de la vigne.

Ensuite les Apôtres ont dit aux Juiss:

CHAP. Vous allez être maudits; & aux Païens:

Vous allez entrer dans la connoissance de

Dieu.

A cela s'opposent tous les hommes par l'opposition naturelle de leur concupiscence. Ce Roi des Juifs & des Gentils est opprime par les uns & par les autres qui conspirent sa mort. Tout ce qu'il y a de grand dans le monde s'unit contre cette Religion naissanre; les savans, les sages, les Rois. Les uns écrivent, les autres condamnent, les autres tuent. Et malgré toutes ces oppositions, voilà Jesus-Christ, en peu de temps, regnant sur les uns & les autres; & détruisant, & le culte Judaique dans Jérusalem, qui en étoit le centre, & dont il fait sa premiere Eglise; & le culte des idoles dans Rome, qui en étoit le centre, & dont il fait sa principale Eglise.

Des gens simples & sans force, comme les Apôtres & les premiers Chrétiens, résistent à toutes les puissances de la terre; se soumettent les Rois, les savans & les sages; & détruisent l'idolâtrie si établie. Et tout cela se fait par la seule force de cette parole qui l'avoit prédit.

8.\* Les Juifs, en tuant Jesus-Christ pour ne le pas recevoir pour Messie, lui ont donné la derniere marque de Messie. En continuant à le méconnoître, ils se sont rendus témoins irréprochables; & en le tuant & continuant à le renier, ils ont XV. accompli les prophéties.

9. 10 Qui ne reconnoîtroit Jesus-Christà tant de circonstances particulieres qui en ont été prédites! Car il est

Qu'il aura un Précurfeur. Qu'il naîtra enfant.

III, 1x, 6.

Malach.

Qu'il naîtra dans la ville de Bethléem; Mich. v, qu'il fortira de la famille de Juda & de 2. David; qu'il paroîtra principalement dans Jérufalem.

Qu'il doit aveugler les fages & les fa-tc vi, 10.
vans, & annoncer l'Evangile aux pauvres de la la la la les yeux des aveugles, & rendre la fanté aux infirmes, & mener à la lumiere ceux qui languissent dans les ténebres.

Qu'il doit enseigner la voie parsaite, 1s. Lv., & être le Précepteur des Gentils.

Qu'il doit être la victime pour les pé- 16. 1111. chés du monde.

Qu'il doit être la pierre fondamentale trate, & précieuse.

Qu'il doit être la pierre d'achoppement 10, visit, & de scandale.

Que Jérusalem doit heurter contre Ibid 15.

Que les édifians doivent rejetter cette Pfeaume pierre.

Eiij

Que Dieu doit faire de cette pierre le CHAP. chef du coin.

Ibid. Et que certe pierre doit croître en une Dan. 11. montagne immense, & remplir toute la

Qu'ainsi il doit être rejetté, méconnu, trahi, vendu, fouffleté, moqué, affligé en une infinité de manieres, abreuvé de 21, & fiel; qu'il auroit les pieds & les mains per-18, 19. cées; qu'on lui cracheroit au visage; qu'il seroit tué, & ses habits jetres au sort.

pf. xv , Qu'il ressusciteroit le trossieme jour. Qu'il monteroit au ciel, pour s'alleoit pr. cix. à la droite de Dien.

Que les Rois s'armeroient contre lui. Qu'étant à la droite du Pere, il sera victorieux de ses ennemis.

Que les Rois de la terre & tous les If. 1x, peuples l'adoreroient.

Que les Juifs subsisteront en nation. Qu'ils seront errans, sans Rois, sans 111, 4. facrifices, fans autel, &c. fans Prophetes, attendant le falut, & ne le trouvant point.

10. \* Le Messie devoit lui seul produire un grand peuple, élu, faint & choisi; le conduire, le nourrir, l'introduire dans le lieu de repos & de sainteté; le rendre saint à Dieu, en faire le temple de Dieu, le réconcilier à Dieu, le fauver de la colere de Dieu, le délivrer de la servitude du péché qui regne visiblement

PAR LES PROPHÉTIES. 103 dans l'homme; donner des loix à ce peuple, graver ses loix dans leur cœur, s'of- CHAP. frir à Dieu pour eux, se sacrifier pour eux, être une hostie sans tache, & lui-même sacrificateur; il devoit s'offrir lui-même, & offrir fon corps & fon fang, & neanmoins offrir pain & vin à Dien. Jesus-CHRIST a fait tout cela.

11. Will est prédit qu'il devoit venir un Libérateur, qui écraferoit la tête au Démon, qui devoit délivrer son peuple de ses peches, ex omnibus iniquitatibus: Pleaume qu'il devoit y avoir un nouveau Testament qui seroit éternel; qu'il devoit y avoir une autre prêtrise selon l'ordre de Melchisedech; que celle-là seroit éternelle ; que le CHRIST devoit être glorieux, puissant, fort, & neanmoins is misérable, qu'il ne seroit pas reconnu; qu'on ne le prendroit pas pour ce qu'il est, qu'on le rejetteroit, qu'on le tueroit; que son peuple qui l'auroit renie, ne seroit plus son peuple ; que les idolâtres le recevroient, & auroient recours à lui ; qu'il quitteroit Sion pour regner au centre de l'idolatrie; que néanmoins les Juifs subsisteroient toujours; qu'il devoit sortir de Juda; & quand il n'y auroit plus de Rois.

12. \* Qu'on considere que depuis le commencement du monde, l'attente ou l'adoration du Messie subsiste sans inter-

ruption; qu'il a été promis au premier CHAP. homme aufli-tôt après sa chute; qu'il s'est trouvé depuis des hommes qui ont dit, que Dieu leur avoit révélé qu'il devoit naître un Rédempteur qui sauveroit son peuple; qu'Abraham est venu ensuite dire qu'il avoir eu révélation qu'il naîtroit de lui par un fils qu'il auroit; que Jacob a déclaré que de ses douze enfans, ce seroit de Juda qu'il naîtroit; que Moise & les Prophetes sont venus ensuite déclarer le temps & la maniere de sa venue; qu'ils ont dit que la loi qu'ils avoient, n'étoit qu'en attendant celle du Messie; que jusques-là elle subsisteroir, mais que l'autre dureroit éternellement; qu'ainsi leur loi, ou celle du Messie, dont elle étoit la promesse, seroit toujours sur la terre : qu'en effer elle a toujours duré; & qu'enfin J. C. est venu dans toutes les circonftances prédites. Cela est admirable.

Si cela étoit si clairement prédit aux Juiss, dira-t-on, comment ne l'ont-ils pas cru? ou comment n'ont-ils pas été exterminés pour avoir résisté à une chose si claire? Je réponds que l'un & l'autre a été prédit, & qu'ils ne croiroient point une chose si claire, & qu'ils ne seroient point une chose si claire, & qu'ils ne seroient point exterminés. Et rien n'est plus glorieux au Messie; car il ne sussissiont pas qu'il y eût des Prophetes; il falloit que leurs prophé-

ties fussent conservées sans soupçon. Or,

13. \* Les Prophetes sont mêlés de prophéties particulieres, & de celles du Messie, asin que les prophéties du Messie ne sussent pas sans preuves, & que les prophéties particulieres ne sussent pas sans fruit.

14. \* Non habemus Regem nist Casa- Joan.
rem, disoient les Juiss. Donc Jesus-xix. 15.
Christ étoit le Messie; puisqu'ils n'avoient plus de Roi qu'un étranger, & qu'ils n'en vouloient point d'autre.

15. \* Les septante semaines de Daniel sont équivoques pour le terme du commencement, à cause des termes de la prophétie; & pour le terme de la fin, à cause des diversités des Chronologistes. Mais toute cette différence ne va qu'à deux cens ans.

16. \* Les prophéties qui représentent 16. 1115, Jes us-Christ pauvre, le représent Zach, intent aussi maître des nations.

Les prophéties qui prédifent le temps; ne le prédifent que maître des Gentils & fouffrant, & non dans les nues, ni juge; & celles qui le représentent ainsi jugeant les nations & glorieux, ne marquent point le temps.

17. \* Quand il est parlé du Messie, 16. 1877, comme grand & glorieux, il est visible 15, 16.

Ev

### CHAPITRE XVI.

Diverses preuves de JESUS-CHRIST.

1. DOur ne pas croire les Apôtres, il I faut dire qu'ils ont été trompés, ou trompeurs. L'un & l'autre est disticile. Car pour le premier, il n'est pas possible de s'abuser à prendre un homme pour être ressuscité; & pour l'autre, l'hypothese qu'ils aient été fourbes, est étrangement absurde. Qu'on la suive tout au long. Qu'on s'imagine ces douze hommes alfemblés après la mort de Jesus-Christ; faisant le complot de dire qu'il est ressufcité. Ils attaquent par-là toutes les Puissances. Le cœur des hommes est étrangement penchant à la légéreté, au changement, aux promesses, aux biens. Si peu qu'un d'eux se fût démenti par tous ces attraits, & qui plus est, par les prisons, par les tortures & par la mort, ils étoient perdus. Qu'on suive cela.

2. \* Tandis que Jesus-Christ étoit avec eux, il pouvoit les foutenir. Mais après cela, s'il ne leur est apparu, qui les a fait agir?

3. \* Le style de l'Evangile est admi-

rable en une infinité de manieres, & entre autres en ce qu'il n'y a aucune invec- CHAP. tive de la part des historiens contre Judas ou Pilate, ni contre aucun des ennemis ou des bourreaux de JESUS-CHRIST. Si cette modellie des historiens évan-

DIVERSES PREUVES DE J. C. 107

géliques avoit été affectée, aussi-bien que tant d'autres traits d'un si beau caractere, & qu'ils ne l'eussent affectée que pour la faire remarquer; s'ils n'avoient ofé la remarquer eux-mêmes, ils n'auroient pas manqué de se procurer des amis, qui eussent fait ces remarques à leur avantage. Mais comme ils ont agi de la forte fans affectation, & par un mouvement tout défintéressé, ils ne l'ont fait remarquer par personne : je ne sais même si cela a été remarqué jusques-ici; & c'est ce qui témoigne la naiveté avec laquelle la chose a été faite.

4. # JESUS - CHRIST a fait des miracles, & les Apôtres ensuite, & les premiers Saints en ont fait aussi beaucoup; parce que les prophéties n'étant pas encore accomplies, & s'accomplissant par eux, rien ne rendoit témoignage que les miracles, Il étoit prédit que le Messie convertiroit les nations. Comment cette prophétie se fût-elle accomplie sans la conversion des nations? Et comment les nations se fussent-elles converties au Messie,

108 DIVERSES PREUVES DE J. C.

ne voyant pas ce dernier effet des prophé-XVI. ties qui le pronvent? Avant donc qu'il fut mort, qu'il fut ressuscité, & que les nations fullent converties, tout n'étoit pas accompli; & ainsi il a fallu des miracles pendant tout ce temps-là. Maintenant il n'en faut plus pour prouver la vérité de la Religion Chrétienne; car les prophéties accomplies font un miracle subsistant.

5. \* L'état où l'on voit les Juifs est encore une grande preuve de la Religion. Car c'est une chose étonnante de voir ce peuple subsister depuis tant d'années, & de le voir toujours misérable; étant nécessaire pour la preuve de Jesus-CHRIST, & qu'ils subsistent pour le prouver, & qu'ils soient misérables, puisqu'ils l'ont crucifié: & quoiqu'il soit contraire d'être misérable & de subsister, il fublifte néanmoins toujours malgré sa mifere.

6. \* Mais n'ont-ils pas été presque au même état au temps de la captivité? Non. Le sceptre ne fut point interrompu par la captivité de Babylone, à cause que le res tour étoit promis & prédit. Quand Nabuchodonosor emmena le peuple, de peur qu'on ne crût que le sceptre fût ôté de Juda, il leur fut dit auparavant, qu'ils y feroient peu, & qu'ils seroient rétablis. Ils furent toujours consolés par les Prophe-

DIVERSES PREUVES DE J. C. 109 res, & leurs Rois continuerent. Mais la seconde destruction est sans promesse de CHAP. retablissement, sans Prophetes, sans Rois, sans consolation, sans espérance; parce que le sceptre est ôté pour jamais.

Ce n'est pas avoir été captif, que de l'avoir été avec assurance d'être délivré dans foixante-dix ans. Mais maintenant

ils le sont sans aucun espoir.

7. \* Dieu leur a promis, qu'encore qu'il les dispersat aux extrêmités du monde, néanmoins, s'ils étoient fideles à sa loi, il les rassembleroit. Ils y sont très-fideles, & demeurent opprimés. Il faut donc que le Messie soit venu, & que la loi qui contenoit ces promesses, soit finie par l'établissement d'une loi nouvelle.

8. \* Si les Juifs eussent été tous convertis par Jesus-Christ, nous n'aurions plus que des témoins suspects; & s'ils avoient été exterminés, nous n'en

aurions point du tout.

9. Les Juifs le refusent, non pas tous. Les Saints le reçoivent, & non les charnels. Et tant s'en faut que cela soit contre sa gloire, que c'est le dernier trait qui l'acheve. La raison qu'ils en ont, & la seule qui se trouve dans tous leurs écrits, dans le Talmud & dans les Rabbins, n'est que parce que Jes us-Christ n'a pas dompté les nations à main armée. Jesus-

110 DIVERSES PREUVES DE J. C.

CHRIST a été tué, disent-ils ; il a succom-XVI. be; il n'a pas dompté les païens par sa force ; il ne nous a pas donné leurs dépouilles; il ne donne point de richesses. N'ont-ils que cela à dire ? C'est en cela qu'il m'est aimable. Je ne voudrois point celui qu'ils se figurent.

10. \* Qu'il est beau de voir par les yeux de la foi Darius, Cyrus, Alexandre, les Romains, Pompée & Hérode agir fans le savoir pour la gloire de l'Evangile!

## CHAPITRE XVII.

Contre Mahomet.

1. T A Religion Mahométane a pour fondement l'Alcoran & Mahomet. Mais ce Prophete, qui devoit être la derniere attente du monde , a-t-il été prédit? Et quelle marque a-t-il, que n'ait aussi tout homme qui voudra se dire Prophete? Quels miracles dit-il lui-même avoir faits? Quel mystere a-t-il enseigne felon sa tradition même ? Quelle morale & quelle félicité ?

2. \* Mahomet est fans autorité, Il faudroit donc que ses raisons fussent bien puissantes, n'ayant que leur propre force. 3. \*>Si deux hommes difent deux chofes qui paroissent basses; mais que les dis-

CONTRE MAHOMET. III cours de l'un aient un double sens, entendu par ceux qui le suivent, & que les CHAP, discours de l'autre n'aient qu'un feul sens; si quelqu'un n'étant pas du secret entend discourir les deux en certe sorte, il en fera un même jugement. Mais si ensuite dans le reste du discours l'un dit des choses angéliques, & l'autre toujours des choses basses & communes, & même des fortises, il jugera que l'un parloit avec mystere, & non pas l'autre; l'un ayant assez montré qu'il est incapable de telles sottises, & capable d'être mystérieux; & l'autre, qu'il est incapable des mysteres,

& capable de fortises.

4. \* Ce n'est pas par ce qu'il y a d'obscur dans Mahomet, & qu'on peut faire passer pour avoir un sens mysterieux, que je veux qu'on en juge; mais par ce qu'il y a de clair, par son paradis & par le reste. C'est en cela qu'il est ridicule. Il n'en est pas de même de l'Ecriture. Je veux qu'il y ait des obscurités; mais il y a des clartés admirables, & des prophéties manifestes accomplies. La partie n'est donc pas égale. Il ne faut pas confondre & égaler les choses qui ne se ressemblent que par l'obscuriré, & non pas par les clartés, qui méritent, quand elles sont divines, qu'on révere les obscurités.

5. \* L'Alcoran dit que S. Matthieu

= étoit homme de bien. Donc Mahomet CHAP, étoit faux prophete, ou en appellant gens de bien des méchans, ou en ne les croyant pas sur ce qu'ils ont dit de Jesus-Christ.

6. \* Tout homme peut faire ce qu'a fait Mahomet; car il n'a point fait de miracles, il n'a point été prédit, &c. Nul homme ne peut faire ce qu'a fait Jesus-CHRIST.

7. \* Mahomet s'est établi en tuant, JESUS-CHRIST en faifant tuer les fiens; Mahomet en défendant de lire, Jesus-CHRIST en ordonnant de lire. Enfin cela est si contraire, que si Mahomer a pris la voie de réussir humainement, Jesus-CHRIST a pris celle de périr humainement. Et au lieu de conclure, que puifque Mahomet a réusti, Jesus - Christ a bien pu reuffir; il faut dire, que puisque Mahomet a reulli, le Christianisme devoit périr, s'il n'eût été soutenu par une force toute divine.



### CHAPITRE XVIII.

Dessein de Dieu de se cacher aux uns, & de se découvrir aux autres.

IEU a voulu racheter les hommes, & ouvrir le falut à ceux qui le chercheroient. Mais les hommes s'en rendent si indignes, qu'il est juste qu'il refuse à quelques-uns, à cause de leur endurcissement, ce qu'il accorde aux autres par une miséricorde qui ne leur est pas due. S'il eut voulu furmonter l'obstination des plus endurcis, il l'eût pu, en se découvrant si manifestement à eux, qu'ils n'eussent pu douter de la vérité de son existence; & c'est ainsi qu'il parostra au dernier jour, avec un tel éclat de foudres, & un tel renversement de la nature, que les plus aveugles le verront.

Ce n'est pas en cette sorte qu'il a voulu paroître dans son avénement de douceur, parce que tant d'hommes se rendant indignes de sa clémence, il a voulu les laisser dans la privation du bien qu'ils ne veulent pas. Il n'étoit donc pas juste qu'il parut d'une maniere manifestement divine, & absolument capable de convaincre tous les hommes; mais il n'étoit pas juste aussi qu'il vint d'une maniere si cachée,

114 Dessein De Dies

qu'il ne pût être reconnu de ceux qui XVIII, le chercheroient fincérement. Il a voulu se rendre parfaitement connoissable à ceux-là; & ainsi voulant paroître à découvert à ceux qui le cherchent de tout leur cœur, & caché à ceux qui le fuient de tout leur cœur, il tempere sa connoissance en sorte qu'il a donné des marques de soi, visibles à ceux qui le cherchent, & obscures à ceux qui ne le cherchent pas.

2. 4011 y a affez de lumiere pour ceux qui ne desirent que de voir, & assez d'obscurité pour ceux qui ont une disposition

contraire.

Il y a affez de clarré pour éclairer les élus, & assez d'obscurité pour les humilier.

Il y a affez d'obscurité pour aveugler les réprouvés, & affez de clarté pour les condamner & les rendre inexcufables.

3. \* Si le monde subsistoit pour instruire l'homme de l'existence de Dieu, sa divinité y reluiroit de toutes parts d'une maniere incontestable. Mais comme il ne subfifte que par Jesus - Christ & pour Jesus-Christ, & pour instruire les hommes, & de leur corruption, & de la rédemption, tout y éclate des preuves de ces deux vérités. Ce qui y paroît ne marque, ni une exclusion totale, ni une

DE SE CACHER AUX UNS, &C. 115 présence manifeste de Diviniré, mais la présence d'un Dieu qui se cache : tout CHAP.

porte ce caractere.

4. \* S'il n'avoit jamais rien paru de Dieu, certe privation éternelle seroit équivoque, & pourroit auffi-bien se rapporter à l'absence de toute Divinité, qu'à l'indignité où seroient les hommes de le connoître. Mais de ce qu'il paroît quelquefois, & non toujours, cela ôte l'équivoque. S'il paroît une fois, il elt toujours; & ainsi on n'en peut conclure autre chose, sinon qu'il y a un Dieu, & que les hommes en font indignes.

1. # Le dessein de Dieu est plus de perfectionner la volonté que l'esprit. Or la clarté parfaite ne serviroit qu'à l'esprit,

& nuiroit à la volonté.

6. \* S'il n'y avoit point d'obscurité, l'homme ne sentiroit par sa corruption. S'il n'y avoit point de lumiere, l'homme n'espéreroit point de remede. Ainsi il est non-seulement juste, mais utile pour nous, que Dieu soit caché en partie, & découvert en partie, puisqu'il est également dangereux à l'homme de connoître Dieu sans connoître sa misere, & de connoître sa misere sans connoître Dieu.

7.\* Tout instruit l'homme de sa condition; mais il le faut bien entendre : car il n'est pas vrai que Dieu se découvre en

116 DESSEIN DE DIEU

tour, & il n'est pas vrai qu'il se cache en CHAP tout. Mais il est vrai tout ensemble qu'il se cache à ceux qui le tentent, & qu'il se découvre à ceux qui le cherchent ; parce que les hommes sont tout ensemble indignes de Dieu, & capables de Dieu; indignes par leur corruption, capables par leur premiere nature.

> 8. \* Il n'y a rien sur la terre qui ne montre, ou la misere de l'homme, on la misericorde de Dieu; ou l'impuissance de l'homme sans Dieu, ou la puissance

de l'homme avec Dieu.

9. \* Tout l'universapprend à l'homme, ou qu'il est corrompu, ou qu'il est racheté. Tout lui apprend sa grandeur, ou sa misere. L'abandon de Dieu paroît dans les Paiens; la protection de Dieu paroît dans les Juifs.

10. Tout tourne en bien pour les élus, jusqu'aux obscurités de l'Ecriture; car ils les honorent, à cause des clartes divines qu'ils y voient : & tout tourne en mal aux réprouvés, jusqu'aux clartés; car ils les blasphèment à cause des obscurités qu'ils n'entendent pas.

11. \* Si Jesus - Christ n'écoit venu que pour sanctifier, toute l'Ecriture & toutes choses y tendroient, & il seroit bien aisé de convaincre les infideles. Mais

comme il est venu in sanctificacionem & in

DE SE CACHER AUX UNS, &c. 117 feandalum, comme dit liaie, nous ne pouvons convaincre l'obstination des infi-CHAP. deles : mais cela ne fait rien contre nous ; puisque nous disons qu'il n'y a point de conviction dans toute la conduite de Dieu pour les esprits opiniâtres, & qui ne cherchent pas sincérement la vérité.

12. 2 Jesus-Christ est venu, afin que ceux qui ne voyoient point vissent, & que ceux qui voyoient devinssent aveugles : il est venu guérir les malades, & laisser mourir les sains; appeller les pécheurs à la pénitence & les justifier, & laisser ceux qui se croyoient justes dans leurs péchés; remplir les indigens, & laisler les riches vuides.

1;. \* Que disent les Prophetes de JESUS-CHRIST? Qu'il sera évidemment Dieu? Non : mais qu'il est un Dieu véritablement caché; qu'il sera méconnu; qu'on ne pensera point que ce soit lui; qu'il fera une pierre d'achoppement, à laquelle plusieurs heurteront, &c.

14. 80 C'est pour rendre le Messie connoissable aux bons, & méconnoissable aux méchans, que Dieu l'a fait prédire de la forte. Si la maniere du Messie eut été prédite clairement, il n'y eut point eu d'obscurité même pour les méchans. Si le remps eur été prédit obscurément, il y eut en obscurité même pour les bons ; car

= la bonté de leur cœur ne leur eût pas fait XVIII. entendre qu'un , par exemple, fignifie six cens ans. Mais le temps a été prédit clairement, & la maniere en figures.

Par ce moyen les méchans, prenant les biens promis pour des biens temporels, s'égarent malgré le temps prédit clairement, & les bons ne s'égarent pas : car l'intelligence des biens promis dépend du cœur, qui appelle bien ce qu'il aime; mais l'intelligence du temps promis ne dépend point du cœur; & ainsi la prédiction claire du temps, & obscure des biens, ne trompe que les méchans.

15. \* Comment falloit-il que fût le Messie, puisque par lui le sceptre devoit être éternellement en Juda, & qu'à son arrivée le sceptre devoit être ôté de Juda?

Pour faire qu'en voyant ils ne voient point, & qu'en entendant ils n'entendent point, rien ne pouvoit être mieux fait.

16. \* Aulieu de se plaindre de ce que Dieu s'est caché, il faut lui rendre graces de ce qu'il s'est tant découvert, & lui rendre graces aussi de ce qu'il ne s'est pas déconvert aux fages, ni aux superbes, indignes de connoître un Dieu si saint.

17. \* La généalogie de Jesus-Christ dans l'ancien Testament est mêlée parmi tant d'autres inutiles, qu'on ne peut prefque la discerner. Si Moise n'eût tenu re-

DE SE CACHER AUX UNS, &C. 119 gistre que des ancêtres de Jesus-Christ, cela eût été trop visible. Mais après tout, CHAP. qui regarde de près, voit celle de Jesus-CHRIST bien discernée par Thamar, Ruth, &cc.

18. \* Les foiblesses les plus apparentes sont des forces à ceux qui prennent bien les choses. Par exemple, les denx généalogies de faint Matthieu & de faint Luc : il est visible que cela n'a pas été fait de concert.

19. \* Qu'on ne nous reproche donc plus le manque de clarté, puisque nous en faisons profession. Mais que l'on reconnoisse la vérité de la Religion dans l'obsentité même de la Religion, dans le peu de lumiere que nous en avons, & dans l'indifférence que nous avons de la connoîtres and a van families

20. S'il n'y avoir qu'une Religion, Dieu seroit trop manifeste; s'il n'y avoit de Martyrs qu'en notre Religion, de même.

21. 40 JESUS-CHRIST, pour laisler les méchans dans l'aveuglement, ne dit pas qu'il n'est point de Nazareth, ni qu'il n'est point fils de Joseph.

22. \* Comme JESUS-CHRIST eft demeuré inconnu parmi les hommes, la vérité demeure aussi parmi les opinions communes, sans différence à l'extérieur :

75555

120 QUE LES VRAIS CHRÉTIENS = ainsi l'Eucharistie parmi le pain commun.

23. \* Si la miséricorde de Dieu elt si grande, qu'il nous instruit salutairement, même lorsqu'il se cache, quelle lumiere n'en devons-nous pas attendre lorfqu'il fe découvre ?

XIX.

24. \* On n'entend rien aux ouvrages de Dieu, si on ne prend pour principe, qu'il aveugle les uns & éclaire les autres.

### CHAPITRE XIX.

Que les vrais Chrétiens & les vrais Juifs n'ont qu'une même Religion.

1. T A Religion des Juifs sembloit con-Lister essentiellement en la paterniré d'Abraham, en la circoncision, aux facrifices, aux cérémonies, en l'arche, au temple de Jérusalem, & enfin en la loi & en l'alliance de Moife.

Je dis qu'elle ne consistoit en aucune de ces choses, mais seulement en l'amour de Dieu, & que Dieu reprouvoit toutes les autres choses.

Que Dieu n'avoit point d'égard au penple charnel qui devoit fortir d'Abraham.

Que les Juifs seront punis de Dieu Deuter, comme les étrangers, s'ils l'offensent. Si viii, 19. vous oubliez Dieu, & que vous suiviez des dieux étrangers, je vous prédis que vous pé-

ET JUIFS N'ONT QU'UNE MÊME REL. 121 rirez de la même maniere que les nations que Dieu a exterminées devant vous.

CHAP. Que les étrangers seront reçus de Dieu xix.

comme les Juifs, s'ils l'aiment,

Que les vrais Juifs ne considéroient leur mérite que de Dieu, & non d'Abraham. Vous êtes véritablement notre Pere, Mie, & Abraham ne nous a pas connus, & Israël 1 x 1 1 1. n'a pas eu connoissance de nous ; mais c'est vous qui êtes notre Pere & notre Rédemoteur.

Moise même leur a dit que Dieu n'accepteroit pas les personnes. Dieu, dit-il, Deut. x. n'accepte pas les personnes, ni les sacrifices. 17.

Je dis que la circoncision du cœur est ordonnée. Soyez circoncis du cœur; re- Deut. x. tranchez les superfluités de votre cœur, & Jerem. ne yous endurcissez pas ; car votre Dieu est 14. 4. un Dieu grand, puissant & terrible, qui n'accepte pas les personnes.

Que Dieu dit qu'il le feroit un jour. Dieu te circoncira le cœur, & à tes enfans, Deutet. afin que tu l'aimes de tout ton cœur.

Que les incirconcis de cœur feront ju-Jerem. gés. Car Dieu jugera les peuples incir-18. 25. concis, & tout le peuple d'Ifraël, parcequ'il est incirconcis de cour.

2. \* Je dis que la circoncision étoit Gener. une figure, qui avoit été établie pour \*vii. ir. distinguer le peuple Juif de toutes les autres nations.

122 QUE LES VRAIS CHRÉTIENS

Et de là vient qu'étant dans le désert, CHAP. ils ne furent pas circoncis; parce qu'ils ne pouvoient se confondre avec les autres peuples, & que depuis que Jesus-CHRIST est venu, cela n'est plus nécessaire.

Que l'amour de Dieu est recommandé Douter. en tout. Je prends à témoin le ciel & la terre, que j'ai mis devant vous la mort & la vie, afin que vous choisifiez la vie, & que vous aimiez Dieu, & que vous lui obeiffiez ; car c'est Dieu qui est notre vie.

Il est dit que les Juifs, fante de cet amour, seroient reprouvés pour leurs cri-Deuter. mes, & les Païens élus en leur place. Je me cacherai d'eux dans la vue de leurs der-10. 21. niers crimes; car c'est une nation méchante II. 1xv. & infidele. Ils m'ont provoqué à courroux par les choses qui ne sont point des dieux; & je les provoquerai à jalouste par un peuple qui n'est pas mon peuple, & par une nation fans science & sans intelligence.

Que les biens temporels sont faux, & que le vrai bien est d'être uni à Dieu. LXXII. Que leurs fêtes déplaisent à Dieu.

Amos, v.

T.XVI.

Jerem.

Que les sacrifices des Juifs déplaisent à Dieu, & non-seulement des méchans Juifs, mais qu'il ne se plait pas même en ceux des bons, comme il paroît par le Pleanme 49, où avant que d'adresser son difcours aux méchans par ces paroles, Peccatori, autem dixit Deus, il dit qu'il

ET JUIES N'ONT QU'UNE MÊME REL. 123 ne veut point des sacrifices des bêtes, ni CHAP. de leur fang.

Que les sacrifices des Païens seront re- Malach. çus de Dieu; & que Dieu retirera sa vo- 1.11. lonté des facrifices des Juifs.

Que Dieu fera une nouvelle alliance Jerem. par le Messie, & que l'ancienne sera re- xxx1. 11. jettée.

Que les anciennes choses seront ou- 11 x1111. blićes.

Qu'on ne se souviendra plus de l'arche. Jerem. Que le temple seroit rejetté. Que les facrifices seroient rejetrés, & vii. 12. d'autres sacrifices purs établis.

Que l'ordre de la facrificature d'Aaron 1.10.11. sera réprouvé, & celle de Melchisedech Pl. cix. intre duite par le Messie.

Que cette sacrificature seroit éternelle. 18id. Que Jérusalem seroit réprouvée, & un 16, exv. nouveau non donné.

Que ce dernier nom seroit meilleur Il er as. que celui des Juifs, & éternel.

Que les Juifs devoient être sans Pro- offe, phetes, sans Rois, sans Princes, sans sa- 111. 4 crifices, fans autel.

Que les Juifs subsisteroient toajours Jetens. néanmoins en peuple.

XX.

On ne connoît Dieu utilement que par JESUS-CHRIST.

1. T A plupart de ceux qui entreprenent de prouver la Divinité aux impies, commencent d'ordinaire par les ouvrages de la nature, & ils réussissent rarement. Je n'attaque pas la folidité de ces preuves consacrées par l'Ecriture sainte : elles sont conformes à la raison; mais fouvent elles ne sont pas affez conformes, & assez proportionnées à la disposition de l'esprit de ceux pour qui elles sont destinces.

Car il faut remarquer qu'on n'adresse pas ce discours à ceux qui ont la foi vive dans le cœur, & qui voient incontinent que tout ce qui est, n'est autre chose que l'ouvrage du Dieu qu'ils adorent. C'est à eux que toute la nature parle pour son Auteur, & que les cieux annoncent la gloire de Dieu. Mais pour ceux en qui cette lumiere est éteinte, & dans lesquels on a dessein de la faire revivre, ces personnes destituées de foi & de charité, qui ne trouvent que ténebres & obscurité dans route la nature ; il semble que ce ne soit pas le moyen de les ramener, que de ne

UTILEMENT QUE PAR J. C. 125 leur donner pour preuves de ce grand & important sujet, que le cours de la lune CHAP. ou des planetes, ou des raisonnemens communs, & contre lesquels ils se sont continuellement roidis. L'endurcissement de leur esprit les a rendus sourds à certe voix de la nature, qui a retenti continuellement à leurs oreilles; & l'expérience fair voir, que bien loin qu'on les emporte par ce moyen, rien n'est plus capable au contraire de les rebuter, & de leur ôter l'espérance de trouver la vérité, que de prétendre les en convaincre seulement par ces sortes de raisonnemens, & de leur dire, qu'ils y doivent voir la vérité à découvert.

Ce n'est pas de cette sorte que l'Ecriture, qui connoît mieux que nous les choses qui sont de Dieu, en parle. Elle nous dit bien, que la beauté des créatures fait connoître celui qui en est l'auteur; mais elle ne nous dit pas, qu'elles fassent cet effet dans tout le monde. Elle nous avertit au contraire, que quand elles le font, ce n'est pas par elles-mêmes, mais par la lumiere que Dieu répand en mêmetems dans l'esprit de ceux à qui il se découvre par ce moyen : Quod notum est Dei, Rom. r. manifestum est in illis; Deus enim illis manifestavit. Elle nous dit généralement, que Dieu est un Dieu caché: Verè tu es Deus If. xiv.

126 ON NE CONNOÎT DIET

absconditus, & que depuis la corruption

GHAP. de la nature, il a laissé les hommes dans

XX. un aveuglement dont ils ne peuvent fortir
que par JESUS-CHRIST, hors duquel
toute communication avec Dieu nous est

Matth. ôtée: Nemo novit patrem nisi filius, aut

cui voluerit filius revelare.

C'est encore ce que l'Ecriture nous marque, lorsqu'elle nous dit en tant d'endroits, que ceux qui cherchent Dieu le trouvent; car on ne parle point ainsi d'une lumiere claire & évidente : on ne la cherche point; elle se découvre & se fait voir d'elle-même.

2. \* Les preuves de Dieu métaphyfiques sont si éloignées du raisonnement des hommes, & si impliquées, qu'elles frappent peu, & quand cela serviroit à quelques-uns, ce ne seroit que pendant l'instant qu'ils voient cette démonstration; mais une heure après ils craignent de s'être trompés. Quod curiositate cognoverint superbià amiserunt.

D'ailleurs ces fortes de preuves ne nous peuvent conduire qu'à une connoîssance spéculative de Diem & ne le connoître que de cette sorte, c'est ne le connoître pas.

La Divinité des Chrétiens ne consiste pas en un Dieu simplement auteur des vérités géométriques & de l'ordre des élémens; c'est la part des Païens. Elle ne

UTILEMENT QUEPAR J.C. 127 confiste pas simplement en un Dieu qui exerce fa providence fur la vie & fur les CHAP. biens des hommes, pour donner une heureuse suite d'années à ceux qui l'adorent; c'est le partage des Juifs. Mais le Dieu d'Abraham & de Jacob, le Dieu des Chrétiens, est un Dieu d'amour & de consolation : c'est un Dieu qui remplit l'ame & le cœur qu'il possede : c'est un Dieu qui leur fait sentir intérieurement leur mifere, & sa miséricorde infinie; qui s'unit au fond de leur ame; qui la remplit d'humilité, de joie, de confiance, d'amour; qui les rend incapables d'autre fin que de lui-même.

Le Dieu des Chrétiens est un Dieu qui fait sentir à l'ame, qu'il est son unique bien, que tout son repos est en lui, & qu'elle n'aura de joie qu'à l'aimer; & qui lui fait en même-tems abhorrer les obstacles qui la retiennent & l'empêchent de l'aimer de toutes ses sorces. L'amour propre & la concupiscence qui l'atrêtent lui sont insupportables. Ce Dieu lui fait sentir, qu'elle a ce sonds d'amour propre, & que lui seul peut l'en guérir.

Voilà ce que c'est que de connoître Dieu en Chrétien. Mais pour le connoître de cette maniere, il faut connoître en même-tems sa misere, son indignité, & le besoin qu'on a d'un médiateur pour se

Fiv

128 ON NE CONNOÎT DIEU rapprocher de Dieu, & pour s'unir à lui. XX. Il ne faut point séparer ces connoissances; parce qu'étant séparées, elles sont, nonseulement inutiles, mais nuisibles. La connoissance de Dieu sans celle de notre misere, fait l'orgueil. La connoissance de notre milere fans celle de Jesus-CHRIST, fait le désespoir. Mais la connoissance de Jesus-Christ nous exempte, & de l'orgueil, & du désespoir, parce que nous y trouvons Dieu, notre milere, & la voie unique de la réparer.

Nous pouvons connoître Dieu, fans connoître nos miseres, ou nos miseres, sans connoître Dieu; ou même Dieu & nos miseres, sans connoître le moyen de nous délivrer des miferes qui nous accablent. Mais nous ne pouvons connoître JESUS-CHRIST, sans connoître tout ensemble, & Dieu, & nos miseres, & le remede de nos miseres; parce que Jesus-CHRIST n'est pas simplement Dieu, mais que c'est un Dieu réparateur de nos mi-

Ainsi tous ceux qui cherchent Dieu sans JESUS-CHRIST, ne trouvent aucune lumiere qui les fatisfasse, ou qui leur foit véritablement utile. Car, ou ils n'arrivent pas jufqu'à connoître qu'il y aun Dieu; ou s'ils y arrivent, c'est inutilement pour eux; parce qu'ils se forment un moyen

UTILEMENT QUE PAR J. C. 129 de communiquer sans médiateur avec ce Dieu qu'ils ont connu sans médiateur. De CHAP. forte qu'ils tombent, ou dans l'Athéisme, ou dans le Dérime, qui sont deux choies que la Religion Chrétienne abhorre prefque également.

Il faut donc tendre uniquement à conmoître Jesus-Christ, puisque c'est par lui seul que nous pouvons prétendre connoître Dien d'une maniere qui nous foit utile.

C'est lui qui est le vrai Dien des hommes, c'est-à-dire, des misérables & des pécheurs. Il est le centre de tout & l'objet de tout : & qui ne le connoît pas, ne connoît rien dans l'ordre du monde, na dans soi-même. Car non-seulement nous ne connoissons Dieu que par J & s u s-CHRIST, mais nous ne nous connoissons nous-mêmes que par Jes vs-Christ.

Sans Jesus-Christ il faut que l'homme soit dans le vice & dans la misere ; avec JE us CHRIST l'homme est exempt de vice & de misere. En lui est tout notre bonheur, notre vertu, notre vie, notre lumiere, notre espérance; & hors de lui il n'y a que vice, misere, ténebres, désespoir, & nous ne voyons qu'obscurité & confusion dans la nature de Dieu & dans notre propre nature.

CHAP. XXI.

# CHAPITRE XXI.

Contrariétés étonnantes qui se trouvent dans la nature de l'homme à l'égard de la vérité, du bonheur, & de plusieurs autres choses.

I. D IEN n'est plus étrange dans la nature de l'homme que les contrariétés qu'on y découvre à l'égard de toutes choses. Il est fair pour connoître la vérité; il la défire ardemment, il la cherche; & cependant quand il tâche de la faisir, il s'eblouit & se confond de telle sorte, qu'il donne sujer de lui en disputer la possession. C'est ce qui a fait naître les deux sectes de Pyrthoniens & de Dogmatistes, dont les uns ont voulu ravir à l'homme toute connoissance de la vérité, & les autres tâchent de la lui assurer; mais chacun avec des raisons si pen vraisemblables, qu'elles augmentent la confusion & l'embarras de l'homme, lorsqu'il n'a point d'autre lumiere que celle qu'il trouve dans fa nature.

Les principales raisons des Pyrrhoniens font, que nous n'avons aucune certitude de la vérité des principes, hors la foi & la révélation, finon en ce que nous les fen-

QUI SE TROUVENT, &c. 131 tons naturellement en nous. Or ce sentiment naturel n'est pas une preuve convainquante de leur vérité; puisque n'y ayant point de certitude hors la foi, si l'homme est créé par un Dieu bon, ou par un démon mechant, s'il a été de tout tems, ou s'il s'est fair par hazard, il est en doute si ces principes nous sont donnés, ou véritables, ou faux, ou incertains se'on notre origine. De plus, que personne n'a d'affurance hors la foi, s'il veille, ou s'il dort; vu que durant le fommeil on ne croit pas moins fermement veiller, qu'en veillant effectivement. On croit voir les espaces, les figures, les mouvemens; on fent couler le tems, on le mesure; & ensin on agit de même qu'éveillé. De sorte que la moitié de la vie se passant en sommeil par notre propre aveu, ou, quoi qu'il nous en paroisse, nous n'avons aucune idee du vrai, tous nos fentimens étant alors des illusions ; qui sait si cette autre moitié de la vie où nous pensons veiller, n'est pas un sommeil un peu différent du premier, dont nous nous éveillons quand nous pensons dormir, comme on rêve fouvent qu'on rève, en entassant songes sur songes.

Je laisse les discours que font les Pyrrhoniens contre les impressions de la coutume, de l'éducation, des mœurs, des pays, & les autres choses semblables, qui

L'unique fort des Dogmatistes, c'est qu'en parlant de bonne foi & sincérement, on ne peut douter des principes narurels. Nous connoissons, disent-ils, la vérité, non seulement par raisonnement, mais aussi par sentiment, & par une intelligence vive & lumineuse; & c'est de cette derniere forte que nous connoissons les premiers principes. C'est envain que le raisonnement qui n'y a point de part, essaie de les combattre. Les Pyrrhoniens qui n'ont que cela pour objet, y travaillent inutilement. Nous savons que nous ne revons point, quelque impuissance où nous soyons de le prouver par raison. Cette impuissance ne conclut autre chose que la foiblesse de notre raison, mais non pas l'incertitude de toutes nos connoissances, comme ils le prétendent : car la connoissance des premiers principes, comme, par exemple, qu'il y a espace, tems, mouvement, nombre, matiere, est aussi ferme qu'aucune de celles que nos raisonnemens nous donnent. Et c'est sur ces connoissances d'intelligence & de sentiment qu'il faut que la raison s'appuie, & qu'elle fonde tout fon discours. Je sens qu'il y a trois dimen-

sions dans l'espace, & que les nombres

QUI SE TROUVENT, &c. 133 font infinis; & la raifon démontre ensuite qu'il n'y a point deux nombres quarrés, CHAP. dont l'un soit double de l'antre. Les principes se sentent; les propositions se concluent; le tout avec certitude, quoique par différentes voies. Et il est auffi ridicule que la raison demande au sentiment & à l'intelligence des preuves de ces premiers principes pour y confentir, qu'il seroit ridicule que l'intelligence demandat à la raison un sentiment de toutes les propofitions qu'elle démontre. Cette impuisfance ne peut donc fervir qu'à humilier la raison qui voudroit juger de tout; mais non pas à combattre notre certitude, comme s'il n'y avoit que la raison capable de nous instruire. Plut à Dieu que nous n'en eussions au contraire jamais besoin, & que nous connuffions toutes choses par instinct & par fentiment. Mais la nature nous a refusé ce bien, & elle ne nous a donné que très-peu de connoissances de cette forte : toutes les autres ne peuvent être acquises que par le raisonnement.

Voilà donc la guerre ouverte entre les hommes. Il faut que chacun prenne parti, & se range nécessairement, ou au Dogmatisine, ou au Pyrrhonisme; car qui penseroit demeurer neutre seroit Pyrrhonien par excellence : cette neutralité est l'essence du Pyrrhonisme; qui n'est pas contre eux

134 CONTRARIÉTÉS ÉTONNANTES est excellemment pour eux. Que fera donc CHAP. l'homme en cet état? Doutera-t-il de tout? Doutera-t-il s'il veille, si on le pince, si on le brûle? Doutera-t-il s'il doute? Doutera-t-il s'il est? On n'en fauroit venir là: & je mets en fait, qu'il n'y a jamais eu de Pyrrhonien effectif & parfait. La nature foutient la raison impuissante, & l'empêche d'extravaguer jusqu'à ce point. Dira-t-il au contraire, qu'il possede certainement la vérité, lui qui, si peu qu'on le poulle, n'en peut montrer aucun titre, & est force de lâcher prise?

> Qui démêlera cet embrouillement ? La nature confond les Pyrrhoniens, & la raison confond les Dogmatistes. Que deviendrez-vous donc, ô homme, qui cherchez votre véritable condition par votre raison naturelle? Vous ne pouvez fuit une de ces sectes, ni sublister dans aucune.

> Voilà ce qu'est l'homme à l'égard de la vérité. Considérons-le maintenant à l'égard de la félicité qu'il recherche avec tant d'ardeur en toutes ses actions. Car tous les hommes désirent d'être heureux : cela est sans exception. Quelques différens moyens qu'ils y emploient, ils tendent tous à ce but. Ce qui fait que l'un va à la guerre, & que l'autre n'y va pas, c'est ce même désir qui est dans tous les deux, accompagné de différentes vues. La volonté

QUI SE TROUVENT, &c. 135 ne fait jamais la moindre démarche que vers cet objet. C'est le motif de toutes les CHAP. actions de tous les hommes, jusqu'à ceux qui se tuent & qui se pendent.

Et cependant depuis un si grand nombre d'années, jamais personne sans la foi n'est arrivé à ce point, où tous tendent continuellement. Tous se plaignent, Princes, sujets; nobles, roturiers; vieillards, jeunes; forts, foibles; favans, ignorans; sains, malades; de tout pays, de tout tems, de tous âges & de toutes conditions.

Une épreuve si longue, si continuelle & fi uniforme devroit bien nous convaincre de l'impuissance où nous sommes, d'arriver au bien par nos efforts : mais l'exemple ne nous instruit point. Il n'est jamais si parfaitement semblable, qu'il n'y ait quelque délicate différence; & c'est là que nous attendons que notre espérance ne sera pas déçue en cette occasion comme en l'autre. Ainsi le présent ne nous satisfaifant jamais, l'espérance nous séduit, & de malheur en malheur nous mene jufqu'à la mort qui en est le comble éternel.

C'est une chose etrange, qu'il n'ya rien dans la nature qui n'ait été capable de tenir la place de la fin & du bonheur de l'homme, astres, élémens, plantes, animaux, infectes, maladies, guerres, vices,

136 CONTRARIÉTÉS ÉTONNANTES crimes, &c. L'homme étant déchu de son XXI. état naturel, il n'y a rien à quoi il n'ait été capable de se porter. Depuis qu'il a

perdu le vrai bien, tout également peut lui paroître tel, jufqu'à sa destruction propre, toute contraire qu'elle est à la raison

& à la nature tout ensemble.

Les uns ont cherché la félicité dans l'autorité, les autres dans les curiofités & dans les sciences, les autres dans les voluptés. Ces trois concupiscences ont fait trois fectes; & ceux qu'on appelle Philosophes n'ont fait effectivement que suivre une des trois. Ceux qui en ont le plus approché ont considéré, qu'il est nécessaire que le bien universel que tous les hommes défirent, & où tous doivent avoir part, ne foit dans aucune des choses particulieres qui ne peuvent être possédées que par un feul, & qui étant partagées affligent plus leur possesseur par le manque de la partie qu'il n'a pas, qu'elles ne le contentent par la jouissance de celle qui lui appartient. Ils ont compris que le vrai bien devoit être tel que tous pussent le posséder à la fois fans diminution & fans envie, & que personne ne le pût perdre contre son gré. Ils l'ont compris; mais ils ne l'ont pu trouver: & au lieu d'un bien folide & effectif, ils n'ont embrasse que l'image creuse d'une vertu fantastique.

QUI SE TROUVENT, &c. 137

Notre instinct nous fait sentir qu'il faut chercher notre bonheur dans nous. Nos CHAP. passions nous poulsent au-dehors, quand même les objets ne s'offriroient pas pour les exciter. Les objets du dehors nons tentent d'eux-mêmes, & nous appellent, quand même nous n'y penfons pas. Ainh les Philosophes ont beau dire : Rentrez en vous-mêmes, vous y trouverez votre bien : on ne les croit pas ; & ceux qui les croient font les plus vuides & les plus fors. Car qu'y a-t-il de plus ridicule & de plus vain que ce que propofent les Stoiciens, & de plus faux que tous leurs raisonnemens?

Ils concluent qu'on peut toujours ce qu'on peut quelquefois, & que puisque le défir de la gloire fait bien faire quelque chose à ceux qu'il possede, les autres le pourront bien aussi. Ce sont des mouvemens fiévreux que la fanté ne peut imiter.

2. \* La guerre intérieure de la raison contre les passions a fait que ceux qui ont voulu avoir la paix se sont partagés en deux fectes. Les uns ont voulu renoncer aux passions, & devenir dieux; les autres ont voulu renoncer à la raison, & devenir bêtes. Mais ils ne l'ont pas pu, ni les uns, ni les autres; & la raison demeure toujours, qui accuse la bassesse à l'injustice des passions, & trouble le repos de ceux qui s'y

138 CONTRARIÉTÉS ÉTONNANTES = abandonnent; & les passions sont toujours CHAP. vivantes dans ceux mêmes qui veulent y renoncer.

> Voilà ce que peut l'homme par luimême & par ses propres efforts, à l'égard du vrai & du bien. Nous avons une impuissance à prouver, invincible à tout le Dogmatisme. Nous avons une idée de la vérité, invincible à tout le Pyrrhonisme. Nous souhaitons la vérité, & ne trouvons en nous qu'incertitude. Nous cherchons le bonheur, & ne trouvons que misere. Nons fommes incapables de ne pas fouhaiter la vérité & le bonheur, & nous fommes incapables, & de certitude, & de bonheur. Ce désir nous est laissé, tant pour nous punir, que pour nous faire sentir d'où nous sommes tombés.

> 3. \* Si l'homme n'est fait pour Dieu, pourquoi n'est-il heureux qu'en Dieu? Si l'homme est fait pour Dieu, pourquoi estil si contraire à Dieu?

> 4. \* L'homme ne fait à quel rang se mettre. Il est visiblement égaré, & sent en lui des restes d'un état heureux, dont il est déchu, & qu'il ne peut retrouver. Il le cherche par-tout avec inquiétude & fans fuccès dans des ténebres impénétrables.

> C'est la source des combats des Philosophes, dont les uns ont pris à tâche d'élever l'homme en découvrant ses gran-

QUI SE TROUVENT, &c. 139 deurs, & les autres de l'abaisser en représentant ses miseres. Ce qu'il y a de plus CHAP. étrange, c'est que chaque parti se sert des raisons de l'autre pour établir son opinion. Car la misere de l'homme se conclut de sa grandeur, & sa grandeur se conclut de sa misere. Ainsi les uns ont d'autant mieux conclu la misere, qu'ils en ont pris pour preuve la grandenr; & les autres ont conclu la grandeur avec d'autant plus de force, qu'ils l'ont tirée de la misere même. Tout ce que les uns ont pu dire pour montrer la grandeur, n'a servi que d'un argument aux antres pour conclure la misere ; puisque c'est être d'autant plus misérable, qu'on est tombé de plus haut, & les autres au contraire. Ils se sont élevés les uns sur les autres par un cercle sans fin, étant certain qu'à mesure que les hommes ont plus de lumiere, ils découvrent de plus en plus en l'homme de la misere & de la grandeur. En un mot, l'homme connoît qu'il est misérable. Il est donc misérable, puisqu'il le connoît; mais il est bien grand, puisqu'il connoît qu'il est miférable.

Quelle chimere est-ce donc que l'homme? Quelle nouveauté, quel cahos, quel sujet de contradiction? Juge de toutes choses, imbécille ver de terre, dépositaire du vrai, amas d'incertitude, gloire & re-

but de l'univers. S'il se vante, je l'abaisse;

CHAP. s'il s'abaisse, je le vante, & le contredis

XXII. toujours, jusqu'à ce qu'il comprenne qu'il
est un monstre incompréhensible.

### CHAPITRE XXII.

Connoissance générale de l'homme.

L'homme, quand il se regarde, c'est son corps, c'est-à-dire, une certaine portion de matiere qui lui est propre. Mais pour comprendre ce qu'elle est, il faut qu'il la compare avec tout ce qui est audessus de lui & rout ce qui est audessus, afin de reconnoître ses justes bornes.

Qu'il ne s'arrête donc pas à regarder simplement les objets qui l'environnent. Qu'il contemple la nature entiere dans sa haute & pleine majesté. Qu'il considere cette éclarante lumiere, mise comme une lampe éternelle pour éclairer l'univers. Que la terre lui paroisse comme un point, au prix du vaste tour que cet astre décrit. Et qu'il s'étonne de ce que ce vaste tour n'est lui-même qu'un point très-délicat, à l'égard de celui que les astres qui roulent dans le sirmament embrassent. Mais sinotre vue s'arrête là, que l'imagination passe outre. Elle se lassera plutôt de concevoir,

que la nature de fournir. Tout ce que nous voyons du monde n'est qu'un trait CHAP. imperceptible dans l'ample sein de la nature. Nulle idée n'approche de l'étendue de ses espaces. Nous avons beau enster nos conceptions; nous n'enfantons que des atomes, au prix de la réalité des choses. C'est une sphere infinie, dont le centre est partout, la circonférence nulle part. Ensin c'est un des plus grands caracteres sensibles de la toute-puissance de Dieu, que notre imagination se perde dans cette pensée.

Que l'homme étant revent à foi considere ce qu'il est, au prix de ce qui est. Qu'il se regarde comme égaré dans ce canton détourné de la nature. Et que de ce que lui paroîtra ce petit cachot où il se trouve logé, c'est-à-dire, ce monde visible, il apprenne à estimer la terre, les royaumes, les villes, & soi-même, son

Qu'est-ce que l'homme dans l'infini?
Qui le peut comprendre? Mais pour lui
présenter un autre prodige aussi étonnant,
qu'il recherche dans ce qu'il connoît les
choses les plus délicates. Qu'un ciron,
par exemple, lui offre dans la petitesse
de son corps des parties incomparablement plus petites, des jambes avec des
jointures, des veines dans ces jambes, du

142 CONNOISSANCE GÉNÉRALE

fang dans ces veines, des humeurs dans CHAP ce fang, des gouttes dans ses humeurs, des vapeurs dans ses gouttes. Que divifant encore ces dernieres choses, il épuise fes forces & fes conceptions, & que le dernier objet où il peut arriver, soit maintenant celui de notre discours. Il pensera peut-être que c'est là l'extrême petitesse de la nature. Je veux lui faire voir là dedans un abyme nouveau. Je veux lui peindre, non-seulement l'univers visible, mais encore tout ce qu'il est capable de concevoir de l'immensité de la nature, dans l'enceinte de cet atome imperceptible. Qu'il y voie une infinité de mondes dont chacun a fon firmament, ses planetes, sa terre, en la même proportion que le monde visible; dans cette terre des animaux, & enfin des cirons, dans lesquels il retrouvera ce que les premiers ont donné, trouvant encore dans les autres la même chose, sans fin & sans repos. Qu'il se perde dans ces merveilles aussi étonnantes par leur petitesse, que les autres par leur étendue. Car qui n'admirera que notre corps, qui tantôt n'étoit pas perceptible dans l'univers, imperceptible luimême dans le sein du tout, soit maintenant un colosse, un monde, ou plutôt un tout, à l'égard de la derniere petitesse où I'on ne peut arriver?

DE L'HOMME. 145

Qui se considérera de la sorte, s'effrayera sans doute, de se voir comme suspendu dans la masse que la nature lui a
donnée entre ces deux abymes de l'infini
& du néant, dont il est également éloigné.
Il tremblera dans la vue de ces merveilles;
& je crois que sa curiosité se changeant en
admiration, il sera plus disposé à les contempler en silence, qu'à les rechercher
avec présomption.

Car enfin, qu'est-ce que l'homme dans la nature? Un néant à l'égard de l'insini, un tout à l'égard du néant, un milieu entre rien & tout. Il est insiniment éloigné des deux extrêmes; & son être n'est pas moins distant du néant d'où il est tiré, que de l'insini où il est englouti.

Son intelligence tient dans l'ordre des choses intelligibles le même rang que son corps dans l'étendue de la nature; & tout ce qu'elle peut faire est d'appercevoir quelque apparence du milieu des choses, dans un désespoir éternel d'en connoître, ni le principe, ni la fin. Toutes choses sont sorties du néant, & portées jusqu'à l'infini. Qui peut suivre ces étonnantes démarches? L'Auteur de ces merveilles les comprend, nul autre ne le peut faire.

Cet état, qui tient le milieu entre les extrêmes, se trouve en toutes nos puissances.

10000

144 CONN. GÉNÉR. DE L'HOMME.

Nos sens n'apperçoivent rien d'extrême. CHAP. Trop de bruit nous affourdit, trop de lu-XXII. miere nous éblouit, trop de distance & trop de proximité empêchent la vue, trop de longueur & trop de brievete obscurcissent un discours, trop de plaisir incommode, trop de consonances déplaisent. Nous ne sentons, ni l'extrême chaud, ni l'extrême froid. Les qualités excessives nous sont ennemies, & non pas sensibles. Nous ne les fentons plus, nous les fouffrons. Trop de jeunesse & trop de vieillesse empêchent l'esprit; trop & trop peu de nourriture troublent ses actions; trop & trop peu d'instruction l'abétissent. Les choses extrêmes sont pour nous comme si elles n'étoient pas; & nous ne sommes point à leur égard. Elles nous échappent, ou nous à elles.

Voilà notre état véritable. C'est ce qui resserre nos connoissances en de cerraines bornes que nous ne passons pas, incapables de favoir tout, & d'ignorer tout absolument. Nous sommes sur un milieu vaste, toujours incertains & flottans entre l'ignorance & la connoissance; & si nous penfonsaller plusavant, notre objet branle & échappe nos prifes; il se dérobe & fuit d'une fuire éternelle : rien ne le peut arrêter. C'est notre condition naturelle, & toutefois la plus contraire à nou e inclinations

GRANDEUR DE L'HOMME. rion. Nous brulons du désir d'approfondir tout, & d'édifier une tour qui s'éleve jus- CMAP. qu'à l'infini. Mais tout notre édifice craque, & la terre s'ouvre jusqu'aux abymes.

### CHAPITRE XXIII.

Grandeur de l'homme.

1. TE puis bien concevoir un homme I fans mains, sans pieds; & je le concevrois même sans tête, si l'expérience no m'apprenoit que c'est par-là qu'il pense. C'est donc la pensée qui fair l'être de l'homme, & sans quoi on ne le peut concevoir.

2. \* Qu'est-ce qui sent du plaisir en nous? Est-ce la main? Est-ce le bras? Est-ce la chair ? Est-ce le sang ? On verra qu'il faut que ce soit quelque chose d'immatériel.

3. \* L'homme est si grand, que sa grandeur paroît même en ce qu'il se connoît misérable. Un arbre ne se connoît pas misérable. Il est vrai que c'est être misérable, que de se connoître misérable; mais aussi c'est être grand, que de connoître qu'on est miserable. Ainsi toutes fes miseres prouvent sa grandeur. Ce sont miferes de grand Seigneur, miferes d'un Roi dépossédé.

4. 20 Qui se trouve malheureux de n'être pas Roi, sinon un Roi dépossédé? Trouvoit-on Paul Emile malheureux de n'être plus Conful ? Au contraire, tout le monde trouvoit qu'il étoit heureux de l'avoir été; parce que sa condition n'étoit pas de l'être toujours. Mais on trouvoit Perfée it malheureux de n'être plus Roi, parce que sa condition étoit de l'être toujours, qu'on trouvoit étrange qu'il put supporter la vie. Qui se trouve malheureux de n'avoir qu'une bouche? Et qui ne fe trouve malheurex de n'avoir qu'un œil? Onne s'est peut-être jamais avisé de s'affliger de n'avoir pas trois yeux; mais on est inconsolable de n'en avoir qu'un.

5. \* Nous avons une si grande idée de l'ame de l'homme, que nous ne pouvons souffrir d'en être méprisés, & de n'être pas dans l'estime d'une ame; & toute la félicité des hommes consiste dans cette estime.

Sid'un côté cette fausse gloire, que les hommes cherchent, est une grande marque de leur misere & de leur basselle; c'en est une aussi de leur excellence. Car quelques possessions qu'il ait sur la terre, de quelque santé & commodité essentielle qu'il jouisse, il n'est pas satisfait, s'il n'est dans l'estime des hommes. Il estime si grande la raison de l'homme, que quelDE L'HOMME.

que avantage qu'il ait dans le monde, il se croit malheureux, s'il n'est placé aussi CHAP. avantageusement dans la raison de l'homme. C'est la plus belle place du monde : rien ne peut le détourner de ce désir ; & c'est la qualité la plus ineffaçable du cœur de l'homme. Jusques-là que ceux qui méprisent le plus les hommes, & qui les égalent aux bêtes, en veulent encore être admirés, & se contredisent à eux-mêmes par leur propre sentiment; leur nature, qui est plus forte que toute leur raison, les convainquant plus fortement de la grandeur de l'homme, que la raison ne les convainc de sa bassesse.

6. \* L'homme n'est qu'un roseau le plus foible de la nature ; mais c'est un roseau pensant. Il ne faut pas que l'univers entier s'arme pour l'écraser. Une vapeur, une goutte d'eau suffit pour le tuer. Mais quand l'univers l'écraseroit, l'homme seroit encore plus noble que ce qui le tue, parce qu'il sait qu'il meurt; & l'avantage que l'univers a sur lui, l'univers n'en fait rien.

Ainsi toute notre dignité consiste dans la pensée. C'est de là qu'il faut nous relever, non de l'espace & de la durée. Travaillons donc à bien penfer : voilà le principe de la morale.

· 7. \* Il est dangereux de trop faire

148 GRANDEUR DE L'HOMME.

voir à l'homme combien il est égal aux CHAP. bêtes, fans lui montrer sa grandeur. Il est encore dangereux de lui faire trop voir fa grandeur sans sa bassesse. Il est encore plus dangereux de lui laisser ignorer l'un & l'autre. Mais il est très-avantageux de

lui représenter l'un & l'autre.

8. \* Que l'homme donc s'estime son prix. Qu'il s'aime; car il a en lui une nature capable de bien : mais qu'il n'aime pas pour cela les bassesses qui y sont. Qu'il se méprise, parce que certe capacité est vuide; mais qu'il ne méprise pas pour cela cette capacité naturelle. Qu'il se haisse; qu'il s'aime : il a en lui la capacité de connoître la vérité, & d'être heureux; mais il n'a point de vérité, ou constante, ou satisfaisante. Je voudrois donc portet l'homme à desirer d'en trouver, à être prêt & dégagé des passions pour la suivre où il la trouvera; & fachant combien fa connoissance s'est obscurcie par les passions, je voudrois qu'il hait en lui la concupiscence qui la détermine d'elle-même; afin qu'elle ne l'aveuglat point en faisant fon choix, & qu'elle ne l'arrêtât point quand il aura choisi.

CHAPITRE XXIV.

Vanité de l'homme.

1. Nous ne nous contentons pas de I la vie que nous avons en nous & en notre propre être : nous voulons vivre dans l'idée des autres d'une vie imaginaire; & nous nous efforçons pour cela de paroître. Nons travaillons incessamment à embellir & conserver cet être imaginaire, & négligeons le véritable. Et si nous avons, ou la tranquillité, ou la générosité, ou la sidélité, nous nous empressons de le faire savoir, afin d'attacher ces vertus à cet être d'imagination : nous les détacherions plutôt de nous pour les y joindre; & nous serions volontiers poltrons, pour acquérir la réputation d'être vaillans. Grande marque du néant de notre propre être, de n'être pas satisfait de l'un sans l'autre, & de renoncer souvent à l'un pour l'autre! Car qui ne mourroit pour conserver son honneur, celui-là seroit infame.

2. \* La douceur de la gloire est fi grande, qu'à quelque chose qu'on l'attache, même à la mort, on l'aime.

3. \* L'orgueil contrepese toutes nos miseres. Car, ou il les cache, ou, s'il les

découvre, il se glorifie de les connoître, 4. \* L'orgueil nous tient d'une possession si naturelle au milieu de nos miseres & de nos erreurs, que nous perdons même la vie avec joie, pourvu qu'on en parle.

> 5. \* La vanité est si ancrée dans le cœnt de l'homme, qu'un goujat, un marmiton, un crocheteur se vante, & veut avoir ses admirateurs; & les Philosophes mêmes en veulent. Ceux qui écrivent contre la gloire, veulent avoir la gloire d'avoir bien écrit; & ceux qui le lisent, veulent avoir la gloire de l'avoir lu; & moi qui écris ceci, j'ai peut-être cette envie; & peut-être que ceux qui le liront, l'auront aussi.

> 6. \* Malgré la vue de toutes nos miferes qui nous touchent & qui nous tiennent à la gorge, nous avons un instinct que nous ne pouvons réprimer, qui nous

> 7. \* Nous sommes si présomptueux, que nous voudrions être connus de toute la terre, & même des gens qui viendront quand nous ne ferons plus; & nous fommes si vains, que l'estime de cinq ou six personnes qui nous environnent, nous amuse & nous contente.

> 8. \* La chose la plus importante à la vie, c'est le choix d'un métier. Le hazard

en dispose. La coutume fait les maçons, les soldats, les couvreurs. C'est un excel- CHAP.

DE L'HOMME.

lent couvreur, dit-on; & en parlant des foldars, ils font bien fous, dit-on. Et les antres au contraire; il n'y a rien de grand que la guerre, le reste des hommes sont

des coquins. Aforce d'ouir louer en l'enfance ces métiers, & méprifer tous les autres, on choifit; car naturellement on aime la vertu, & l'on hait l'imprudence. Ces mots nous émeuvent : on ne peche que dans l'application; & la force de la coutume est si grande, que des pays entiers font tous de maçons, d'autres tous de foldats. Sans doute que la nature n'est pas si uniforme. C'est donc la coutume

qui fait cela, & qui en raîne la nature.

Mais quelquefois aussi la nature la sur-

monte, & retient l'homme dans son inf-

tinct, malgré toute la coutume, bonne ou

mauvaise.

9. \* La curiofité n'est que vanité. Le plus souvent on ne veut savoir que pour en parler. On ne voyageroit pas sur la mer pour ne jamais en rien dire, & pour le seul plaisir de voir, sans espérance de s'en entretenir jamais avec personne.

10. \* On ne se soucie pas d'être estimé dans les villes où l'on ne fait que paffer; mais quand on y doit demeurer un peu de tems, on s'en soucie. Combien de

Giv

tems faut-il? Un tems proportionné à no-CHAP. tre durée vaine & chétive.

11. Peu de chose nous console, parce que peu de chose nous afflige.

12. Nous ne nous tenons jamais au present. Nous anticipons l'avenir comme trop lent, & comme pour le hâter; ou nous rappellons le passé, pour l'arrêter comme trop prompt. Si imprudens, que nous errons dans les tems qui ne font pas à nous, & ne pensons point au seul qui nous appartient; & si vains, que nous fongeons à ceux qui ne sont point, & laiffons échappet sans réflexion le seul qui subsiste. C'est que le présent d'ordinaire nous blesse. Nous le cachons à notre vue, parce qu'il nous afflige; & s'il nous est agréable, nous regrettons de le voir échapper. Nous tâchons de le soutenir pour l'avenir, & pensons à disposer les choses qui ne sont pas en notre puissance, pour un tems où nous n'avons aucune als furance d'arriver.

Que chacun examine sa pensée. Il la trouvera toujours occupée au passe & à l'avenir. Nous ne pensons presque point au présent; & si nous y pensons, ce n'est que pour en prendre des lumieres pour disposer l'avenir. Le présent n'est jamais notre but; le passé & le présent sont nos moyens; le feul avenir est notre objet.

DE L'HOMME.

Ainsi nous ne vivons jamais; mais nous esperons de vivre; & nous disposant CHAN toujours à être heureux, il est indubitable que nous ne le serons jamais, si nous n'aspirons à une autre béatitude qu'à celle dont on peut jouir en cette vie.

13. W Notre imagination nous groffit si fort le tems présent à force d'y faire des réflexions continuelles, & amoindrit tellement l'éternité, manque d'y faire réflexion, que nous faisons de l'éternité un néant, & du néant une éternité; & tout cela a ses racines si vives en nous, que toute notre raison ne nous en peut défendre.

14. \* Cromwel alloit ravager toute la Chrétienté: la famille royale étoit perdue, & la sienne à jamais puissante, sans un petit grain de sable qui se mit dans son urétere. Rome même alloit trembler fous lui; mais ce petit gravier, qui n'étoit rien ailleurs, mis en cet endroit, le voilà mort, sa famille abaissée, & le Roi réta-

XXV.

### CHAPITRE XXV.

Foible se de l'homme.

E qui m'étonne le plus est de voir que tout le monde n'est pas étonné de sa foiblesse. On agit sérieusement, & chacun suit sa condition, non pas parce qu'il est bon en effet de la suivre, puisque la mode en est; mais comme si chacun savoit certainement où est la raison & la justice. On se trouve déçu à toute heure; & par une plaisance humilité on croit que c'est sa faute, & non pas celle de l'art qu'on se vante toujours d'avoir. Il est bon qu'il y ait beaucoup de ces gens là au monde; afin de montrer que l'homme est bien capable des plus extravagantes opinions, puisqu'il est capable de croire qu'il n'est pas dans cette foiblesse natutelle & inévitable, & qu'il est au contraire dans la sagesse naturelle.

2. La foiblesse de la raison de l'homme paroît bien davantage en ceux qui ne la connoissent pas, qu'en ceux qui la connoillent.

3. \* Si on est trop jeune, on ne juge pas bien. Si on est trop vieux, de même. Si on n'y fonge pas affez, fi on y fonge trop, on s'entête, & l'on ne peut trouver la vériré.

Si l'on considere son ouvrage incontinent après l'avoir fait, on en est encore CHAP. tout prévenu. Si trop long-tems après, on n'y entre plus.

Il n'y a qu'un point indivisible qui soit le véritable lieu de voir les tableaux. Les autres sont trop près, trop loin, trop haut, trop bas. La perspective l'assigne dans l'art de la peinture. Mais dans la vérité & dans la morale, qui l'affignera?

4. \* Cette maîtreffe d'erreur, que l'on appelle fantaisie & opinion, est d'autant plus fourbe qu'elle ne l'est pas toujours; car elle seroit regle infaillible de vérité, fi elle l'étoit infaillible du mensonge. Mais étant le plus souvent fausse, elle ne donne aucune marque de sa qualité, marquant de même caractere le vrai & le faux.

Cette superbe puissance, ennemie de la raison, qui se plaît à la contrôler & à la dominer, pour montret combien elle peut en toutes choses, a établi dans l'homme une seconde nature. Elle a ses heureux & fes malheureux; fes fains, fes malades; fes riches, ses pauvres; ses fous & ses sages: & rien ne nous dépite davantage. que de voir qu'elle remplit ses hôtes d'une satisfaction beaucoup plus pleine & entiere que la raison : les habiles par imagination se plaisant tout autrement en eux-mêmes, que les prudens ne se peu-

vent raifonnablement plaire. Ils regar-CHAP. dent les gens avec empire; ils disputent avec hardiesle & confiance; les autres avec crainte & défiance : & cette gaieté de visage leur donne souvent l'avantage dans l'opinion des écoutans; tant les sages imaginaires ont de faveur auprès de leurs juges de même nature. Elle ne peut rendre fages les fous; mais elle les rend contens, à l'envi de la raison, qui ne peut rendre ses amis que misérables. L'une les comble de gloire, l'autre les couvre de honte.

Qui dispense la réputation? Qui donne le respect & la vénération aux personnes, aux ouvrages, aux Grands, finon l'opinion? Combien toutes les richesses de la terre font-elles infuffisantes sans fon con-

fentement ?

L'opinion dispose de tout. Elle fait la beaute, la justice & le bonheur, qui est le tout du monde. Je voudrois de bon cœur voir le livre Italien, dont je ne connois que le titre, qui vaut lui feul bien des livres, Della opinione Regina del mundo. J'y fouscris sans le connoître, sauf le mal s'il y en a.

5. \* On ne voit presque rien de juste ou d'injuste, qui ne change de qualité en changeant de climat. Trois degrés d'élévation du Pole renversent toute la Jurisprudence. Un Méridien décide de la véDE L'HOMME.

rité, ou peu d'années de possession. Les loix fondamentales changent. Le droit CHAP. a ses époques. Plaisante justice qu'une riviere ou une montagne borne! Vérité au deçà des Pyrénées, erreur au delà.

6. W L'art de bouleverser les Etats est d'ébranler les courumes établies, en sondant jusques dans leur source, pour y faire remarquer le défaut d'autorité & de justice. Il faut, dit-on, recourir aux loix fondamentales & primitives de l'Etat, qu'une coutume injuste a abolies. C'est un jeu sûr pour tout perdre. Rien ne sera juste à cette balance. Cependant le peuple prête l'oreille à ces discours ; il secoue le joug dès qu'il le reconnoît, & les grands en profitent à sa ruine, & à celle de ces curieux examinateurs des contumes reçues. Mais par un défaut contraire, les hommes croient pouvoir faire avec justice tout ce qui n'est pas sans exemple.

7. \* Le plus grand Philosophe du monde, sur une planche plus large qu'il ne faut pour marcher à son ordinaire, s'il y a au-dessous un précipice, quoique sa raison le convainque de sa sureré, son imagination prévaudra. Plusieurs n'en sauroient foutenir la penfée sans pâlir & suer. Je ne veux pas en rapporter tous les effets. Qui ne sair qu'il y en a à qui la vue des chats, des rats, l'écrasement d'un char-

8. \* Ne diriez-vous pas que ce Magistrat, dont la vieillesse vénérable impose le respect à tout un peuple, se gouverne par une raison pure & sublime, & qu'il juge des choses par leur nature, sans s'arrêter aux vaines circonstances qui ne bleffent que l'imagination des foibles? Voyezle entrer dans la place où il doit rendre la justice. Le voilà prêt à écouter avec une gravité exemplaire. Si l'Avocat vient à paroître, & que la nature lui ait donné une voix enrouée, & un tour de visage bizarre, que son barbier l'ait mal rase, & si le hazard l'a encore barbouillé, je parie la perte de la gravité du Magistrat.

9. \* L'esprit du plus grand homme du monde n'est pas si indépendant, qu'il ne foit sujet à être troublé par le moindre tintamarre qui se fait autour de lui. Il ne faut pas le bruit d'un canon pour empêcher ses pensées : il ne faut que le bruit d'une girouette, ou d'une poulie. Ne vous étonnez pas s'il ne raisonne pas bien à présent; une mouche bourdonne à ses oreilles : c'en est assez pour le rendre incapable de bon conseil. Si vous voulez qu'il puisse trouver la vérité, chassez cet animal qui tient sa raison en échec, & trouble cette puissante intelligence qui gouverne les Villes & les Royaumes.

DE L'HOMME.

10. \* La volonté est un des principaux organes de la créance : non qu'elle CHAP. forme la créance; mais parce que les choses paroissent vraies ou fausses, selon la face par où on les regarde. La volonté, qui fe plait à l'une plus qu'à l'autre, détourne l'esprit de considérer les qualités de celle qu'elle n'aime pas : & ainsi l'esprit , marchant d'une piece avec la volonté, s'arrête à regarder la face qu'elle aime ; & en jugeant par ce qu'il y voit, il regle insensiblement sa créance suivant l'inclination de la volonté.

11. \* Nous avons un autre principe d'erreur, favoir les maladies. Elles nous gâtent le jugement & le sens. Et si les grandes l'alterent sensiblement, je ne doute point que les petites n'y fassent impression à proportion.

Notre propre intérêt est encore un merveilleux instrument pour nous crever agréablement les yeux. L'affection ou la haine changent la justice. En effet acombien un Avocat bien payé par avance, trouve-t-il plus juste la cause qu'il plaide ? Mais par une autre bizarrerie de l'efprit humain, j'en fais qui, pour ne pas tomber dans cet amour propre, ont été les plus injustes du monde à contre-biais. Le moyen sûr de perdre une affaire toute juste étoit de la leur faire recommander par leurs proches parens.

12. \*L'imagination groffit fouvent les plus petits objets par une estimation fantastique, jusqu'à en remplir notre ame; & par une insolence téméraire elle amoindrit les plus grands jusqu'à notre mesure.

13. \* La justice & la vérité sont deux pointes fi subriles, que nos instrumens lont trop emousses pour y toucher exactement. S'ils y arrivent, ils en écachent la pointe, & appuient tout autour, plus

fur le faux que sur le vrai.

14. \* Les impressions anciennes ne sont pas seules capables de nous amuser. Les charmes de la nouveauté ont le même pouvoir. Delà viennent toutes les difputes des hommes, qui se reprochent, ou de suivre les fausses impressions de leur enfance, ou de courir témérairement

après les nouvelles.

Qui tient le juste milieu? Qu'il paroisse, & qu'il le prouve. Il n'y a principe, quelque naturel qu'il puisse être, même depuis l'enfance, qu'on ne fasse passer pour une fausse impression, soit de l'instruction, foit des sens. Parce que, dit-on, vous avez cru dès l'enfance qu'un coffre étoit vuide lorsque vous n'y voyiez rien, vous avez cru le vuide possible : c'est une illusion forte de vos sens, fortifiée par la coutume, qu'il faut que la science corrige. Et les autres disent au contraire :

DEL'HOMME. Parce qu'on vous a dit dans l'école, qu'il n'y a point de vuide, on a corrompu vo- CHAP. tre sens commun, qui le comprenoit si nettement avant cette mauvaile impres-

sion, qu'il faut corriger en recourant à votre premiere nature. Qui a donc trompé, les fens, ou l'instruction?

15. \* Toutes les occupations des hommes sont à avoir du bien ; & le titre par lequel ils le possedent, n'est dans son origine que la fantaisse de ceux qui ont fait les loix. Ils n'ont aussi aucune force pour le posséder sûrement : mille accidens le leur ravissem. Il en est de même de la science : la maladie nous l'ôte.

16. \* L'homme n'est donc qu'un sujet plein d'erreurs, ineffaçables fans la grace. Rien ne lui montre la vérité: tout l'abuse. Les deux principes de vérité, la raison & les sens, outre qu'ils manquent souvent de sincérité, s'abusent réciproquement l'un l'autre. Les sens abusent la raison par de fausses apparences; & cette même illusion qu'ils lui font, ils la reçoivent d'elle à leur tour : elle s'en revanche. Les passions de l'ame troublent les sens, & leur font des impressions fâcheuses. Ils mentent, & se trompent à l'envi.

17. \* Qu'est-ce que nos principes naturels, finon nos principes accoutumés ? Dans les enfans, ceux qu'ils ont reçus de

162 FOIBLESSE DE L'HOMME.

la coutume de leurs peres, comme la CHAP. chaffe dans les animaux.

Une différente coutume donnera d'autres principes naturels. Cela se voit par expérience. Et s'il y en a d'ineffaçables à la coutume, il y en a aussi de la coutume ineffaçables à la nature. Cela dépend de

la disposition.

Les peres craignent que l'amour naturel des enfans ne s'efface. Quelle est donc cette nature sujette à être effacée ? La coutume est une seconde nature, qui détruit la premiere. Pourquoi la coutume n'estelle pas naturelle ? J'ai bien peur que cette nature ne soit elle-même qu'une premiere coutume, comme la coutume est une seconde nature.

## CHAPITRE XXVI.

Misere de l'homme.

I. DIEN n'est plus capable de nous In faire entrer dans la connoissance de la misere des hommes, que de considérer la cause véritable de l'agitation perpétuelle dans laquelle ils passent toute leur vie.

L'ame est jettée dans le corps pour y faire un séjour de peu de durée. Elle sait que ce n'est qu'un passage à un voyage éter-

MISERE DE L'HOMME. 163 nel, & qu'elle n'a que le peu de tems que dure la vie pour s'y préparer. Les nécessi- CHAP. tés de la nature lui en ravissent une trèsgrande partie. Il ne lui en reste que trèspeu, dont elle puisse disposer. Mais ce peu qui lui reste l'incommode si fort, & l'embarrasse si étrangement, qu'elle ne songe qu'à le perdre. Ce lui est une peine insupportable d'être obligée de vivre avec foi, & de penfer à foi. Ainfi tout son soin est de s'oublier soi-même, & de laisser couler ce tems si court & si précieux sans réflexion, en s'occupant des choses qui l'empêchent d'y penfer.

C'est l'origine de routes les occupations tumultuaires des hommes, & de tout ce qu'on appelle divertissement, ou passetems, dans lesquels on n'a en effet pour but que d'y laisser passer le tems, sans le sentir, ou plutôt sans se sentir soi-même; & d'éviter en perdant cette partie de la vie, l'amertume & le dégout intérieur qui accompagneroit nécessairement l'attention que l'on feroit sur soi-même durant ce tems-là. L'ame ne trouve rien en elle qui la contente ; elle n'y voit rien qui ne l'afflige, quand elle y pense. C'est ce qui la contraint de se répandre au-dehors, & de chercher, dans l'application aux choses extérieures, à perdre le souvenir de son état véritable. Sa joie consiste dans cet ou-

bli ; & il suffit pour la rendre misérable ; CHAP. de l'obliger de se voir, & d'être avec soi.

On charge les hommes dès l'enfance du soin de leur honneur, de leurs biens, & même du bien & de l'honneur de leurs parens & de leurs amis. On les accable de l'étude des langues, des sciences, des exercices & des arts. On les charge d'affaires : on leur fait entendre qu'ils ne sauroient être heureux, s'ils ne font en forte, par leur industrie & par leur soin, que leur fortune & leur honneur, & même la fortune & l'honneur de leurs amis soient en bon état, & qu'une seule de ces choses qui manque les rend malheureux. Ainfi on leur donne des charges & des affaires qui les font tracasser dès la pointe du jour. Voilà, direz-vous, une étrange maniere de les rendre heureux. Que pourroit-on faire de mieux pour les rendre malheureux? Demandez-vous ce qu'on pourroit faire? Il ne faudroit que leur ôter tous ces foins: car alors ils se verroient, & ils penseroient à eux-mêmes; & c'est ce qui leur est insupportable. Aussi, après s'être chargés de tant d'affaires, s'ils ont quelque tems de relâche, ils tâchent encore de le perdre à quelque divertissement qui les occupe tout entiers & les dérobe à eux-mêmes.

C'est pourquoi quand je me suis mis à

DE L'HOMME. confidérer les diverses agitations des hommes, les périls & les peines où ils CHAP. s'exposent, à la Cour, à la guerre, dans la poursuite de leurs prétentions ambitienses, d'où naissent tant de querelles, de passions & d'entreprises périlleuses & funestes; j'ai souvent dit que tout le malheur des hommes vient de ne favoir pas se tenir en repos dans une chambre. Un homme qui a affez de bien pour vivre, s'il favoit demeurer chez foi, n'en fortiroit pas pour aller fur la mer, ou au fiege d'une place; & si on ne cherchoit simplement qu'à vivre, on auroit peu de besoin de ces occupations si dangereuses.

Mais quand j'y ai regardé de plus près, j'ai trouvé que cet éloignement que les hommes ont du repos, & de demeurer avec eux-mêmes, vient d'une cause bien effective; c'est-à-dire, du malheur naturel de notre condition foible & mortelle, & si misérable, que rien ne nous peut consoler lorsque rien ne nous empêche d'y penser, & que nous ne voyons

que nous.

Je ne parle que de ceux qui se regardent sans aucune vue de Religion. Car il est vrai que c'est une des merveilles de la Religion Chrétienne, de réconcilier l'homme avec soi-même, en le réconciliant avec Dieu; de lui rendre la vue de

soi-même supportable; & de faire que la solitude & le repos soient plus agréables à plusieurs, que l'agitation & le commerce des hommes. Aussi n'est-ce pas en arrêtant l'homme dans lui-même qu'elle produit tous ces effets merveilleux. Ce n'est qu'en le portant jusqu'à Dieu, & en le soutenant dans le sentiment de ses miferes, par l'espérance d'une autre vie, qui l'en doit entiérement délivrer.

Mais pour ceux qui n'agissent que par les mouvemens qu'ils tronvent en eux & dans leur nature, il est impossible qu'ils subsistent dans ce repos qui leur donne lieu de se considérer & de se voir, sans être incontinent attaqués de chagrin & de tristesse. L'homme qui n'aime que soi,ne hait rien tant que d'être seul avec soi. Il ne recherche rien que pour soi, & ne fuit rien tant que foi; parce que quand il se voit, il ne se voit pas tel qu'il se désire, & qu'il trouve en soi-même un amas de miseres inévitables, & un vuide de biens réels & folides qu'il est incapable de remplir.

Qu'on choisisse telle condition qu'on voudra, & qu'on y assemble tous les biens & toutes les sarisfactions qui semblent pouvoir contenter un homme. Si celui qu'on aura mis en cet état, est sans occupation & fans divertiffement, & qu'on le

DE L'HOMME. laisse faire réflexion sur ce qu'il est; cette félicité languissante ne le soutiendra pas.

Il tombera par nécessité dans les vues affligeantes de l'avenir: & si on ne l'occupe hors de lui, le voilà nécessairement

malheureux.

La dignité royale n'est-elle pas assez grande d'elle-même, pour rendre celui qui la possede heureux par la seule vue de ce qu'il est ? Faudra-t-il encore le divertir de certe pensée, comme les gens du commun? Je vois bien que c'est rendre un homme heureux que de le détourner de la vue de ses miseres domestiques, pour remplir toute sa pensée du soin de bien danser. Mais en sera-t-il de même d'un Roi? & fera-t-il plus heureux en s'attachant à ces vains amusemens, qu'à la vue de sa grandeur ? Quel objet plus satisfaifant pourroit-on donner à son esprit? Ne seroit-ce pas faire tort à sa joie, d'occuper son ame à penser à ajuster ses pas à la cadence d'un air, ou à placer adroitement une balle; an lieu de le laisser jouir en re-

pos de la contemplation de la gloire ma-

jestueuse qui l'environne? Qu'on en fasse

l'épreuve; qu'on laisse un Roi tout seul

fans aucune satisfaction des sens, sans au-

cun soin dans l'esprit, sans compagnie,

penser à soi tout à loisir; & l'on verra

qu'un Roi qui se voit est un homme plein

168

de miseres, & qui les ressent comme un CHAP. autre. Aussi on évite cela soigneusement, & il ne manque jamais d'y avoir auprès des personnes des Rois un grand nombre de gens qui veillent à faire succéder le divertissement aux affaires, & qui observent tous le tems de leur loisir, pour leur fournir des plaisirs & des jeux, en sorte qu'il n'y ait point de vuide ; c'est-à-dire, qu'ils sont environnés de personnes qui ont un foin merveilleux de prendre garde que le Roi ne soit seul & en état de penser à soi, fachant qu'il sera malheureux, tout Roi qu'il est, s'il y pense.

Aussi la principale chose qui soutient les hommes dans les grandes charges, d'ailleurs si pénibles, c'est qu'ils sont sans cesse détournes de penser à eux.

Prenez-y garde. Qu'est-ce autre chose d'etre Surintendant, Chancelier, Premier-Préfident, que d'avoir un grand nombre de gens qui viennent de tous côtés, pour ne leur laisser pas une heure en la journée où ils puissent penser à euxmêmes? Et quand ils font dans la difgrace, & qu'on les envoie à leurs maisons de campagne, où ils ne manquent, ni de biens, ni de domestiques pour les assister en leurs besoins, ils ne laissent pas d'être misérables, parce que personne ne les empêche plus de longer à eux. Delà

DE L'HOMME.

Delà vient que tant de personnes se plaisent au jeu, à la chasse & aux autres CHAP. divertissemens qui occupent toute leur ame. Ce n'est pas qu'il y ait en effet du bonheur dans ce que l'on peut acquérir par le moyen de ces jeux, ni qu'on s'imagine que la vraie béatitude soit dans l'argent qu'on peut gagner au jeu, ou dans le lievre que l'on court. On n'en voudroit pas s'il étoit offert. Ce n'est pas cet ulage mou & paisible, & qui nous laisse penser à notre malheureuse condition, qu'on recherche, mais le tracas qui nous détourne d'y penfer.

Delà vient que les hommes aiment tant le bruit & le tumulte du monde, que la prison est un supplice si horrible, & qu'il y a si peu de personnes qui soient ca-

pables de souffrir la solitude.

Voilà tout ce que les hommes ont pu inventer pour se rendre heureux. Et ceux qui s'amusent simplement à montrer la vanité & la bassesse des divertissemens des hommes, connoillent bien à la vérité une partie de leurs miseres; car c'en est une bien grande que de pouvoir prendre plaifir à des choses si basses & si méprisables : mais ils n'en connoissent pas le fond, qui leur rend ces miseres mêmes nécessaires, tant qu'ils ne sont pas guéris de cette misere intérieure & naturelle, qui consiste

= à ne pouvoir fouffrir la vue de foi-même. CHAP. Ce lievre qu'ils auroient acheté ne les garantiroit pas de cette vue; mais la chasse les en garantit. Ainsi, quand on leur reproche, que ce qu'ils cherchent avec tant d'ardeur ne sauroit les satisfaire, qu'il n'y a rien de plus bas & de plus vain, s'ils répondoient comme ils devroient le faire, s'ils y pensoient bien, ils en demeureroient d'accord; mais ils diroient en même-temps, qu'ils ne cherchent en cela qu'une occupation violente & impétuense qui les détourne de la vue d'euxmêmes, & que c'est pour cela qu'ils se proposent un objet attirant qui les charme & qui les occupe tour entiers. Mais ils ne répondent pas cela, parce qu'ils ne se connoissent pas eux-mêmes. Un Gentilhomme croit fincérement qu'il y a quelque chose de grand & de noble à la chasse: il dira que c'est un plaisir royal. Il en est de même des autres choses dont la plupart des hommes s'occupent. On s'imagine qu'il y a quelque chose de réel & de solide dans les objets mêmes. On se persuade que si on avoit obtenu cette charge, on se reposeroit ensuite avec plaisir; & l'on ne sent pas la nature infatiable de sa cupidité. On croit chercher fincérement le repos; & l'on ne cherche en effet que l'agitation.

DE L'HOMME.

Les hommes ont un instinct secret, qui les porte à chercher le divertissement & CHAP. l'occupation au-dehors, qui vient du refsentiment de leur misere continuelle. Et ils ont un autre instinct secret, qui reste de la grandeur de leur premiere nature, qui leur fait connoître que le bonheur n'est en effet que dans le repos. Et de ces deux instincts contraires il se forme en eux un projet confus, qui se cache à leur vue dans le fond de leur ame, qui les

porte à tendre au repos par l'agitation, & à se figurer toujours que la satisfaction

qu'ils n'ont point leur arrivera, fi, en fur-

montant quelques difficultés qu'ils envi-

fagent, ils peuvent s'ouvrir par-là la porreau repos.

Ainsi s'écoule toute la vie. On cherche le repos en combattant quelques obstacles; & fi on les a furmontés, le repos devient insupportable. Car, ou l'on pense aux miseres qu'on a, ou à celles dont on est menacé. Et quand on se verroit même assez à l'abri de toutes parts, l'en ui, de son autorité privée, ne laisseroit pas de fortir du fond du cœur, où il a des racines naturelles, & de remplir l'a sprit de ion venin.

C'est pourquoi lorsque Cinéas disoit à Pyrrhus, qui se proposoit de jouir du repos avec fes amis, après avoir conquis

HII

172

une grande partie du monde, qu'il feroit CHAP, mieux d'avancer lui-même son bonheur, en jouissant dès-lors de ce repos, sans l'aller chercher par tant de fatigues; il lui donnoit un conseil qui recevoit de grandes difficultés, & qui n'étoit guères plus raisonnable que le dessein de ce jeune ambitieux. L'un & l'autre supposoient que l'homme peut se contenter de soi-même & de ses biens présens, sans remplir le vuide de fon cœur d'espérances imaginaires; ce qui est faux. Pyrrhus ne pouvoit être heureux, ni avant, ni après avoir conquis le monde; & peut-être que la vie molle, que lui conseilloit son ministre, étoit encore moins capable de le satisfaire, que l'agitation de tant de guerres & de tant de voyages qu'il méditoit.

On doit donc reconnoître que l'homme est si malheureux, qu'il s'ennuieroit même sans aucune cause étrangere d'ennui, par le propre état de sa condition naturelle : & il est avec cela si vain & si léger, qu'étant plein de mille causes essentielles d'ennui, la moindre bagatelle suffit pour le divertir. De sorte qu'à le considérer sérieusement, il est encore plus à plaindre de ce qu'il peut se divertir à des choses si frivoles & si basses, que de ce qu'il s'afflige de ses miseres effectives, & ses divertissemens four infiniment moins rais

fonnables que son ennui.

DE L'HOMME. 173

2. \* D'où vient que cet homme qui a perdu depuis peu son fils unique, & qui CHAP. accablé de procès & de querelles, étoit ce matin si troublé, n'y pense plus maintenant? Ne vous en étonnez pas : il est tout occupé à voir par où passera un cerf que fes chiens poursuivent avec ardeur depuis fix heures. Il n'en faut pas davantage pour l'homme, quelque plein de triftelle qu'il foit. Si l'on peut gagner sur lui de le faire entrer en quelque divertiffement, le voilà heureux pendant ce temps-là, mais d'un bonheur faux & imaginaire, qui ne vient pas de la possession de quelque bien réel & solide; mais d'une légéreté d'esprit qui lui fait perdre le souvenir de ses véritables miseres, pour s'attacher à des objets bas & ridicules, indignes de son application, & encore plus de son amour. C'est une joie de malade & de frénétique, qui ne vient pas de la fanté de son ame, mais de son déréglement; c'est un ris de folie & d'illusion. Car c'est une chose étrange que de considérer ce qui plaît aux hommes dans les jeux & les divertissemens. Il est vrai qu'occupant l'esprir, ils le détournent du sentiment de ses maux ; ce qui est réel. Mais ils ne l'occupent que parce que l'esprit s'y forme un objet imaginaire de passion auquel il s'attache.

H iii

Quel pensez-vous que soit l'objet de XXVI. ces gens qui jouent à la paume avec tant d'application d'esprit & d'agitation du corps? Celui de se vanter le lendemain avec leurs amis, qu'ils ont mieux joué qu'un autre. Voilà la fource de leur attachement. Ainsi les autres suent dans leurs cabinets, pour montrer aux savans qu'ils ont résolu une question d'Algebre, qui ne l'avoit pu être jusqu'ici. Et tant d'autres s'exposent aux plus grands périls, pour fe vanter ensuite d'une place qu'ils auroient prise, aussi sottement à mon gré. Et enfin les autres se tuent pour remarquer toutes ces choses, non pas pour en devenir plus fages, mais seulement pour montrer qu'ils en connoissent la vanité : & ceux-là font les plus fots de la bande, puifqu'ils le font avec connoissance; au lieu qu'on peut penser des autres qu'ils ne le seroient pas, s'ils avoient cette connoillance.

3. \* Tel homme passe sa vie sans ennui, en jouant tous les jours peu de chose, qu'on rendroit malheureux en lui donnant tous les matins l'argent qu'il peut gagner chaque jour, à condition de ne point jouer. On dira peut-être, que c'est l'amusement du jeu qu'il cherche, & non pas le gain. Mais qu'on le fasse jouer pour rien, il ne s'y échauffera pas, & s'y ennuiera. Ce n'est donc pas l'amusement seul DE L'HOMME.

qu'il cherche : un amusement languissant & fans passion l'ennuiera. Il faut qu'il s'y CHAP. échauffe, & qu'il se pique lui même, en s'imaginant qu'il feroit heureux de gagner ce qu'il ne voudroit pas qu'on lui donnat à condition de ne point jouer, & qu'il se forme un objet de passion qui excite son desir, sa colere, sa crainte, son

espérance.

Ainsi les divertissemens qui font le bonheur des hommes, ne sont pas seulement bas; ils font encore faux & trompeurs; c'est-à-dire, qu'ils ont pour objet des fantômes & des illusions, qui seroient incapables d'occcuper l'esprit de l'homme, s'il n'avoit perdu le sentiment & le gout du vrai bien, & s'il n'étoit rempli de bassesse, de vanité, de légérete, d'orgueil & d'une infinité d'autres vices: & ils ne nous foulagent dans nos miferes, qu'en nous causant une misere plus réelle & plus effective. Car c'est ce qui nous empêche principalement de fonger à nous, & qui nous fait perdre insensiblement le temps. Sans cela nous serions dans l'ennui; & cet ennui nous porteroit à chercher quelque moyen plus folide d'en sortir. Mais le divertissement nous trompe, nous amuse, & nous fait arriver insensiblement à la mort.

4. \* Les hommes n'ayant pu guérir la

176 MISERE DE L'HOMME.

mort, la misere, l'ignorance, se sont avi-CHAP les, pour se rendre heureux, de n'y point penser: c'est tout ce qu'ils ont pu inventer pour se consoler de tant de maux. Mais c'est une consolation bien misérable, puisqu'elle va, non pas à guérir le mal, mais à le cacher simplement pour un peu de temps, & qu'en le cachant, elle fait qu'on ne pense pas à le guérir véritablement. Ainsi, par un étrange renversement de la nature de l'homme, il se trouve que l'ennui, qui est son mal le plus sensible, est en quelque sorte son plus grand bien, parce qu'il peut contribuer plus que toutes choses à lui faire chercher sa véritable guérison; & que le divertissement, qu'il regarde comme fon plus grand bien, est en effer son plus grand mal, parce qu'il l'éloigne plus que toutes chofes, de chercher le remede à ses maux; & l'un & l'autre sont une preuve admirable de la misere & de la corruption de l'homme, & en même-temps de sa grandeur; puisque l'homme ne s'ennuie de tout, & ne cherche cette multitude d'occupations, que parce qu'il a l'idée du bonheur qu'il a perdu, lequel ne trouvant point en soi, il le cherche inutilement dans les choses extérieures, sans pouvoir jamais se contenter, parce qu'il n'est, ni dans nous, ni dans les créatures, mais en Dieu seul.

# CHAPITRE XXVII.

CHAP.

Pensées sur les Miracles.

I. IL faut juger de la doctrine par les miracles; il faut juger des miracles par la doctrine. La doctrine discerne les miracles; & les miracles discernent la doctrine. Tout cela est vrai; mais cela ne se contredit pas.

2. \* Il y a des miracles qui sont des preuves certaines de la vérité; & il y en a qui ne sont pas des preuves certaines de vérité. Il saut une marque pour les connoître; autrement, ils seroient inutiles. Or, ils ne sont pas inutiles, & sont au contraire fondemens.

Il faut donc que la regle qu'on nous donne foit telle, qu'elle ne détruise pas la preuve que les vrais miracles donnent de la vérité, qui est la fin principale des miracles.

3. \* S'il n'y avoit point de miracles joints à la fausseté, il y auroit certitude. S'il n'y avoit point de regle pour les discerner, les miracles seroient inutiles, & il n'y auroit pas de raison de croire.

Moise en a donné une, qui est lorsque Deuter.
le miracle mene à l'idolâtrie; & Jesus-&c.
Christ une: Celui, dit-il, qui fait des Marc.
Tr., 38.

176 MISERE DE L'HOMME.

mort, la misere, l'ignorance, se sont avi-CHAP les, pour se rendre heureux, de n'y point penser: c'est tout ce qu'ils ont pu inventer pour se consoler de tant de maux. Mais c'est une consolation bien misérable, puisqu'elle va, non pas à guérir le mal, mais à le cacher simplement pour un peu de temps, & qu'en le cachant, elle fait qu'on ne pense pas à le guérir véritablement. Ainsi, par un étrange renversement de la nature de l'homme, il se trouve que l'ennui, qui est son mal le plus sensible, est en quelque sorte son plus grand bien, parce qu'il peut contribuer plus que toutes choses à lui faire chercher sa véritable guérison; & que le divertissement, qu'il regarde comme fon plus grand bien, est en effer son plus grand mal, parce qu'il l'éloigne plus que toutes chofes, de chercher le remede à ses maux; & l'un & l'autre sont une preuve admirable de la misere & de la corruption de l'homme, & en même-temps de sa grandeur; puisque l'homme ne s'ennuie de tout, & ne cherche cette multitude d'occupations, que parce qu'il a l'idée du bonheur qu'il a perdu, lequel ne trouvant point en soi, il le cherche inutilement dans les choses extérieures, sans pouvoir jamais se contenter, parce qu'il n'est, ni dans nous, ni dans les créatures, mais en Dieu seul.

# CHAPITRE XXVII.

CHAP.

Pensées sur les Miracles.

I. IL faut juger de la doctrine par les miracles; il faut juger des miracles par la doctrine. La doctrine discerne les miracles; & les miracles discernent la doctrine. Tout cela est vrai; mais cela ne se contredit pas.

2. \* Il y a des miracles qui sont des preuves certaines de la vérité; & il y en a qui ne sont pas des preuves certaines de vérité. Il saut une marque pour les connoître; autrement, ils seroient inutiles. Or, ils ne sont pas inutiles, & sont au contraire fondemens.

Il faut donc que la regle qu'on nous donne foit telle, qu'elle ne détruise pas la preuve que les vrais miracles donnent de la vérité, qui est la fin principale des miracles.

3. \* S'il n'y avoit point de miracles joints à la fausseté, il y auroit certitude. S'il n'y avoit point de regle pour les discerner, les miracles seroient inutiles, & il n'y auroit pas de raison de croire.

Moise en a donné une, qui est lorsque Deuter.
le miracle mene à l'idolâtrie; & Jesus-&c.
Christ une: Celui, dit-il, qui fait des Marc.
Tr., 38.

miracles en mon nom, ne peut à l'heure XXVII. même mal parler de moi. D'où il s'ensuit que quiconque se déclare ouvertement contre Jesus-Christ, ne peut fai-

re de miracles en son nom. Ainsi, s'il en fait, ce n'est point au nom de Jesus-CHRIST, & il ne doit pas être écouté. Voilà les occasions d'exclusion à la foi des miracles marquées. Il ne faut pas y donner d'autres exclusions. Dans l'ancien Testament, quand on vous détournera de Dieu; dans le nouveau, quand on

vous détournera de Jesus-Christ. D'abord donc qu'on voit un miracle, il faut, ou se soumettre, ou avoir d'étranges marques du contraire; il faut voir si celui qui le fait nie un Dieu, ou Jesus-

CHRIST & l'Eglife.

4. \* Toute Religion est fausse, qui dans sa soi n'adore pas un Dieu comme principe de toutes choses, & qui dans sa morale n'aime pas un feul Dieu comme objet de tontes choses.

Toute Religion qui ne reconnoît pas maintenant Jesus-Christ, est notoirement fausse, & les miracles ne lui peu-

vent de rien fervir.

s. \* Les Juifs avoient une doctrine de Dieu, comme nous en avons une de JESUS-CHRIST, & confirmée par miracles; & défense de croire à tous faiseurs

SUR LES MIRACLES. 179 de miracles qui leur enseigneroient une doctrine contraire; & de plus, ordre de CHAP. recourir aux Grands-Prêtres, & de s'en tenir à eux. Et ainfi toutes les raifons que nous avons pour refuser de croire les faifeurs de miracles, il semble qu'ils les avoient à l'égard de J. C. & des Apôtres.

Cependant il est certain qu'ils étoient très-coupables de refuser de les croire à cause de leurs miracles, puisque J. C. dit, qu'ils n'eussent pas été coupables, s'ils

n'euslent point vu ses miracles : Si opera Joan.xv., non fecissem in eis que nemo alius fecit, 24. peccatum non haberent. Si je n'avois fait parmi eux des œuvres que jamais aucun autre n'a faites, ils n'auroient point de péché.

Il s'ensuit donc qu'il jugeoit que ses miracles étoient des preuves certaines de ce qu'il enseignoit, & que les Juiss avoient obligation de le croire. Et en effet, c'est particuliérement les miracles qui rendoient les Juifs coupables dans leur incrédulité. Car les preuves qu'on eût pu tirer de l'Ecriture, pendant la vie de Jesus-CHRIST, n'auroient pas été démonstratives. On y voit, par exemple, que Moile a dit, qu'un Prophete viendroit; mais cela n'auroit pas prouvé que J. C. fut ce Prophete; & c'étoit toute la queftion. Ces passages faisoient voir qu'il pouvoit être le Messie; & cela avec ses mi-

6. \* Les prophéties seules ne pouvoient pas prouver Jesus - Christ pendant sa vie. Et ainsi on n'eût pas été coupable de ne pas croire en lui avant fa mort, si les miracles n'eussent pas été décisifs. Donc les miracles suffisent, quand on ne voit pas que la doctrine foit contraire; & on y doit croire.

7. \* JESUS - CHRIST a prouvé qu'il étoit le Messie, en vérissant plutôt sa doctrine & sa mission par ses miracles, que par l'Ecriture & par les prophéties.

C'est par les miracles que Nicodême reconnoît que sa doctrine est de Dieu: Joan. Scimus quia à Deo venisti, Magister; nemo enim potest hac signa facere que tu facis, nisi fuerit Deus comme eo. Il ne juge pas des miracles par la doctrine, mais de la doctrine par les miracles.

Ainfi, quand même la doctrine seroit sufpecte, comme celle de J. C. pouvoit l'ètre à Nicodême, à cause qu'elle sembloit détruire les traditions des Pharifiens; s'il y a des miracles clairs & évidens du même côté, il faut que l'évidence du miracle l'emporte sur ce qu'il y pourroit avoir de difficulté de la part de la doctrine: ce qui est fondé sur ce principe immobile, que Dieu ne peut induire en erreur.

SUR LES MIRACLES. 181 Il y a un devoir réciproque entre Dieu & les hommes. Accusez-moi, dit Dieu CHAP. dans Ifaie. Er en un autre endroit : Qu'ai- 16.1.18. je du faire à ma vigne que je ne lui aie fait? 1b. v. 4.

Les hommes doivent à Dieu de recevoir la Religion qu'il leur envoie. Dieu doit aux hommes de ne pas les induire en

Or, ils seroient induits en erreur, si les faiseurs de miracles annonçoient une fausse doctrine qui ne parût pas visiblement fausse aux lumieres du sens commun, & si un plus grand faiseur de miracles n'avoit déja averti de ne pas les croire.

Ainsi, s'il y avoit division dans l'Eglise, & que les Ariens, par exemple, qui se disoient fondés sur l'Ecriture comme les Catholiques, eussent fait des miracles, & non les Catholiques, on eut été induit en erreur. Car, comme un homme qui nous annonce les secrets de Dienn'est pas digne d'être cru sur son autorité privée ; aussi un homme, qui pour marque de la communication qu'il a avec Dieu, ressufcite les morts, prédit l'avenir, transporte les montagnes, guérit les maladies, mérire d'être cru; & on est impie, si on ne s'y rend; à moins qu'il ne foit démenti par quelque autre, qui fasse encore de plus grands miracles.

Mais n'est-il pas dit que Dieu nous

tente? Et ainsi ne nous peut-il pas renter CHAP, par des miracles qui semblent porter à la

Il y a bien de la différence entre tenter, & induire en erreur. Dieu tente; mais il n'induit point en erreur. Tenter, c'est procurer les occasions qui n'imposent point de nécessité. Induire en erreur, c'est mettre l'homme dans la nécessité de conclure & suivre une fausseré. C'est ce que Dieu ne peut faire, & ce qu'il feroit néanmoins, s'il permettoit que dans une question obscure il se fit des miracles du côté de la fautleté.

On doit conclure delà, qu'il est impoffible qu'un homme cachant sa mauvaise doctrine, & n'en faifant paroître qu'une bonne, & se disant conforme à Dien & à l'Eglise, fasse des miracles pour couler insensiblement une doctrine fausse & subtile : cela ne se peut. Et encore moins, que Dieu, qui connoît les cœurs, fasse des miracles en faveur d'une personne de certe forte.

8. 40 Il y a bien de la différence entre n'être pas pour J. C. & le dire ; ou n'être pas pour J. C. & feindre d'en être. Les premiers pourroient peut-être faire des miracles, non les autres; car il est clair des uns, qu'ils sont contre la vérité, non des autres; & ainsi les miracles sont plus clairs.

SUR LES MIRACLES. 183

Les miracles discernent donc les chofes douteuses, entre les peuples, Juif & CHAP. Paien, Juif & Chrétien; Catholique, hérétique; calomniés, calomniateurs;

entre les trois croix.

C'est ce que l'on a vu dans tous les combats de la vérité contre l'erreur, d'Abel contre Cain, de Moise contre les magiciens de Pharaon, d'Elie contre les faux prophetes, de JESUS-CHRIST contre les Pharifiens, de saint Paul contre Barjelu, des Apôtres contre les Exorcistes. des Chrétiens contre les infideles, des Catholiques contre les hérétiques; & c'est ce qui se verra aussi dans le combat d'Elie & d'Enoch contre l'Antechrist. Toujours le vrai prévaut en miracles.

Enfin, jamais en la contention du vrai Dieu, ou de la vérité de la Religion, il n'est arrivé de miracle du côté de l'erreur. qu'il n'en soit aussi arrivé de plus grand

du côté de la vérité.

Par cette regle, il est clair que les Juifs étoient obliges de croire Jesus-Christ. JESUS-CHRIST leur étoit suspect : mais ses miracles éroient infiniment plus clairs que les soupcons que l'on avoit contre lui. Il le falloit donc croire.

9. \* Du temps de Jes us-CHRIST. les uns croyoient en lui, les autres n'y croyoient pas, à cause des prophéties qui

disoient, que le Messie devoit naître en CHAP. Bethléem, au lieu qu'on croyoit que JESUS - CHRIST étoit né dans Nazareth. Mais ils devoient mieux prendre garde, s'il n'étoit pas né en Bethléem. Car ses miracles étant convainquans, ces prétendues contradictions de sa doctrine à l'Ecriture, & cette obscurité ne les excufoient pas, mais les avengloient.

10. 10 Jesus-Christ guerit l'aveugle-né, & fit quantité de miracles au jour du fabbat. Par où il avengloit les Pharifiens, qui disoient qu'il falloit juger

des miracles par la doctrine.

Mais par la même regle qu'on devoit croire JESUS-CHRIST, on ne devra

point croire l'Antechrist.

JESUS-CHRIST ne parloit, ni contre Dien , ni contre Moise. L'Antechrist & les faux prophetes, prédits par l'un & l'autre Testament, parleront ouvertement contre Dieu, & contre Jesus-Christ. Qui feroit ennemi couvert, Dieu ne permettroit pas qu'il fit des miracles ouvertement.

11. \* Moise a prédit Jesus-Christ, & ordonné de le suivre. Jesus-Christ a prédit l'Antechrist, & défendu de le fuivre.

12. \* Les miracles de Jesus-Christ ne sont pas prédits par l'Antechrist; mais

SUR LES MIRACLES. 185 les miracles de l'Antechrist sont prédits par Jesus-Christ. Et ainsi, si Jesus-Chap. CHRIST n'étoit pas le Messie, il auroit bien induit en erreur; mais on n'y fauroit être induit avec raison par les miracles de l'Antechrist. Et c'est pourquoi les miracles de l'Antechrist ne nuisent point à ceux de Jesus-Christ. En effet, quand Jesus-Christ a prédit les miracles de l'Antechrist, a-t-il cru détruire la foi de ses propres miracles?

13. 40 Il n'y a nulle raison de croire à l'Antechrist, qui ne soit à croire en Jesus-CHRIST. Mais il y en aà croire en Jesus-CHRIST, qui ne sont point à croire à

l'Antechrist.

14. Les miracles ont servi à la fondation, & serviront à la continuation de l'Eglise jusqu'à l'Antechrist, jusqu'à la fin.

C'est pourquoi Dieu, afin de conserver certe preuve à son Eglise, ou il a confondu les faux miracles, ou il les a prédits; & par l'un & l'antre il s'est élevé an-deffus de ce qui est surnaturel à notre égard, & nous y a élevés nous-mêmes.

Il en arrivera de même à l'avenir : ou Dieu ne permertra pas de faux miracles, ou il en procurera de plus grands.

Car les miracles ont une telle force, qu'il a fallu que Dieu ait averti qu'on n'y pensat point quand ils seroient contre lui,

Et ainsi, tant s'en faut que ces passages du 13 chap. du Deuteronome, qui portent, qu'il ne faut point croire, ni éconter ceux qui feront des miracles, & qui détourneront du fervice de Dieu; & celui Mare, de saint Marc: Il s'élevera de faux christs un, 22. & de faux prophetes, qui feront des prodiges & des choses étonnantes, jusqu'à séduire, s'il étoit possible, les élus mêmes; & quelques autres semblables, fassent contre l'autorité des miracles, que rien

n'en marque davantage la force. 15. 20 Ce qui fair qu'on ne croit pas les vrais miracles, c'est le défaut de cha-Joan x, rite: Vous ne croyez pas, dit J. C. parlant aux Juifs, parce que vous n'êtes pas de mes tretis. Ce qui fait croire les faux, 11 Theff. c'est le défaut de charisé : Eò quod charita-

11, 10. tem veritatis non receperant ut falvi fierent, ideò mittet illis Deus operationem erroris, ut credant mendacio.

> 16. 10 Lorsque j'ai considéré d'où vient qu'on ajoute tant de foi à tant d'imposteurs qui disent qu'ils ont des remedes, jusqu'à mettre souvent sa vie entre leurs mains, il m'a paru que la véritable cause est qu'il y a de vrais remedes; car ils ne seroit pas possible qu'il y en eut tant de faux, & qu'on y donnât tant de créance, s'il n'y

SUR LES MIRACLES. 187 en avoit de véritables. Si jamais il n'y en avoit eu, & que tous les maux eussent été CHAP. incurables, il est impossible que les hommes se fussent imaginés qu'ils en pourroient donner; & encore plus que tant d'autres eussent donné créance à ceux qui se fusient vantes d'en avoir. De même que si un homme se vantoit d'empêcher de mourir, personne ne le croiroit, parce qu'il n'y a aucun exemple de cela. Mais comme il y a en quantité de remedes qui se sont trouvés véritables par la connoissance même des plus grands hommes, la créance des hommes s'est pliée par-là; parce que la chose ne pouvantêtre nice en général, puisqu'il y a des effets particuliers qui sont véritables, le peuple, qui ne peut pas discerner lesquels d'entre ces effets particuliers sont les véritables, les croit tous. De même, ce quifait qu'on croit tant de faux effets de la lune, c'est qu'il y en a de vrais; comme le flux de la mer.

Ainsi il me paroit aussi évidemment qu'il n'y a tant de faux miracles, de fausses révélations, de fortileges, &c. que parce qu'il y en a de vrais; ni de fausses Religions, que parce qu'il y en a une véritable. Car s'il n'y avoir jamais eu rien de tout cela, il est comme impossible que les hommes se le fussent imaginé, & encore plus que d'autres l'eussent cru. Mais com-

me il y a eu de très-grandes choses vérita-XXVII. bles, & qu'ainsi elles ont été crues par de grands hommes, cette impression a été cause que presque tout le monde s'est rendu capable de croire aussi les fausses. Et ainfi, au lieu de conclure qu'il n'y a point de vrais miracles, puisqu'il y en a de faux; il faut dire au contraire, qu'il y a de vrais miracles, puisqu'il y en a tant de faux; & qu'il n'y en a de faux que par cette raifon qu'il y en a de vrais; & qu'il n'y a de même de fausses Religions, que parce qu'il y en a une véritable. Cela vient de ce que l'esprit de l'homme, se trouvant plié de ce côté-là par la vérité, devient susceptible par-là de toutes les fausserés.

> 17. \* Il est dit, Croyez à l'Eglise; mais il n'est pas dit, Croyez aux miracles; à cause que le dernier est naturel, & non pas le premier. L'un avoit besoin de pré-

cepte, non pas l'autre.

18. \* Il y a si peu de personne à qui Dieu se fasse paroître par ces coups extraordinaires, qu'on doit bien profiter de ces occasions; pusqu'il ne sort du secret de la nature qui le couvre, que pour exciter notre foi à le servir avec d'autant plus d'ardeur, que nous le connoissons avec plus de certitude.

Si Dieu se découvroit continuellement aux hommes, il n'y auroit point de mérite

SUR LES MIRACLES. 189

à le croire; & s'il ne se découvroit jamais, il y auroit peu de foi. Mais il se cache or- CHAP. dinairement, & se découvre rarement à ceux qu'il veut engager dans son service. Cet étrange secret, dans lequel Dieu s'est retiré, impénétrable à la vue des hommes, est une grande leçon pour nous porter à la solitude, loin de la vue des hommes. Il est demeuré caché fous le voile de la nature, qui nous le couvre, jusques à l'Incarnation; & quand il a fallu qu'il ait paru, il s'est encore plus caché en se couvrant de l'humanité. Il étoit bien plus reconnoissable quand il étoit invisible, que non pas quand il s'est rendu visible. Et enfin, quand il a voulu accomplir la prometle qu'il fit à ses Apôtres de demeurer avec les hommes jusqu'à son dernier avenement, il a choisi d'y demeurer dans le plus étrange & le plus obscur secret de tous, savoir, sous les especes de l'Eucharistie. C'est ce Sacrement que saint Jean appelle dans l'Apocalypse une manne ca- Apoc. chée; & je crois qu'Isaie le voyoit en cet 11, 17. état, lorsqu'il dit en esprit de prophétie; Véritablement vous êtes un Dieu caché. If. xxv, C'est là le dernier secret où il peut être.Le ". voile de la nature, qui couvre Dieu, a été pénétré par plusieurs infideles, qui, comme dit saint Paul, ont reconnu un Dieu invisible par la nature visible. Beau-

coup de Chrétiens hérétiques l'ont con-CHAP. nu à travers son humanité, & adorent J. C. Dieu & homme. Mais pour nous, nous devons nous estimer heureux de ce que Dieu nous éclaire jusqu'à le reconnoître fous les especes du pain & du vin.

On peut ajouter à ces considérations le fecret de l'Esprit de Dieu caché encore dans l'Ecriture. Car il y a deux sens parfairs, le littéral & le myltique; & les Juifs, s'arrêtant à l'un, ne pensent pas seulement qu'il y en ait un autre, & ne songent pas à le chercher. De même que les impies, voyant les effets naturels, les attribuent à la nature, fans penfer qu'il y en ait un autre auteur. Et comme les Juifs, voyant un homme parfait en J. C. n'ont pas pense à y chercher une autre nature : 16. 1111, Nous n'avons point pensé que ce sut lui, dit encore Isaie. Et de même enfin que les hérétiques, voyant les apparences parfaites du pain dans l'Eucharistie, ne penfent pasa y chercher une autre substance. Toutes choses couvrent quelque mystere; toutes choses sont des voiles qui couvrent Dieu.LesChrétiensdoivent le reconnoître en tout. Les afflictions temporelles couvrent les biens éternels où elles conduifent. Les joies temporelles couvrent les maux éternels qu'elles causent. Prions Dieu de nous le faire reconnoître & set-

CHRETIENNES. 191 Vir en tout, & rendons-lui des graces infinies, de ce qu'étant caché en toutes CHAP. choses pour tant d'autres, il s'est découvert en toutes choses & en tant de manieres pour nous.

## CHAPITRE XXVIII.

Pensées Chrétiennes.

1. T Es impies qui s'abandonnent aveu-Ligiément à leurs passions, sans connoître Dieu & fans se mettre en peine de le chercher, vérifient par eux-mêmes ce fondement de la foi qu'ils combattent, qui est, que la nature des hommes est dans la corruption. Et les Juifs, qui combattent si opiniâtrément la Religion Chrétienne, vérifient encore cet autre fondement de cette même foi qu'ils attaquent, qui est, que JESUS-CHRIST est le véritable Messie, & qu'il est venu racheter les hommes, & les retirer de la corruption & de la mifere où ils étoient, tant par l'état où on les voit aujourd'hui, & qui se trouve prédit dans les prophéties, que par ces mêmes prophéties qu'ils portent, & qu'ils conservent inviolablement comme les marques auxquelles on doit reconnoître le Messie. Ainsi les preuves de la corruption des hommes, & de la rédemption

coup de Chrétiens hérétiques l'ont con-CHAP. nu à travers son humanité, & adorent J. C. Dieu & homme. Mais pour nous, nous devons nous estimer heureux de ce que Dieu nous éclaire jusqu'à le reconnoître fous les especes du pain & du vin.

On peut ajouter à ces considérations le fecret de l'Esprit de Dieu caché encore dans l'Ecriture. Car il y a deux sens parfairs, le littéral & le myltique; & les Juifs, s'arrêtant à l'un, ne pensent pas seulement qu'il y en ait un autre, & ne songent pas à le chercher. De même que les impies, voyant les effets naturels, les attribuent à la nature, fans penfer qu'il y en ait un autre auteur. Et comme les Juifs, voyant un homme parfait en J. C. n'ont pas pense à y chercher une autre nature : 16. m., Nous n'avons point pensé que ce sut lui, dit encore Isaie. Et de même enfin que les hérétiques, voyant les apparences parfaites du pain dans l'Eucharistie, ne penfent pasa y chercher une autre substance. Toutes choses couvrent quelque mystere; toutes choses sont des voiles qui couvrent Dieu.LesChrétiensdoivent le reconnoître en tout. Les afflictions temporelles couvrent les biens éternels où elles conduifent. Les joies temporelles couvrent les maux éternels qu'elles causent. Prions Dieu de nous le faire reconnoître & set-

CHRETIENNES. 191 Vir en tout, & rendons-lui des graces infinies, de ce qu'étant caché en toutes CHAP. choses pour tant d'autres, il s'est découvert en toutes choses & en tant de manieres pour nous.

## CHAPITRE XXVIII.

Pensées Chrétiennes.

1. T Es impies qui s'abandonnent aveu-Ligiément à leurs passions, sans connoître Dieu & fans se mettre en peine de le chercher, vérifient par eux-mêmes ce fondement de la foi qu'ils combattent, qui est, que la nature des hommes est dans la corruption. Et les Juifs, qui combattent si opiniâtrément la Religion Chrétienne, vérifient encore cet autre fondement de cette même foi qu'ils attaquent, qui est, que JESUS-CHRIST est le véritable Messie, & qu'il est venu racheter les hommes, & les retirer de la corruption & de la mifere où ils étoient, tant par l'état où on les voit aujourd'hui, & qui se trouve prédit dans les prophéties, que par ces mêmes prophéties qu'ils portent, & qu'ils conservent inviolablement comme les marques auxquelles on doit reconnoître le Messie. Ainsi les preuves de la corruption des hommes, & de la rédemption de Jesus-Christ, qui font les deux Chap, principales vérités qu'établit le Christianisme, se tirent des impies qui vivent dans l'indissérence de la Religion, & des Juiss qui en sont les ennemis irréconciliables.

2. \* La dignité de l'homme consistoit, dans son innocence, à dominer sur les créatures, & à en user; mais aujour-d'hui elle consiste à s'en séparer, & à s'y assujettir.

3. 20 Il y en a plusieurs qui errent d'autant plus dangereusement, qu'ils prennent une vérité pour le principe de leur erreur. Leur faute n'est pas de suivre une fausseté; mais de suivre une vérité à l'exclusion d'une autre.

4. \* Il y a un grand nombre de vérités, & de foi, & de morale, qui semblent répugnantes & contraires, & qui subsissent toutes dans un ordre admirable.

La fource de toutes les héréfies est l'exclusion de quelques-unes de ces vérités; & la fource de routes les objections que nous font les hérétiques, est l'ignorance de quelques-unes de nos vérités.

Et d'ordinaire il arrive que ne pouvant concevoir le rapport de deux vérités opposées, « croyant que l'aveu de l'une renferme l'exclusion de l'autre, ils s'attachent à l'une, « ils excluent l'autre.

Les

CHRÉTIENNES. 195

Les Nestoriens vouloient qu'il y eût deux personnes en Jesus-Christ, Char, parce qu'il y a deux natures; & les Eutychiens au contraire, qu'il n'y eût qu'une nature, parce qu'il n'y a qu'une personne.

Les Catholiques sont Orthodoxes, parce qu'ils joignent ensemble les deux vérités de deux natures & d'une seule personne.

Nous croyons que la substance du pain étant changée en celle du corps de notre Seigneur J. C. il est présent réellement au saint Sacrement. Voilà une des vérités. Une autre est, que ce Sacrement est aussi une figure de la Croix & de la gloire, & une commémoration des deux. Voilà la foi Catholique, qui comprend ces deux vérités qui semblent opposées.

L'hérèfie d'aujourd'hui ne concevant pas que ce Sacrement contient tout enfemble, & la présence de Jesus-Christ, & sa figure, & qu'il soit sacrifice, & commémoration de sacrifice, croit qu'on ne peut admettre l'une de ces vérités, sans exclure l'autre.

Par cette raison ils s'attachent à ce point, que ce Sacrement est figuratif; & en cela ils ne sont pas hérétiques. Ils pensent que nous excluons cette vérité; & delà vient qu'ils nous sont tant d'objections sur les passages des Peres qui le disent. Enfin, ils nient la présence réelle, & en cela ils sont hérétiques.

194 PENSÉES

C'est pourquoi le plus court moyen CHAP. pour empêcher les hérésies, est d'instruire de toutes les vérirés; & le plus sûr moyen de les réfuter, est de les déclarer toutes.

5. \* La grace sera toujours dans le monde, & aussi la nature. Il y aura toujours des Pélagiens, & toujours des Catholiques, parce que la premiere naissance fait les uns, & la seconde naissance fait les autres.

6. \* C'est l'Eglise qui mérite avec Jesus-Christ, qui en est inséparable, la conversion de tous ceux qui ne sont pas dans la véritable Religion; & ce sont ensuite ces personnes converties, qui secourent la mere qui les a délivrées.

7. Le corps n'est non plus vivant sans le chef, que le chef sans le corps. Quiconque se sépare de l'un ou de l'autre n'est plus du corps, & n'appartient plus à Jesus-Christ. Toutes les vertus, le martyre, les austérités & toutes les bonnes œuvres sont inutiles hors de l'Eglise, & de la communion du chef de l'Eglise, qui est le Pape.

8. Ce sera une des confusions des damnés de voir qu'ils seront condamnés par leur propre raison par laquelle ils ont prétendu condamner la Religion Chrétienne.

9. 30 Il y a cela de commun entre la

CHRÉTIENNES. 195
vie ordinaire des hommes & celle des
Saints, qu'ils aspirent tous à la félicité, CHAP.
& ils ne different qu'en l'objet où ils la
placent. Les uns & les autres appellent
leurs ennemis ceux qui les empêchent d'y
arriver.

10. \* Il faut juger de ce qui est bon ou mauvais, par la volonté de Dieu, qui ne peut être, ni injuste, ni aveugle, & non pas par la nôtre propre, qui est toujours pleine de malice & d'erreur.

11. # Jesus - Christ a donné dans l'Evangile cette marque pour reconnoître ceux qui ont la foi, qui est qu'ils parleront un langage nouveau; & en effet le renouvellement des pensées & des desirs cause celui des discours. Car ces nouveautes qui ne peuvent déplaire à Dieu, comme le vieil homme ne lui peut plaire, sont différentes des nouveautes de la terre, en ce que les choses du monde, quelque nouvelles qu'elles soient, vieillissent en durant : au lieu que cet esprit nouveau se renouvelle d'autant plus qu'il dure davantage. Notre vieil homme périt, aitsaint Paul, & se renouvelle de jour en jour; & il ne sera parfaitement nouveau que dans l'éternité, où l'on chantera fans celle ce Cantique nouveau dont parle David dans ses Pseaumes, c'est-à-dire, ce chant qui part de l'esprit nouveau de la charité.

12. \* Quand S. Pierre & les Apôtres CHAP. déliberent d'abolir la circoncision, où il s'agissoit d'agir contre la loi de Dieu, ils ne consultent point les Prophetes, mais simplement la réception du Saint-Esprit en la personne des incirconcis. Ils jugent plus für que Dieu approuve ceux qu'il remplit de son Esprit, que non pas qu'il faille observer la loi; ils savoient que la fin de la loi n'étoit que le Saint-Esprit; & qu'ainsi, puisqu'on l'avoit bien sans circoncision, elle n'étoit pas nécessaire.

13. \* Deux loix suffisent pour régler toute la République Chrétienne, mieux que toutes les loix politiques, l'amour de

Dieu, & celui du prochain.

14. La Religion est proportionnée à toute forte d'esprits. Le commun des hommes s'arrête à l'état & à l'établissement où elle est; & cette Religion est telle, que son seul établissement est suffisant pour en prouver la vérité. Les autres vont jusques aux Apôtres. Les plus instruits vont jusques au commencement du monde. Les Anges la voient encore mieux, & de plus loin; carils la voient en Dieu même.

15. \* Ceux à qui Dieu a donné la Religion par fentiment de cœur, sont bienheureux & bien perfuadés. Mais pour ceux qui ne l'ont pas, nous ne pouvons la leur procurer que par raisonnement, en

CHRETIENNES. 197 attendant que Dieu la leur imprime luimême dans le cœur ; sans quoi la foi est CHAP.

inutile pour le falut.

16. \* Dien, pour se réserver à lui seul le droit de nous instruire, & pour nous rendre la difficulté de notre être inintelligible, nous en a caché le nœud si haut, ou, pour mieux dire, si bas, que nous étions incapables d'y arriver : de forte que ce n'est pas par les agitations de notre raifon, mais par la simple soumission de la raison, que nous pouvons véritablement nous connoître.

17. Les impies qui font profession de fuivre la raison, doivent être étrangement forts en raison. Que disent-ils donc? Ne voyons-nous pas, difent-ils, mourir & vivre les bêtes comme les hommes, & les Turcs comme les Chrétiens? Ils ont leurs cérémonies, leurs Prophetes, leurs Docteurs, leurs Saints, leurs Religieux, comme nous, &c. Cela est-il contraire à l'Ecriture? Ne dit-elle pas tout cela? Si vous ne vous souciez guères de savoir la vérité, en voilà assez pour demeurer en repos. Mais si vous désirez de tout votre cœur de la connoître, ce n'est pas assez ; regardez au détail. C'en seroit peut-être assez pour une vaine question de Philosophie; mais ici où il y va de tout.... Et cependant après une réflexion légere de cette sorte, on s'amusera , &cc.

18. 20 C'est une chose horrible, de CHAP, fentir continuellement s'écouler tout ce qu'on possede; & qu'on s'y puisse attacher, fans avoir envie de chercher s'il n'y a point quelque chose de permanent.

19. 1 faut vivre autrement dans le monde felon ces diverses suppositions : fi on pouvoit y être toujours; s'il est sur qu'on n'y fera pas long-temps, & incertain si on y sera une heure. Cette derniere

supposition est la nôtre.

20. Qu'on s'imagine un nombre d'hommes dans les chaînes, & tous condamnés à la mort, dont les uns étant chaque jour égorgés à la vue des autres, ceux qui restent voient leur propre condition dans celle de leurs semblables, & se regardant les uns les autres avec douleur & sansespérance, attendent leur tour. C'est l'image de la condition des hommes.

21. Par les paris vous devez vous CH. VII. mettre en peine de chercher la vérité. Car si vous mourez sans adorer le vrai principe, vous êtes perdu. Mais, dites-vous, s'il avoit voulu que je l'adorasse, il m'auroit laissé des signes de sa volonté. Aussi a-t-il fait; mais vous les négligez. Cherchez-les du moins; cela le vaut bien.

22. \* Les Athées doivent dire des choses parfaitement claires. Or il faudroit avoir perdu le bon sens pour dire qu'il est

CHRÉTIENNES. 199 parfaitement clair que l'ame est mortelle. Je trouve bon qu'on n'approfondisse pas xxym. l'opinion de Copernic : mais il importe à toute la vie de favoir si l'ame est mor-

telle ou immortelle.

23. \* Les prophéties, les miracles mêmes & les autres preuves de notre Religion, ne sont pas de telle sorte qu'on puisfe dire qu'elles sont géométriquement convaincantes. Mais il me suffit présentement que vous m'accordiez que ce n'est pas pécher contre la raison que de les croire. Elles ont de la clarté & de l'obscurité, pour éclairer les uns, & obscurcir les autres. Mais la clarté est telle, qu'elle surpasse, ou égale pour le moins ce qu'il y a de plus contraire; de sorte que ce n'est pas la raison qui puisse déterminer à ne la pas suivre, & ce ne peut être que la concupiscence & la malice du cœur. Ainsi il y a assez de clarté pour condamner ceux qui refusent de croire, & non assez pour les gagner; afin qu'il paroiffe qu'en ceux qui la fuivent, c'est la grace, & non la raison, qui la fait suivre; & qu'en ceux qui la fuient, c'est la concupiscence, & non la raison, qui la fait fuir.

24. \* Qui peut ne pas admirer & embrasser une Religion, qui connoît à fond ce qu'on reconnoît d'autant plus qu'on

a plus de lumiere ?

35. No Un homme qui découvre des xxvIII. preuves de la Religion Chrétienne, est comme un héritier qui trouve les titres de sa maison. Dira-t-il qu'ils sont faux, & négligera-t-il de les examiner ?

26. \* Deux fortes de personnes connoissent un Dieu; ceux qui ont le cœut humilié, & qui aiment le mépris & l'abaissement, quelque dégré d'esprit qu'ils aient, bas on releve; ou ceux qui ont affez d'esprit pour voit la vérité, quelques oppositions qu'ils y aient.

27. \* Les Sages parmi les Paiens, qui ont dit qu'il n'y a qu'un Dieu, ont été persécutés, les Juifs hais, les Chrétiens

encore plus.

28. \* Je ne vois pas qu'il y ait plus de difficulté de croire la réfurrection des corps, & l'enfantement de la Vierge, que la création. Est-il plus difficile de reproduire un homme, que de le produire? Et sion n'avoit pas su ce que c'est que génération, trouveroit-on plus étrange qu'un enfant vint d'une fille seule, que d'un homme & d'une femme ?

29. \* Il y a grande différence entre repos & sureté de conscience. Rien ne doit donner le repos, que la recherche sincere de la vérité; & rien ne peut donner l'affurance, que la vérité.

30. \* Il y adeux vérités de foi égale-

CHRETIENNES. 201 ment constantes : l'une, que l'homme dans l'état de la création, ou dans celui de la CHAP. grace, est élevé au-dessus de toute la nature, rendu semblable à Dieu, & participant de la divinité; l'autre, qu'en l'état de corruption & du péché, il est déchu de cet état, & rendu semblable aux bêtes. Ces deux propositions sont également fermes & certaines. L'Ecriture nous les déclare manifestement, lorsqu'elle dit en quelques lieux : Delicia mea, esse cum filiis hominum. Effundam Spiritum meum Su- Joel, 11, per omnem carnem. Dii estis, &c. Et qu'elle 18. dit en d'autres : Omnis caro fanum. Homo LXXXI. comparatus est jumentis insipientibus, & si- 6. milis factus est illis. Dixi in corde meo de 11 x1,6. filiis hominum, ut probaret eos Deus, & xiviii, ostenderet similes esse bestiis, &c.

31. \* Les exemples des morts géné- 111, 18. reuses des Lacédémoniens & autres ne nous touchent guères; car qu'est-ce que tout cela nous apporte? Mais l'exemple de la mort des Martyrs nous touche; car ce sont nos membres. Nous avons un lien commun avec eux : leur réfolution peut former la nôtre. Il n'est rien de cela aux exemples des Païens: nous n'avons point de liaison à eux; comme la richesse d'un étranger ne fait pas la nôtre, mais bien celle d'un pere, ou d'un mari,

32. \* On ne se détache jamais sans

douleur. On ne fent pas son lien quand on XXVIII. fuit volontairement celui qui entraîne, comme dit saint Augustin. Mais quand on commence à réfister, & à marcher en s'éloignant, on fouffre bien ; le lien s'étend, & endure toute la violence; & ce lien est notre propre corps, qui ne se rompt qu'à la mort. Notre Seigneur a dit, que depuis la venue de Jean-Baptiste, c'est-à-dire, depuis son avenement dans chaque fidele, le Royaume de Dieu souffre violence, & que les violens le ravissent. Avant que l'on soit touché, on n'a que le poids de sa concupiscence, qui porte à la terre. Quand Dieu attire en haut, ces deux efforts contraires font cette violence que Dieu seul peut faire surmonter. Mais nous pouvons tout, dit saint Léon, avec celui tans lequel nous ne pouvons rien. Il faut donc le résoudre à souffrir cette guerre toute sa vie; caril n'y a point ici de paix. Jesus - Christ est venu apporter le couteau, & non pas la paix. Mais néanmoins il faut avouer que, comme l'Ecriture dit que la sagesse des hommes n'est que folie devant Dieu, aussi on peut dire que certe guerre, qui paroît dure aux hommes, est une paix devant Dieu; car c'est cette paix que Jesus-Christ a ausli apportée. Elle ne fera néanmoins parfaite, que quand le corps sera détruit; & c'est

CHRÉTIENNES. 203 ce qui fait fouhaiter la mort, en souffrant néanmoins de bon cœur la vie, pour l'a- CHAP. mour de celui qui a fouffert pour nous & la vie & la mort, & qui peut nous donner plus de biens que nous n'en pouvons, ni demander, ni imaginer, comme dit faint Paul.

33. \* Il faut tacher de ne s'affliger de rien, & de prendre tout ce qui arrive pour le meilleur. Je crois que c'est un devoir, & qu'on peche en ne le faisant pas. Car enfin, la raison pour laquelle les péchés sont péchés, est seulement parce qu'ils sont contraires à la volonté de Dieu; & ainfi l'essence du péché consistant à avoir une volonté opposée à celle que nous connoissons en Dieu, il est visible, ce me semble, que quand il nous découvre sa volonté par les événemens, ce seroit un péché de ne s'y pas accommoder.

34. \* Lorsque la vérité est abandonnée & perfécutée, il semble que ce soit un temps où le service que l'on rend à Dieu en la défendant, lui est bien agréable. Il veut que nous jugions de la grace par la nature; & ainsi il permet de considérer, que comme un Prince chassé de son pays par ses sujets, a des tendresses extrêmes pour ceux qui lui demeurent fideles dans la révolte publique ; de même il semble que Dieu considere avec une bonté

particuliere ceux qui défendent la pureté CHAP. de la Religion, quand elle est combattue. Mais il y a cette différence entre les Rois de la terre, & le Roi des Rois, que les Princes ne rendent pas leurs fujers fideles, mais qu'ils les trouvent tels ; au lieu que Dieu ne trouve jamais les hommes qu'infideles fans fa grace, & qu'il les rend fideles quand ils le sont. De sorte qu'au lieu que les Rois témoignent d'ordinaire avoir de l'obligation à ceux qui demeurent dans le devoir & dans leur obéissance, il arrive au contraire que ceux qui subfistent dans le service de Dieu, lui en sont eux-mêmes infiniment redevables.

35. \* Ce ne sont ni les austérités du corps, ni les agitations de l'esprit, mais les bons mouvemens du cœur, qui méritent, & qui soutiennent les peines du corps & de l'esprit. Car enfin il faut ces deux choses pour fanctifier, peines & plaisirs. Saint Paul a dit, que ceux qui entreront dans la bonne vie, trouveront des troubles & des inquiétudes en grand nombre. Cela doit consoler ceux qui en fentent ; puisqu'étant avertis que le chemin du ciel qu'ils cherchent, en est rempli, ils doivent se réjouir de rencontrer des marques qu'ils sont dans le véritable chemin. Mais ces peines-là ne font pas fans plaifirs, & ne sont jamais surmon-

CHRETIENNES. 205 tées que par le plaisir. Car de même que = ceux qui quittent Dieu pour retourner au CHAP. monde, ne le font que parce qu'ils trouvent plus de douceur dans les plaisirs de la terre, que dans ceux de l'union avec Dieu, & que ce charme victorieux les entraîne, & les faisant repentir de leur premier choix, les rend des pénitens du diable, selon la parole de Tertullien; de même on ne quitteroit jamais les plaisirs du monde pour embrasser la croix de Jesus-CHRIST, si on ne trouvoit plus de douceur dans le mépris, dans la pauvreté, dans le dénuement, & dans le rebut des hommes, que dans les délices du péché. Et ainsi, comme dit Tertuilien, il ne faut pas croire que la vie des Chrétiens soit une vie de tristesse. On ne quitte les plaisirs que pour d'autres plus grands. Priez toujours, dit S. Paul, rendez graces toujours, réjouissez-vous toujours. C'est la joie d'avoir trouvé Dieu, qui est le principe de la triftesse de l'avoir offensé, & de tout le changement de vie. Celui qui a trouvé un tréfor dans un champ en a une telle joie, selon J. C. qu'elle lui fait vendre tout ce qu'il a pour l'acheter. Les gens du monde ont leur triftesse; mais ils n'ont point cette joie que le monde ne peut donner ni ôter, dit Jesus - Christ même. Les bienheureux ont cette joie sans

aucune tristesse; & les Chrétiens ont cette xxvIII. joie mêlée de la triftesse d'avoir suivi d'autres plaisirs, & de la crainte de la perdre. par l'attrait de ces autres plaisirs qui nous tentent fans relâche. Ainsi nous devons travailler sans cesse à nous conserver cette crainte, qui conserve & modere notre joie; &, selon qu'on se sent trop emporter vers l'un, se pencher vers l'autre pour demeurer debout. Souvenez-vous des biens dans les jours d'affliction, & souvenezvous de l'affliction dans les jours de réjouissance, dit l'Ecriture, jusqu'à ce que la promesse que Jesus-Christ nous a faire de rendre sa joie pleine en nous, soit accomplie. Ne nous laissons donc pas abattre à la tristesse, & ne croyons pas que la piété ne consiste qu'en une amertume sans consolation. La véritable piete, quine se trouve parfaite que dans le ciel, est si pleine de satisfactions, qu'elle en remplit, & l'entrée, & le progrès, & le couronnement. C'est une lumiere si éclatante, qu'elle réjaillit sur tout ce qui lui appartient. S'il y a quelque tristesse mêlee, & sur-tout à l'entrée, c'est de nous qu'elle vient, & non pas de la vertu; car ce n'est pas l'esfet de la piété qui commence d'être en nous, mais de l'impiété qui y est encore. Otons l'impiété, & la joie sera sans mêlange. Ne nous en pre-

CHRÉTIENNES. 207 nons donc pas à la dévotion, mais à nous-mêmes, & n'y cherchons du foula- CHAP.

gement que par notre correction.

36. \* Le passé ne doit point nous embarrasser, puisque nous n'avons qu'à avoir regret de nos fautes; mais l'avenir doit encore moins nous toucher, puisqu'il n'est point du tour à notre égard, & que nous n'y arriverons peut-être jamais. Le préfent est le seul temps qui est véritablement à nous, & dont nous devons user felon Dieu. C'est là où nos pensées doivent être principalement rapportées. Cependant le monde est si inquiet, qu'on ne pense presque jamais à la vie présente, & à l'instant où l'on vit, mais à celui où l'on vivra. De forte qu'on est toujours en état de vivre à l'avenir, & jamais de vivre maintenant. Notre Seigneur n'a pas voulu que notre prévoyance s'étendît plus loin que le jour où nous sommes. Ce sont les bornes qu'il nous fait garder, & pour notre salut, & pour netre propre repos.

37. On se corrige quelquefois mieux par la vue du mal, que par l'exemple du bien; & il est bon de s'accourumer à profiter du mal, puisqu'il est si ordinaire, au lieu que le bien est si rare.

38. \* Dans le treizieme chapitre de faint Marc, Jesus-Christ fait un grand discours à ses Apôtres sur son dernier avénement : & comme tout ce qui xxvIII. arrive à l'Eglife arrive aussi à chaque Chrétien en particulier, il est certain que tout

tien en particulier, il est certain que tout ce chapitre prédit aussi-bien l'état de chaque personne, qui en se convertissant détruit le vieil homme en elle, que l'état de l'univers entier qui sera détruit, pour faire place à de nouveaux cieux & à une nouvelle terre, comme dit l'Ecriture. La prédiction qui y est contenue de la ruine du temple réprouvé, qui figure la ruine de l'homme réprouvé, qui est chacun de nous, & dont il est dit, qu'il ne sera laissé pierre sur pierre, marque qu'il ne doit être laissé aucune passion du vieil homme; & ces effroyables guerres, civiles & domef. tiques, représentent si bien le trouble inrérieur que sentent ceux qui se donnent à

Dieu, qu'il n'y a rien de mieux peint, &c. 39. Le Saint-Esprit repose invisiblement dans les reliques de ceux qui sont morts dans la grace de Dieu, jusqu'à ce qu'il y paroisse visiblement dans la résurrection; & c'est ce qui rend les reliques des Saints si dignes de vénération. Car Dieu n'abandonne jamais les siens, non pas même dans le sépulcre, où leurs corps, quoique morts aux yeux des hommes, sont plus vivans devant Dieu, à cause que le péché n'y est plus; au lieu qu'il y réside toujours durant cette vie, au moins quant

Afa racine; car les fruits du péché n'y font pas toujours: & cette malheureuse racine, chap, qui en est inséparable pendant la vie, fait qu'il n'est pas permis de les honorer alors, puisqu'ils sont plutôt dignes d'être hais. C'est pour cela que la mort est nécessaire pour mortiser entièrement cette malheureuse racine; & c'est ce qui la rend souhaitable.

40. 40 Les élus ignoreront leurs vertus, & les réprouvés leurs crimes : Sei-Match.
gneur, diront les uns & les autres, quand xxv, 37, yous avons-nous vu avoir faim? &c.

voulu du témoignage des démons, ni de ceux qui n'avoient pas vocation; mais de Dieu & de Jean-Baptiste.

42. \* En écrivant ma pensée, elle m'échappe quelquesois; mais cela me fait souvenir de ma foiblesse, que j'oublie à toute heure: ce qui m'instruit autant que ma pensée oubliée; car je ne tends qu'à connoître mon néant.

43. Les défauts de Montagne sont grands. Il est plein de mots sales & des-honnêtes. Cela ne vaut rien. Ses sentimens sur l'homicide volontaire & sur la mort sont horribles. Il inspire une non-chalance du salut, sans crainte & sans repentir. Son livre n'étant point sait pour perter à la piété, il n'y étoit pas obligé;

mais on est toujours obligé de n'en pas dé-XXVIII. tourner. Quoi qu'on puisse dire pour excufer ses sentimens trop libres sur plufieurs choses, on ne sauroit excuser en aucune sorte ses sentimens tout paiens sur la mort; car il faut renoncer à toute piété, fi on ne veut au moins mourir chrériennement: or il ne pense qu'à mourir lâchement & mollement par tout fon livre.

44. \* Ce qui nous trompe, en compa-

rant ce qui s'est passé autrefois dans l'Eglife, à ce qui s'y voit maintenant, c'est qu'ordinairement on regarde faint Athanase, sainte Thérese & les autres Saints comme couronnés de gloire. Présentement que le temps a éclairci les choses, cela paroît véritablement ainsi. Mais au temps que l'en persécutoit ce grand Saint, c'étoit un homme qui s'appelloit Arhanafe, & fainte Thérese dans le sien étoit Jac. v, une Religieuse comme les autres. Elie étoit un homme comme nous, & sujet aux mêmes passions que nous, dit l'Apôtre S. Jacques, pour défabuser les Chrétiens de cette fausse idée qui nous fait rejetter l'exemple des Saints, comme disproportionné à notre état : c'étoient des Saints, difons-nous, ce n'est pas comme nous.

45. 80 A ceux qui ont de la répugnance pour la Religion, il faut commencer par leur montrer qu'elle n'est point contraire

CHRÉTIENNES. 211 à la raison; ensuite, qu'elle est vénérable, & en donner du respect; après, la rendre CHAP. aimable, & faire souhaiter qu'elle fut vraie; & puis, montrer par les preuves incontestables qu'elle est vraie ; faire voir son antiquité & sa fainteté, par sa grandeur & par son élévation ; & enfin qu'elle est aimable, parce qu'elle promet le vrai

46. Un mot de David, ou de Moise, comme celui-ci, que Dieu circoncira les Deutet. cœurs, fait juger de leur esprit. Que tous x, 16. les autres discours soient équivoques, & qu'il foit incertain s'ils font de Philofophes, on de Chrétiens, un mot de cette nature détermine tout le reste. Jusques-là l'ambiguité dure, mais non pas après.

47. 20 De se tromper en croyant vraie la Religion Chétienne, il n'y a pas grand'chose à perdre. Mais quel malheur de se tromper en la croyant faulle!

48. ( Les conditions les plus aifées à vivre selon le monde, sont les plus difficiles à vivre selon Dieu; & au contraire, rien n'est si difficile selon le monde, que la vie religieuse; rien n'est plus facile que de la passer, selon Dieu : rien n'est plus aisé que d'être dans une grande charge & dans de grands biens, selon le monde; rien n'est plus difficile que d'y vivre, selon Dieu, & sans y prendre de part & de gout.

49. \* L'ancien Testament contenoit CHAP. les figures de la joie future, & le nouveau contient les moyens d'y arriver. Les figures étoient de joie, les moyens sont de pénitence; & néanmoins l'Agneau pascal étoit mangé avec des laitues fauvages, cum amaritudinibus, pour marquer toujours qu'on ne pouvoit trouver la joie que par l'amertume.

> 50. \* Le mot de Galilée, prononcé comme par hazard par la foule des Juifs, en accusant Jesus-Christ devant Pilate, donna sujet à Pilate d'envoyer Jesus-CHRIST'à Hérode; en quoi fut accompli le mystere, qu'il devoit être jugé par les Juifs & les Gentils. Le hazard en apparence fur la cause de l'accomplissement du

mystere.

(1. \* Un homme me disoit un jour, qu'il avoit grande joie & confiance en fortant de confession ; un autre me disoit, qu'il étoit en crainte. Je pensai sur cela que de ces deux on en feroit un bon, & que chacun manquoir en ce qu'il n'avoir pas le sentiment de l'autre.

52. 20 Il y a plaisir d'être dans un vaifseau battu de l'orage, lorsqu'on est assuré qu'il ne périra point. Les persécutions qui travaillent l'Eglise sont de cette nature.

53. Comme les deux sources de nos péchés sont l'orgueil & la paresse, Dieu

CHRÉTIENNES. 213 nous a découvert en lui deux qualités pour les guérir, sa miséricorde, & sa justice. CHAP. Le propre de la justice est d'abattre l'orgueil; & le propre de la miféricorde est de combattre la paresse, en invitant aux bonnes œuvres, selon ce passage: La mi- Rom. 11, séricorde de Dieu invite à la pénitence ; & 4. cet autre des Ninivites : Faisons péniten- Jon. 111, ce, pour voir s'il n'auroit point pitié de? nous. Ainsi tant s'en faut que la miséricorde de Dieu autorise le relâchement, qu'il n'y a rien au contraire qui le combatte davantage; & qu'au lieu de dire : S'il n'y avoit point en Dieu de miséricorde, il faudroit faire toutes fortes d'efforts pour accomplir ses préceptes; il faut dire au contraire, que c'est parce qu'il y a en Dieu de la miséricorde, qu'il faut faire tout ce qu'on peut pour les accomplir.

54. \* L'histoire de l'Eglise doit proprementerreappelléel'histoire de la vérité.

55. \* Tout ce qui est au monde est concupiscence de la chair, ou concupiscence des yeux, ou orgueil de la vie, libido sentiendi, libido sciendi, libido dominandi. Malheureuse la terre de malédiction que ces trois fleuves de feu embrasent plurôt qu'ils n'arrosent! Heureux ceux qui étant sur ces fleuves, non pas plongés, non pas entraînés, mais immobilement affermis; non pas debout, mais affis dans une assiette basse & sûre, dont ils ne se CHAP, relevent jamais avant la lumiere, mais après s'y être reposés en paix, tendent la main à celui qui doit les relever, pour les faire tenir debout & fermes dans les porches de la fainte Jérusalem, où ils n'autont plus à craindre les attaques de l'orgueil; & qui pleurent cependant, non pas de voir écouler toutes les choses périssables, mais dans le souvenir de leur chère patrie, de la Jérusalem céleste, après laquelle ils soupirent sans cesse dans la longueur de leur-exil.

(6. 20 Un miracle, dit-on, affermiroit ma créance. On parle ainsi quand on ne le voit pas. Les raisons qui étant vues de loin, semblent borner notre vue, ne la bornent plus quand on y est arrivé. On commence à voir au delà. Rien n'arrête la volubilité de notre esprit. Il n'y a point, dit-on, de regle qui n'ait quelque exception, ni de vérité si générale qui n'ait quelque face par où elle manque. Il fusfit qu'elle ne foit pas absolument univerfelle, pour nous donner prétexte d'appliquer l'exception au sujet présent, & de dire: Cela n'est pas toujours vrai; donc il y a des cas où cela n'est pas. Il ne reste plus qu'à montrer que celui-ci en est; & il faut être bien mal-adroit, si on n'y trouve quelque jour.

CHRÉTIENNES. 215
57. \*La charité n'est pas un précepte figuratif. Dire que Jesus-Christ, CHAP. qui est venu ôter les figures pour mettre la vérité, ne soit venu que pour mettre la figure de la charité, & pour en ôter la réalité qui étoit auparavant; cela est hor-

58. \* Le cœur a ses raisons que la raison ne connoît point. On le sent en mille choses. C'est le cœnr qui sent Dieu, & non la raison. Voilà ce que c'est que la soi parfaite, Dieu sensible au cœur.

rible.

59. \* Combien les lunettes nous entelles découvert d'êtres qui n'étoient point pour nos Philosophes d'auparavant? On attaquoit hardiment l'Ecriture sur ce qu'on y trouve en tant d'endroits du grand nombre des étoiles. Il n'y en a que mille vingt-deux, disoit-on; nous le savons.

60. 40 La science des choses extérieures ne consolera pas de l'ignorance de la morale, au temps de l'affliction; mais la science des mœurs nous consolera toujours de l'ignorance des choses extérieures.

61. \* L'homme est ainsi fait, qu'à force de lui dire qu'il est un sot, il le croit; & à force de se le dire à soi même, on se le fait croire. Car l'homme fait lui seul une conversation intérieure, qu'il importe de bien régler: Corrumpunt bonos mo-

res colloquia prava. Il fant se tenir en si-CHAP lence, autant qu'on peut, & ne s'entretenir que de Dieu; & ainsi on se le perfuade à foi-même.

> 62. \* Quelle différence entre un foldat & un Chartreux, quant à l'obéissance? Car ils font également obéissans & dépendans, & dans des exercices également pénibles. Mais le soldat espere toujours devenir maître, & ne le devient jamais : (car les Capitaines & les Princes mêmes font toujours esclaves & dépendans ) mais il espere toujours l'indépendance, & travaille toujours à y venir ; au lieu que le Chartreux fait vœu de n'être jamais indépendant. Ils ne different pas dans la servitude perpétuelle que tous deux ont toujours, mais dans l'espérance que l'un a toujours, & que l'autre n'a pas.

> 63. \* La propre volonté ne se satisferoit jamais, quand elle auroit tout ce qu'elle fouhaite; mais on est satisfait dès l'instant qu'on y renonce. Avec elle on ne peut être que mal content ; sans elle on

ne peut être que content.

64. \* La vraie & unique vertu est de le hair, car on est haissable par sa concupiscence; & de chercher un être véritablement aimable, pour l'aimer. Mais comme nous ne pouvons aimer ce qui est hors de nous, il faut aimer un être qui

CHRÉTIENNES. 217 soit en nous, & qui ne soit pas nous. Or, il n'y a que l'Etre universel qui soit tel. CHAP. Le royaume de Dieu est en nous ; le bien universel est en nous, & n'est pas nous.

65. \* Il est injuste qu'on s'attache à nous, quoiqu'on le fasse avec plaisir & volontairement. Nous tromperons ceux à qui nous en ferons naître le défir; car nous ne sommes la fin de personne, & nous n'avons pas dequoi les satisfaire. Ne sommes nous pas prêts à mourir ? Et ainsi l'objet de leur attachement mourroit. Comme nous serions coupables de faire croire une fausseré, quoique nous la perfuadalfions doucement, & qu'on la crût avec plaisir, & qu'en cela on nous sit plaisir; de même nous sommes coupables, si nous nous faisons aimer, & si nous attirons les gens à s'attacher à nous. Nous devons averrir ceux qui seroient prêts à consentir au mensonge, qu'ils ne le doivent pas croire, quelque avantage qu'il nous en revînt. De même nous devons les avertir, qu'ils ne doivent pas s'attacher à nous : car il faut qu'ils passent leur vie à plaire à Dieu, ou à le chercher.

66. \* C'est être superstitieux de mettre son espérance dans les formalités & dans les cérémonies; mais c'est être superbe de ne pas vouloir s'y soumettre.

67. \* Toutes les Religions & toutes

les sectes du monde ont en la raison na-CHAP turelle pour guide. Les feuls Chrériens ont été astraints à prendre leurs regles hors d'eux-mêmes, & à s'informer de celles que JESUS-CHRIST a laissées aux anciens pour nous être transmises. Il y a des gens que cette contrainte lasse. Ils veulent avoir, comme les autres peuples, la liberté de suivre leurs imaginations. C'est en vain que nous leur crions, comme les Prophetes faisoient autrefois aux Juifs : Allez au milieu de l'Eglise ; informez-vous des loix que les anciens lui ont laissées, & Suivez ses sentiers. Ils répondent comme les Juiss: Nous n'y marcherons pas : nous voulons fuivre les pensées de notre cœur, & être comme les autres peuples.

68. \* Il y a trois moyens de croire; la raison, la coutume, & l'inspiration. La Religion Chrétienne, qui seule a la raison, n'admer pas pour ses vrais enfans ceux qui croient sans inspiration : ce n'est pas qu'elle exclue la raison & la coutume t au contraire, il faut ouvrir son esprit aux prenves par la raison, & s'y confirmer par la coutume; mais elle veut qu'on s'offre par l'humiliation aux inspirations, qui seules peuvent faire le vrai & falutaire

2 Cor. 1, effet : ne evacuetur crux Christi.

69. \* Jamais on ne fait le mal si pleinement & si gaiement, que quand on le

CHRÉTIENNES. 219 fait par un faux principe de conscience.

70. \* Les Jufs qui ont été appellés à CHAP. domter les nations & les Rois, ont été eftlaves du péché; & les Chrétiens, dont la vocation a été à servir & à être sujers, sont les enfans libres.

71. 80 Est-ce courage à un homme mourant, d'aller dans la foiblesse & dans l'agonie affronter un Dieu tout-puissant & éternel ?

72. 4 Je crois volontiers les histoires dont les témoins se font égorger.

73. \* La bonne crainte vient de la foi; la fausse crainte vient du doute. La bonne crainte porte à l'espérance, parce qu'elle naît de la foi, & qu'on espere au Dieu que l'on croit : la mauvaise porte au désespoir, parce qu'on craint le Dieu auquel on n'a point de foi. Les uns craignent de le perdre, & les autres de le trouver.

74. \* Salomon & Job ont le mieux connu la misere de l'homme, & en onr le mieux parlé; l'un le plus heureux des hommes, & l'autre le plus malheureux; l'un connoissant la vanité des plaisirs par expérience, l'autre la réalité des maux.

75. \* Les Paiens disoient du mal d'Ifracl, & le Prophete aussi : & tant s'en faut que les Israélites eussent droit de lui Ezéchiel. dire, Vous parlez comme les Paiens, qu'il fait sa plus grande force sur ce

Kij

KXVIII.

76. \* Dieu n'entend pas que nous soumettions notre créance à lui sans raison, ni nous assujettir avec tyrannie. Mais il ne prétend pas aussi nous rendre raison de toures choses; & pour accorder ces contrariétés, il entend nous faire voir clairement des marques divines en lui, qui nous convainquent de ce qu'il est, & s'attirer autorité par des merveilles & des preuves que nous ne puissions refuser, & qu'ensuite nous croyions sans hésiter les choses qu'il nous enseigne, quand nous n'y trouverons d'autre raison de les refufer, finon que nous ne pouvons par nousmêmes connoître si elles sont ou non.

77. \* Il n'y a que trois fortes de personnes: les uns qui servent Dieu, l'ayant trouvé; les autres qui s'emploient à le chercher, ne l'ayant pas encore trouvé; & d'autres enfin qui vivent sans le chercher, ni l'avoir trouvé. Les premiers sont raisonnables & heureux; les derniers sont fous & malheureux; ceux du milieu sont malheureux & raifonnables.

78, \* Les hommes prennent souvent leur imagination pour leur cœur; & ils croient être convertis dès qu'ils pensent à ie convertir.

79. \* La raison agit avec lenteut & avec tant de vues & de principes difféMORALES.

rens qu'elle doit avoir toujours présens, qu'à toute heure elle s'assoupit, ou elle CHAP. s'égare, faute de les voir tous à la fois, Il n'en est pas ainsi du sentiment; il agit en un instant, & toujours est prêt à agir. Il faut donc, après avoir connu la vérité par la raison, tâcher de la sentir, & de mettre notre foi dans le sentiment du cœur; autrement elle sera toujours incertaine & chancelante.

80. W Il est de l'essence de Dieu, que fa justice soit infinie aussi-bien que sa miféricorde : cependant sa justice & sa sévérité envers les réprouvés est encore moins étonnante que sa miséricorde envers les élus.

## CHAPITRE XXIX.

Penfées Morales.

I. T Es sciences ont deux extrémités Laqui se touchent. La premiere est la pure ignorance naturelle, où se trouvent tous les hommes en naissant. L'autre extrémité est celle où arrivent les grandes ames, qui ayant parcoura tout ce que les hommes peuvent favoir, trouvent qu'ils ne favent rien, & se rencontrent dans cette même ignorance d'où ils étoient partis. Mais c'est une ignorance savante qui se

KXVIII.

76. \* Dieu n'entend pas que nous soumettions notre créance à lui sans raison, ni nous assujettir avec tyrannie. Mais il ne prétend pas aussi nous rendre raison de toures choses; & pour accorder ces contrariétés, il entend nous faire voir clairement des marques divines en lui, qui nous convainquent de ce qu'il est, & s'attirer autorité par des merveilles & des preuves que nous ne puissions refuser, & qu'ensuite nous croyions sans hésiter les choses qu'il nous enseigne, quand nous n'y trouverons d'autre raison de les refufer, finon que nous ne pouvons par nousmêmes connoître si elles sont ou non.

77. \* Il n'y a que trois fortes de personnes: les uns qui servent Dieu, l'ayant trouvé; les autres qui s'emploient à le chercher, ne l'ayant pas encore trouvé; & d'autres enfin qui vivent sans le chercher, ni l'avoir trouvé. Les premiers sont raisonnables & heureux; les derniers sont fous & malheureux; ceux du milieu sont malheureux & raifonnables.

78, \* Les hommes prennent souvent leur imagination pour leur cœur; & ils croient être convertis dès qu'ils pensent à ie convertir.

79. \* La raison agit avec lenteut & avec tant de vues & de principes difféMORALES.

rens qu'elle doit avoir toujours présens, qu'à toute heure elle s'assoupit, ou elle CHAP. s'égare, faute de les voir tous à la fois, Il n'en est pas ainsi du sentiment; il agit en un instant, & toujours est prêt à agir. Il faut donc, après avoir connu la vérité par la raison, tâcher de la sentir, & de mettre notre foi dans le sentiment du cœur; autrement elle sera toujours incertaine & chancelante.

80. W Il est de l'essence de Dieu, que fa justice soit infinie aussi-bien que sa miféricorde : cependant sa justice & sa sévérité envers les réprouvés est encore moins étonnante que sa miséricorde envers les élus.

## CHAPITRE XXIX.

Penfées Morales.

I. T Es sciences ont deux extrémités Laqui se touchent. La premiere est la pure ignorance naturelle, où se trouvent tous les hommes en naissant. L'autre extrémité est celle où arrivent les grandes ames, qui ayant parcoura tout ce que les hommes peuvent favoir, trouvent qu'ils ne favent rien, & se rencontrent dans cette même ignorance d'où ils étoient partis. Mais c'est une ignorance savante qui se

connoît. Ceux d'entre-deux, qui sont sor-CHAP. tis de l'ignorance naturelle, & n'ont pu arriver à l'autre, ont quelque teinture de cette science suffisante, & font les entendus. Ceux-là troublent le monde, & jugent plus mal de tout que les autres. Le peuple & les habiles composent pour l'ordinaire le train du monde. Les autres le

méprisent, & en sont méprisés. 2. 2. Le peuple honore les personnes de grande naissance. Les demi-habiles les méprisent, disant que la naissance n'est pas un avantage de la personne, mais du hazard. Les habiles les honorent, non par la penfée du peuple, mais par une pensée plus relevée. Certains zélés, qui n'ont pas grande connoissance, les méprisent malgré cette considération qui les fait honorer par les habiles; parce qu'ils en jugent par une nouvelle lumiere que la piété leur donne. Mais les Chrétiens parfaits les honorent par une autre lumiere supérieure. Ainsi se vont les opinions succédant du pour au contre, selon qu'on a de lumiere.

3. No Dien ayant fait le ciel & la terre. qui ne fentent pas le bonheur de leur être, a voulu faire des êtres qui le connussent, & qui composassent un corps de membres penfans. Tous les hommes font membres de ce corps; & pour être heu-

MORALES. reux, il faut qu'ils conforment leur volonté particuliere à la volonté univerfelle qui CHAP. gouverne le corps entier. Cependant il arrive souvent que l'on croit être un tout, \*& que ne se voyant point de corps dont on dépende, l'on croit ne dépendre que de foi, & l'on veut se faire centre & corps soi-même. Mais on se trouve en cet état comme un membre séparé de son corps, qui n'ayant point en foi de principe de vie, ne fait que s'égarer & s'étonner dans l'incertitude de son être. Enfin, quand on commence à se connoître, l'on est comme revenu chez foi; on sent que l'on n'est pas corps; on comprend que l'on n'est qu'un membre du corps universel; qu'être membre est n'avoir de vie, d'être & de mouvement que par l'esprit du corps & pour le corps; qu'un membre séparé du corps auquel il appartient, n'a plus qu'un être périssant & mourant; qu'ainsi l'on ne doit s'aimer que pour ce corps, ou plutôt qu'on ne doit aimer que lui, parce qu'en l'aimant on s'aime soi-même, puisqu'on n'a d'être qu'en lui, par lui & pour lui.

4. \* Pour régler l'amour qu'on se doit à soi-même, il faut s'imaginer un corps composé de membres pensans; car nous fommes membres du tout; & voir comment chaque membre devroit s'aimer.

5. \* L'ame aime la main; & la K iv

main, si elle avoit une volonté, devroit CHAP, s'aimer de la même forte que l'ame l'aime. Tout amour qui va au delà est injuste.

> 6. \* Si les pieds & les mains avoient une volonté particuliere, jamais ils ne feroient dans leur ordre, qu'en la soumettant à celle du corps; hors delà ils font dans le défordre & dans le malheur : mais en ne voulant que le bien du corps, ils

> font leur propre bien. 7. \* Les membres de notre corps ne sentent pas le bonheur de leur union, de leur admirable intelligence, du foin que la nature a d'y influer les esprits, de les faire croître & durer. S'ils étoient capables de le connoître, & qu'ils se servissent de cette connoissance pour retenir en euxmêmes la nourriture qu'ils reçoivent, fans la laisser passer aux autres membres; ils feroient, non-seulement injustes, mais encore misérables, & se hairoient plutôt que de s'aimer; leur béatitude, aussi-bien que leur devoir, consistant à consentir à la conduite de l'ame univerfelle à qui ils appartiennent, qui les aime mieux qu'ils ne s'aiment eux-mêmes.

I Cor. 8. \* Qui adharet Domino, unus spiritus vi, 17. est. On s'aime parce qu'on est membre de JESUS-CHRIST. On aime JESUS-CHRIST, parce qu'il est le chef du corps dont on est MORALES.

le membre : tout est un , l'un est en l'autre.

9. \* La concupifcence & la force font CHAP. les fources de toutes nos actions purement humaines: la concupiscence fait les volontaires, la force les involontaires.

10. # D'où vient qu'un boiteux ne nous irrite pas, & qu'un esprit boiteux nous irrite? C'est à cause qu'un boiteux reconnoît que nous allons droit, & qu'un esprit boiteux dit que c'est nous qui boitons. Sans cela, nous en aurions plus de

pitié que de colere.

Epictete demande aussi pourquoi nous ne nous fachons pas, fi on dit que nous avons mal à la tête, & que nous nous fâchons de ce qu'on dit que nous raisonnons mal, ou que nous choisissons mal. Ce qui cause cela, c'est que nous sommes bien certains que nous n'avons pas mal à la tête, & que nous ne sommes pas hoiteux; mais nous ne sommes pas si affurés que nous choifissions le vrai : de sorte que n'en ayant d'assurance qu'à cause que nous le voyons de toute notre vue, quand un autre voit de toute sa vue le contraire, cela nous met en suspens & nous etonne, & encore plus quand mille autres se moquent de notre choix; car il faut préférer nos lumieres à celles de tant d'autres, & cela est hardi & difficile. Il n'y a jamais cette contradiction dans les sens touchant un boiteux.

11. \* Le peuple a les opinions très-fai-CHAP. nes; par exemple, d'avoir choisi le divertissement & la chasse, plutôt que la poésie. Les demi-favans s'en moquent, & triomphent à montrer là-dessus la folie du monde: mais, par une raison qu'ils ne pénetrent pas, on a raison d'avoir aussi distingué les hommes par le dehors, comme par la naifsance ou le bien : le monde triomphe encore à montrer combien cela est déraisonnable; mais cela est très-raisonnable.

> 12. \* C'est un grand avantage que la qualité, qui des dix-huit ou vingt ans met un homme en passe, connu & respecté, comme un autre pourroit avoir mérité à cinquante ans : ce sont trente ans gagnés

fans peine.

13. \* Il y a de certaines gens qui, pour faire voir qu'on a tort de ne pas les estimer, ne manquent jamais d'alléguer l'exemple de personnes de qualité qui font cas d'eux. Je voudrois leur répondre: Montrez-nous le mérite par où vous avez attiré l'estime de ces personnes-là, & nous vous estimerons de même.

14. \* Un homme qui se met à la fenêtre pour voir les passans; si je passe parlà, puis-je dire qu'il s'est mis là pour me voir? Non; car il ne pense pas à moi en particulier. Mais celui qui aime une personne à cause de sa beauté, l'aime-t-il?

MORALES.

Non; car la petite vérole, qui ôtera la beauté sans tuer la personne, fera qu'il CHAP. ne l'aimera plus : & si on m'aime pour mon jugement, ou pour ma mémoire, m'aime-t-on, moi? Non; car je pnis perdre ces qualités sans cesser d'être. Où est donc ce moi, s'il n'est, ni dans le corps, ni dans l'ame? Et comment aimer le corps ou l'ame, sinon pour ces qualités, qui ne sont point ce qui fait ce moi, puisqu'elles sont périssables? Car aimeroit-on la substance de l'ame d'une personne abstraitement, & quelques qualités qui y fussent? Cela ne se peut, & seroit injuste. On n'aime donc jamais personne, mais seulement les qualités; on, si on aime la personne, il faut dire que c'est l'assemblage des qualités qui fait la personne.

15. \* Les choses qui nous tiennent le plus au cœur ne sont rien le plus souvent; comme, par exemple, de cacher qu'on ait peu de bien. C'est un néant que notre imagination groffit en montagne. Un autre tour d'imagination nous le fait découvrir

fans peine.

16. \* Il y a des vices qui ne tiennent à nous que par d'autres, & qui en ôtant le tronc, s'emportent comme des branches.

17. \* Quand la malignité a la raison de son côté, elle devient fiere, & étale la raison en tout son lustre : quand l'austérité ou le choix févere n'a pas réussi au yrai bien, & qu'il faut revenir à suivre la nature, elle devient fiere par le retour.

18. \* Ce n'est pas être heureux que de pouvoir être réjoui par le divertissement; car il vient d'ailleurs, & de dehors; & ainsi il est dépendant, & par conséquent sujet à être troublé par mille accidens qui

font les afflictions inévitables. 19. 40 Il y a des gens qui voudroient qu'un Auteur ne parlat jamais des choses dont les autres ont parlé; autrement on l'accuse de ne rien dire de nouveau. Mais fi les matieres qu'il traite ne font pas nouvelles, la disposition en est nouvelle. Quand on joue à la paume, c'est une même balle dont on joue l'un & l'autre; mais l'un la place mieux. J'aimerois aurant qu'on l'accusat de se servir des mots anciens; comme si les mêmes pensées ne formoient pas un autre corps de discours par une disposition différente, aussi-bien que les mêmes mots forment d'autres pensées par les différentes dispositions.

20. \* Toutes les bonnes maximes sont dans le monde; il ne faut que les appliquer. Par exemple, on ne doute pas qu'il ne faille exposer sa vie pour défendre le bien public, & plusieurs le font; mais pour la Religion, peu.

21. W L'extrême esprit est accusé de

MORALES.

folie, comme l'extrême défaut. Rien ne passe pour bon que la médiocrité. C'est la CHAP. pluralité qui a établi cela, & qui mord quiconque s'en échappe par quelque bout que ce soit. Je ne m'y obstinerai pas; je consens qu'on m'y mette; & si je refuse d'être au bas bout, ce n'est pas parce qu'il est bas, mais parce qu'il est bout; car je refuserois de même qu'on me mît au haut. C'est sortir de l'humanité, que de sortir du milieu : la grandeur de l'ame humaine consiste à savoir s'y tenir; & tant s'en faut que sa grandeur soit d'en sortir, qu'elle

est à n'en point sortir. 22. \* On ne passe point dans le monde pour se connoître en vers, si l'on n'a mis l'enseigne de Poëre; ni pour être habile en mathématiques, si l'on n'a mis celle de Mathématicien. Mais les vrais honnêtes gens ne veulent point d'enseigne, & ne mettent guères de différence entre le métier de Poëte & celui de Brodenr. Ils ne font point appellés, ni Poëtes, ni Géometres; mais ils jugent de tous ceux-là. On ne les devine point. Ils parleront des chofes dont l'on parloit quand ils sont entrés. On ne s'apperçoit point en eux d'une qualité plutôt que d'une autre, hors de la nécessité de la mettre en usage; mais alors on s'en souvient : car il est également de ce caractere, qu'on ne dise point d'eux

PENSÉES qu'ils parlent bien, lorsqu'il n'est pas ques-XXIX. tion du langage, & qu'on dise d'eux qu'ils parlent bien, quand il en est question. C'est donc une fausse louange quand on dit d'un homme lorsqu'il entre, qu'il est fort habile en poésie; & c'est une mauvaise marque, quand on n'a recours à lui que lorsqu'il s'agit de juger de quelques vers. L'homme est plein de besoins. Il n'aime que ceux qui peuvent le remplir. C'est un bon Mathématicien, dira-t-on; mais je n'ai que faire de mathématique. C'est un homme qui entend bien la guerre; mais je ne veux la faire à personne. Il faut donc un honnête homme, qui puisse s'accommoder à tous nos besoins.

23. \* Quand on se porte bien, on ne comprend pas comment on pourroit faire fi on étoit malade; & quand on l'est, on prend médecine gaiement : le mal y résout. On n'a plus les passions & les désirs des divertissemens & des promenades, que la fanté donnoit, & qui sont incompatibles avec les nécessités de la maladie. La nature donne alors des passions & des désirs conformes à l'état présent. Ce ne . font que les craintes que nous nous donnons nous-mêmes, & non pas la nature, qui nous troublent; parce qu'elles joignent à l'état où nous sommes, les passions de l'état où nous ne sommes pas.

24. \* Les discours d'humilité sont matiere d'orgueil aux gens glorieux, & d'hu- CHAP. milité aux humbles. Aussi ceux de Pyrrhonisme & de doute sont matiere d'affirmation aux affirmatifs. Peu de gens parlent de l'humilité humblement, peu de la chafteté chastement, peu du doute en doutant. Nous ne fommes que menfonge, duplicité, contrariétés. Nous nous cachons, & nous nous déguifons à nous-mêmes.

25. \* Les belles actions cachées font les plus estimables. Quand j'en vois quelques-unes dans l'histoire; elles me plaisent fort. Mais enfin elles n'ont pas été tout-à-fait cachées, puisqu'elles ont été fues; & ce peu par où elles ont paru en diminue le mérite : car c'est là le plus beau, de les avoir voulu cacher.

26. 20 Diseur de bons mots, mauvais caractere.

Le mot de Moi, dont l'Auteur se sert dans la pensée suivante, ne signifie que l'amour propre. C'est un terme dont il avoit accoutume de se serviraves quelques-uns de ses amis.

27. \* Le moi est haissable : ainsi ceux qui ne l'ôtent pas, & qui se contentent seulement de le couvrir, sont toujours haissables. Point du tout, direz-vous; car en agissant, comme nous faisons, obligeamment pour tout le monde, on n'a pas sujet de nous hair. Cela est vrai, si on ne

haissoit dans le moi que le déplaisir qui nous en revient. Mais si je le hais, parce qu'il est injuste, & qu'il se fait centre de tout, je le hairai toujours. En un mot, le moi a deux qualités : il est injuste en soi en ce qu'il se fait centre de tout; il est incommode aux autres en ce qu'il veut les asservir : car chaque moi est l'ennemi, & voudroit être le tyran de tous les autres. Vous en ôtez l'incommodité, mais non pas l'injustice, & ainsi vous ne le rendez pas aimable à ceux qui en haissent l'injustice : vous ne le rendez aimable qu'aux injustes, qui n'y trouvent plus leur ennemi, & ainsi vous demeurez injuste, & ne

pouvez plaire qu'aux injustes. 28. \* Je n'admire point un homme qui possede une vertu dans toute sa perfection, s'il ne possede en même-temps dans un pareil degré la vertu opposée, tel qu'étoit Epaminondas, qui avoit l'extrême valeur jointe à l'extrême bénignité : car autrement ce n'est pas monter, c'est tomber. On ne montre pas sa grandeur pour être en une extremité, mais bien en touchant les deux à la fois, & remplissant rout l'entre-deux. Mais peut-être que ce n'est qu'un soudain mouvement de l'ame de l'un. à l'autre de ces extrêmes, & qu'elle n'est jamais en effet qu'en un point, comme le tison de seu que l'on tourne. Mais au moins

MORALES. 233 cela marque l'agilité de l'ame, si cela n'en

marque l'étendue.

29. 40 Si notre condition étoit véritablement heureuse, il ne faudroit pas nous

divertir d'y penfer.

30. 1 j'avois passé beaucoup de temps dans l'étude des sciences abstraites: mais le peu de gens avec qui on en peut communiquer m'en avoit dégouté. Quand j'ai commencé l'étude de l'homme, j'ai vu que ces sciences abstraites ne lui sont pas propres, & que je m'égarois plus de ma condition en y pénétrant, que les autres en les ignorant; & jeleur ai pardonné de ne s'y point appliquer. Mais j'ai cru trouver au moins bien des compagnons dans l'étude de l'homme, puisque c'est celle qui lui est propre. J'ai été trompé. Il y en a encore moins qui l'étudient que la géométrie.

31.\* Quand tout se remue également, rien ne se remue en apparence; comme en un vaisseau. Quand tous vont vers le déréglement, nul ne semble y aller. Qui s'arrête, fait remarquer l'emportement des autres, comme un point sixe.

32. \* Les Philosophes se croient bien fins d'avoir renfermé toute leur morale sous certaines divisions. Mais pourquoi la diviser en quatre plutôt qu'en six ? Pourquoi faire plutôt quatre especes de ver-

CHAP.

tus que dix? Pourquoi la renfermer en CHAP, abstine & sustine, plutôt qu'en autre chose ? Mais voilà, direz-vous, tout renfermé en un seul mot. Oui ; mais cela est inutile, si on ne l'explique; & dès qu'on vient à l'expliquer, & qu'on ouvre ce précepte qui contient tous les autres, ils en sortent en la premiere confusion que vous vouliez éviter : & ainsi, quand il sont tous renfermés en un, ils sont cachés & inutiles; & lorsqu'on veut les développer, ils reparoissent dans leur confusion naturelle : la nature les a tous établis chacun en foi-même; & quoiqu'on puisse les enfermer l'un dans l'autre, ils subsistent indépendamment l'un de l'autre : ainsi toutes ces divisions & ces mots n'ont guères d'autre utilité que d'aider la mémoire, & de servir d'adresse pour prouver ce qu'ils renferment.

33. \* Quand on veut reprendre avec utilité, & montrer à un autre qu'il se trompe, il faut observer par quel côré il envisage la chose, (car elle est vraie ordinairement de ce côté-là ) & lui avouer cette vérité. Il se contente de cela, parce qu'il voit qu'il ne se trompoit pas, & qu'il manquoit seulement à voir tous les côtés. Or, on n'a pas de honte de ne pas tout voir; mais on ne veut pas s'être trompé; & peut-être que cela vient de ce que na-

turellement l'esprit ne peut se tromper dans le côté qui l'envisage, comme les ap- CHAP. préhensions des sens sont toujours vraies.

34. \* La vertu d'un homme ne doit pas se mesurer par ses efforts, mais par ce

qu'il fair d'ordinaire.

35. \* Les grands & les petits ont mêmes accidens, mêmes fâcheries & mêmes passions; mais les uns sont au haut de la roue, & les autres près du centre, & ainsi moins agités par les mêmes mouvemens.

36. \* On se persuade mieux pour l'ordinaire par les raisons qu'on a trouvées foi-même, que par celles qui sont venues

dans l'esprit des autres.

37. 10 Quoique les personnes n'aient point d'intérêt à ce qu'ils disent, il ne faut pas conclure delà abfolument qu'ils ne mentent point; car il y a des gens qui mentent simplement pour mentir.

38. \* L'exemple de la chasteté d'Alexandre n'a pas tant fait de continens, que celui de son ivrognerie a fait d'intempérans. On n'a pas de honte de n'être pas aussi vertueux que lui, & il semble excufable de n'être pas plus vicieux que lui. On croit n'être pas tout-à-fait dans les vices du commun des hommes, quand on se voit dans les vices de ces grands hommes; & cependant on ne prend pas

garde qu'ils font en cela du commun des hommes. On tient à eux par le bout par où ils tiennent au peuple. Quelque élevés qu'ils foient, ils font unis au reste des hommes par quelque endroit. Ils ne sont pas suspendus en l'air, & séparés de notre société. S'ils sont plus grands que nous, c'est qu'ils ont la tête plus élevée; mais ils ont les pieds aussi bas que les nôtres. Ils sont tous à même niveau, & s'appuient sur la même terre; & par cette extrémité ils sont aussi abaissés que nous, que les enfans, que les bêtes.

39. \* C'est le combat qui nous plaît, & non pas la victoire. On aime à voir les combats des animaux, non le vainqueur acharné sur le vaincu. Que vouloit-on voir, sinon la fin de la victoire? Et des qu'elle est arrivée, on en est saoul. Ainsi dans le jeu; ainti dans la recherche de la vérité. On aime à voir dans les disputes le combat des opinions; mais de contempler la vérité trouvée, point du tout. Pour la faire remarquer avec plaisir, il faut la faire voir naissant de la dispute. De même dans les passions, il y a du plaisir à en voir deux contraires se heurter; mais quand l'une est maîtresse, ce n'est plus que brutalité. Nous ne cherchons jamais les choses, mais la recherche des choses. Ainsi dans la Comédie les scenes contenM O R A L E S. 237
tes sans crainte ne valent rien, ni les extrêmes miseres sans espérance, ni les XXIX.
amours brutales.

44. \* On n'apprend pas aux hommes à être honnêtes gens, & on leur apprend tout le reste; & cependant ils ne se piquent de rien tant que de cela. Ainsi ils ne se piquent de savoir que la seule chose

qu'ils n'apprennent point.

41. 20 Le sot projet que Montagne a eu de se peindre! & cela non pas en passant & contre ses maximes, comme il arrive à tout le monde de faillir; mais par ses propres maximes, & par un dessein premier & principal: car de dire des sottises par hazard & par foiblesse, c'est un mal ordinaire; mais d'en dire à dessein, c'est ce qui n'est pas supportable, & d'en dire de telles que celles-là.

42. \* Ceux qui sont dans le déréglement disent à ceux qui sont dans l'ordre, que ce sont eux qui s'éloignent de la nature; & ils la croient suivre; comme ceux qui sont dans un vaisseau croient que ceux qui sont au bord s'éloignent. Le langage est pareil de tous côtés: il faut avoir un point fixe pour en juger. Le port regle ceux qui sont dans un vaisseau: mais où trouverons-nous ce point dans la morale?

43. \* Plaindre les malheureux n'est pas contre la concupiscence; au contraire

on est bien aise de pouvoir se rendre ce CHAP. témoignage d'humanité, & de s'attirer la réputation de tendresse, sans qu'il en coute rien': ainsi ce n'est pas grand'chose.

44. \* Qui auroit eu l'amitié du Roi d'Angleterre, du Roi de Pologne & de la Reine de Suede, auroit-il cru pouvoir manquer de retraite & d'asyle au monde ?

45. \* Les choses ont diverses qualites, & l'ame diverses inclinations; car rien n'est simple de ce qui s'offre à l'ame, & l'ame ne s'offre jamais simple à aucun fujet. Delà vient qu'on pleure & qu'on rit quelquefois d'une même chose.

46. Nous fommes fi malheureux, que nous ne pouvons prendre plaisir à une chose, qu'à condition de nous fâcher si elle nous réuffit mal; ce que mille choses peuvent faire, & font à toute heure. Qui auroit trouvé le secret de se réjouir du bien, sans être touché du mal contraire, auroit trouvé le point.

47. \* Il y a diverses classes de forts. de beaux, de bons esprits & de pieux, dont chacun doit regner chez soi, non ailleurs. Ils se rencontrent quelquesois; & le fort & le beau se battent sottement à qui sera le maître l'un de l'autre; car leur maîtrise est de divers genre. Ils ne s'entendent pas, & leur faute est de vouloir regner par-tout. Rien ne le peut, non pas

même la force : elle ne fait rien au royaume des favans, elle n'est maîtresse que CHAP. des actions extérieures.

48. \* Ferox gens nullam effe vitam fine armis putat. Ils aiment mieux la mort que la paix : les autres aiment mieux la mort que la guerre. Toute opinion peut être préférée à la vie, dont l'amour paroît fi fort & fi naturel.

49. \* Qu'il est difficile de proposer une chose au jugement d'une autre, sans corrompre son jugement par la maniere de la lui propofer. Si on dit, Je le trouve beau, je le trouve obscur, on entraîne l'imagination à ce jugement, ou on l'irrite au contraire. Il vaut mieux ne rien dire: car alors il juge selon ce qu'il est, c'està-dire, felon ce qu'il est alors, & felon que les autres circonstances dont on n'est pas auteur l'auront disposé; si ce n'est que ce filence ne fasse aussi son effer, selon le tour & l'interprétation qu'il fera en humeur d'y donner; ou felon qu'il conjecturera de l'air du visage ou du ton de la voix : tant il est aisé de démonter un jugement de son affiette naturelle; ou plutôr, tant il y en a peu de fermes & de stables.

(0. \*Les Platoniciens, & même Epictete & ses Sectateurs, croient que Dieu est seul digne d'être aimé & admiré; & cependant ils ont désiré d'être aimés &

admirés des hommes. Ils ne connoissent CHAP pas leur corruption. S'ils se sentent portés à l'aimer & à l'adorer, & qu'ils y trouvent leur principale joie, qu'ils s'estiment bons, à la bonne heure. Mais s'ils y fentent de la répugnance; s'ils n'ont aucune pente qu'à vouloir s'établir dans l'estime des hommes, & que pour toute perfection ils fassent seulement que fans forcer les hommes, il leur fassent trouver leur bonheur à les aimer ; je dirai que cette perfection est horrible. Quoi ! ils ont connu Dieu, & n'ont pas désiré uniquement que les hommes l'aimassent; ils ont voulu que les hommes s'arrêtassent à eux; ils ont voulu être l'objet du bonheur volontaire des hommes!

51. Montagne a raifon : la coutume doit être suivie dès-là qu'elle est coutume, & qu'on la trouve établie, sans examiner si elle est raisonnable ou non; cela s'entend toujours de ce qui n'est point contraire au droit naturel ou divin, llest vrai que le peuple ne la suit que par cette seule raison, qu'il la croit juste, sans quoi il ne la suivroit plus; parce qu'on ne veut être assujetti qu'à la raison ou à la justice. La coutume sans cela passeroit pour tyrannie; au lieu que l'empire de la raison & de la justice n'est non plus tyrannie que celui de la délectation.

Mais

MORALES. Mais il seroit bon qu'on obéit aux loix & coutumes, parce qu'elles sont loix; & CHAP. que le peuple comprir que c'est là ce qui les rend justes. Par ce moyen on ne les quitteroit jamais; au lieu que quand on fait dépendre leur justice d'autre chose, il est aisé de la rendre douteuse; & voilà ce qui fait que les peuples sont sujets à se révolter.

52. \* Que l'on a bien fait de distinguer les hommes par l'extérieur, plutôt que par les qualités intérieures! Qui paffera de nous deux? Qui cédera la place à l'autre? Le moins habile? Mais je suis aussi habile que lui. Il faudra se battre sur cela. Il a quatre laquais, & je n'en ai qu'un. Cela est visible; il n'y a qu'à compter; c'est à moi à céder; & je suis un sot si je le conteste. Nous voilà en paix par ce moyen; ce qui est le plus grand des biens.

13. \* Le temps amortit les afflictions & les querelles, parce qu'on change, & qu'on devient comme une autre personne. Ni l'offensant, ni l'offense ne sont plus les mêmes. C'est comme un peuple qu'on a irrité, & qu'on reverroit après deux générations. Ce sont encore les François,

mais non les mêmes.

(4. \* Il est indubitable que l'ame est mortelle, ou immortelle. Cela doit mettre une différence entiere dans la morale;

& cependant les Philosophes ont conduit CHAP. la morale indépendamment de cela. Quel étrange aveuglement!

> 55. \* Le dernier acte est toujours sanglant, quelque belle que soit la comédie en tout le reste. On jette enfin de la terre sur la tête, & en voilà pour jamais.

# CHAPITRE XXX.

Pensées sur la mort, qui ont été extraites d'une Lettre écrite par Monsieur Pascal sur le sujet de la mort de Monsieur son Pere.

1. O Uand nous fommes dans l'affliction à cause de la mort de quelque personne pour qui nous avons de l'affection, ou pour quelque autre malheur qui nous arrive, nous ne devons pas chercher de la consolation dans nous-mêmes, ni dans les hommes, ni dans tout ce qui est créé; mais nous la devons chercher en Dieu feul. Et la raison en est, que toutes les créatures ne sont pas la premiere cause des accidens que nous appellons maux; mais que la providence de Dieu en étant l'unique & véritatable cause, l'arbitre & la souveraine, il est indubitable qu'il faut recourir direc-

SUR LA MORT. 243 tement à la fource, & remonter jusques à l'origine pour trouver un solide allége-CHAP. ment. Que si nous suivons ce précepte, & que nous considérions cette mort qui nous afflige, non pas comme un effet du hazard, ni comme une nécessité farale de la nature, ni comme le jouet des élémens &c des parties qui composent l'homme, (car Dieu n'a pas abandonné ses élus au caprice du hazard), mais comme une suite indispenfable, inévitable, juste & sainte, d'un arrêt de la providence de Dieu, pour être exécuté dans la plénitude de son temps; & enfin que tout ce qui est arrivé a été de tout temps présent & préordonné en Dieu; si, dis-je, par un transport de grace nous regardons cet accident, non dans lui-même, & hors de Dieu; mais hors de lui-même, & dans la volonté même de Dieu; dans la justice de son arrêt, dans l'ordre de sa providence qui en est la véritable cause, sans qui il ne fût pas arrivé, par qui seule il est arrivé, & de la maniere dont il est arrivé; nous adorerons dans un humble filence la hauteur impénétrable de ses secrets; nous vénérerons la sainteté de ses arrêts; nous bénirons la conduite de sa providence; & unissant notre volonté à celle de Dieu même, nous voudrons avec lui, en lui, & pour lui la chose qu'il a voulue en nous & pour nous de toute éternité.

2. \* Il n'y a de confolation qu'en la CHAP. vérité seule. Il est sans doute que Séneque & Socrate n'ont rien qui puisse nous persuader & consoler dans ces occasions. Ils ont été fous l'erreur qui a aveuglé tous les hommes : dans le premier ils ont tous pris la mort comme naturelle à l'homme; & tous les discours qu'ils ont fondés sur ce faux principe, font si vains & si peu solides, qu'ils ne servent qu'à montrer par leur inutilité combien l'homme en général est foible, puisque les plus hautes productions des plus grands d'entre les hommes font si basses & si puériles.

Il n'en est pas de même de Jesus-CHRIST, il n'en est pas ainsi des livres canoniques : la vérité y est le ouverte, & la confolation y est jointe austi infailliblement qu'elle est infailliblement séparée de l'erreur. Considérons donc la mort dans la vérité que le Saint-Esprit nous a apprife. Nous avons cet admirable avantage de connoître que véritablement & effectivement la mort est une peine du péché, imposée à l'homme pour expier son crime, nécessaire à l'homme pour le purger du péché; que c'est la seule qui peut délivrer l'ame de la concupiscence des membres, sans laquelle les Saints ne vivent point en ce monde. Nous favons que la vie & la vie des Chrétiens est un

SURLA MORT. 245 facrifice continuel, qui ne peut être achevé que par la mort : nous favons que CHAP. JESUS-CHRIST entrant au monde, s'est confidéré & s'est offert à Dieu comme un holocauste & une véritable victime; que sa Naissance, sa Vie, sa Mort, sa Réfurrection, son Ascension, sa séance éternelle à la droite de son Pere, & sa présence dans l'Eucharistie, ne sont qu'un seul & unique sacrifice : nous savons que ce qui est arrivé en Jesus-Christ doit arriver en tous ses membres.

Considérons donc la vie comme un sacrifice, & que les accidens de la vie ne fassent d'impression dans l'esprit des Chrétiens, qu'à proportion qu'ils interrompent ou qu'ils accomplissent ce facrifice. N'appellons mal que ce qui rend la victime de Dieu , victime du Diable ; mais appellons bien ce qui rend la victime du Diable en Adam, victime de Dieu; & sur cette regle examinons la nature de la mort.

Pour cela il faut recourir à la personne de Jesus-Christ; car comme Dieu ne considere les hommes que par le médiateur Jesus-Christ, les hommes aussi ne devroient regarder, ni les autres, ni eux-mêmes, que médiatement par Jesus-Christ.

Si nous ne passons par ce milieu, nous ne trouvons en nous que de véritables mal-

L mi

heurs, ou des plaifirs abominables : mais CHAP. si nous considérons toutes ces choses en JESUS-CHRIST, nous trouverons toute confolation, toute fatisfaction, toute édification.

> Considérons donc la mort en Je s u s-CHRIST, & non pas fans Jesus-Christ. Sans Jesus-Christ elle est horrible, elle est détestable, & l'horreur de la nature. En Jesus-Christ elle est toute autre; elle est aimable, fainte & la joie du fidele. Tout est doux en Jesus-Christ, jusqu'à la mort; & c'est pourquoi il a fouffert & est mort pour sanctifier la mort & les fouffrances; & comme Dieu & comme homme il a été tout ce qu'il y a de grand, & tout ce qu'il y a d'abject; afin de sanctifier en soi toutes choses, excepté le péché, & pour être le modele de toutes les conditions.

Pour confidérer ce que c'est que la mort, & la mort en Jesus-Christ, il fant voir quel rang elle tient dans son sacrifice continuel & fans interruption, & pour cela remarquer que dans les facrifices la principale partie est la mort de l'hostie. L'oblation & la fanctification qui précedent sont des dispositions; mais l'accompliffement est la mort, dans laquelle, par l'anéantissement de la vie, la créature rend à Dieu tout l'hommage dont elle est

SUR LA MORT. 247 capable, en s'anéantiffant devant les yeux de sa majesté, & en adorant sa souveraine CHAP. existence, qui existe seule essentiellement. Il est vrai qu'il y a encore une autre partie après la mort de l'hostie, sans laquelle sa mort est inutile; c'est l'acceptation que Dieu fait du facrifice. C'est ce qui est dit dans l'Ecriture : Et odoratus est Dominus . Genes. odorem suavitatis: Er Dieu a reçu l'odeur visi, 21. du sacrifice. C'est véritablement celle-là qui couronne l'oblation; mais elle est plutôt une action de Dien vers la créature, que de la créature vers Dien ; & elle n'empêche pas que la derniere action de la créature ne soit la mort.

Toutes ces choses ont été accomplies en J. C. en entrant au monde. Il s'est offert: Obtulit semetipsum per Spiritum sanc. Hebr.ix. tum. Ingrediens mundum dixit : Hosliam 14. x, & oblationem noluisti : tunc dixi , Ecce 5, 7. venio: in capite libri scriptum est de me, ut faciam, Deus, voluntatem tuam. It s'est offert lui-même par le S. Esprit. Entrant dans le monde, il a dit : Seigneur, les facrifices ne vous sont point agréables; mais vous m'avez formé un corps. Alors j'ai dit: Me voici, je viens selon qu'il est écrit de moi dans le livre, pour faire, mon Dieu, votre volonté; & votre loi est dans le milieu de mon cœur. Voilà son oblation. Sa sanctification a suivi immédiatement son oblation. Ce sa-

crifice a duré toute sa vie, & a été accompli par sa mort. Il a fallu qu'il ait passé par les souffrances, pour entrer en sa gloire: xxiv,26. & quoiqu'il fut Fils de Dieu, il a fallu Heb. v , qu'il ait appris l'obeissance. Mais aux jours de sa chair ayant offert avec un grand cri,

& avec larmes , ses prieres & ses supplications à celui qui pouvoit le tirer de la mort, il a été exaucé selon son humble respect pour son Pere ; & Dieu l'a reffuscité, & lui a envoyé sa gloire, figurée autrefois par le feu du ciel qui tomboit sur les victimes, pour brûler & consumer son corps, & le faire vivre de la vie de la gloire. C'est ce que Jesus-Christ a obtenu, & qui a été accompli par la Résurrection.

Ainsi ce sacrifice étant parfait par la mort de JESUS-CHRIST, & confomme même en son corps par sa Résurrection, où l'image de la chair du péché a été absorbée par la gloire, Jesus-Christ avoit tout achevé de sa part; & il ne restoit plus sinon que le sacrifice fût accepté de Dieu, & que comme la fumée s'élevoit, & portoit l'odeur au trône de Dieu, ausli Jesus-Christ fut en cet état d'immolation parfaite offert, porté & reçu au trône de Dieu même : & c'est ce qui a été accompli en l'Ascension, en laquelle il est monté, & par sa propre force, & par la force de son Saint-Esprit qui l'environ-

SUR LA MORT. 249 noit de toutes parts. Il a été enlevé, comme la fumée des victimes, qui est la figure CHAP. de Jesus-Christ, étoit portée en haut par l'air qui la foutenoit, qui est la figure

du Saint-Esprit : & les Actes des Apôtres nous marquent expressément qu'il fut reçu au ciel, pour nous assurer que ce saint sacrifice accompli en terre, a été accepté &

reçu dans le sein de Dieu.

Voilà l'état des choses en notre souverain Seigneur. Considérons-les en nous maintenant. Lorsque nous entrons dans l'Eglise, qui est le monde des sideles & particulièrement des élus, où Jesus-Christ entra des le moment de son Incarnation par un privilege particulier au Fils unique de Dieu, nous sommes offerts & sanctifiés. Ce facrifice se continue par la vie, & s'accomplit à la mort, dans laquelle l'ame quittant véritablement tous les vices, & l'amour de la terre, dont la contagion l'infecte toujours durant cette vie, elle acheve son immolation, & est reçue dans le fein de Dieu.

Ne nous affligeons donc pas de la mort des fideles, comme les Paiens qui n'ont point d'espérance. Nous ne les avons pas perdus au moment de leur mort. Nous les avions perdus, pour ainsi dire, dès qu'ils étoient entrés dans l'Eglise par le baptême. Dès lors ils étoient à Dieu. Leur

vie étoit vouée à Dieu ; leurs actions né CHAP regardoient le monde que pour Dieu. Dans leur mort ils se sont entiérement dérachés des péchés; & c'est en ce moment qu'ils ont été reçus de Dieu, & que leur facrifice a reçu son accomplissement & fon couronnement.

Ils ont fait ce qu'ils avoient voué : ils ont achevé l'œuvre que Dieu leur avoit donné à faire : ils ont accompli la seule chose pour laquelle ils avoient été créés. La volonté de Dieu s'est accomplie en eux; & leur volonté est absorbée en Dieu. Que notre volonté ne sépare donc pas ce que Dieu a uni ; & étouffons ou modérons par l'intelligence de la vérité les sentimens de la nature corrompue & decue, qui n'a que de fausses images, & qui trouble par ses illusions la sainteré des sentimens que la vérité de l'Evangile doit nous donner.

Ne considérons donc plus la mort comme des Paiens, mais comme des Chrétiens, c'est-à-dire, avec l'espérance, comme faint Paul l'ordonne, puisque c'est le privilege spécial des Chrétiens. Ne considérons plus un corps comme une charogne infecte; car la nature trompeuse nous le représente de la sorte; mais comme le temple inviolable & éternel du Saint-Esprir, comme la foi l'apprend.

SUR LA MORT. 251

Car nous savons que les corps des Saints font habités par le Saint Esprit jusques à CHAP. la réfurrection, qui se fera par la vertu de cet Esprit qui réside en eux pour cet effet. C'est le sentiment des Peres. C'est pour cette raison que nous honorons les reliques des morts, & c'est sur ce vrai principe que l'on donnoit autrefois l'Eucharistie dans la bouche des morts; parce que comme on savoit qu'ils étoient le temple du Saint-Esprit, on croyoit qu'ils méritoient d'être aussi unis à ce saint Sacrement. Mais l'Eglise a changé cette coutume; non pas qu'elle croie que ces corps ne soient pas saints, mais par cette raison, que l'Eucharistie étant le pain de vie & des vivans, il ne doit pas être donné aux

Ne considérons plus les fideles qui sont morts en la grace de Dieu, comme ayant cessé de vivre, quoique la nature le suggere; mais comme commençant à vivre, comme la vérité l'assure. Ne considérons plus leurs ames comme péries & réduites au néant; mais comme vivifiées & unies au Souverain vivant: & corrigeons ainfi, par l'attention à ces vérités, les sentimens d'erreur qui sont si empreints en nousmêmes, & ces mouvemens d'horreur qui font si naturels à l'homme.

3. \* Dieu a créé l'homme avec deux

amours; l'un pour Dieu, l'autre pour foich AP même; mais avec cette loi, que l'amour pour Dieu feroit infini, c'est-à-dire, sans aucune autre sin que Dieu même; & que l'amour pour soi-même seroit sini & rapportant à Dieu.

L'homme en cet état non-seulement s'aimoit sans péché, mais il ne pouvoit

pas ne point s'aimer sans péché.

Depuis, le péché étant arrivé, l'homme a perdu le premier de ces amours; & l'amour pour soi-même étant resté seul dans cette grande ame capable d'un amour infini, cet amour-propre s'est étendu & débordé dans le vuide que l'amour de Dieu a laissé; & ainsi il s'est aimé seul, & toutes

choses pour soi, c'est-à-dire, infiniment.
Voilà l'origine de l'amour-propre. Il
étoit naturel à Adam, & juste en son innocence; mais il est devenu, & criminel,
& immodéré ensuite de son péché.

Voilà la fource de cet amour, & la cause de sa désectuosité & de son excès.

Il en est de même du désir de dominer, de la paresse & des autres vices. L'application en est aisée à faire au sujet de l'horreur que nous avons de la mort. Cette horreur étoit naturelle & juste dans Adam innocent, parce que sa vie étant très-agréable à Dieu, elle devoit être agréable à l'homme: & la mort eût été horrible, parce

qu'elle ent fini une vie conforme à la volonté de Dieu. Depuis, l'homme ayant CHAP. péché, fa vie est devenue corrompue, son corps & son ame ennemis l'un de l'autre, & tous deux de Dieu.

Ce changement ayant infecté une si fainte vie, l'amour de la vie est néanmoins demeuré; & l'horreur de la mort étant restée la même, ce qui étoit juste en Adam est injuste en nous.

Voilà l'origine de l'horreur de la mort,

& la cause de sa défectuosité.

Eclairons donc l'erreur de la nature par la lumiere de la foi.

L'horreur de la mort est naturelle; mais c'est dans l'état d'innocence, parce qu'elle n'eût pu entrer dans le paradis qu'en finiffant une vie toute pure. Il étoit juste de la hair, quand elle n'eût pu arriver qu'en séparant un ame sainte d'un corps saint : mais il est juste de l'aimer, quand elle sépare une ame fainte d'un corps impur. Il étoit juste de la fuir, quand elle eut rompu la paix entre l'ame & le corps; mais non pas quand elle en calme la dissention irréconciliable. Enfin quand elle eût affligé un corps innocent, quand elle eut ôté au corps la liberté d'honorer Dieu, quand elle eut féparé de l'ame un corps foumis & coopérateur à ses volontés, quand elle eût fini tous les biens dont l'homme est

capable; il étoit juste de l'abhorrer : mais XXX quand elle finit une vie impure, quand elle ôte au corps la liberté de pécher, quand elle délivre d'ame d'un rebelle trèspuissant, & contredisant tous les motifs de son salut; il est très-injuste d'en conserver les mêmes sentimens.

Ne quittons donc pas cet amour que la nature nous a donné pour la vie, puisque nous l'avons reçu de Dien; mais que ce soit pour la même vie pour laquelle Dieu nous l'a donne, & non pas pour un objet contraire.

Et en consentant à l'amour qu'Adam avoit pour sa vie innocente, & que JESUS-CHRIST même a eu pour la sienne, portons-nous à hair une vie contraire à celle que Jes us-Christ a aimée, & à n'appréhender que la mort que J Es u s-CHRIST a appréhendée, qui arrive à un corps agréable à Dieu; mais non pas à craindre une mort, qui punissant un corps coupable, & purgeant un corps vicieux, nous doit donner des sentimens tout contraires, si nous avons un peu de foi, d'efpérance & de charité.

C'est un des grands principes du Christianisme, que tout ce qui est arrivé à JESUS-CHRIST doit se passer, & dans l'ame, & dans le corps de chaque Chrétien : que comme Jesus-Christ a

SURLA MORT. 255 fouffert durant sa vie mortelle, est reffuscité d'une nouvelle vie, & est monté au CHAP. ciel, où il est assis à la droite de Dieu son Pere ; ainfi le corps & l'ame doivent soufrir, mourir, ressusciter & monter au ciel.

Toutes ces choses s'accomplissent dans l'ame durant cette vie , mais non dans le

L'ame fouffre & meurt au péché dans la Pénitence & dans le Baptême; l'ame reffuscite à une nouvelle vie dans ces Sacremens; & enfin l'ame quitte la terre & monte au ciel en menant une vie céleste; ce qui fait dire à saint Paul : Conversatio nostra in cœlis est.

Aucune de ces choses n'arrive dans le corps durant cette vie; mais les mêmes

choses'y passent ensuite.

Car à la mort le corps meurt à sa vie mortelle : au Jugement il reffuscitera à une nouvelle vie : après le Jugement il montera au ciel, & y demeurera éternellement.

Ainsi les mêmes choses arriventau corps & à l'ame, mais en différens temps; & les changemens du corps n'arrivent que quand ceux de l'ame sont accomplis, c'est-à-dire, après la mort : de sorte que la mort est le couronnement de la béatitude de l'ame, & le commencement de la béatitude du corps. Livery at many merchanter and the property

CHAP.

Voilà les admirables conduites de la fagesse de Dieu sur le salut des ames; & saint Augustin nous apprend sur ce sujet, que Dieu en a disposé de la sorte, de peur que si le corps de l'homme sût mort & ressuscité pour jamais dans le Baptême, on ne sût entré dans l'obéissance de l'Evangile que par l'amour de la vie; au lieu que la grandeur de la soi éclate bien davantage, lorsque l'on tend à l'immorta-

lité par les ombres de la mort.

4. \* Il n'est pas juste que nous soyons lans restentiment & sans douleur dans les afflictions & les accidens fâcheux qui nous arrivent, comme des Anges qui n'ont aucun sentiment de la nature : il n'est pas juste aussi que nous soyons sans consolation, comme des Paiens qui n'ont aucun sentiment de la grace : mais il est juste que nous soyons affligés & consolés comme Chrétiens, & que la consolation de la grace l'emporte par dessus les sentimens de la nature; afin que la grace soit nonseulement en nous, mais victorieuse en nous; qu'ainsi en sanctifiant le nom de notre Pere, sa volonté devienne la nôtre; que sa grace regne & domine sur la nature; & que nos afflictions soient comme la matiere d'un sacrifice que sa grace consomme & anéantisse pour la gloire de Dieu; & que ces facrifices particuliers

honorent & préviennent le facrifice universel où la nature entiere doit être con-

fommée par la puissance de J. C.

Ainsi nous tirerons avantage de nos propres impersections, puisqu'elles serviront de matiere à cet holocauste : car c'est le but des vrais Chrétiens de prositer de leurs propres impersections, parce que tout coopere en bien pour les élus.

Et si nous y prenons garde de près, nous trouverons de grands avantages pour notre édification en considérant la chose dans la vérité: car puisqu'il est véritable que la mort du corps n'est que l'image de celle de l'ame, & que nous bâtissons sur ce principe, que nous avons sujet d'espérer du salut de ceux dont nous pleurons la mort; il est certain, que si nous ne pouvons arrêter le cours de notre triftesse & de notre déplaisir, nous en devons tirer ce profit, que puisque la mort du corps est si terrible, qu'elle nous cause de tels mouvemens, celle de l'ame nous en devroit causer de plus inconsolables. Dieu a envoyé la premiere à ceux que nous regrettons: mais nous espérons qu'il a détourné la seconde. Considérons donc la grandeur de nos biens dans la grandeur de nos maux, & que l'excès de notre douleur soit la mesure de celle de notre joie.

Il n'y a rien qui puisse la modérer,

finon la crainte que leurs ames ne lan-CHAP. guiffent pour quelque temps dans les peines qui sont destinces à purger le reste des péchés de cette vie : & c'est pour sléchir la colere de Dieu sur eux que nous devons soigneusement nous employer.

La priere & les sacrifices sont un souverain remede à leurs peines. Mais une des plus fol des & des plus utiles charités envers les morts est de faire les choses qu'ils nous ordonneroient s'ils étoient encore au monde, & de nous mettre pour eux en l'état auquel ils nous souhaitent à

présent.

Par cette pratique nous les faisons revivre en nous en quelque forte, puifque ce sont leurs confeils qui sont encore vivans & agissans en nous: & comme les hérésiarques sont punis en l'autre vie des péchés auxquels ils ont engagé leurs fectateurs dans lesquels leur venin vit encore; ainsi les morts sont récompensés, outre leur propre mérite, pour ceux auxquels ils ont donné fuite par leurs confeils & leur exemple.

1. \* L'homme est assurément trop infirme pour pouvoir juger sainement de la suite des choses sutures. Esperons donc en Dieu, & ne nous fatiguons pas par des prévoyances indiferetes & téméraires. Remettons-nous à Dieu pour la conduite

DIVERSES.

de nos vies, & que le déplaisir ne soit pas dominant en nous.

Saint Augustin nous apprend qu'il y a dans chaque homme un serpent, une Eve & un Adam. Le serpent sont les sens & notre nature, l'Eve est l'appétit concupifcible, & l'Adam est la raison.

La nature nous tente continuellement : l'appétit concupiscible désire souvent; mais le péché n'est pas achevé, si la raison

ne confent.

Laissons donc agir ce serpent & cette Eve, si nous ne pouvons l'empêcher: mais prions Dieu que sa grace fortifie tellement notre Adam, qu'il demeure victorieux; que Jesus-Christ en soit vainqueur, & qu'il regne éternellement en nous.

## CHAPITRE XXXI.

Pensées diverses.

1. A Mesure qu'on a plus d'esprit, on In trouve qu'il y a plus d'hommes originaux. Les gens du commun ne trouvent pas de différence entre les hommes.

2. \* On peut avoir le fens droit, & n'aller pas également à toutes choses; car il y en a qui l'ayant droit dans un certain ordre des choses, s'éblouissent dans les autres. Les uns tirent bien les conséquences

finon la crainte que leurs ames ne lan-CHAP. guiffent pour quelque temps dans les peines qui sont destinces à purger le reste des péchés de cette vie : & c'est pour sléchir la colere de Dieu sur eux que nous devons soigneusement nous employer.

La priere & les sacrifices sont un souverain remede à leurs peines. Mais une des plus fol des & des plus utiles charités envers les morts est de faire les choses qu'ils nous ordonneroient s'ils étoient encore au monde, & de nous mettre pour eux en l'état auquel ils nous souhaitent à

présent.

Par cette pratique nous les faisons revivre en nous en quelque forte, puifque ce sont leurs confeils qui sont encore vivans & agissans en nous: & comme les hérésiarques sont punis en l'autre vie des péchés auxquels ils ont engagé leurs fectateurs dans lesquels leur venin vit encore; ainsi les morts sont récompensés, outre leur propre mérite, pour ceux auxquels ils ont donné fuite par leurs confeils & leur exemple.

1. \* L'homme est assurément trop infirme pour pouvoir juger sainement de la suite des choses sutures. Esperons donc en Dieu, & ne nous fatiguons pas par des prévoyances indiferetes & téméraires. Remettons-nous à Dieu pour la conduite

DIVERSES.

de nos vies, & que le déplaisir ne soit pas dominant en nous.

Saint Augustin nous apprend qu'il y a dans chaque homme un serpent, une Eve & un Adam. Le serpent sont les sens & notre nature, l'Eve est l'appétit concupifcible, & l'Adam est la raison.

La nature nous tente continuellement : l'appétit concupiscible désire souvent; mais le péché n'est pas achevé, si la raison

ne confent.

Laissons donc agir ce serpent & cette Eve, si nous ne pouvons l'empêcher: mais prions Dieu que sa grace fortifie tellement notre Adam, qu'il demeure victorieux; que Jesus-Christ en soit vainqueur, & qu'il regne éternellement en nous.

## CHAPITRE XXXI.

Pensées diverses.

1. A Mesure qu'on a plus d'esprit, on In trouve qu'il y a plus d'hommes originaux. Les gens du commun ne trouvent pas de différence entre les hommes.

2. \* On peut avoir le fens droit, & n'aller pas également à toutes choses; car il y en a qui l'ayant droit dans un certain ordre des choses, s'éblouissent dans les autres. Les uns tirent bien les conséquences

de peu de principes ; les autres tirent bien CHAP. les conféquences des choses où il y a beaucoup de principes. Par exemple, les uns comprennent bien les effets de l'eau, en quoi il y a peu de principes, mais dont les conféquences font si fines, qu'il n'y a qu'une grande pénétration qui puisse y aller; & ceux-là ne seroient peut-être pas grands Géometres; parce que la Géométrie comprend un grand nombre de principes, & qu'une nature d'esprit peut être telle, qu'elle puisse bien pénétrer peu de principes jufqu'au fond, & qu'elle ne puisse pénétrer les choses où il y a beaucoup de principes.

Il y a donc deux fortes d'esprits; l'un de pénétrer vivement & profondément les conséquences des principes, & c'est là l'esprit de justesse ; l'autre de comprendre un grand nombre de principes sans les confondre, & c'est là l'esprit de Géométrie. L'un est force & droiture d'esprit, l'autre est étendue d'esprit. Or, l'un peut être sans l'autre, l'esprit pouvant être fort & étroit, & pouvant être aussi étendu & foible.

Il y a beaucoup de différence entre l'efprit de Géométrie & l'esprit de finesse. En l'un les principes sont palpables, mais éloignés de l'usage commun; de sorte qu'on a peine à tourner la tête de ce côtélà, manque d'habitude : mais pour peu qu'on s'y tourne, on voit les principes à CHAP. plein; & il faudroit avoir tout-à-fait l'efprit faux pour mal raisonner sur des principes si gros, qu'il est presque impossible qu'ils échappent.

Mais dans l'esprit de finesse les principes sont dans l'usage commun, & devant les yeux de tout le monde. On n'a que faire de tourner la tête, ni de se faire violence. Il n'est question que d'avoir bonne vue; mais il faut l'avoir bonne; car les principes en sont si déliés & en si grand nombre, qu'il est presque impossible qu'il n'en échappe. Or l'omission d'un principe mene à l'erreur : ainsi il faut avoir la vue bien nette, pour voir tous les principes; & ensuite l'esprit juste, pour ne pas raisonner faussement sur des principes con-

Tous les Géometres seroient donc fins, s'ils avoient la vue bonne; car ils ne raisonnent pas faux sur les principes qu'ils connoissent; & les esprits fins servient Géométres, s'ils pouvoient plier leur vue vers les principes inaccoutumés de Géométrie.

Ce qui fait donc que certains esprits fins ne sont pas Géometres, c'est qu'ils ne peuvent du tout se tourner vers les principes de Géométrie: mais ce qui fait que

des Géometres ne sont pas fins, c'est qu'ils ne voient pas ce qui est devant eux; & qu'étant accoutumes aux principes nets & grossiers de Géométrie, & à ne raisonner qu'après avoir bien vu & manié leurs principes, ils se perdent dans les choses de hnesse, où les principes ne se laissent pas ainsi manier. On les voit à peine : on les fent plutôt qu'on ne les voit : on a des peines infinies à les faire sentir à ceux qui ne les sentent pas d'eux-mêmes : ce sont choses tellement délicates & si nombreuses, qu'il faut un sens bien délicat & bien net pour les fentir, & sans pouvoir le plus souvent les démontrer par ordre comme en Géométrie; parce qu'on n'en possede pas ainfi les principes, & que ce seroit une chose infinie de l'entreprendre. Il faut tout d'un coup voir la chose d'un seul regard, & non par progrès de raisonnement, au moins jusqu'à un certain degré. Et ainsi il est rare que les Géometres soient fins, & que les fins soient Géometres à cause que les Géometres veulent traiter géométriquement les choses fines, & se rendent ridicules, voulant commencer par les définitions, & ensuite par les principes; ce qui n'est pas la maniere d'agir en cette forte de raifonnement. Ce n'est pas que l'esprit ne le fasse; mais il le fait tacitement, naturellement & fans

DIVERSES. art; car l'expression en passe tous les hommes, & le sentiment n'en appartient qu'à CHAP.

peu.

Et les esprits fins au contraire, ayant accoutumé de juger d'une seule vue, sont si étonnés quand on leur présente des propolitions où ils ne comprennent rien, & où pour entrer il faut passer par des définitions & des principes stériles, & qu'ils n'ont pas accoutumé de voir ainsi en détail, qu'ils s'en rebutent & s'en dégoutent.

Mais les esprits faux ne sont jamais, ni fins, ni Géometres.

Les Géometres qui ne sont que Géometres ont donc l'esprit droit, mais pourvu qu'on leur explique bien toutes choses par définitions & par principes: autrement ils sont faux & insupportables; car ils ne sont droits que sur les principes bien éclaircis. Et les fins qui ne sont que fins ne peuvent avoir la patience de descendre jusqu'aux premiers principes des choses spéculatives & d'imagination, qu'ils n'ont jamais vues dans le monde & dans l'ulage.

3. \* La mort est plus aisée à supporter sans y penser, que la pensee de la mort sans péril.

4. \* Il arrive souvent qu'on prend, pour prouver certaines choses, des exemples qui sont tels, qu'on pourroit prendre

ces choses pour prouver ces exemples : ce CHAP qui ne laille pas de faire son effet; car, comme on croit toujours que la difficulté est à ce qu'on veut prouver, on trouve les exemples plus clairs. Ainsi, quand on veut montrer une chose générale, on donne la regle perticuliere d'un cas. Mais si on veut montrer un cas particulier, on commence par la regle générale. On trouve toujours obscure la chose qu'on veut prouver, & claire celle qu'on emploie à la prouver; car quand on propose une chose à prouver, d'abord on se remplit de cette imagination qu'elle est donc obscure, & au contraire que celle qui la doit prouver est claire, & ainsi on l'entend aisement.

5. \* Nous supposons que tous les hommes conçoivent & sentent de la même forte les objets qui se présentent à enx; mais nous le supposons bien gratuitement; car nous n'en avons aucune preuve. Je vois bien qu'on applique les mêmes mots dans les mêmes occasions, & que toutes les fois que deux hommes voient, par exemple, de la neige, ils expriment tous denx la vue de ce même objet par les même mots, en disant l'un & l'autre, qu'elle est blanche; & de cette conformité d'application on tire une puilsante conjecture d'une conformité d'idée; mais cela n'est pas absolument convain-

quant,

DIVERSES quant, quoiqu'il y ait bien à parier pour l'affirmative.

6. Tout notre raisonnement se réduit à céder au sentiment. Mais la fantaifie est semblable & contraire au sentiment; femblable, parce qu'elle ne raisonne point; contraire, parce qu'elle est fausse : de sorte qu'il est bien difficile de distinguer entre ces contraires. L'un dit que mon sentiment est fantaisie, & que sa fantaisse est sentiment; & j'en dis de même de mon côté. On auroit besoin d'une regle. La raison s'offre; mais elle est pliable à tous sens; & ainsi il n'y en a point.

7. \* Ceux qui jugent d'un ouvrage par regle sont à l'égard des autres, comme ceux qui ont une montre à l'égard de ceux qui n'en ont point. L'un dit : Il y a deux heures que nous fommes ici. L'autre dit: Il n'y a que trois quarts d'heure. Je regarde ma montre; je dis à l'un: Vous vous ennuyez; & à l'autre: Le temps ne vous dure guères; car il y a une heure & demie; & je me moque de ceux qui me disent, que le temps me dure à moi, & que j'en juge par fantaisse : ils ne savent pas que j'en juge par ma montre.

8. \* Il y en a qui parlent bien, & qui n'écrivent pas de même. C'est que le lieu, les assistans, &c. les échauffent, & tirent

de leur esprit plus qu'ils n'y trouveroient XXXI. fans cette chaleur.

9. \* Ce que Montagne a de bon ne peut être acquis que difficilement. Ce qu'il a de mauvais ( j'entends hors les mœurs) eût pu être corrigé en un moment, fi on l'eut averti qu'il faisoit trop d'histoires, & qu'il parloit trop de soi.

10. \* C'est un grand mal de suivre l'exception, au lieu de la regle. Il fauc être sévere, & contraire à l'exception. Mais néanmoins, comme il est certain qu'il y a des exceptions de la regle, il en faut juger sévérement, mais justement.

11. 20 ll est vrai, en un sens, de dire que tout le monde est dans l'illusion : car encore que les opinions du peuple soient saines, elles ne le sont pas dans sa tête; parce qu'il croit que la vérité est où elle n'est pas. La vérité est bien dans leurs opinions; mais non pas au point où ils se le figurent.

12. \* Ceux qui sont capables d'inventer sont rares; ceux qui n'inventent point sont en plus grand nombre, & par conséquent les plus forts : & l'on voit que pour l'ordinaire ils refusent aux inventeurs la gloire qu'ils méritent, & qu'ils cherchent par leurs inventions. S'ils s'obstinent à la vouloir, & à traiter avec mépris ceux qui n'inventent pas, tout ce qu'ils y gagnent,

c'est qu'on leur donne des noms ridicules, & qu'on les traite de visionnaires. Il faut XXXI. donc bien se garder de se piquer de cet avantage, tout grand qu'il est; & l'on doit se contenter d'être estimé du perit nombre de ceux qui en connoilsent le prix.

13. # L'esprit croit naturellement, & la volonté aime naturellement. De forte que faute de vrais objets, il faut qu'ils s'attachent aux faux.

14. \* Plusieurs choses certaines sont contredites; plusieurs fausses passent sans contradiction. Ni la contradiction n'est marque de fausseré; ni l'incontradiction n'est marque de vérité.

15. \* César étoit trop vieux, ce me semble, pour aller s'amuser à conquérir le monde. Cet amusement étoit bon à Alexandre: c'étoit un jeune homme qu'il étoit difficile d'arrêter; mais César devoit être plus mûr.

16. \* Tout le monde voit qu'on travaille pour l'incertain, fur mer, en bataille, &c. Mais tout le monde ne voit pas la regle des paris, qui démontre qu'on le doit. Montagne a vu qu'on s'offense d'un esprit boiteux, & que la coutume fait tout; mais il n'a pas vu la raison de cer effer. Ceux qui ne voient que les effets, & qui ne voient pas les caufes, font à l'égard de ceux qui découvrent les cau-

fes, comme ceux qui n'ont que des yeux CHAP. à l'égard de ceux qui ont de l'esprit. Car les effets font comme fensibles, & les raifons font visibles seulement à l'esprit. Et quoique ce soit par l'esprit que ces effetsla se voient, cet esprit est à l'égard de l'esprit qui voit les causes, comme les sens corporels sont à l'égard de l'esprit.

17. \* Le fentiment de la fausseté des plaisirs présens, & l'ignorance de la vanité des plaisirs absens, causent l'in-

constance.

18. \* Si nous revions toutes les nuits la même chose, elle nous affecteroit peutêtre autant que les objets que nous voyons tous les jours; & si un artisan étoit sur de rêver toutes les nuits durant douze heures qu'il est Roi, je crois qu'il seroit presque aussi heureux qu'un Roi qui reveroit toutes les nuits durant douze heures qu'il seroit artisan. Si nous rêvions toutes les nuits que nous sommes poursuivis par des ennemis, & agités par ces fantômes pénibles, & qu'on passar tous les jours en diverses occupations, comme quand on fait un voyage, on souffriroit presque autant que si cela étoit véritable, & on appréhenderoit le dormir, comme on appréhende le réveil, quand on craint d'entrer dans de tels malheurs réellement; & en effet. il feroit à peu près les mêmes maux que

DIVERSES. 269 la réalité. Mais parce que les songes sont : tout différens & se diversifient, ce qu'on CHAP. y voit affecte bien moins que ce qu'on voit en veillant, à cause de la continuité qui n'est pas pourtant si continue & égale qu'elle ne change aussi, mais moins brusquement, si ce n'est rarement, comme quand on voyage; & alors on dit: Il me semble que je rêve : car la vie est un songe un peu moins inconstant.

19. \* Les Princes & les Rois se jouent quelquefois. Ils ne font pas toujours fur leurs trônes; ils s'y ennuyeroient. La grandeur a besoin d'être quittée pour être

fentie.

20. \* Mon humeur ne dépend guères du temps. J'ai mon brouillard & mon beau temps au-dedans de moi ; le bien & le mal de mes affaires mêmes y font peu. Je m'efforce quelquefois de moi-même contre la mauvaise fortune, & la gloire de la domter me la fait domter gaiement ; au lieu que d'autres fois je fais l'indifférent & le dégouté dans la bonne fortune.

21. \* C'est une plaisante chose à considérer, de ce qu'il y a des gens dans le monde, qui ayant renoncé à toutes les loix de Dieu & de la nature, s'en sont faites eux-mêmes auxquelles ils obéissent exactement; comme, par exemple, les

voleurs, &c.

22. \* Ces grands efforts d'esprit, où CHAP. l'ame touche quelquefois, font choses où elle ne se tient pas. Elle y saute seulement, mais pour retomber aussi-tôt.

23. L'homme n'est, ni Ange, ni bête, & le malheur veut que qui veut faire

l'Ange, fait la bête.

24. \* Pourvu qu'on fache la passion dominante de quelqu'un, on est assuré de lui plaire; & néanmoins chacun a ses fantaisses contraires à son propre bien, dans l'idee même qu'il a du bien ; & c'est une bizarrerie qui déconcerte ceux qui veulent gagner leur affection.

25. 20 Un cheval ne cherche point à fe faire admirer de son compagnon. On voit bien entre eux quelque forte d'émulation à la course ; mais c'est sans conséquence : car étant à l'étable, le plus pesant & le plus mal taillé ne cede pas pour cela son avoine à l'autre. Il n'en est pas de même parmi le hommes : leur vertu ne fe satisfait pas d'elle-même; & ils ne sont point contens s'ils n'en tirent avantage contre les autres.

26. \* Comme on se gâte l'esprit, on se gâte aussi le sentiment. On se forme l'esprit & le sentiment par les conversations. Ainfiles bonnes ou les mauvaises le forment, ou le gâtent. Il importe donc de tout de bien savoir choisir pour se le former & ne le point gâter ; & on ne sauroit faire ce choix, si on ne l'adéja formé, CHAP. & point gâté. Ainsi cela fait un cercle, d'où bienheureux sont ceux qui sortent.

27. \* On se croit naturellement bien plus capable d'arriver au centre des choses, que d'embrasser leur circonférence. L'étendue visible du monde nous surpasse visiblement; mais comme c'est nous qui surpassons les petites choses, nous nous croyons plus capables de les posséder : & cependant il ne faut pas moins de capacité pour aller jusqu'au néant que jusqu'au tout. Il la faut infinie dans l'un & dans l'autre ; & il me semble que qui auroit compris les derniers principes des choses, pourroit aussi arriver jusqu'à connoître l'infini. L'un dépend de l'autre, & l'un conduit à l'autre. Les extrémités se touchent & se réunissent à force de s'être éloignées, & se retrouvent en Dieu, & en Dieu seulement.

Si l'homme commençoit par s'érudier lui-même, il verroit combien il est incapable de passer outre. Comment se pourroit-il faire qu'une partie connût le tout ? Il aspirera peut-être à connoître au moins les parties avec lesquelles il a de la proportion. Mais les parties du monde ont toutes un tel rapport & un tel enchaînement l'une avec l'autre, que je crois im-

M iv

possible de connoître l'une sans l'autre, &

L'homme, par exemple, a rapport à tout ce qu'il connoît. Il a besoin de lieu pour le contenir, de temps pour durer, de mouvement pour vivre, d'élémens pour le composer, de chaleur & d'alimens pour se nourrir, d'air pour respirer. Il voit la lumiere, il fent les corps, enfin tout tombe fous fon alliance.

Il faut donc, pour connoître l'homme, savoir d'où vient qu'il a besoin d'air pour sublister; & pour connoître l'air, il faut savoir par où il a rapport à la vie de l'homme.

La flamme ne subsiste point sans l'air: donc, pour connoître l'un, il faut connoître l'autre.

Donc toutes choses étant causées & caufantes, aidées & aidantes, médiatement & immédiatement, & toutes s'entretenant par un lien naturel & infensible, qui lie les plus éloignées & les plus différentes, je tiens impossible de connoître les parties, sans connoître le tout, non plus que de connoître le tout sans connoître particuliérement les parties.

Et ce qui acheve peut-être notre impuissance à connoître les choses, c'est qu'elles sont simples en elles-mêmes, & que nous sommes composés de deux naDIVERSES.

tures opposées & de divers genre, d'ame & de corps : car il est impossible que la CHAP. partie qui raisonne en nous soit autre que spirituelle: & quand on prétendroit que nous fusions simplement corporels, cela nous excluroit bien davantage de la connoissance des choses, n'y ayant rien de si inconcevable que de dire que la matiere

puisse se connoître soi-même.

C'est cette composition d'esprit & de corps qui a fait que presque tous les Philosophes ont confondu les idées des choses, & attribué au corps ce qui n'appartient qu'aux esprits, & aux esprits ce qui ne peur convenir qu'aux corps. Car ils disent hardiment que les corps tendent en bas, qu'ils aspirent à leur centre, qu'ils fuient leur destruction, qu'ils craignent le vuide, qu'ils ont des inclinations, des sympathies, des antipathies, qui sont toutes choses qui n'appartiennent qu'aux esprits. Et en parlant des esprits, ils les considerent comme en un lieu, & leur attribuent le mouvement d'une place à une autre, qui sont des choses qui n'appartiennent qu'aux corps, &c.

Au lieu de recevoir les idées des choses en nous, nous teignons des qualités de notre être composé toutes les choses simples que nous contemplons.

Qui ne croiroit, à nous voir composer

Mv

toutes choses d'esprit & de corps, que ce CHAP. melange-là nous feroit bien compréhenfible? C'est néanmoins la chose que l'on comprend le moins. L'homme est à luimême le plus prodigieux objet de la nature; car il ne peut concevoir ce que c'est que corps, & encore moins ce que c'est qu'esprit, & moins qu'aucune chose comment un corps peut être uni avec un esprit. C'est-la le comble de ses difficultés, & cependant c'est son propre être : Modus quo corporibus adharet spiritus comprehendi ab hominibus non potest; & hoc tamen homo est.

28. \* Lorsque dans les choses de la nature, dont la connoissance ne nous est pas nécessaire, il y en a dont on ne sait pas la vérité, il n'est peut-être pas mauvais qu'il y air une erreur commune qui fixe l'esprit des hommes; comme, par exemple, la Lune à qui on attribue les changemens de temps, le progrès des maladies, &c. Car c'est une des principales maladies de l'homme, que d'avoir une curiofité inquiete pour les choses qu'il ne peut savoir; & je ne sais si ce ne lui est point un moindre mal d'être dans l'erreur, pour les choses de cette nature, que d'être dans cette curiofité inutile.

29. 3 Si la foudre tomboit sur les lieux bas, les Poètes & ceux qui ne faDIVERSES.

vent raisonner que sur les choses de cette nature, manqueroient de preuves.

30. \* Ce chien est à moi, disoient ces pauvres enfans; c'est-là ma place au foleil: voilà le commencement & l'image de l'usurpation de toute la terre.

31. \* L'esprit a son ordre, qui est par principes & démonstration; le cœur en a un autre. On ne prouve pas qu'on doit être aimé, en exposant par ordre les causes de l'amour : cela seroit ridicule.

JESUS-CHRIST & faint Paul ont bien plus fuivi cet ordre du cœur, qui est celui de la charité, que celui de l'esprit; car leur but principal n'étoit pas d'instruire, mais d'échauffer. Saint Augustin de même. Cet ordre consiste principalement à la digression sur chaque point qui a rapport à la fin, pour la montrer toujours.

32. \* On ne s'imagine d'ordinaire Platon & Aristote qu'avec de grandes robes, & comme des personnages toujours graves & sérieux. C'étoient d'honnêtes gens, qui rioient comme les autres avec leurs amis: & quand ils ont fait leurs loix & leurs traités de politique, ç'a été en se jouant & pour se divertir. C'étoit la partie la moins philosophe & la moins sérieuse de leur vie. La plus philosophe étoit de vivre simplement & tranquillement.

33. Will y en a qui masquent toute la XXXI nature. Il n'y a point de Roi parmi eux, mais un auguste Monarque; point de Paris, mais une Capitale du Royaume. Il y a des endroits où il faut appeller Paris, Paris; & d'autres où il faut l'appeller Capitale du Royaume.

> 34. \* Quand dans un discours on trouve des mots répétés, & qu'essayant de les corriger, on les trouve si propres qu'on gâteroit le discours, il faut les laisser; c'en est la marque, & c'est la part de l'envie qui est aveugle, & qui ne sair pas que cette répétition n'est pas faute en cet endroit; car il n'y a point de regle générale.

35. \* Ceux qui font des antitheses en forçant les mots, sont comme ceux qui font de fausses fenêtres pour la symmétrie. Leur regle n'est pas de parler juste, mais de faire des figures justes.

36. \* Une langue à l'égard d'une autre est un chiffre où les mots sont changés en mots, & non les lettres en lettres : ainsi une langue inconnue est déchiffrable.

37. \* Il y a un modele d'agrément & de beauté, qui consiste en un certain rapport entre notre nature foible ou forte, telle qu'elle est, & la chose qui nous plaît. Tout ce qui est formé sur ce modele nous agrée, maison, chanson, discours, vers,

profe, femmes, oiseaux, rivieres, arbres, chambres, habits. Tout ce qui n'est CHAP. point sur ce modele déplaît à ceux qui ont

le gout bon.

38. \* Comme on dit beauté poétique on devroit dire aussi beauté géométrique, & beauté médicinale. Cependant on ne le dit point; & la raison en est, qu'on fait bien quel est l'objet de la Géométrie, & quel est l'objet de la Médecine; mais on ne sait pas en quoi consiste l'agrément qui est l'objet de la Poésie. On ne fait ce que c'est que ce modele naturel qu'il faut imiter; & faute de cette connoissance, on a inventé de certains termes bizarres, siecle d'or, merveille de nos jours, fatal laurier, bel aftre, &c. & on appelle ce jargon, beauté poétique. Mais qui s'imaginera une femme vêtue fur ce modele, verra une jolie demoiselle toute couverte de miroirs & de chaînes de laiton; & au lieu de la trouver agréable, il ne pourra s'empêcher d'en rire, parce qu'on fait mieux en quoi consiste l'agrément d'une femme, que l'agrément des vers. Mais ceux qui ne s'y connoissent pas l'admireroient peut-être en cet équipage; & il y a bien des villages où on la prendroit pour la Reine; & c'est pourquoi il y en a qui appellent des sonnets faits sur ce modele, des Reines de villages.

39. \* Quand un discours naturel XXXI. peint une passion, ou un effet, on trouve dans soi-même la vérité de ce qu'on entend, qui y étoit sans qu'on le sût, & on se sent porté à aimer celui qui nous le fait sentir. Car il ne nous fait pas montre de son bien-, mais du nôtre; & ainsi ce bienfait nous le rend aimable; outre que cette communauté d'intelligence, que nous avons avec lui, incline nécessairement le cœur à l'aimer.

40. Will faut qu'il y ait dans l'éloquence de l'agréable & du réel; mais il

faut que cet agréable foir réel. 41. \* Quand on voit le style naturel, on est tout étonné & ravi; car on s'attendoit de voir un auteur, & on trouve un homme. Au lieu que ceux qui ont le gout bon, & qui en voyant un livre croient trouver un homme, font tout surpris de trouver un auteur : Plus poetice quam humane locutus est. Ceux-la honorent bien la nature, qui lui apprennent qu'elle peut

parler de tout, & même de Théologie. 42. \* La derniere chose qu'on trouve, en faifant un ouvrage, est de savoir celle qu'il faut mettre la premiere.

43. \* Dans le discours, il ne faut point détourner l'esprit d'une chose à une autre;

si ce n'est pour le délasser; mais dans le temps où cela est à propos, & non autrement; car qui veut délasser hors de propos, lasse. On se rebute & on quitte tout CHAP. là ; tant il est difficile de rien obtenir de l'homme que par le plaisir, qui est la monnoie pour laquelle nous donnons tout ce qu'on veut.

44. \* L'homme aime la malignité : mais ce n'est pas contre les malheureux, mais contre les heureux superbes; & c'est se tromper que d'en juger autrement.

L'Epigramme de Martial sur les borgnes ne vaut rien; parce qu'elle ne les confole pas, & ne fait que donner une pointe à la gloire de l'Auteur. Tout ce qui n'est que pour l'Auteur ne vaut rien. Ambitiosa recidet ornamenta. Il faut plaire à ceux qui ont les sentimens humains & tendres, & non aux ames barbares & inhumaines.

## CHAPITRE XXXII.

Priere pour demander à Dieu le bon ufage des maladies.

CEIGNEUR, dont l'esprit est si bon & si doux en toutes choses, & qui êtes tellement miséricordieux, que nonseulement les prospérités, mais les dis-

39. \* Quand un discours naturel XXXI. peint une passion, ou un effet, on trouve dans soi-même la vérité de ce qu'on entend, qui y étoit sans qu'on le sût, & on se sent porté à aimer celui qui nous le fait sentir. Car il ne nous fait pas montre de son bien-, mais du nôtre; & ainsi ce bienfait nous le rend aimable; outre que cette communauté d'intelligence, que nous avons avec lui, incline nécessairement le cœur à l'aimer.

40. Will faut qu'il y ait dans l'éloquence de l'agréable & du réel; mais il

faut que cet agréable foir réel. 41. \* Quand on voit le style naturel, on est tout étonné & ravi; car on s'attendoit de voir un auteur, & on trouve un homme. Au lieu que ceux qui ont le gout bon, & qui en voyant un livre croient trouver un homme, font tout surpris de trouver un auteur : Plus poetice quam humane locutus est. Ceux-la honorent bien la nature, qui lui apprennent qu'elle peut

parler de tout, & même de Théologie. 42. \* La derniere chose qu'on trouve, en faifant un ouvrage, est de savoir celle qu'il faut mettre la premiere.

43. \* Dans le discours, il ne faut point détourner l'esprit d'une chose à une autre;

si ce n'est pour le délasser; mais dans le temps où cela est à propos, & non autrement; car qui veut délasser hors de propos, lasse. On se rebute & on quitte tout CHAP. là ; tant il est difficile de rien obtenir de l'homme que par le plaisir, qui est la monnoie pour laquelle nous donnons tout ce qu'on veut.

44. \* L'homme aime la malignité : mais ce n'est pas contre les malheureux, mais contre les heureux superbes; & c'est se tromper que d'en juger autrement.

L'Epigramme de Martial sur les borgnes ne vaut rien; parce qu'elle ne les confole pas, & ne fait que donner une pointe à la gloire de l'Auteur. Tout ce qui n'est que pour l'Auteur ne vaut rien. Ambitiosa recidet ornamenta. Il faut plaire à ceux qui ont les sentimens humains & tendres, & non aux ames barbares & inhumaines.

## CHAPITRE XXXII.

Priere pour demander à Dieu le bon ufage des maladies.

CEIGNEUR, dont l'esprit est si bon & si doux en toutes choses, & qui êtes tellement miséricordieux, que nonseulement les prospérités, mais les dis-

graces mêmes qui arrivent à vos élus, sont CHAP des effets de votre miséricorde : faitesmoi la grace de n'agir pas en païen dans l'état où votre justice m'a réduit; que comme un vrai Chrétien je vous reconnoisse pour mon Pere & pour mon Dieu, en quelque état que je me trouve; puifque le changement de ma condition n'en apporte pas à la vôtre; que vous êtes toujours le même, quoique je sois sujet au changement; & que vous n'êtes pas moins Dieu quand vous affligez & quand vous punifiez, que quand vous consolez & que vous usez d'indulgence.

Vous m'aviez donné la fanté pour vous servir, & j'en ai fait un usage tout profane. Vous m'envoyez maintenant la maladie pour me corriger : ne permettez pas que j'en use pour vous irriter par mon impatience. J'ai mal ufé de ma fanté, & vous m'en avez justement puni. Ne souffrez pas que j'use mal de votre punition. Et puisque la corruption de ma nature est telle, qu'elle me rend vos faveurs pernicieuses, faites, ô mon Dieu, que votre grace toute-puissante me rende vos châtimens salutaires. Si j'ai eu le cœur plein de l'affection du monde pendant qu'il a eu quelque vigueur, anéantissez cette vi-

POUR LES MALADIES. 281 gueur, pour mon falut; & rendez-moi = incapable de jouir du monde, foit par CHAP. foiblesse de corps, soit par zele de charité, pour ne jouir que de vous seul.

O Dieu, devant qui je dois rendre un compte exact de toutes mes actions à la fin de ma vie & à la fin du monde! O Dieu, qui ne laissez subsister le monde & toutes les choses du monde, que pour exercer vos élus, ou pour punir les pécheurs! O Dieu, qui laissez les pécheurs endurcis dans l'usage délicieux & criminel du monde! O Dieu qui faites mourir nos corps, & qui à l'heure de la mort détachez notre ame de tout ce qu'elle aimoit au monde! O Dieu, qui m'arracherez, à ce dernier moment de ma vie, de toutes les choses auxquelles je me suis attaché, & où j'ai mis mon cœur! O Dieu, qui devez consumer au dernier jour le ciel & la terre, & toutes les créatures qu'ils contiennent, pour montrer à tous les hommes que rien ne subsiste que vous, & qu'ainsi rien n'est digne d'amour que vous, puisque rien n'est durable que vous! O Dieu, qui devez détruire toutes ces vaines idoles & tous ces funestes objets de nos passions! Je vous loue, mon Dieu, & je vous bénirai tous les jours de ma vie,

de ce qu'il vous a plu prévenir en ma fa-CHAP. veur ce jour épouvantable, en détruisant à mon égard toutes choses, dans l'affoiblissement où vous m'avez réduit. Je vous loue, mon Dieu, & je vous bénirai tous les jours de ma vie, de ce qu'il vous a plu me réduire dans l'incapacité de jouir des douceurs de la fancé & des plaisirs du monde; & de ce que vous avez anéanti en quelque sorte, pour mon avantage, les idoles trompeuses, que vous anéantirez effectivement pour la confusion des méchans au jour de votre colere. Faites, Seigneur, que je me juge moi-même ensuite de cette destruction que vous avez faite à mon égard; afin que vous ne me jugiez pas vous-même ensuite de l'entiere destruction que vous ferez de ma vie & du monde. Car, Seigneur, comme à l'instant de ma mort je me trouverai séparé du monde, dénué de toutes choses, seul en votre présence, pour répondre à votre justice de tous les mouvemens de mon cœur; faites que je me considere en cette maladie comme en une espece de mort, séparé du monde, dénué de tous les objets de mes attachemens, seul en votre présence, pour implorer de votre miséricorde la conversion de mon cœur; & qu'ainsi j'aie une extrême consolation de ce que vous m'envoyez maintenant une

POUR LES MALADIES. 28; espece de mort pour exercer votre misericorde, avant que vous m'envoyiez effec- CHAP. tivement la mort pour exercer votre jugement. Faites donc, ô mon Dieu, que comme vous avez prévenu ma mort, je prévienne la rigueur de votre sentence, & que je m'examine moi-même avant votre jugement, pour trouver miséricorde en votre présence.

Faites, ô mon Dieu, que j'adore en silence l'ordre de votre providence adorable sur la conduire de ma vie ; que votre fléau me console; & qu'ayant vécu dans l'amertume de mes péchés pendant la paix, je goute les douceurs céleftes de votre grace durant les maux salutaires dont vous m'affligez. Mais je reconnois, mon Dieu, que mon cœur est tellement endurci & plein des idées, des foins, des inquiétudes & des attachemens du monde, que la maladie non plus que la fanté, ni les discours, ni les livres, ni vos Ecritures facrées, ni votre Evangile, ni vos myfteres les plus saints, ni les aumônes, ni les jeunes, ni les mortifications, ni les miracles, ni l'usage des Sacremens, ni le Sacrifice de votre Corps, ni tous mes efforts, ni ceux de tout le monde ensemble, ne peuvent rien du tout pour com-

mencer ma conversion, si vous n'accom-CHAP. pagnez toutes ces choses d'une affistance toute extraordinaire de votre grace. C'est pourquoi, mon Dieu, je m'adresse à vous, Dieu tout-puissant, pour vous demander un don que toutes les créatures ensemble ne peuvent m'accorder. Je n'aurois pas la hardiesse de vous adresser mes cris, si quelqu'autre pouvoit les exaucer. Mais, mon Dieu, comme la conversion de mon cœur que je vous demande, est un ouvrage qui passe tous les efforts de la nature, je ne puis m'adresser qu'à l'auteur & au maître tout-puissant de la nature & de mon cœur. A qui crierai-je, Seigneur, à qui aurai-je recours, si ce n'est à vous? Tout ce qui n'est pas Dieu ne peut pas remplir mon attente. C'est Dieu même que je demande & que je cherche, & c'est à vons seul, mon Dieu, que je m'adresse pour vous obtenir. Ouvrez mon cœur, Seigneur; entrez dans cette place rebelle que les vices ont occupée. Ils la tiennent fujette. Entrez-y comme dans la maifon du fort; mais liez auparavant le fort & puissant ennemi qui la maîtrise; & prenez ensuite les trésors qui y sont. Seigneur, prenez mes affections que le monde avoit volées; volez vous-même ce trésor, ou plutôt reprenez-le, puisque c'est à vous qu'il appartient, comme un tribut que je

POUR LES MALADIES. 285 vous dois, puisque votre image y est empreinte. Vous l'y aviez formée, Seigneur, XXXII. au moment de mon Baptême qui est ma feconde naissance; mais elle est toute effacée. L'idée du monde y est tellement gravée, que la vôtre n'est plus connoisfable. Vous seul avez pu créer mon ame; vous seul pouvez la créer de nouveau: vous seul y avez pu former votre image; vous seul pouvez la réformer, & y réimprimer votre portrait effacé, c'est-à-dire, JESUS-CHRIST mon Sauveur, qui est votre image & le caractere de votre substance.

O mon Dieu, qu'un cœur est heureux qui peut aimer un objet si charmant, qui ne le déshonore point, & dont l'attachement lui est si salutaire! Je sens que je ne puis aimer le monde sans vous déplaire, sans me nuire & sans me déshonorer; & néanmoins le monde est encore l'objet de mes délices. O mon Dieu. qu'une ame est heureuse dont vous êtes les délices; puisqu'elle peut s'abandonner à vous aimer, non-seulement sans scrupule, mais encore avec mérite! Que fon bonheur est ferme & durable, puisque son attente ne sera point frustrée, parce que vous ne serez jamais détruit, & que ni la vie ni la mort ne la sépareront jamais

de l'objet de ses désirs; & que le même XXXII. moment qui entraînera les méchans avec leurs idoles dans une ruine commune, unira les justes avec vous dans une gloire commune; & que, comme les uns périront avec les objets périssables auxquels ils se sont attachés, les autres subsisteront éternellement dans l'objet éternel & subsistant par soi-même auquel ils se sont étroitement unis! O qu'heureux font ceux qui avec une liberté entiere & une pente invincible de leur volonté aiment parfaitement & librement ce qu'ils sont obligés d'aimer nécessairement!

### VI

Achevez, ô mon Dieu, les bons mouvemens que vous me donnez. Soyez-en la fin comme vous en êtes le principe. Couronnez vos propres dons; car je reconnois que ce font vos dons. Oui, mon Dieu; & bien loin de prétendre que mes prieres aient du mérite qui vous oblige de les accorder de nécessité, je reconnois très-humblement, qu'ayant donné aux créatures mon cœur que vous n'aviez forme que pour vous, & non pas pour le monde, ni pour moi-même, je ne puis attendre aucune grace que de votre misericorde; puisque je n'ai rien en moi qui puisse vous y engager, & que tous les mou-

POUR LES MALADIES. 287 vemens naturels de mon cœur fe portant vers les créatures, ou vers moi-même, ne CHAP. peavent que vous irriter. Je vous rends donc graces, mon Dieu, des bons mouvemens que vous me donnez, & de celui même que vous me donnez de vous en rendre grace.

VII.

Touchez mon cœur du repentir de mes fautes; puisque sans certe douleur intérieure les maux extérieurs dont vous touchez mon corps me seroient une nouvelle occasion de péché. Faites-moi bien connoître que les maux du corps ne sont autre chose que la punition & la figure tout ensemble des maux de l'ame. Mais, Seigneur, faites aussi qu'ils en soient le remede, en me faifant considérer, dans les douleurs que je sens, celle que je ne sentois pas dans mon ame, quoique toute malade & couverte d'ulceres. Car, Seigneur, la plus grande de ses maladies est cette insensibilité & cette extrême foiblesse qui lui avoit ôté tout sentiment de ses propres miseres. Faites-les-moi sentir vivement, & que ce qui me reste de vie foit une pénitence continuelle, pour laver les offenses que j'ai commises.

VIII.

Seigneur, bien que ma vie passée ait été exempte de grands crimes, dont vous

avez éloigné de moi les occasions, elle CHAP. vous a été néanmoins très-odieuse par sa négligence continuelle, par le mauvais usage de vos plus augustes Sacremens, par le mépris de votre parole & de vos inspirations, par l'oissveré & l'inutilité totale de mes actions & de mes pensées, par la perte entiere du temps que vous nem'aviez donné que pour vous adorer, pour rechercher en toutes mes occupations les moyens de vous plaire, & pour faire pénitence des fautes qui se commettent tous les jours, & qui même sont ordinaires aux plus justes; de sorte que leur vie doit être une pénitence continuelle, fans laquelle ils sont en danger de décheoir de leur justice : ainsi, mon Dieu, je vous ai toujours été contraire.

Oui, Seigneur, jusques-ici j'ai toujours été fourd à vos inspirations, j'ai méprisé vos oracles; j'ai jugé au contraire de ce que vous jugez; j'ai contredit aux faintes maximes que vous avez apportées au monde du sein de votre Pere éternel, & suivant lesquelles vous jugerez le monde. Vous dites: Bienheureux sont ceux qui pleurent, & malheur à ceux qui font consolés. Et moi j'ai dit : Malheureux ceux qui gémissent, & très-heureux ceux qui sont consolés. J'ai dit : Heureux ceux qui jouissent

POUR LES MALADIES. 289 jouissent d'une fortune avantageuse, d'une réputation glorieuse, & d'une santé ro- XXXII. buste. Et pourquoi les ai-je réputés heureux, finon parce que tous ces avantages leur fournissoient une facilité très-ample de jouir des créatures, c'est-à-dire, de vous offenser. Oui , Seigneur , je confesse que j'ai estimé la fanté un bien, non pas parce qu'elle est un moyen facile pour vous servir avec utilité, pour confommer plus de foins & de veilles à votre service, & pour l'assistance du prochain; mais parce qu'à sa faveur je pouvois m'abandonner avec moins de retenue dans l'abondance des délices de la vie, & en mieux gouter les funestes plaisirs. Faites-moi la grace, Seigneur, de réformer ma raison corrompue, & de conformer mes sentimens aux vôtres. Que je m'estime heureux dans l'affliction, & que dans l'impatience d'agir au dehors, vous purifiez tellement mes fentimens, qu'ils ne répugnent plus aux vôtres, & qu'ainsi je vous trouve au-dedans de moi-même puisque je ne puis vous chercher au-dehors à cause de ma foiblesse. Car, Seigneur, votre royaume est dans vos fideles; & je le trouverai dans moi-même, si j'y trouve votre esprit & vos sentimens.

Mais, Seigneur, que ferai je pour vous

obliger à répandre votre esprit sur cette CHAP. miserable terre? Tout ce que je suis vous est odieux, & je ne trouve rien en moi qui puisse vous agréer. Je n'y vois rien, Seigneur, que mes seules douleurs, qui ont quelque ressemblance avec les vôtres. Considérez donc les maux que je souffre & ceux qui me menacent. Voyez d'un œil de miséricorde les plaies que votre main m'a faites, ò mon Sauveur, qui avez aimé vos souffrances en la mort! O Dieu, qui ne vous êtes fait homme que pour souffrir plus qu'aucun homme pour le falut des hommes! O Dieu, qui ne vous êtes incarné après le péché des hommes, & qui n'avez pris un corps que ponr y souffrir tous les maux que nos péchés ont mérités! O Dieu, qui aimez tant les corps qui fouffrent, que vous avez choisi pour vous le corps le plus accablé de souffrances qui ait jamais été au monde! Ayez agréable mon corps, non pas pour lui-même, ni pour tout ce qu'il contient, car tout y est digne de votre colere; mais pour les maux qu'il endure, qui seuls peuvent être digne de votre amour. Aimez mes souffrances, Seigneur, & que mes maux vous invitent à me visiter. Mais, pour achever la préparation de votre demeure, faites, ô mon Sauveur, que si mon corps a cela de commun avec le vôtre, qu'il souffre pour

POUR LES MALADIES. 291 mes offenses, mon ame ait aussi cela de commun avecla vôtre, qu'elle soit dans la CHAP. tristesse pour les mêmes offenses; & qu'ainsi je souffre avec vous, & comme vous, & dans mon corps, & dans mon ame, pour les péchés que j'ai commis.

### XI.

Faites-moi la grace, Seigneur, de joindre vos consolations à mes souffrances; afin que je souffre en Chrétien. Je ne demande pas d'être exempt des douleurs; car c'est la récompense des Saints : mais je demande de n'être pas abandonné aux douleurs de la nature, sans les consolations de votre Esprit; car c'est la malédiction des Juifs & des Paiens. Je ne demande pas d'avoir une plénitude de consolations sans aucune fouffrance ; car c'est la vie de la gloire. Je ne demande pas aussi d'être dans une plénitude de maux fans confolation; car c'est un état de Judaisme. Mais je demande, Seigneur, de ressentir tout ensemble, & les douleurs de la nature pour mes péchés, & les consolations de votre Esprit par votre grace; car c'est le véritable état du Christianisme. Que je ne sente pas des douleurs sans consolation; mais que je sente des douleurs & de la consolation tout ensemble, pour arriver enfin à ne fentir plus que vos consolations, sans au-

Nij

cune douleur. Car, Seigneur, vous avez CHAP. laissé languir le monde dans les souffrances naturelles sans consolation, avant la venue de votre Fils unique : vous consolez maintenant, & vous adoucissez les souffrances de vos fideles par la grace de votre Fils unique, & vous comblez d'une béatitude toute pure vos Saints dans la gloire de votre Fils unique. Ce sont les admirables degrés par lesquels vous conduisez vos ouvrages. Vous m'avez tiré du premier : faites-moi passer par le second, pour arriver au troisieme. Seigneur, c'est la grace que je vous demande.

### XII.

Ne permettez pas que je sois dans un tel éloignement de vous, que je puisse considerer votre ame triste jusques à la mort, & votre corps abattu par la mort pour mes propres péchés, sans me réjouir de souffrir & dans mon corps & dans mon ame. Car qu'y a-t-il de plus honteux, & néanmoins de plus ordinaire dans les Chrétiens & dans moi-même, que tandis que vous fuez le fang pour l'expiation de nos offenses, nous vivions dans les délices; & que des Chrétiens qui font profession d'être à vous ; que ceux qui par le Baptême ont renoncé au monde pour vous suivre; que ceux qui ont juré folemnellement à la face de l'Eglise de vivre & de mourir avec vous; que ceux qui font profession CHAP. de croire que le monde vous a persécuté & crucifié; que ceux qui croient que vous vous êtes exposé à la colere de Dieu & à la cruauté des hommes pour les racheter de leurs crimes; que ceux, dis-je, qui croient toutes ces vérités; qui considerent votre corps comme l'hostie qui s'est livrée pour leur salut ; qui considerent les plaisirs & les péchés du monde comme l'unique sujet de vos souffrances, & le monde même comme votre bourreau, recherchent à flatter leurs corps par ces mêmes plaifirs, parmi ce même monde; & que ceux qui ne pourroient, sans frémir d'horreur, voir un homme caresser & chérir le meurtrier de son pere qui se seroit livré pour lui donner la vie, puissent vivre, comme j'ai fait, avec une pleine joie parmi le monde que je sais avoir été véritablement le meurtrier de

POUR LES MALADIES. 293

### XIII.

celui que je reconnois pour mon Dieu &

mon Pere, qui s'est livré pour mon propre

falut, & qui a porté en sa personne la peine

de mes iniquités? Il est juste, Seigneur,

que vous ayez interrompu une joie aussi

criminelle que celle dans laquelle je me

reposerois à l'ombre de la mort.

Otez donc de moi, Seigneur, la tris-Nuj

tesse que l'amour de moi-même pourroit XXXII. me donner de mes propres souffrances, & des choses du monde qui ne réussissent pas au gré des inclinations de mon cœur, & qui ne regardent pas votre gloire. Mais mettez en moi une triftesse conforme à la vôtre. Que mes souffrances servent à appaiser votre colere. Faites-en une occasion de mon falut & de ma convertion. Que je ne fouhaite déformais de fanté & de vie, qu'afin de l'employer & de la finir pour vous, avec vous & en vous. Je ne vous demande, ni fante, ni maladie, ni vie, ni mort; mais que vous disposiez de ma fanté & de ma maladie, de ma vie & de ma mort, pout votre gloire, pour mon falut, & pour l'utilité de l'Eglise & de vos Saints, dont j'espere par votre grace faire une portion. Vous feul savez ce qui m'est expédient : vous êtes le souverain Maître, faites ce que vous voudrez. Donnez-moi, ôtezmoi; mais conformez ma volonté à la vôtre; & que dans une soumission humble & parfaite, & dans une sainte confiance, je me dispose à recevoir les ordres de votre Providence éternelle, & que j'adore également tout ce qui me vient de vous.

## XIV.

Faites, mon Dieu, que dans une uniformiré d'esprit toujours égale, je reçoive

POUR LES MALADIES. 295 toutes fortes d'événemens, puisque nous ne favons ce que nous devons demander, & CHAP. que je n'en puis fouhaiter l'un plutôt que l'autre, sans présomption, & sans me rendre juge & responsable des suites que votre sagesse a voulu justement me cacher. Seigneur, je fais que je ne fais qu'une chose, c'est qu'il est bon de vous suivre, & qu'il est mauvais de vous offenser. Après cela, je ne sais lequel est le meilleur on le pire en toutes choses; je ne sais lequel m'est profitable, de la fanté ou de la maladie, des biens ou de la pauvreté, ni de toutes les choses du monde. C'est un discernement qui passe la force des hommes & des Anges, & qui est caché dans les secrets de votre Providence que j'adore, & que je ne veux pas approfondir.

## XV.

Faites donc, Seigneur, que tel que je fois, je me conforme à votre volonté; & qu'étant malade comme je suis, je vous glorifie dans mes souffrances. Sans elles je ne puis arriver à la gloire; & vous-même, mon Sauveur, n'y avez voulu parvenir que par elles. C'est par les marques de vos souffrances que vous avez été reconnu de vos disciples; & c'est par les souffrances que vous reconnoissez aussi ceux qui sont vos disciples. Reconnoissez-moi donc pour

Niv

296 PRIERE POUR LES MALADIES.

votre disciple dans les maux que j'endure CHAP. & dans mon corps & dans mon esprit, pour les offenses que j'ai commises: & parce que rien n'est agréable à Dieu, s'il ne lui est offert par vous, unissez ma volonté à la vôtre, & mes douleurs à celles que vous avez souffertes. Faites que les miennes deviennent les vôtres : unissez-moi à vous ; remplissez-moi de vous & de votre Esprit saint. Entrez dans mon cœur & dans mon ame, pour y porter mes fouffrances, & pour continuer d'endurer en moi ce qui vous reste à souffrir de votre Passion, que vous achevez dans vos membres jusqu'à la consommation parfaire de votre Corps; afin qu'étant plein de vous, ce ne soit plus moi qui vive & qui souffre, mais que ce soit vous qui viviez & qui souffriez en moi, ô mon Sauveur : & qu'ainsi ayant quelque perite part à vos souffrances, vous me remplissiez entièrement de la gloire qu'elles vous ont acquise, dans laquelle vous vivez avec le Pere & le Saint-Esprit, dans tous les fiecles des siecles. Ainsi soit-il.

#### PRECEIELNGENERAL

vas fault grees que vour avez été recomm de ros diffiples, & c'ell par les foultant es

DISCOURS

SUR

LES PENSÉES

M. PASCAL.

MA DE NUEVO LEÓN

296 PRIERE POUR LES MALADIES.

votre disciple dans les maux que j'endure CHAP. & dans mon corps & dans mon esprit, pour les offenses que j'ai commises: & parce que rien n'est agréable à Dieu, s'il ne lui est offert par vous, unissez ma volonté à la vôtre, & mes douleurs à celles que vous avez souffertes. Faites que les miennes deviennent les vôtres : unissez-moi à vous ; remplissez-moi de vous & de votre Esprit saint. Entrez dans mon cœur & dans mon ame, pour y porter mes fouffrances, & pour continuer d'endurer en moi ce qui vous reste à souffrir de votre Passion, que vous achevez dans vos membres jusqu'à la consommation parfaire de votre Corps; afin qu'étant plein de vous, ce ne soit plus moi qui vive & qui souffre, mais que ce soit vous qui viviez & qui souffriez en moi, ô mon Sauveur : & qu'ainsi ayant quelque perite part à vos souffrances, vous me remplissiez entièrement de la gloire qu'elles vous ont acquise, dans laquelle vous vivez avec le Pere & le Saint-Esprit, dans tous les fiecles des siecles. Ainsi soit-il.

#### PRECEIELNGENERAL

vas fault grees que vour avez été recomm de ros diffiples, & c'ell par les foultant es

DISCOURS

SUR

LES PENSÉES

M. PASCAL.

MA DE NUEVO LEÓN

#### AVERTISSEMENT.

E Discours avoit été fait pour fervir de Préface au Recueil des Penfees de M. Pafcal: mais parce qu'il fut trouvé trop étendu pour lui donner ce nom, on ne voulut point s'en servir ; & il étoit même bien juste qu'il cédat à la Préface qu'on voit au commencement de ce Recueil, quand ce n'auroit été qu'afin de ne rieu mêler d'étranger aux Penfees de M. Pafcal , & de n'y tien joindre qui ne vînt de la même famille & du même esprit. Depuis, comme on a jugé que ce Discours pourroit n'être pas tout-à-fait inutile, pour faire voir à peu près quel étoit le dessein de M. Pascal, on a voulu le rendre public; parce que ce dessein étoit si grand & si important, qu'ona cru qu'il ne falloit rien négliger, pour petit qu'il fût, de ce qui pouvoit y avoir quelque rapport. N'éj

CCIÓN GENERAL DE BIBLIOTECA

DISCOUNTS

SIDAD AUTÓNO

300 AVERTISSEMENT.

C'est par cette même raison, qu'à ce Discours on en a joint un autre sur les preuves des Livres de Moise, qui n'avoit pas été fait pour voir le jour, non plus que le Traité où l'on fait voir, qu'il y a des démonstrations d'une autre espece, & aussi certaines que celles de la Géométrie, & qu'on en peut donner de telles pour la Religion Chrétienne. Quelque fuccès qu'ils aient les uns & les autres, on s'estimeroit trop heureux, s'il plaisoit à Dieu, qui fait servir les moindres choses à ses plus grands desseins, qu'une seule personne dans le monde en profitât.



der burnsein his on die gring the

# DISCOURS

SUR

### LES PENSÉES

DE

## M. PASCAL.



E qu'on a vu jusqu'ici de Monsieur PASCAL a donné une si haute idée de la grandeur de son esprit, qu'il ne

faut pas s'étonner que ceux qui favoient qu'il avoit' dessein d'écrire sur la vérité de la Religion, aient eu beaucoup d'impatience de voir ce qu'on en avoit trouvé dans ses papiers après sa mort. Ses amis, de leur côté, n'en avoient pas moins de le publier; & comme ils savoient encore mieux le prix de ce qui leur restoit de lui, que ceux qui n'en jugeoient que par conjecture, il ne saut pas douter qu'ils 300 AVERTISSEMENT.

C'est par cette même raison, qu'à ce Discours on en a joint un autre sur les preuves des Livres de Moise, qui n'avoit pas été fait pour voir le jour, non plus que le Traité où l'on fait voir, qu'il y a des démonstrations d'une autre espece, & aussi certaines que celles de la Géométrie, & qu'on en peut donner de telles pour la Religion Chrétienne. Quelque fuccès qu'ils aient les uns & les autres, on s'estimeroit trop heureux, s'il plaisoit à Dieu, qui fait servir les moindres choses à ses plus grands desseins, qu'une seule personne dans le monde en profitât.



der burnsein his on die gring the

# DISCOURS

SUR

### LES PENSÉES

DE

## M. PASCAL.



E qu'on a vu jusqu'ici de Monsieur PASCAL a donné une si haute idée de la grandeur de son esprit, qu'il ne

faut pas s'étonner que ceux qui favoient qu'il avoit' dessein d'écrire sur la vérité de la Religion, aient eu beaucoup d'impatience de voir ce qu'on en avoit trouvé dans ses papiers après sa mort. Ses amis, de leur côté, n'en avoient pas moins de le publier; & comme ils savoient encore mieux le prix de ce qui leur restoit de lui, que ceux qui n'en jugeoient que par conjecture, il ne saut pas douter qu'ils 302 Discours sur LES PENSÉES ne se soient sent pressés de rendre ce dernier devoir à un homme dont la mémoire leur est si chere, & de faire part au monde d'une chose qu'ils croyoient avec raison lui devoir être si utile.

Car quoique Monsieur Pascal n'eût encore rien écrit sur ce sujet que quelques pensées détachées, qui auroient pu trouver leur place dans l'Ouvrage qu'il méditoit, mais qui n'en auroient fait qu'une très-petite partie, & qui n'en fauroient donner qu'une idée fort imparfaite, on peut dire néanmoins qu'on n'a encore rien vu d'approchant fur cette matiere. Cependant, on ne sauroit presque prévoir de quelle maniere les précieux restes de ce grand dessein seront reçus dans le monde. Quantité de gens seront sans doute choqués d'y trouver si peu d'ordre, de ce que tout y est imparfait, & de ce qu'il y a même quantité de penfées sans suite, ni liaison, & dont on ne voit point où elles tendent; mais qu'ils considerent que ce que M. Pascal avoit entrepris, n'étant pas de ces choses qu'on peut dire achevées dès qu'on en a conçu le dessein, on de ces Ouvrages dans le train ordinaire, & qui sont aussi bons d'une façon que d'une autre, il y avoit encore bien loin du projer à l'exécution. Ce devoit être un composé de quantité de pieces & de ressorts

DE M. PASCAL. 303 différens: il y falloit désabuser le monde d'une infinité d'erreurs, & lui apprendre autant de vérités : enfin il y falloit parler de tout, & en parler raisonnablement; à quoi le chemin n'est guères frayé. Car en. effet, tout conduit à la Religion, ou tout en détourne; & comme c'est le plus grand des desseins de Dieu, ou plutôt le centre de tous ses desseins, & qu'il n'a rien fait que pour Jesus-Christ, il n'y a rien dans le monde qui n'ait rapport à lui, rien dans les choses vivantes ou inanimées, rien dans les actions ou les pensées des hommes, qui ne soit des suites du péché, on des effets de la grace, & dans quoi Dieu n'ait pour but de dissiper nos ténebres, ou de les augmenter, lorsque nous les aimons. Ainsi tout pouvoit entrer dans le livre de M. Pascal; & quelque esprit qu'il eût, il auroit pu employer sa vie au feul amas de tant de matieres, & laisser encore bien des choses à dire. Faut-il donc s'étonner que n'y ayant donné que les quatre on cinq dernieres années de sa vie, & encore avec beaucoup d'interruption, on n'ait trouvé après sa mort que des matériaux informes, & en petite quantité?

D'ailleurs, comme la plupart se sont voulu figurer par avance ce que ce pourroit être que cet Ouvrage, & que chacun s'est imaginé que Monsieur Pascal auroit seront trompés.

Ceux qui ne trouvent rien d'assuré que les preuves de Géométrie, en veulent de l'existence de Dieu, & de l'immortalité de l'ame, qui les conduisent de principe en principe comme leurs démonstrations. D'autres demandent de ces raisons communes qui prouvent peu, ou qui ne prouvent qu'à ceux qui sont déja persuadés; & d'autres des raisons métaphyliques, qui ne sont souvent que des subtilités peu capables de faire impression sur l'esprit, & dont il se désie toujours. Ensin il y en a qui n'ont de gout que pour ce qu'on appelle lieux communs, & pour je ne sais quelle éloquence de mors, dénuée de vérité, qui ne fait qu'éblouir, & ne va jamais jusqu'au cœur.

Il est certain que ni les uns ni les autres ne trouveront pas ce qu'ils demandent dans ces fragmens; mais il est vrai aussi qu'ils l'y trouveroient, s'ils n'étoient abusés par de fausses idées de ce qu'ils cherchent. Tout y est plein de traits d'une éloquence inimitable, & de cette éloquence qui vient d'un sentiment vis des choses, & d'une prosonde intelligence, & qui ne manque jamais de remuer & de produire quelque esset. Il y a des preuves métaphyfiques aussi convainquantes qu'on en peut donner en cette matiere; des démonstrations même pour ceux qui s'y connoissent, fondées sur des principes aussi incontestables que ceux des Géome-

Mais le malheur est que ces principes appartiennent plus au cœur qu'à l'esprit, & que les hommes sont si peu accoutumés à étudier leur cœur, qu'il n'y a rien qui leur soit plus inconnu. Ce n'est presque jamais là que se portent leurs méditations; & quoiqu'ils ne fassent toute leur vie, & en toutes choses, que suivre les mouvemens de leur cœur, ce n'est que comme des aveugles qui se laissent mener sans favoir comment leurs guides font faits, & sans rien connoître de ce qui se trouve dans leur chemin. Il n'y a donc pas lieu de s'étonner qu'ils soient insensibles aux lumieres que Dieu y a mises, s'ils ne tournent jamais les yeux de ce côté-là, & qu'ils ne cessent même de se remplir de choses qui leur en ôtent la vue : & s'il s'en trouve quelques-uns qui s'appliquent à l'étude du cœur humain, peuvent-ils se vanter d'aller jusqu'au fond, & de percer cet abyme de préjugés, de faux sentimens & de passions, où cette lumiere est presque étouffée?

La vérité est, qu'il ne faut pas tant

306 DISCOURS SUR LES PENSÉES penser à prouver Dieu, qu'à le faire sentir, & que ce dernier même est le plus utile, & tout ensemble le plus aise; & pour le fentir, il faut le chercher dans les sentimens qui sublistent encore en nous, & qui nous restent de la grandeur de notre premiere nature. Car enfin si Dieu a laissé de ses marques dans tous ses ouvrages, comme on n'en peut pas douter, nous les trouverons bien plutôt en nous-mêmes, que dans les choses extérieures, qui ne nous parlent point, & dont nous n'appercevons qu'une légere superficie, exclus pour jamais d'en connoître le fond & la nature; & s'il est inconcevable qu'il n'ait pas gravé dans ses créatures ce qu'elles lui doivent, pour l'erre qu'il leur a donné, ce sera bien plutôt dans son propre cœur que l'homme pourra trouver cette importante lecon, que dans les chofes inanimées, qui accomplissent la volonté de Dieu, sans le savoir, & pour qui l'êrre ne differe point du néant.

Tant s'en faut donc qu'il faille s'étonner qu'on puisse trouver Dieu par cette voie, qu'une des choses du monde la plus étonnante, c'est que nous ne l'y trouvions pas, & il n'y avoit qu'un renversement pareil à celui que le péché a fait dans l'homme, qui lui pût ôter le sentiment de cette présence de Dieu, que son im-

DE M. PASCAL. 307 mensité rend perpétuelle par-tout. Qu'il se console pourtant ; ce sceau de Dieu dans ses Ouvrages est éternel & inesfaçable, & le sentiment n'en sauroit être éteint, que la faculté de connoître & de sentir n'y soit détruite. Elle est foible, à la vérité, & languissante; mais de cela même qu'elle connoît sa langueur, elle subliste & elle peut être rétablie. Elle le sera même tôt ou tard, si elle la reconnoît sincérement, & qu'elle en gémisse; & elle fera trouver à l'homme, dans son propre cœur, ces traces de Dieu, qu'il chercheroit en vain dans les ouvrages morts de la nature, puisqu'ils ne lui apprendroient jamais, ni quel est ce Dieu, ni ce qu'il demande de lui.

Voilà proprement quel étoit le dessein de M. Pascal: il vouloit rappeller les hommes à leur cœur, & leur faire commencer par se bien connoître eux-mêmes. Toute autre voie, quoique bonne en soi, ne convenoit point, selon lui, à la maniere dont ils sont faits; au lieu que celleci lui paroissoit conforme à l'état de leur cœur & de leur esprit, & d'autant plus propre à les rendre capables de connoître Dieu, & d'y croire, qu'elle les porre à souhaiter qu'il soit, & à faire consister tout leur bien & toute leur consolation à

n'en pouvoir douter.

308 Discours sur LES PENSÉES

C'est ce qui paroît par tout ce qu'on voit dans ces fragmens, & par diverses choses qu'on en a retranchées, comme trop imparfaites, & qui ne marquoient que l'ordre qu'il se proposoit de garder. Mais, outre cela, on le sait encore par un discours qu'il sit un jour en présence de quelques-uns de ses amis, & qui fut comme le plan de l'Ouvrage qu'il méditoit. Il parla pour le moins deux heures; & quoique ceux qui s'y trouvoient, fussent des gens d'un esprit à admirer peu de choses, comme on en conviendroit aisément si je les nommois, ils reconnoissent encore présentement qu'ils en furent transportes; que cette ébauche, toute légere qu'elle étoit, leur donna l'idée du plus grandOuvrage dont un homme puisse être capable; & que l'éloquence, la profondeur, l'intelligence de ce qu'il y a de plus caché dans l'Ecriture, la découverte de quantité de choses qui avoient jusquesici échappé à tout le monde, & tout ce qu'ils virent dans l'esprit de M. Pascal dans ce peu de temps, ne leur permit pas de douter qu'il ne fût propre à exécuter un si grand dessein, & leur persuada de plus, que, s'il ne l'achevoir, il demeureroit long-temps imparfait.

Soit qu'à ce qu'il y avoit d'effectif, & de sa part, & de la leur, il s'y joignit en-

core quelque chose de cette union d'esprit & de sentimens qui échausse & donne de nouvelles forces, ou que ce fût un de ces momens heureux où les plus habiles se surpassent eux-mêmes, & où les impressions se sont si vives & si prosondes; tout ce que dit alors M. Pascal leur est encore présent, & c'est d'un d'eux que plus de huit ans après on a appris ce qu'on en va dire.

Après donc qu'il leur eut exposé ce qu'il pensoit des preuves dont se on sert d'ordinaire, & fait voir combien celles qu'on tire des ouvrages de Dieu sont peu proportionnées à l'état naturel du cœur humain; & combien les hommes ont la tête peu propre aux raisonnemens métaphysiques, il montra clairement qu'il n'y a que les preuves morales & historiques, & de certains sentimens qui viennent de la nature & de l'expérience qui soient de leur portée; & il fit voir que ce n'est que fur des preuves de cette sorte, que sont fondées les choses qui sont reconnues dans le monde pour les plus certaines. Et en effet, qu'il y ait une ville qu'on appelle Rome, que Mahomet ait été, que l'embrasement de Londres soit véritable, on auroit de la peine à le démontrer ; cependant ce seroit être fou d'en douter, & de ne pas exposer sa vie là-dessus, pour peu qu'il y eût à gagner. Les voies par où nous acquérons ces fortes de certitudes, pour n'être pas géométriques, n'en font pas moins infaillibles, & ne nous doivent pas moins porter à agir; & ce n'est même que là-dessus que nous agissons presque en toutes choses.

Monsieur Pascal entreprit donc de faire voir que la Religion Chrétienne étoit en aussi forts termes que ce qu'on reçoit de plus indubitablement entre les hommes; & suivant son dessein de leur apprendre à se connoître, il commença par une peinture de l'homme, qui, pour n'être qu'un raccourci, ne laissoit pas de contenir tout ce qu'on a jamais dit de plus excellent sur ce sujet, & ce qu'il en avoit pensé lui-même, qui alloit bien au delà. Jamais ceux qui ont le plus méprifé l'homme, n'ont poullé si loin son imbécillité, sa corruption, ses ténebres; & jamais sa grandeur & ses avantages n'ont été portés si haut par ceux qui l'ont le plus relevé. Tout ce qu'on voit dans ces fragmens touchant les illusions de l'imagination, la vanité, l'ennui, l'orgueil, l'amour propre, l'égarement des Païens, l'avenglement des Athées; & de l'autre côté, ce qu'on y trouve de la pensée de l'homme, de la recherche du vrai bien, du sentiment de sa misere, de l'amour de la vérité; tout cela

fait assez voir à quel point il avoit étudié & connu l'homme, & l'auroit bien mieux fait encore, s'il avoit plu à Dieu qu'il y eût mis la derniere main.

Que chacun s'examine sérieusement fur ce qu'il trouvera dans ce Recueil, & qu'on se mette à la place d'un homme que Monfieur Pascal supposoit avoir du sens, & qu'il se proposoit en idée de pousser à bout, & d'arrêter, pour le mener ensuite pied à pied à la connoissance de la vérité: on verra fans doute qu'il n'est pas possible qu'il ne vienne ensuite à s'effrayer de ce qu'il découvrira en lui, & à se regarder comme un assemblage monstrueux de parties incompatibles; que cet amour pour la vérité, qui ne peut s'effacer de son cœur, joint à une si grande incapacité de la bien connoître, ne le furprenne; & que cet orgueil né avec lui, & qui trouve à se nourrir dans le fond même de la misere & de la bassesse, ne l'étonne; que ce sentiment fourd, au milieu des plus grands biens, qu'il lui manque quelque chofe, quoiqu'il ne lui manque rien de ce qu'il connoît, nel'attrifte; & qu'enfin ces mouvemens involontaires du cœur qu'il condamne, & qu'il a la peine de combattre lors même qu'il se croit sans défauts, & ceux qui lui causent toujours quelque trouble, s'il veut bien s'observer, quel-

Quoiqu'un homme en cet état soit encore bien loin de connoître Dieu, il est au moins certain que rien n'est plus propre à lui perfuader qu'il peut y avoir autre chose que ce qu'il connoît, & que cette chose inconnue peut lui être d'assez grande conséquence pour chercher s'il n'y a rien qui puisse l'en instruire : & même on ne sauroit nier que ceux qu'on auroit mis dans cette disposition, ne fussent tout autrement capables d'être touchés des autres preuves de Dieu, & qu'ils ne reçussent avec d'autant plus de joie l'éclaircissement de leurs doutes, qu'on leur apprendroit en même-temps le remede à cet abyme de miseres dont les hommes sont entourés, & dans lesquelles il est inconcevable comment ceux qui n'en esperent point, peuvent avoir le moindre repos.

C'est à cet étrange repos que Monsieur Pascal en vouloit principalement, & on le trouvera poussé dans ses Ecrits avec tant de force & d'éloquence, qu'il est mal-aisé d'y donner quelque attention sans en être

emu;

DE M. PASCAL.

ému; & que ces gens qui ont pris leur parti, & qui favent, disent-ils, à quoi ils doivent s'en tenir, auront peut-être de la peine à s'empêcher d'être ébranlés. Austi ne croyoit-il pas qu'il pût subsister avec la moindre éteincelle de bon sens; & après avoir supposé qu'un homme raisonnable n'y pouvoir demeurer, non plus que dans l'ignorance de son véritable état présent & à venir, il lui sit chercher tout ce qui lui pouvoir donner quelque lumiere, & examina premiérement ce qu'en avoient dit ceux qu'on appelle Philosophes.

Mais il n'eut guères de peine à montrer qu'il falloit être peu difficile, pour s'en contenter; qu'ils n'avoient fait autre chose que se contredire les uns les aurres, & se contredire eux-mêmes; qu'ils avoient trouvé tant de sortes de vrais biens, qu'il étoit impossible qu'aucun d'eux eût rencontré, puisque apparemment il doit être de telle nature, qu'on ne puisses y méprendre,& que les faux biens ne scauroient lui refiembler. Que si quelques - uns d'eux avoient connu que les hommes naissent méchans, aucun ne s'étoit avisé d'en dire la raison, ni même de la chercher, quoiqu'il n'y eut rien dans le monde de si digne de leur curiosité; que les uns avoient fait l'homme tout grand, malgré ce qu'il sent en lui de bassesse; & les autres tout

0

méprifable, malgré l'instinct qui l'éleve; les uns maître de la félicité, les autres miférable fans ressource; les uns capable de tout, les autres de rien; ensin, qu'il n'y avoit point de secte qui en parlât si raifonnablement, que chacun ne sentit en

soi dequoi la démentir.

Cet homme ne pouvant donc se satisfaire de cela, ni abandonner aussi une recherche si importante, & jugeant bien que ce n'étoit pas de gens faits comme lui, & aveugles comme lui, qu'il devoir attendre quelque éclaircissement; Monheur Pascal lui fit venir à l'esprit, que peutêtre lui & ses semblables avoient-ils un auteur qui auroit pu se communiquer à eux, & leur donner des marques de leur origine, & du dessein qu'il auroit eu en leur donnant l'être. Et la-dessus parcoutant tout l'Univers & tous les âges, il rencontre une infinité de Religions; mais dont aucune n'est capable de le toucher. Comme il a du sens, il conçoit quelque chose de ce qui doit convenir à l'être souverain, s'il y en a un, & de ce qu'il doit avoir appris aux hommes, au cas qu'il se foit fait connoître à eux, comme il a dû faire, s'il y a une Religion véritable.

Mais au lieu de cela, que trouvet-il dans cette recherche? Des Religions qui commencent avec de certains peuples,

DE M. PASCAL. & finissent avec eux; des Religions où l'on adore plufieurs dieux, & des dieux plus ridicules que les hommes; des Religions qui n'ont rien de spirituel, ni d'élevé, qui autorisent le vice, qui s'établisfent tantôt par la force, & tantôt par la fourberie; qui sont sans autorité, sans preuve, sans rien de furnaturel; qui n'ont qu'un culte grossier & charnel, où tout est extérieur, tout sentant l'homme, tout indigne de Dieu, & qui le laissant dans la même ignorance de la nature de Dieu & de la sienne, ne font que lui apprendre de plus en plus jusqu'où peut aller l'extravagance des hommes. Enfin, plute que d'en choisir aucune, & d'y établir son repos, il prendroit le parti de se donner lui-même la mort, pour sortir tout d'un coup d'un état si misérable; lorsque, près de tomber dans le désespoir, il découvre un certain peuple, qui d'abord attire son attention par quantité de circonstances merveilleuses & uniques.

C'est le peuple Juif, dont M. Pascal fair remarquer tant de choses, qu'on trouvera pour la plûpart dans le Recueil de ses Pensées, qu'il faut n'avoir guères de curiosité pour ne pas les approfondir. Ce sont des gens tout sortis d'un même homme, & qui ayant toujours eu un soin extraordinaire de ne point s'allier avec les

216 DISCOURS SUR LES PENSÉES autres Nations, & de conserver leurs généalogies, peuvent donner au monde, plutôt qu'aucun autre Peuple, une hiftoire digne de créance; puisque enfin ce n'est proprement que l'histoire d'une seule famille, qui ne peut être sujette à confufion; mais pourtant d'une famille si nombreuse, que s'il s'étoit mêlé de l'imposture, il seroit impossible, comme les hommes sont faits, que quelqu'un d'eux ne l'eûr découverte & publiée; outre que cette histoire étant la plus ancienne de toutes, elle n'a pu rien emprunter des autres, & que par cela seul elle mérite une vénération particuliere.

Car, quoi qu'on puisse conter touchant les histoires de la Chine & quelques autres, le moindre discernement suffit pour voir que ce ne sont que des fables ridicules, & que celle-ci peutêtre véritable, Plus on examine celles-là, plus on en sent la fausseté; au lieu qu'à mesure qu'on approfondit celle-ci, elle se confirme ellemême, & elle devient incontestable. Et ensin, quand il sera question de choisir entre des hommes tombés du soleil, ou sortis d'une montagne, & des hommes créés par un Dieu tout-puissant, il faut se connoître bien peu à ce qui a l'air de vérité, pour balancer un moment.

Cet homme donc, ravi de cette décou-

verte, & résolu de la pousser comme sa derniere ressource, trouve d'abord que ce peuple si considérable se gouverne par un Livre unique, qui comprend tout ensemble son Histoire, ses Loix & sa Religion; & tout cela tellement joint & inséparable, que son attention en redouble, & qu'il croit en pouvoir conclure, que s'il y a quelque chose de vrai, il saut que tout le

reste le soit. Mais, ce qui est étonnant, il n'a pas ouvert ce Livre, qu'avec l'histoire de ce Peuple, il y tronve aussi celle de la naisfance du monde; que le ciel & la terre font l'ouvrage d'un Dieu; que l'homme a été créé, & que son Auteur s'est fait connoître à lui; qu'il lui a foumis toutes les autres créatures ; qu'il l'a fait à son image, & par consequent doné d'intelligence & de lumiere, & capable de bien & de vériré; libre dans ses jugemens & dans ses actions, & dans une parfaite conformité des mouvemens de son cœur à la justice & à la droite raison. Car enfin, c'est ce qu'emporte cette ressemblance avec Dieu, à qui l'homme ne peut ressembler par le corps; & ce souffle de vie dont Dieu l'anima, qui ne peut être autre chose qu'un rayon de cette vie toute intelligente & toute pure qui fait son essence.

Voilà, à dire vrai, bien des doutes

Oiij

318 Discours sur LES PENSÉES levés, & par un moyen bien facile. L'éternité du monde où l'on se perd, & cette rencontre fortuite de quelques atomes, ne sont assurément pas si aisés à concevoir; & lorfqu'il s'agit d'expliquer cet ordre admirable de l'Univers, la génération des plantes & des animaux, l'artifice du corps humain, & ce qu'on entend furtout par les noms d'ame & de penfée; qu'il s'en faut que cette éternité & ces atômes ne paroissent aussi-bien imaginés, & que l'esprit n'ait autant d'envie de s'y rendre.

Que cet homme s'estimeroit donc heureux, s'il pouvoit trouver que ce fut-là une vérité. Dans l'espérance qu'il conçoit de ce commencement de lumiere, il n'est rien qu'il ne donnât pour cela. Mais comme il ne voudroit point d'un repos ou il lui restar quelque doute, & qu'il craint autant de se tromper, que de demeurer dans l'incertitude où il est, il veut voir le fond de la chose & l'examiner avec la derniere exactitude.

Il remarque premiérement, comme une circonstance qu'on ne sauroit tropadmirer, que celui qui a écrit cela ait compris tant de choses, & des choses si considérables dans un seul chapitre, & encore bien court. Et au lieu que tous les hommes sont naturellement portés à aggrandir les

moindres choses, & que tout autre peutêtre auroit cru deshonorer un si grand sujet, en le touchant si légérement, il admire que celui-ci en ait pu parler d'une maniere fi fimple; & qu'étant, ou voulant qu'on le crût choisi pour l'annoncer aux hommes, il ait si peu songé à se fait valoir, à prévenir l'esprit de ses lecteurs, à donner du lustre à ce qu'il disoit, ou à le pronver. Un caractere si rare, ou plutôt si unique, mérite sans doute quelque respect; & il y a grande apparence que quiconque a pu traiter ainsi des choses de cette nature, a bien senti que tout leur prix confistoit dans leur vérité, sans qu'elles eussent aucun besoin d'ornemens étrangers, & qu'il étoit même persuadé qu'elles étoient, ou bien connues, ou bien aifées à croire.

Mais cependant il se présente d'abord une difficulté qui paroît infurmontable; & au même temps qu'on voit clairement que si c'est un Dieu qui a créé les hommes, & qu'il ait lui-même rendu témoignage de la bonté de ses ouvrages, il faut que l'homme ait été dans l'état que j'ai dit: on se sent si éloigné de cet état, que l'on ne fait plus où l'on en est. Bien loin qu'on puisse se prendre pour une image de Dieu, on ne trouve, pas en soi le moindre trait de ce qu'on se figure en lui, & plus on se

320 Discours sur les Pensées connoît, moins se trouve-t-on disposé à révérer un Dieu à qui on ressembleroit.

Il est sans doute qu'on seroit peu éclairci, si on en demeuroit là. Mais ce seroit être bien négligent & bien coupable, que de ne pousser pas plus avant une recherche si importante. Car cette ouverture, qu'un Dieu nous ait faits, a de si grandes fuires, qu'il n'y a que la crainte de trouver plus qu'on ne voudroit, qui puisse empêcher de l'approfondir. Cet homme que M. Pascal supposoit incapable de cette horrible crainte d'apprendre son devoir, & qui connoissoit trop son incapacité, pour qu'il put décider de lui-même une chose si importante, ne s'en tint donc pas là, & n'attendit guères à en trouver l'éclaicissement.

Car ce qu'il voit incontinent après, c'est que ce même homme, que nous avons peint si éclairé, si maître de lui, eut à peine connu son Auteur, qu'il l'offensa; que le premier usage qu'il sit de ce présent si précieux de la liberté, ce sut de s'en servir à violer le premier commandement qu'il en avoit reçu; & qu'en oubliant tout d'un coup ce qu'on peur penser que devoit à Dieu une créature qui venoit d'être titée du néant, pour posséder l'Univers & pour en connoître l'Auteur, il aspira à sortir de sa dépendance, à acquérir par

DE M. PASCAT. 321 foi-même les connoissances qu'il avoit plu à Dieu de lui cacher, & en un mot à devenir son égal.

Il n'est pas besoin d'exagération pour perfuader, ni de beaucoup de lumiere pour comprendre que ç'a été le plus grand de tous les crimes, en toutes ses circonftances. Aussi fut-il puni comme il le méritoit: & outre la mort dont Adam avoit été menacé, il tomba encore dans un état déplorable, qui ne pouvoit être mieux marqué que par cette raillerie fi amere, qu'il eut la douleur d'entendre de la propre bouche de Dieu : car au lieu de demeurer une image de la fainteté & de la justice de son Auteur, comme il le pouvoit, & de lui devenir égal, comme il l'avoit prétendu; il perdit en ce moment tous les avantages dont il n'avoit pas voulu bien user; son esprit se remplit de nuages; Dieu fe cacha pour lui dans une nuit impénétrable; il devint le jouet de la concupiscence & l'esclave du péché; de tout ce qu'il avoit de lumiere & de connoissance, il n'en conserva qu'un désir impuissant de connoître, qui ne servit plus qu'à le tourmenter; il ne lui resta d'usage de sa liberté que pour le péché, & il se trouva sans force pour le bien. Enfin il devint ce monstre incompréhensible, qu'on appelle l'homme; & communiquant de 322 Discours sur les Pensées plus sa corruption à tout ce qui sortit de lui, il peupla l'univers de misérables, d'aveugles & de criminels comme lui.

C'est ce que cet homme rencontre bientôt après & dans tout le reste de ce Livre: car M. Pascal supposant qu'il ne pouvoit manquer d'erre attiré par une si grande idée, & le lai faisant parcourir avec avidité, & même tous ceux de l'ancien Teltament, il lui fit remarquer qu'il n'y est plus parlé que de la corruption de toute chair, de l'abandonnement des hommes à leur fens, & de leur pente au mal, dès leur naissance : & puis, s'étendant sur les choses qui rendent ce Livre singulier & digne de vénération, il lui fit voir que c'etoit le seul Livre du monde où la nature de l'homme fut parfaitement peinte, & dans les grandeurs, & dans les mileres, & lui montra le portrait de son cœur en une infinité d'endroits. Tout ce qu'il avoit découvert, en s'étudiant lui-même, lui parut là dedans au naturel; & cette lecture avant même porté une nouvelle lumiere dans les ténebres de son intérieur, non-seulement il vit plus clairement ce qu'il y avoit déja apperçu; mais il y trouva même un nombre infini de choses qui lui avoient échappé, & qui n'avoient jamais été découvertes par aucun de ceux qui s'y sont le plus appliqués.

Il admire enfuire, non-seulement que ce Livre fasse mieux connoître l'homme qu'il ne fe connoît lui-même, mais austi qu'il soit le seul au monte qui ait dignement parlé de l'Etre fouverain, & qui le lui fasse concevoir autant au-dessus de ce qu'il s'en étoit imaginé, que tout ce qu'il avoit vu jusques-là lui pardissoit au-desfous: & en effet, quand il n'y auroit que cela, qu'il est l'unique, qui l'obligeant de connoître un Dieu, air parlé de l'aimer & de ne rien faire que pour lui, il est l'unique qui mérite qu'on s'y arrête. Car enfin, n'ayant rien que nous ne tenions de Dieu, ni mouvement, ni vie, ni pensee, nons ne faisons rien dont il ne doive être la fin, & toutes nos actions ne sont bonnes, on mauvaises, que selon qu'elles tendent à ce but, ou qu'elles s'en écartent. Je ne parle pas de celles qui font purement corporelles, & où notre volonté n'a point de part : celles-là ne sont pas propremene nôtres, & ne font que partie des mouvemens de ce grand corps de l'univers, qui glorifient Dieu à leur maniere. Mais pour celles que nous faisons, parce que nous voulons les faire, il n'y en a point dont nous ne devions lui rendre compte, & qui ne doive lui marquer que nous ne voulons que ce qu'il veut, afin que tous les êtres créés, & ceux qui pensent, & ceux Mais comme ce seroit encore peu que d'accomplir cette volonté, si on ne l'aimoit, & que ce ne seroit presque qu'agir comme les choses inanimées, il a plu à Dieu de mettre dans l'homme une partie dominante, capable de choix & d'amour, & qui penchant toujours du côté qu'elle aime le mieux, donnât la pente à tout le reste, & pût lui faire un facrissice volontaire de l'homme tout entier.

C'est en peu de mots l'idée d'une Religion véritable : ou il n'y en a point, ou c'est en cela qu'elle doit consister. Car la crainte, l'admiration, l'adoration même séparées de l'amour, ne sont que des sentimens morts, où le cœur n'a point de part, & qui ne sauroient produire une attache telle que doit être celle de la créature pour fon Auteur. Cependant quelle autre Religion que la Chrétienne a jamais mis dans cet amour l'essence de son culte? Ce feul défaut suffit, ce me semble, pour les croire toutes fausses, & je ne vois rien qui ait pu empêcher leurs inventeurs de s'en aviser, qu'un avenglement surnaturel, & qui vienne de Dieu même, qui s'est voulu réserver une chose qui le distingue si visiblement.

DE M. PASCAL.

Ce seroit peu encore que ce Livre fît voir clair à l'homme dans lui-même, s'il ne lui faisoit voir clair dans l'ordre du monde, & s'il ne démêloit ces questions impénétrables qui ont tant tourmenté les plus grands esprits du Paganisme. Pourquoi, par exemple, cette étrange diversité entre les hommes, qui sont tous de même nature? Comment la chose du monde la plus simple, qui est l'ame, ou la pensée, peut-elle se trouver si diversifiée ? S'ils la tiennent d'un Etre supérieur, pourquoi la donne-t-il élevée aux uns & rampante aux autres, pleine de lumiere à ceux-ci & de ténebres à ceux-là, juste & droite à quelques-uns, & à d'autres injuste & portée au vice; & cela avec tant de différence & de mêlange de ces qualités l'une avec l'autre, & de celles mêmes qui font opposées, qu'il n'y a pas deux hommes au monde qui se ressemblent, ni même un homme qui ne foit dissemblable à lui-même d'un moment à l'autre? Que si l'ame passe des peres aux enfans, comme les Philosophes le croyoient, d'où peut encore venir cette diversité? Pourquoi un habile homme en produit-il un sans esprit? Comment un scelerat peutil venir d'un honnête homme? Comment les enfans d'un même pere peuvent ils naître avec des inclinations différentes?

Toutes ces difficultés ne cessent-elles pas par cette chute de la nature de l'homme, que ce Livre ditêtre tombé de son premier état? & ne sont-ce pas des suites nécessaires de l'assujetrissement de l'ame au corps, que l'on ne sauroit concevoir que comme un châtiment, & qui la fait dépendre de la naissance, du pays, du tempérament, de l'éducation, de la coutume & d'une instaité de choses de cette nature, qui n'y devroient saire aucune impression?

D'où vient aussi cette confusion qu'on voit dans le monde, qui a fait douter à tant de Philosophes, qu'il y eût une Providence, & qui le fait paroître, à ceux qui le regardent par d'autres yeux que ceux de la foi, un cahos plus confus que celui dont les Paiens vouloient que leurs dieux l'eussent tiré? Poutquoi les méchans réussusent-ils presque toujours, & pourquoi ceux qui femblent justes, sont-ils miserables & accablés? Pourquoi ce melange monstrueux de pauvres & de riches, de fains & de malades, de tyrans & d'opprimes? Qu'ont fait ceux-là pour naître heureux, & avoir tout à fouhait; ou par où ceux ci ont-ils mérité de ne venir au monde que pour souffrir? Pourquoi Dieu a-t-il permis qu'il y eût tant d'erreurs, tant d'opinions, de mœurs, de coutumes, de Religions différentes? Tout cela est

DE M. PASCAL. encore éclairci par un petit nombre de principes qui se trouvent dans ce Livre, & par ceux-ci entre autres : Que ce n'est pas ici le lieu où Dieu veut que se fasse le discernement des bons & des méchans, dont la diffinction seroit visible, si ceux-là étoient toujours heureux, & les autres toujours affligés : que ce n'est pas ici non plus le lieu de la récompense : que ce jour viendra: que cependant Dieu vent que les choses demeurent dans l'obscurité: qu'il a laitlé marcher les hommes dans leurs voies : qu'il les laisse courir après les désirs de leur cœur, & qu'il ne veut se découvrir qu'à un petit nombre de gens, qu'il en rendra lui-même dignes, & capables d'une véritable vertu.

N'est-ce pas encore ici en quoi ce Livre est aimable & digne qu'on s'y artache? Non-seulement il est le seul qui a bien connu la misere des hommes; mais il est aussi le seul qui leur ait proposé l'idée d'un vrai bien, & promis des remedes apparens à leurs maux. S'il nous abat, en nous faisant voir notre état plus déplorable encore qu'il ne nous paroissoit, il nous confole aussi, en nous apprenant qu'il n'est pas désespéré. Il nous statte peut-être; mais la chose vaut bien la peine de l'expérimenter: & le bonheur qu'il promet, réveille au moins nos espérances, en ce

Mais ce qu'il y a de plus considérable, c'est qu'ils nous apprennent que ces remedes ne sont point dans nos mains. Tous les autres ont voulu, les uns, qu'il n'y en eût point, les autres, que nous en fufsions les maîtres, & par-là ont abusé tous ceux qui s'y sont siés; au lieu que ceux-ci, avec une sincérité dont il ne semble pas que jamais un imposteur put s'aviser, nous assurent que nous ne pouvons rien de tout ce qu'ils nous prescrivent, que nous naissons corrompus & dans l'impuissance de résister à cette corruption; & que tant que nous n'agirons que par nos feules forces, nous succomberons infailliblement à ces mêmes passions qu'ils nous ordonnent de surmonter. Mais en même-temps ils

nous avertissent que c'est à Dieu que nous devons demander ces forces qui nous manquent, qu'il ne nous les resusera pas, & qu'il enverra même un Libérateur aux hommes, qui satisfaisant pour eux à la colere de Dieu, réparera cette impuissance, & les rendra capables de tout ce qu'il demande d'eux.

Que ce système est beau, quoi qu'on en puisse dire, & qu'il est conforme aux apparences & à la raison même, autant qu'elle y peut avoir de part! Considéronsle tout à la fois, pour en mieux comprendre la grandeur & la majesté. Toutes cho-· ses sont créées par un Dieu à qui rien n'est impossible. L'homme sort de ses mains en un état digne de la fagesse de son Auteur. Il se révolte contre lui, & perd tous les avantages de son origine. Le crime & le châtiment passent dans tous les hommes, & par-là ils doivent naître injustes & corrompus, comme on voit qu'ils le sont. Il leur reste un sentiment obscur de leur premiere grandeur; & il leur est dit qu'ils peuvent y être rétablis. Ils ne sentent en eux aucune force pour cela, & il leur est dit qu'ils n'en ont point en effet, mais qu'ils en doivent demander à Dieu. Ils fe trouvent dans un éloignement de Dieu si rerrible, qu'ils ne voient aucun moyen de s'en approcher; & on leur

330 Discours sur Les Pensées promet un Médiateur qui fera cette grande réconciliation.

Que peut faire là-dessus un homme de sens & de bonne foi, sinon de reconnoître que jamais on n'a rien dit d'approchant, & que ceux qui ont ainsi parle, pour peu qu'ils aient de preuves, méritent affurément qu'on les croie? Il y a même bien des gens pour qui c'en seroit déja une grande, que d'avoir pu le dire; car en effet, cela ne paroîtra pas aise à inventera qui l'examinera de près; & il ne faut que voit ce qu'ont dit les plus habiles de ceux qui ont voulu discourir sur ce sujet, ou d'eux-mêmes, ou après avoir vu les livres de Moise, pour juger que cela n'est pas marqué au coin des hommes. En vérité, ce ne sont pas là leurs voies, & il est étrange qu'ils ne s'en apperçoivent pas, & qu'ils ne se servent pas en cela d'une certaine finesse de discernement, dont ils usent dans toutes les autres choses. Car il n'y a personne qui ne convienne qu'à l'égard des choses qui tombent sous nos sens, nous avons en nous un certain fentiment, qui nous fait juger à l'air seulement, si ce qui se présente à nos yeux est l'ouvrage de la nature, ou des hommes. Que nous l'apportions en naissant, ou qu'il vienne de la coutume, il n'importe; jamais il ne nous trompe. Toutes les fois, par exemple, que

DE M. PASCAL. 1 331 dans une montagne d'une isle inhabitée nous trouverons des dégrés taillés avec quelque régularité, ou quelques caracteres intelligibles gravés fur un rocher, nous ne craindrons point d'assurer qu'il y à passe des hommes avant nous, & que cela ne fauroit être naturel. Cependant, avons-nous examiné ces deux infinis différens, ce que peuvent l'art & la nature, peur favoir qu'ils n'ont rien de commun? Et si nous en jugeons si bien sans cela, pourquoi ne pas étendre plus loin le principe qui nous y conduit, & ne pas discerner par ce que nous fentons en nous, & par ce que nous avons d'experience, que ces grandes idées sont d'un caractere tout différent de ce que l'esprit humain est capable de produire?

Mais parce que les hommes sont faits de telle sorte, que dès qu'ils sont accoutumés aux choses, ils ne peuvent presque plus juger s'ils étoient capables ou non de les imaginer, on ne prétend point qu'ils se rendent à cela. On leur permet de compter pour rien qu'il n'est point naturel que dans le dessein d'imposer aux hommes, on ait pris à tâche d'assembler ce qu'il y a de plus choquant pour la raison & pour la nature. Qu'ils croient, s'ils le peuvent, qu'il n'y a nulle impossibilité que Moise & ceux qui l'ont suivi, ces gens si sages

332 Discours sur LES PENSÉES & si habiles d'ailleurs, aient pu avancer de leur tête une chose aussi incompréhenfible que le péché originel, & qui paroît si contraire à la justice de Dieu, dont ils disent tant de merveilles; & pour comble, qu'ils aient ofé leur attribuer un expédient aush étrange pour en purifier les hommes, que celui d'envoyer son Fils unique sur la terre, & de lui faire souffrir la mort. Mais au moins qu'ils se fassent justice; & que par le peu d'affurance qu'ils trouvent en eux, pour juger les moindres choses, ils se reconnoissent incapables de décider par eux-mêmes, si certe transmission du péché où tout consiste, est injuste & impossible; & qu'enfin ils s'estiment heureux de ce qu'en une chose qui les touche de si près; au lieu d'être à la merci de cette pauvre raison, à qui il est si aise d'imposer, ils n'ont à examiner, pour toutes preuves, que des faits & des histoires, c'est-à-dire, des choses pour lesquelles ils ont des prin-

Car convenant une fois (comme il n'est pas besoin de le prouver) que s'il y a un Dieu, il ne faut pas rant dire qu'il ne sauroit faire ce qu'est injuste, comme il faut dire que ce qu'il fait ne sauroit être injuste, puisque sa volonté est l'unique regle du bien & du mal; il n'est pas question d'examiner ce qu'est la chose en soi,

cipes infaillibles.

DE M. PASCAL. 333 mais seulement si ceux qui nous assurent de la part de Dieu qu'elle est, ont dequoi se faire croire : & il seroit inutile de répondre qu'on a des preuves que ces choses-là sont injustes & impossibles, pour montrer qu'elles ne peuvent être, comme on dit qu'on en a qu'elles sont effectivement, pour montrer qu'elles ne sont, ni injustes, ni impossibles. Il ne se peut qu'il y en ait de part & d'autres, & il faut abfolument que les uns ou les autres se trompent; & ce qui les abuse en effet, c'est que les idées que nous avons de ce qui est juste ou injuste, sont étrangement bornées, puisqu'enfin il ne s'agit entre nous que d'une justice d'homme à homme, c'est-à-dire, entre des freres où tous les droits sont égaux & réciproques, & qu'il s'agit ici d'une justice de Créateur à créature, où les droits sont d'une disproportion infinie. Mais après tout, comme ils n'oseroient se vanter de connoître assez à fond jusqu'où va le pouvoir de Dieu, & ce que c'est que la justice à son égard, pour dire que leurs preuves sont démonstratives, elles ne peuvent être tout au plus que des raisonnemens de nature métaphysique, fondés sur des principes inventés par des hommes, & par conféquent sufpects; au lieu que ce qu'on leur donne pour preuves, étant de la nature des faits,

Or, on ne sauroit douter que la plus grande de toutes les autorités, pour attirer la créance des hommes, ne soit celle des miracles & des prophéties. Il n'y a point de gens assez fous pour croire que naturellement on puisse fendre la mer pour la passer, ou predire une chose deux mille ans avant qu'elle arrive. Et quand on prétendroit qu'il y eût eu quelques miracles, & même des propheties parmi les Parens, c'est toujours assez pour prouver qu'il y a autre chose que des hommes; & il ne seroit pas difficile de faire voir qu'il n'y a rien que d'avantageux à la Religion Chrétienne dans ces miracles & dans ces prophéties, s'il y en a eu. Il faut donc nier absolument qu'il y en ait jamais eu ; ce qui ne seroit pas moins extravagant, puisque de toutes les histoires du monde il n'y en a point de si appuyée que celle de notre Religion, & ou tant de choses concourent pour en établir la certitude.

C'est ce que M. Pascal auroit fait voir clairement, soit qu'il la considérat du côté du fait, ou qu'il en examinat le fond & les beautés; & chacun en pourra juger par un petit article qu'on a laissé exprès dans ces fragmens, & qui n'est qu'une espece de table des chapitres qu'il avoit dessein de traiter, & de chacun desquels il toucha quelque chose en passant dans le discours

dont j'ai parlé.

Premiérement, pour ce qui est de Moife en particulier, on ne doutera pas qu'il n'ait été aussi habile & d'aussi grand sens qu'homme du monde, & qu'ainsi, si c'avoit été un imposteur, il n'eut pris des voies toutes opposées à celles qu'il a suivies; puisqu'à considérer les choses humainement, il étoit impossible qu'il réussît. Si ce qu'il a dit des premiers hommes, par exemple, étoit faux, il n'y avoit rien de si aisé que de l'en convaincre : car il met si peu de générations depuis la création jusqu'au déluge, & delà jusqu'à la fortie de l'Egypte, que l'histoire de nos derniers Rois ne nous est pas plus présente que celle-là devoit l'être aux Israélites: & comme il pouvoit y avoir de son temps des gens qui devoient avoir vu Joseph, dont le pere avoit vu Sem, & que Sem avoit pu vivre cent ans avec Mathufalem, qui devoit avoir vu Adam; il falloit qu'il eut perdu le sens, pour oser conter à ce peuple, si soigneux de l'histoire de ses an\$36 DISCOURS SUR LES PENSÉES cetres, des événemens de cette importance, si c'étoient autant de faussetés. Euffent-ils été d'affez bonne volonté, pour croire que leurs aïeux vivoient sept ou huit cens ans, si effectivement ils n'en passoient pas, non plus qu'eux, cent ou fix vingts, & pour recevoir fur la toi des choses aussi extraordinaires que la création & le déluge, dont il n'y auroit eu parmi eux, ni traces, ni veltiges, & dont pourtant, à son compte, la mémoire devoit leur être encore toute récente. Il eût fallu qu'il eût été bien simple pour prendre un parti si bizarre dans le grand champ où il étoit d'inventer & de mentir, & pour croire gagner quelque chose par le nombre des années, & ne pas voir ce qu'il perdoit en faisant si peu de générations; puisqu'il ne fant qu'un sens médiocre, pour juger s'il seroit bien aisé de persuader aujourd'hui à un peuple qui sait tant soit peu l'histoire de ses peres, que le cinquieme ou fixieme en remontant a été créé avec le monde, & qu'il y a de cela deux mille ans. Ce seroit leur dire deux mensonges ridicules pour un; & le plus court feroit sans doute de proportionner les générations au nombre des années, pour se cacher dans l'obscurité.

D'ailleurs, Moise ne savoit-il point à qui il avoit à faire, lui qui connoissoit si

DE M. PASCAL. bien les hommes & les Juifs en particulier, cette nation si legere, si capricieuse, si difficile à gouverner? Et est-il croyable que parmi six cens mille hommes qu'il accuse de tant de défauts & de tant d'ingratitudes, qu'il traitoit en Souverain, & si rigoureusement, qu'il en faisoit mourir vingt mille à la fois, il ne s'en fût pas trouvé un seul qui se fût récrié contre ses impostures & ses faux miracles? Car quel homme s'est jamais vanté de tant de merveilles que celui-là, & de merveilles si éclarantes? Il prend pour témoins non-seulement ceux en faveur de qui il les fait, mais encore un pays entier d'ennemis contre qui il les fait: & au lieu de je ne sais quels miracles sourds & cachés qu'on attribue à d'autres, on ne voit ici que des miracles publics qui arrivent coup sur coup, & qui désolent & rétabliffent un Royaume en moins de rien. En vérité, il n'est pas imaginable que l'effronterie d'un homme puisse aller jusques-là; & qu'après tout ce qui est dit des plaies d'Egypte, il ait pu ajouter que le Roi & toute son armée avoient été engloutis par la mer qu'il venoit d'ouvrir à ceux qui le suivoient, sans crainte que quelqu'un parmi les Egyptiens en publiât la fausseté, & comme si ce qu'il prétend avoir fait en-

suite dans le désert, où il n'avoit que ceux

DE M. PASCAL. 339

338. Discours sur les Pensées

de sa nation pour témoins, ne lui eut pas

fush. Mais, ce qu'il y a encore d'admira-

ble, quelle gloire tire cet homme de tout

cela, quel avantage pour lui & pour fa

famille? Songe-t-il seulement à assurer le

commandement à quelqu'un de ses parens?

& avec quelle sincérité rapporte-t-il jus-

qu'à fes moindres défauts, les foiblesses de

fon frere & les fiennes propres, & fon man-

que de foi sur-tout, qui paroît si étrange

après tout ce qui lui est arrivé, qui l'empê-

cha de jouir du fruit de tant de travaux!

qu'il a donnée aux Juis, combien elle est

fage & divine; qu'on considere que tout

ce qu'ont de bon toutes les loix du monde

en aété tiré, & à quel point il faut avoir

connu la malice des hommes pour y avoir

si pleinement pourvu: & si cela ne suffit,

qu'on la regarde encore fous une autre

face. Pleine comme elle étoit d'observan-

ces & de cérémonies, où le moindre man-

quement étoit li févérement puni , com-

ment étoit-il possible qu'un peuple si

changeant, & qui aimoit si fort ses aises,

& un peuple qui auroit véeu, ou fans reli-

gion, ou dans une religion paienne, s'y

foumit si aveuglément, à moins que de

regarder leur conducteur comme un hom-

me envoyé de Dieu, & qu'ils n'en fussent

perfuadés par la grandeur de fes actions?

Enfin, qu'on examine quelle est la lot

Tout cela est si convainquant, que si l'opiniatreté fait qu'on y réliste de bouche, il n'y a qu'un aveuglement horrible qui puisse empêcher qu'on ne s'y rende dans le cœur, & qu'on peut défier hardiment qui que ce soit de forger là-dessus une supposition, dont un homme tant soit peu raisonnable puisse se contenter. Mais ce seroit perdre le temps, que de s'amuser à détruire ici de semblables suppositions ; il faudroit entrer pour cela dans un détail que les bornes qu'on s'est prescrites ne permettent pas : & même comme il est impossible que des gens s'imaginent que cela puisse être, que parce qu'ils voudroient en effet qu'il fut, & que ce n'est pas aux hommes à changer le cœur, il seroit inutile de les accabler de preuves, comme on le pourroit aisément. On se contentera de les avertir de ce qu'ils ont à faire, & à combien de choses ils doivent pourvoir, pour donner quelque vraisemblance à leurs conjectures.

Qu'ils nous apprennent premiérement par quel hazard Moise a trouvé de si heuteux & de si anciens sondemens à son dessein, puisque apparemment il n'auroit jamais dit à ce peuple qu'il venoit à eux de la part du Dieu de leurs peres, s'ils n'eussent en quelque tradition qu'ils venoient de Jacob & d'Abraham, & que Dieu leur 340 Discours sur Les Pensées avoit parlé. Et cette tradition où l'avoientils prise? Par où cette opinion, qu'il naîtroit un jour un grand Roi de la race de Juda, s'étoit-elle établie, & jusqu'à les obliger de garder si soigneusement leurs généalogies, pour le reconnoître ? Comment ce Moise, ou qui que ce soit, a-t-il pu si fort imprimer dans l'esprit de tous les Juifs l'attente de ce Messie, que depuis seize cens ans même qu'ils sont disperses, & qu'ils ne voient nul effet de ces promesses, ils l'attendent toujours avec une patience & une fidélité sans exemple ? Comment cette longue suite de Rois & de grands hommes? comment David & Salomon, ces gens si sages & si éclairés, ontils donné si aveuglément là-dedans, & tiré delà ces écrits qui paroissent si élevés & si divins, & qui ne seroient pourtant que des songes & des illusions? Comment tout ce qu'il y a de sagesse & de vertu épurée dans le monde, se trouve-t-il appuyé fur une imposture si signalée? & comment jamais cet édifice de mensonges & de chimeres ne s'est-il en rien démenti?

Qu'ils nous fassent voir par quel hazard cette loi, inventée par un homme, se trouve en même-temps la seule digne d'un Dieu, la seule contraire aux inclinations de la nature, & la seule qui ait toujours été. Comment se peut-il saire qu'elle

DE M. PASCAL. ait été composée avec tant d'artifice, qu'elle subsiste & soit abolie, & que, comme s'il y avoit eu du concert entre Moile & JESUS-CHRIST, le dernier venu pour abolir la Religion de l'autre, se fonde presque uniquement sur ce qu'elle porte, & en tire ses principales preuves; en sorte qu'il semble qu'elle ne sût qu'une figure de la sienne, & qu'il n'y eûr qu'à lever un certain voile pour l'y trouver ? D'où vient que depuis que l'on dit que ces nuages sont dissipés, & que l'écorce, qui n'étoit rien, a laissé à découvert l'intérieur qui étoit tout, il se rencontre justement que les bénédictions promises à ceux qui garderoient véritablement cette loi, semblent n'être que pour les Chrétiens qui ont embrasse cet intérieur, & qu'il n'y a que misere & malédiction pour les Juifs qui demeurent attachés à cette écorce, & qui font plus exacts & plus fideles que jamais dans tous leurs devoirs? Par quelle destinée enfin, par quelle rencontre des étoiles, la religion de cet homme si indignement traité par les Juifs, qu'on fait voir n'être effectivement que la leur, se trouve-t-elle si opiniarrément rejettée par eux, embrassée par les autres nations, & répandue par tout l'Univers? & quelle peut être cette force invisible, qui depuis seize siecles, conservant ce

Piij

peuple, sans chef, sans armes, sans pays, les oblige en même-temps de garder avec tant d'exactitude les livres qui les déclarent rebelles à Dieu, & qui sont des preuves incontestables pour les Chrétiens, qu'ils regardent comme leurs plus grands ennemis?

En vérité, il n'y a guères de têtes que le dellein d'ajuster tant de hazards ne fit tourner; & pour en épargner la peine à ceux qui voudroient l'essayer, on veut bien les avertir, que quand ils seroient venus à bout d'applanir cet abyme de difficultes, ils n'auroient encore rien fait, & les preuves de notre Religion n'auroient pas reçu la moindre atteinte : car il faudroit qu'ils nous montrassent de plus, que sout cela a été bien aifé à prédite, & qu'il a été très facile à Moise, & aux Prophetes qui ont marché fur ses traces, de deviner, fi long-temps avant qu'elles arrivallent, tant de choses générales & particulieres ; la venue de Jesus-Christ, la conversion des Gentils, la ruine du peuple Juif, & l'état où il est; & cela, jusqu'à en marquer le temps & les circonstances. C'est là véritablement que toutes les suppositions demeurent court, & qu'il est inutile de se donner la gêne à faire des conjectures. Les hommes ne sont point Prophetes par des voies naturelles; & comme la nature ne leur est point soumise pour faire des miracles, l'avenir ne leur est point ouvert pour en faire une histoire par avance, comme on pouvoit voir dans Daniel, dècle temps

on pouvoit voir dans Daniel, dès le temps de Nabuchodonosor, celle du changement de Monarchie, celle des successeurs d'Alexandre, & les années qui restoient

jusqu'à la naissance du Messie.

Ce n'est point non plus par un art humain, ni par hazard, que plusieurs Prophetes, & fur-tout Isaie, ont parlé de JESUS-CHRIST siclairement, & décrie tant de circonstances particulieres de sa naissance, de sa vie & de sa mort, qu'ils ne sont pas moins ses historiens que les Evangélistes; & que seul entre les hommes, il a l'avantage que son histoire n'ayant été écrite après sa mort que par ses disciples, elle se trouve faite & répandue dans le monde plusieurs siecles avant qu'il y vînt, afin qu'il n'en restât pas le moindre foupçon. Qui a aussi dicté à Moise ce qu'il dit aux Juifs, en les quittant, de leurs aventures & de leurs infidélités, de la captivité de Babylone & de leur retour, du dernier siege de Jérusalem, où ils se verroient réduits à manger leurs propres enfans, & de leur dispersion qui arriveroit quand le temps seroit venu, & que le pied leur auroit glissé; mais dans laquelle Dieu les feroit toujours subsister, de peur

344 Discours sur LES PENSÉES que leurs ennemis ne vinssent à le méconnoître, & à s'attribuer leur ruine? Enfin, cette foule d'hommes qui se succedent pendant deux mille ans les uns aux autres. pour avertir le peuple Juif que la venue de celui qu'ils attendent, approche; qui leur marquent précisément quel sera alors l'état du monde; qui leur prédisent qu'ils le feront mourir au lieu de le recevoir, & que pour cela ils tomberont dans des malheurs sans ressource; qui leur déclarent que les Gentils, à qui il a été promis aussi-bien qu'à eux, le recevront à leur défaut ; qui ont dit si assurément que de tous les endroits de la terre, les peuples viendroient se soumettre à sa loi, & qui dans tout cela n'ont rien dit qui ne soit ponctuellement arrivé; où l'ont-ils pris, & comment l'ont-ils pu prévoir ?

Si ce qui a été dit jusqu'ici peut donner quelque regret de la mort de M. Pascal, combien doit-il redoubler en cet endroit & sur-tout pour ses amis, qui sachant seuls à quel point il entendoit les Prophéties, comment il en savoit faire voir le sens & la suite, & avec quelle facilité il les rendoit intelligibles, & les metroit dans tout leur jour & toute leur force, savent seuls aussi ce qu'on a perdu en le perdant! Je sais bien que ces lambeaux détachés, qu'on en trouvera dans le recueil de ses pensées,

DE M. PASCAL. ne donneront qu'une idée imparfaite du corps qu'il en auroit fait, & que peu de gens me croiront. Mais enfin ceux qui le favent, doivent ce témoignage à la vérité & à sa mémoire. Je dirai donc hardiment que ceux qui l'écoutoient si attentivement dans l'occasion que j'ai dite, furent comme transportes, quand il vint à ce qu'il avoit recueilli des Prophéties. Il commença par faire voir que l'obscurité qui s'y trouve y a été mise exprès, que nous en avons même été avertis, & qu'il est dit en plusieurs endroits qu'elles seront inintelligibles aux méchans, & claires à ceux qui auront le cœur droit; que l'Ecriture a deux sens; qu'elle est faite pour éclairer les uns, & pour avengler les autres; que ce but y paroît presque par-tout, & qu'il y est même marqué en termes formels.

Aussi est-ce, à dire vrai, le fondement de ce grand ouvrage de l'Ecriture; & qui l'a bien compris ne trouve plus de disti-culté à quoi que ce soit : au contraire, cela même lui fait reconnoître cet esprit supérieur, dont tous ceux qui peuvent y avoir quelque part ont été conduits; puisque quand ils auroient tous concerté ensemble, & qu'ensuite ils seroient revenus chacun en leur temps pour y travailler, il ne leur eût pas été possible de rien imagi-

346 Discours sur les Pensées ner de mieux dans le dessein de n'y faire trouver que de l'obscurité à ceux qui n'y cherchoient qu'à s'aveugler, & qu'elle sur pleine de lumiere pour ceux qui seroient dans les dispositions qui y conduisent.

S'il avoit plu à Dieu de créér tous les hommes dans la gloire, comme il le pouvoit, cela n'eur pas été nécessaire; mais il ne l'a pas voulu. C'est à nous à prendre ce qu'il lui a plu de nous donner; & d'autant plus que n'ayant rien mérité de lui que sa colere, ce n'est pas à des condamnés à se plaindre des conditions de leur grace. Mais ce qui nous rend bien coupables, & sauve admirablement la justice de Dieu, c'est que ce sens grossier & charnel, où les Juifs se sont abuses, est inexplicable en tant de lieux, & s'entretient si peu, qu'il faut déja être aveugle pour en être aveugle; & qu'au contraire toutes les parties du véritable sens ont un tel rapport, & se tiennent par une liaison si indissoluble, qu'il faut encore être aveugle pour ne le pas appercevoir. Il y a bien plus; car cette obscurité, quelle qu'elle soit en quelques endroits, ne sauroit empêcher qu'avec un esprit médiocre & un peu de bonne foi, on ne trouve plus de clarté qu'il n'en faut. Imaginons-nous cet homme que M. Pafcal menoit, pour ainsi dire, par la main; & nous verrons fans doute qu'il fent dissiper ses nuages à mesure qu'il avance dans l'étude de l'ancien Testament; & que comparant bien tout ce qu'il voit, & jugeant de ce qu'il n'entendoit pas d'abord, par ce qu'il trouve de clair dans la suite, tout ce grand mystere se développe insensiblement, & lui paroît presque à découvert.

Il voit premiérement que dès qu'il est parle de la chute d'Adam, il est dit au serpent qu'il naîtra de la femme dequoi lui écraser la tête, & il trouve là-dedans comme les premiers traits & une promesse encore obscure de ce Libérateur attendu par les Juifs. Il remarque dans la suite, que cette même chose qu'il avoit à peine apperçue, va toujours en s'éclaircissant, jusques-là qu'elle prend enfin le dessus, & devient le centre où tout aboutit : car il voit incontinent après que cette promesse est faite beaucoup plus clairement à Abraham, & qu'elle est encore réitérée à Jacob, avec affurance que toutes les nations de la terre seront bénies en leur postérité, dont ce Libérateur naîtra. Puis il rencontre toute la nation Juive imbue de cette espérance, & attendant de la race de Juda ce grand Roi qui devoit les combler de biens, & les rendre maîtres de tous leurs ennemis. David vient ensuite, qui compose tous ses Pseaumes, cet ouvrage admirable, en vue de ce Messie, & soupire

348 DISCOURS SUR LES PENSÉES fans cesse après lui. Enfin arrivent les Prophetes, qui tous unanimement publient que Dieu va accomplir ce qu'il a promis, que son peuple va être délivré de ses péchés, & que ceux qui languissoient dans les ténebres vont fortir à la lumiere. Il lui paroît encore clairement que le ciel & la terre doivent concourir à la production de cet homme extraordinaire, lorsqu'il voit un de ces Prophetes s'écrier : Que la rofée découle du plus haut des cieux, & que le juste tombe comme une pluie du sein des nuees, que la terre s'ouvre, & qu'elle concoive & produise le Sauveur. Il admire làdessus les noms qu'ils ont donnés à cet homme, de Roi éternel, de Prince de paix, de Pere du siecle futur, de Dieu. Il remarque même que les conquêtes de Cyrus, d'Alexandre, des Romains, & tout ce qui se passe de grand dans le monde, ne sert qu'à mettre l'univers dans l'état où il est dit qu'il sera à sa venue. Enfin, il voit les Juifs répandus par toute la terre, y porter avec eux les livres qui contenoient ces promesses faites à tous les hommes, comme pour leur mettre entre les mains autant de ritres incontestables de la part qu'ils y avoient. Que peut-il donc conclure de tout cela, sinon que ce Libérateur promis ne sauroit être ce conquérant attendu par les Juifs, qui n'auroit

été que pour eux; que ces biens qu'il doit donner, & ces ennemis qu'il doit détruire, ne fauroient être des biens & des ennemis temporels; & qu'un simple gagneur de batailles ne pouvant être qu'un indigne objet pour de tels préparatifs, il n'y a véritablement qu'un Dieu qui puisse y répondre?

Mais lorsqu'après une attente de quatre mille ans, le ciel s'ouvre pour donner JESUS-CHRIST à la terre, & qu'il vient dire lui-même aux hommes : C'est pour moi que tout cela a été fait, & c'est moi que vous attendez : qu'il paroît digne de tout cet appareil; & que, pour peu qu'il y en eût moins, on le trouveroit indigne de lui! Il naît véritablement dans l'obscurité, il vit dans l'indigence, il meurt avec ignominie: mais s'il a caché par-là fa divinité, qu'il l'a bien prouvée par ailleurs! & que l'aveuglement des Juifs & de tant d'autres a dû être grand, pour le méconnoître, & pour croire qu'il y ent d'autre grandeur devant Dieu que celle de la sainteté! Quand il n'y auroit point de Prophéties pour Jesus-Christ, & qu'il seroit sans miracles, il y a quelque chose de si divin dans sa doctrine & dans sa vie, qu'il en faut au moins être charmé; & que, comme il n'y a, ni véritable vertu, ni droiture de cœur fans l'amour de Jesus-

350 DISCOURS SUR LES PENSÉES CHRIST, il n'y a non plus, ni hauteur d'intelligence, ni délicatesse de sentiment fans l'admiration de Jesus-Christ. Rappellons ici le discernement dont j'ai parlé; & fur ce que nous voyons des derniers efforts de l'esprit humain, examinons sincérement s'il est en nous d'aller jusqueslà. Que Socrate & Epictete paroissent, & qu'au même temps que tous les hommes du monde leur céderont pour les mœurs, ils reconnoissent eux-mêmes, que toute leur justice & toute leur vertu s'évanonir comme une ombre, & s'anéantit devant celle de Jesus-Christ. Ils nous apprennent, à la verité, que tout ce qui ne dépend point de nous ne nous touche point, que la mort n'est rien, que nous ne devons faire aux autres que ce que nous voudrions qu'on nous fît. Ce feroit quelque chose, s'il n'y avoit que des hommes, & qu'il ne s'agit que de régler une République, & de passer doucement cette vie. Mais que ce mépris de la mort est difficile dans l'attente de l'anéantissement, & qu'il est pen capable d'en consoler! & s'il y a un Dieu, qu'ils l'ont cru facile à contenter, & que cette vertu toute nôtre, qui ne vient point de lui, & ne tend point à lui, qui n'est fondée que sur nos intérêts & nos commodités, doit peu nous faire espérer en mourant d'en être bien traités, si nous

DE M. PASCAL.

avons quelque idée de ce qu'on lui doit! Que nous ont-ils appris proprement qu'à faire bonne mine au milieu de nos miseres? & quand ils auroient été jusqu'à la fource en quelque chose, nous ont-ils découvert à fond notre corruption & notre impuissance, & d'où nous en devons atrendre les remedes? Cet amour propre qui se cherche par-tout, & l'orgueil, ou du moins cet applaudissement intérieur dont on se repait au défaut de la gloire & des richesses, sont-ils guéris par leurs préceptes? Et combien de gens ont exactement pratiqué toutes leurs maximes, & s'en sont preferés aux autres, qui auroient pourtant eu honte qu'on vît ce qui se pasfoit dans leur cœur? Toute l'honnêteré humaine, à le bien prendre, n'est qu'une fausse imitation de la charité, cette divine vertu que Jesus-Christ est venu nous enseigner, & jamais elle n'en approche. A quelque point qu'elle l'imite, il y manque toujours quelque chose; ou plutôt tout y manque, puifqu'elle n'a pas Dieu pour fon unique but : car quoi que puissent prétendre ceux qui l'ont portée le plus haut, la justice dont ils se vantent, a des bornes bien étroites, & ils ne jugent que de ce qui se passe dans leur enceinte, qui ne va pas plus loin que l'intérêt & la commodité des hommes. Il n'y a que les disciples de

352 Discours sur LES PENSÉES JESUS-CHRIST qui font dans l'ordre de la justice véritablement universelle, & qui, portant leur vue dans l'infini, jugent de toutes choses par une regle infaillible, c'est-à-dire, par la justice de Dieu. Que ne doivent-ils donc point à celui qui a dissipé les nuages qui la couvroient depuis fi long-temps, & qui leur a appris qu'ils devoient aspirer à l'éternité, & les véritables moyens d'y arriver? Et comment pourroient-ils prendre pour un homme comme les autres, celui qui non-seulement a si bien connu cette justice, mais qui l'a encore si ponctuellement accomplie; puisqu'à en juger sainement, il n'est pas moins au-dessus de l'homme de vivre comme il a vecu, & comme il veut que nous vivions, que de ressusciter les morts & de transporter les montagnes ? Enfin, s'il n'y a point de Dieu, il est inconcevable qu'une aussi haute idée que celle de la Religion Chrétienne puisse naître dans l'esprit d'un homme, & qu'il puisse y conformer fa vie: & s'il y en a un, Jesus-CHRIST a dû avoir un commerce si étroit avec lui pour en parler comme il a fait, qu'il mérite bien d'être cru de tout ce qu'il a dit, jusqu'à ne point douter qu'il ne soit son Fils, puisqu'il est impossible qu'une si effroyable imposture eut été accompagnée d'une si grande abondance de graces.

DE M. PASCAL. 353

On ne peut faire que d'inutiles efforts pour exprimer ce qu'on pense des grandeurs de Jesus-Christ; & quelque imparfaites que soient les idées qu'on en peut avoir, elles passent encore infiniment nos expressions. Peut-être même ne ferois-je que rebattre ce que M. Pascal nous en a laisse dans de certains traits à peine touches, mais si vifs, qu'il est aisé de voir que peu de gens en ont été plus pénétrés. J'ajouterai seulement que comme la doctrine de Jesus-Christ est l'accomplissement de la loi, sa personne l'est aussi de nos preuves ; & qu'il a si divinement rempli toutes les merveilles que les Prophetes en ont prédites, qu'on ne fauroit dire lequel est le plus extravagant, ou de douter, comme font les Athées, qu'il ait été promis un Messie, ou de croire, avec les Juifs, qu'il soit encore à venir.

Que ceux qui fentiront quelque doute là dessus, & que cette vie divine ne touchera pas, s'examinent à la rigueur; ils trouveront assurément que la dissiculté qu'ils ont à croire ne vient que de celle qu'ils auroient à obéir; & que si Je su s-Chris, s'étoit contenté de vivre comme il a fait, sans vouloir qu'on l'imitât, ils n'auroient nulle peine à le regarder comme un objet digne de leurs adorations. Mais au moins que cela leur rende leurs doutes

fuspects; & s'ils connoissent bien le pouvoir du cœur, & de quelle sorte l'esprit en est toujours entraîné, qu'ils se regardent comme juges & parties; & que, pour en juger équitablement, ils essaient d'oublier pour un temps le malheureux intérêt qu'ils peuvent y avoir. Autrement il ne faut pas qu'ils s'attendent de trouver jamais de lumière: la dureré de leur cœur résistera toujours aux preuves de sentiment, & jamais les autres ne pourront rien sur les nuages de leur esprit.

Cela est étrange ; mais cependant il n'elt que trop vrai : non-seulement les choses qu'il faut sentir dépendent du cœur, mais encore celles qui appartiennent à l'esprit, lorsque le cœur peut y avoit quelque part. En forte qu'avec plus de lumiere & de vérité qu'il n'en faut pour convaincre, elles ne le font pourtant jamais, & ne portent jamais à agir, que le cœur ne se soit rendu; aussi ne le feroientelles qu'inutilement sans cela : & c'est ce qui fair le mérite des bonnes actions, & la malice des mauvaifes. Car tant qu'il n'y a que l'esprit qui agit, ou il juge bien; & ce n'est que voir ce qui est, à quoi il n'y a point de mérite; ou, s'il juge mal, il croit voir ce qu'il ne voit pas ; ce qui n'est qu'une erreur de fait , qui ne sauroit être criminelle. Mais dès que le cœur s'y

DE M. PASCAL. mêle, & qu'il fait que l'esprit juge bien ou mal, felon qu'il aime, ou qu'il hait; il arrive, ou qu'il farisfait à la loi en aimant ce qu'il doit aimer, ce qui ne peut être sans mérite; ou qu'en aimant ce qu'il doit hair, il viole la loi, ce qui n'est jamais exculable. C'est ce qui fait encore que Dieu ne voulant pas qu'on arrivar à le connoître, comme on arrive aux vérités de géométrie, où le cœur n'a point de part; ni que les bons n'eussent aucun avantage fur les méchans dans cette recherche, il lui a plu de cacher sa conduite, & de mêler tellement les obscurités & la clarté, qu'il dépendit de la disposition du cœur, de voir, ou de demeurer dans les ténebres. En forte que ceux à qui il se cache ne doivent jamais rien espérer, qu'ils ne se soient mis, autant qu'ils le peuvent, dans l'état de ceux qui l'ont trouvé. Mais à peine auront-ils cessé de compter pour quelque chose ces misérables biens qu'on veut leur ôter, à peine commenceront-ils à croire que la pauvreté peut n'être pas un mal, qu'on peut aimer les outrages & les mépris, qu'il n'y a rien à fuir que d'être désagréable à Dieu, & rien à chercher que de lui plaire; que tout leur sera clair; ou que, s'il leur reste quelque obscurité, il leur fera clair au moins qu'elle n'est que pour ceux qui voudront s'y arrêter.

356 Discours sur les Pensées

Il a plu à Dieu, par exemple, d'envoyer fon Fils unique fur la terre pour fauver les hommes, & pour y être en mêmetemps une pierre d'achoppement & un objet de contradiction à ceux qui s'en rendroient indignes. Ponvoit-il rien faire de mieux que ce qu'il a fait pour cela? Il a voulu qu'il naquit de parens obscurs ; il lui a fait passer sa vie sans avoir où reposer sa tête; il ne lui a donné à sa suite que des gens de la lie du peuple; il n'a pas voulu qu'il dît un mot de science, ni de tout ce qui passe pour grand entre les hommes; il l'a fait passer pour un imposteur; il l'a fait tomber entre les mains de ses ennemis, trahi par un de ses disciples & abandonné de tout le reste; il l'a fait trembler aux approches de la mort, qu'il a soufferte en public, & comme un criminel: par où pouvoit-il mieux le déguiser à ceux qui n'ont de gout que pour la grandeur humaine, & qui sont sans yeux pour la véritable fagelle?

Mais aussi il lui a fait commander à la mer & aux vents, à la mort & aux démons; il lui a fait lire dans l'esprit de ceux qui lui parloient; il a répandu son esprit sur lui, & lui a mis à la bouche des choses qui ne pouvoient venir que d'un Dieu; il lui a fait parler de celles du ciel d'une maniere qui surpasse infiniment tous

DE M. PASCAL. les hommes; il a voulu qu'il leur apprît l'état de leur cœur, & par où ils pouvoient fortir de leurs miseres; il l'a fait vivre sans la moindre ombre du péché; en sorte que ses plus cruels ennemis n'ont pas seulement trouvé dequoi l'accuser; il lui a fait prédire sa mort & sa résurrection, & il l'a tiré du tombeau. Qu'y avoit-il de plus propre à l'empêcher d'être méconnu de ceux qui aiment la véritable grandeur & la véritable sagesse? Enfin, parce que tout l'univers & tous les temps y avoient part, & aux mêmes conditions d'obscurité pour les uns, & de clarté pour les autres, il a voulu que son histoire ne fût écrite que par ses disciples, pour la rendre suspecte à ceux qui cherchent à se tromper; & qu'elle fût tout ensemble la plus indubitable de toutes les histoires, afin qu'ils fussent inexcusables.

Car en un mot, & sans entrer dans ce champ, infini, si elle n'est pas véritable, il saut que les Apôtres aient été trompés, ou qu'ils aient été des sourbes; & l'un & l'autre sont également insoutenables. Comment se pourroit-il qu'ils eussent été abusés, eux qui non-seulement se disent témoins de tous les prodiges de la vie de Jesus-Christ, mais qui croyoient même avoir reçu le don d'en faire de semblables? Pouvoient-ils se tromper à

358 Discours sur LES PENSÉES savoir s'ils guérissoient eux-mêmes les maladies & s'ils reffulcitoient les morts? Et quelle autre marque eussent-ils pu demander pour s'assurer de cette vérité? Mais si Jesus-Christ leur en avoit fait accroire pendant sa vie, comment ne se sont-ils pas desabusés, après l'avoir vu mourir, puisqu'ils le croyoient véritablement Dieu, c'est à-dire, maître de la mort & de la vie? Car pour les disciples de Mahomet, par exemple, qui ne s'est dit que Prophete, il est aise qu'ils aient demeuré dans l'erreur après sa mort, & il s'est bien gardé de leur promettre qu'ils le reverroient. Mais il n'en est pas de même de ceux de Jesus-Christ, qui a bien été plus hardi. Aussi reconnoissent-ils que s'il n'est point ressuscité, tout ce qu'ils ont dit & fait n'est rien. C'est delà qu'ils ont tire toute leur fermete, & il est hors de toute apparence, & même impossible, qu'ils ne crussent au moins l'avoir vu depuis sa mort, & qu'ils ne le crussent avec la derniere assurance, pour s'exposer à tout ce qu'ils ont souffert, & pour appuyer uniquement là-dessus ce grand ouvrage, où ils ont si heureusement réussi. Or, cela étant, comment peut-on s'imaginer qu'ils aient tous cru si fortement une chose si difficile à croire, & dont les yeux seuls font juges? L'ont-ils tous songé en

DE M. PASCAL. une nuit? car ils disent tous l'avoir vu. & nous les traitons ici de gens de bonne foi. Est-ce un fantôme qui les a abufés pendant quarante jours, ou quelque imposteur qui leur a fait accroire qu'il étoit cet homme qui venoit de mourir à leurs yeux, & qu'ils avoient mis dans le tombeau, & qui a ensuite trouvé le secret de s'élever dans le ciel à leur vue? Cela feroit ridicule à dire, & d'autant plus que l'on voit assez par ce qui nous reste d'eux, qu'ils n'étoient pas assez simples pour croire que si Jesus-Christ n'eût été qu'un homme ordinaire, il eût pu se resfusciter lui-même.

On feroit tout aussi mal fondé à dire que les Apôtres aient été des trompeurs. & qu'après la mort de leur Maître ils aient concerté entre eux de dire qu'il étoit reffuscité, & prétendu que tout l'univers les en crut sur leur parole : car, quoiqu'on dife que les hommes sont naturellement menteurs, cela n'est pas vrai dans le sens où on le prend d'ordinaire. Ils naissent tels véritablement, en ce qu'ils naissent ennemis de Dieu, qui est la souveraine vérité, & que leur cœur les porte à des choses vaines & fauffes qu'ils regardent comme très-réelles. Mais hors delà il est certain qu'ils aiment naturellement à dire vrai, & cela ne fauroit être autrement : la pente

360 DISCOURS SUR LES PENSÉES naturelle allant à dire ce que l'on fait, ou du moins ce que l'on croit; c'est-àdire, ce qui est vrai en soi, on à l'égard de celui qui le dit. Au lieu que pour le mensonge, il faut de la délibération & du dessein, il faut se donner la peine d'inventer. Aussi voir-on qu'ils ne mentent jamais que pour l'intérêt, ou pour la gloire; encore faut-il qu'ils n'y puissent arriver autrement; & ils prennent même bien garde que ce qu'ils disent soit vraisemblable, & qu'on n'en puisse découvrir la fautseté, sur-tout si les conséquences en sont dangereuses: & quand il s'en trouveroit qui prendroient plaisir à mentir pour mentir, ils ne fongent qu'à en jouir dans le moment, & non pas à établir rien de solide fur leur mensonge. Ainsi il est sans doute que les Apôtres n'ont pu avoir defsein d'imposer dans ce qu'ils ont dit de la résurrection de Jesus-Christ. Quels gens étoient-ce pour se faire croire? & quelle autorité leur donnoit pour cela leur rang entre les Juifs, ou leur mérite? N'avoientils rien à inventer de plus fin qu'un mensonge si grossier, dont il étoit si aisé de les convaincre, & dont ils n'eussent donné pour toutes preuves que le rapport de ses disciples? Et comment pourroit-on se figurer qu'ils eussent été assez hardis pour aller attaquer, fur un semblable fondement,

DE M. PASCAL. 361 ment, tout ce qu'il y avoit de grand parmi les Juifs, & de puissant sur la terre, & entreprendre de changer une Religion aussi ancienne que le monde, & appuyée fur une infinité de miracles aussi publics que celui-là auroit été particulier pour eux? Il ne suffisoit pas qu'ils sussent fourbes, pour former un si étrange dessein; il falloit encore qu'ils eussent perdu le sens; & en ce cas l'imposture n'eût guères duré. Et quand c'auroient été les plus habiles gens du monde, comme ils l'ont paru depuis, ils n'en auroient que mieux vu ce qu'il y avoit à craindre, combien il étoit difficile, légers & changeans comme font les hommes, que quelqu'un d'eux ne se laislat gagner aux promesses, ou aux menaces; & enfin qu'il étoit de la derniere extravagance de s'exposer de gaieté de cœur aux tourmens, & à la mort qui leur étoit assurée, soit que l'imposture fur découverte, ou qu'elle réussit.

Je n'entreprendrai pas d'entrer plus avant dans ce qu'on peut dire pour la vérité de l'histoire évangélique, sur laquelle M. Pascal nous a laissé de si belles remarques, mais qui ne sont presque rien au prix de ce qu'il eût fait, s'il eût vécu. Il avoit tant de pénétration pour ces choses-là, & c'est une source si inépuisable, qu'il n'auroit jamais cessé d'y faire de nouvelles

362 Discours sur Les Pensées déconvertes. Que n'eût-il point dit du style des Evangélittes & de leurs personnes; des Apôtres en particulier & de leurs écrits; des voies par où cette Religion s'est établie, & de l'état où elle est; de cette étrange quantité de miracles, de Martyrs & de Saints; & enfin de tant de choses qui marquent qu'il est impossible que les hommes feuls s'en soient mêles! Quand ie serois aussi capable que je le suis peu, de suppléer à son défaut, ce n'en est pas ici le lieu; ce seroit achever son Ouvrage, dont je n'ai voulu que montrer le plan. Mais quoique je m'en fois mal acquitté, & quelque imparfait que nous l'ayons, c'est toujours assez pour faire voir quel il eut été, & même plus qu'il n'en faut, pour produire l'effet qu'il souhaitoit dans l'esprir de ceux qui voudront bien le servir de leur raison. Car enfin, il n'a pas prétendu donner la foi aux hommes, ni leur changer le cœur. Son but étoit de prouver qu'il n'y avoit point de vérité mieux appuyée dans le monde que celle de la Religion Chrérienne; & que ceux qui sont affez malheureux pour en douter, font visiblement coupables d'un avenglement volontaire, & ne fauroient se plaindre que d'eux-mêmes. Et c'est ce qui paroitra clairement à quiconque voudra prendre la chose d'aussi loin que lui, & envisager

DE M. PASCAL. 363 tout à la fois, & sans prévention, cette longue suite de miracles & de prophéties; cette histoire si suivie, & plus ancienne que tout ce qu'on connoît dans le monde, & tout ce qu'il tronvera dans ce recueil. Je dis, sans prévention, parce qu'il en faut au moins quitter une, à laquelle il est bien aisé de renoncer, quand on se fait justice, c'est a-dire, à ne vouloir croire que ce qu'on voit sans la moindre difficulté. Car, quand nous ne serions pas avertis de la part de Dieu même de ce mélange de l'obscurité aux clartés, nous fommes faits de maniere que cela ne doit point nous arrêter.

Il est sans doute que toutes les vérités font éternelles, qu'elles font lices & dépendantes les unes des autres ; & cet enchaînement n'est pas seulement pour les vérités naturelles & morales; mais encore pour les vérités de fait, qu'on peut dire aussi en quelque façon éternelles; puisqu'étant toutes assignées à de certains points de l'éternité & de l'espace, elles composent un corps qui subliste tout à la fois pour Dieu. Ainsi, si les hommes n'avoient point l'esprit borné & plein de nuages, & que ce grand pays de la vérité leur fut ouvert, & exposé tout entier à leurs yeux, comme une province dans une carte géographique, ils aurojent raison de

ne vouloir rien recevoir qui ne fût de la derniere évidence, & dont ils ne vissent tous les principes & toutes les suites. Mais puisqu'il n'a pas plu à Dieu de les traiter si avantageusement, & qu'il n'y a point été obligé, il faut qu'ils s'accommodent à leur condition & à la nécessité, & qu'ils agissent au moins raisonnablement dans l'étendue de leur capacité bornée, sans se réduire à l'impossible, & se rendre malheureux & ridicules tout ensemble.

S'ils peuvent une fois se résoudre à cela; bien loin de résister, comme ils font souvent, à l'éclat lumineux que certaines preuves répandent dans l'esprit, ils reconnoîtront sans peine, qu'ils se doivent contenter en toutes choses d'un rayon de lumiere, quelque médiocre qu'il leur paroiffe, pourvu que ce soit une véritable humiere; que les preuves qui concluent font quelque chofe de réel & de positif, & les difficultés de simples négations, qui viennent de ne pas tout voir; & que, comme il y a des preuves lumineuses qui ne laissent aucune obscurité, il y en a aussi qui éclairent assez pour voir surement quelque chose : après quoi , quelque difficulté qu'il reste, elle ne sauroit plus empêcher que ce qu'on voit ne foit, & ce n'est plus que le défaut, ou de celui qui montre, & qui ne peut tout éclaircir, ou de celui qui veut voir, & qui n'a pas la vue affez bonne. Car enfin, il y a une infinité de choses qui ne laissent pas d'être, pour être incompréhensibles; & il seroit ridicule, par exemple, de vouloir revenir contre des démonstrations, parce qu'elles auroient des conséquences dont on ne verroit pas bien clairement la liaison.

S'il n'y avoit rien d'incompréhensible que dans la Religion, peut-être y auroit-il quelque chose à dire. Mais ce qu'il y a de plus connu dans la nature, c'est que presque tout ce que nous favons qui est, nous est inconnu, passé de certaines bornes, quoique nous l'ayons comme fous nos yeux, & entre nos mains. Au lieu que la Religion a cet avantage, que ce que nous n'en comprenons pas se trouve fondé sur la nature de Dieu, & sur sa justice, dont il est bien certain, quel qu'il soit, que nous n'en faurions connoître que ce qu'il lui plaira de nous en découvrir. Tenons-nous-en donc là, & lui rendons graces de nous en avoir assez montré pour marcher en assurance : & que ceux qui sont si choqués de notre soumission à des choses qu'on ne sauroit comprendre, reconnoissent quelle est leur injustice; puifqu'on ne la leur demande, qu'après avoir montré par une infinité de preuves, qu'il faut être sans raison pour ne pas s'y sou-

366 Discours sur LES PENSÉES mettre: Car, après tout, y a-t-il quelqu'un affez hardi entre les hommes pour soutenir que Dieu ait du faire quelque chose de plus que ce qu'il a fait, & pour se croire en droit, plutôt qu'un autre, de lui demander un miracle en fon particulier, au moindre doute que son cœur lui suggérera? ou, s'ils n'ont pas plus de privilege pour cela les uns que les autres, faut-il qu'il se rendé visible à tous les hommes, & qu'il vienne tous les jours se présenter à leurs yeux comme le soleil? Er quand il le feroit, que favent ils s'ils n'en douteroient point encore toutes les nuits; puisqu'ennn, s'ils n'en ont des marques auffi fenfibles, ils en ont au moins d'aussi grandes & d'aussi certaines, auxquelles ils resistent, comme l'accomplissement des prophéties, qui est un miracle permanent, & que jusqu'à la fin du monde tous les hommes pourront voir de leurs propres yeux & toutes les fois qu'il leur plaira.

Mais la vérité est que ce n'est point le manque de preuve qui les arrête; ce n'est que leur négligence à s'éclaireir, & la dureté de leur cœur; & c'est ce qui fera que quoiqu'il n'ait rien paru jusqu'ici de plus propre à tiret les gens de cer assoupissement, que les écrits de M. Pascal, il est cependant comme assuré qu'il n'y en aura

que très-peu qui en profiteront, & qu'à en juger par l'événement, ce ne sera que pour les vrais Chrétiens qu'il aura travaillé, en s'efforçant de prouver la vérité de leur Religion. Je dis ceci sans aucun égard à la nécessité de l'inspiration de la foi pour croire avec utilité: car les hommes n'y peuvent rien. Je parle seulement de la créance que la raison peut & doit donner; & c'est à quoi on ne voit guères moins de dissiculté, quand on considere comment les hommes sont faits, & ce qui les occupe dans le monde.

Les uns s'appliquent aux connoissances, aux recherches de l'esprit, à l'étude de la nature; & les autres ne songent proprement à rien, & donnent toute leur vie aux affaires, aux plaifirs & à la vanité. Pour ceux-ci, qui font sans doute le plus grand nombre, & même le plus confidérable, il est aisé de voir combien il y en aura peu qui emploient seulement quelques momens à la lecture de ce recueil; & parmi ceux-là combien peu sont capables de l'entendre & d'en être touchés! Combien il est difficile de faire entrer dans des réflexions fi profondes, des gens qui ont perdu, pour ainsi dire, l'usage de penser, & qui n'ont jamais fait le moindre retour sur eux-mêmes! Ne fussit-il pas que ce soient des vérités détachées des sens, pour ne

368 DISCOURS SUR LES PENSÉES faire aucune impression sur des esprits nourris de fausserés & de chimeres, qui ont ajouté une seconde corruption à la premiere corruption de la nature, & qui n'en connoissent pas seulement les misérables restes? Les ramenera-t-on tout d'un coup à un point dont ils ont pris le contrepied des le premier pas qu'ils ont fair dans la vie? ou pour les y ramener peu à peu, doit-on s'attendre que n'ayant de plaisir qu'à ce qui flatte leurs sens, ou leur intérêt, ils en puissent prendre à se voir continuellement dire que l'ennui est leur plus grand bien, que leur plus grand mal est de se croire heureux, qu'ils n'approcheront de l'être qu'à mesure qu'ils ranimeront en eux le sentiment de leurs miseres, & qu'il n'y a que des fous, ou de vrais Chrétiens, qui puissent attendre la mort sans désespoir? Que ces vérités, toutes consolantes qu'elles sont pour quelques-uns, leur paroîtront triftes & cruelles! Qu'elles trouveront peu d'entrée dans ce violent tourbillon de choses toutes contraires, dont leur cœur est sans cesse agité! ou qu'elles y feront peu de féjour! Il en sera tout au plus comme de ces vaines imaginations des spectres qu'on diffipe en se passant la main sur les yeux; & ils fermeroient plutôt le livre pour jamais, s'ils sentoient que cela pût tirer à

conséquence, & qu'ils y entrevissent de loin la ruine de ce faux bonheur qui fait toute l'occupation & route la douceur de leur vie.

Il ne seroit pas mal aisé d'appliquer une partie de cela aux autres qui se croient si fort au-dessus de ceux-là, & qui leur ressemblent pourtant par le plus essentiel. Ils pensent, à la vérité, ils ont envie de connoître, ils rencontrent même quelquefois, & par-là ils se regardent comme une espece d'hommes différens des antres, & les premiers leur font pitié. Mais qu'ils s'en feroient à eux-mêmes, s'ils voyoient une fois clairement le peu de valeur de ce qui leur coute tant de peine, & qui les amuse; & que cela même les éloigne de le voir! Quoique ce soient des vérités qu'ils cherchent, & que toute vérité ait fon prix par la liaison qu'elle a avec la verité essentielle, elles sont creuses néanmoins & inutiles, si elles n'y conduisent; & c'en est même si peu le chemin, que de s'occuper de celles qui tourmentent tant la plupart des hommes, que Dieu a voulu qu'elles leur fussent impénétrables; & que tout ce qu'en ont trouvé les plus habiles, c'est qu'on n'y fauroit atteindre, & qu'on s'en passe aisément. Cependant, comme si ceux-ci savoient surement d'ailleurs qu'il n'y eût que cela à connoître dans le mon-

370 DISCOURS SUR LES PENSÉES de, ils s'y appliquent avec une ardeur infatigable; & ce peu de succès les pique, au lieu de les rebuter. Ils se laissent là comme des misérables indignes de leurs foins, & abandonnent la recherche de ce qu'ils font, & de ce qu'ils doivent devenir, pour approfondir ce que les sciences ont de plus vain & de plus caché, sans songer qu'il y a long-temps qu'on en fait affez pour l'usage de la vie , & qu'elle ne vaut pas la peine, s'il y manque quelque chofe, qu'on s'amuse à le chercher. Aussi n'est-ce, à dire le vrai, ni la commodité de la vie qui les fait agir, ni l'amour de la verne, qu'ils aiment rarement à voir trouver par d'autres. La curiosité seule les pousse, & la gloire d'aller plus loin que ceux qui les ont precedes; & la plupart même finvent des voies si opposées à la vérité, qu'ils s'en éloignent à mesure qu'ils avancent. Mais le pis est que cela les rend même incapables de la voir quand on la leur montre, & que fe remplissant la tête de ce qu'on a invente de faux, depuis qu'on raisonne dans le monde, cette étrange espece de tradition leur ôte tellement le gout de la vérité; que c'est pour eux un langage inconnu ; & que tout ce qui n'est pas conforme aux impressions qu'ils ontreçues, n'en fauroit plus faire fur leur esprit.

Il y en a véritablement quelques-uns

DE M. PASCAL. 371 parmi ceux-là qui sont dans des voies droites, & peu sujettes à l'erreur. Ceux-ci ne se paient pas de discours, comme les autres; & parce qu'ils cherchent plus à connoître qu'à parler, & qu'ils ne donnent leur créance qu'à ce qu'ils voient clairement, il leur arrive rarement de se tromper. Mais c'est aussi ce qui renferme leurs connoissances dans des bornes bien étroites, n'y ayant que très-peu de choses qui soient capables d'une évidence pareille à celles qu'ils demandent. Tout ce qui n'est point démonstration ne leur est rien; & fans fonger qu'il y en a de plus d'une forte, ils s'établissent Juges souverains de toutes choses sur un petit nombre de principes qu'ils ont, & ne veulent rien croire que ce qu'on leur prouve à leur maniere, & dont on ne leur puisse rendre la derniere raison. Mais ils ne voient pas que l'avantage qu'ils croient en tirer, de ne rien recevoir que d'incontestable, est bien moindre qu'ils ne pensent; & que, bien loin qu'ils se garantissent par-là de l'errenr, c'est au contraire ce qui les y plonge, en les privant d'une infinité de vérités, dont l'ignorance est une erreur très-grossiere & très-politive, & qu'ils se rendent néanmoins presque incapables de gouter. Car Thabitude qu'ils se font de ce doute perpétuel, & de tout réduire aux figures & aux mouvemens de la matiere, leur gâte peu à peu le fentiment, les éloigne de leur cœur à n'y pouvoir plus revenir, & les porte enfin à se traiter eux-mêmes de machines. Qu'y a-t-il de plus capable de les rendre insensibles aux raisons & aux preuves de Monsieur Pascal, quoiqu'ils aient moins de sujet que personne, de croire qu'il fût homme à s'abuser, & que dans leur ordre même ils l'aient regardé, ou dû regarder au moins avec admiration?

Enfin, il se trouve une certaine sorte de gens presque aussi rares que les vrais Chrétiens, & qui semblent moins éloignés que les autres de le pouvoir devenir. Ceux-là ont connu la corruption des hommes, leurs miseres, & la petitesse de leur esprit. Ils en ont recherché des remedes, sans connoître le fond du mal; & regardant les choses d'une maniere universelle, autant qu'on le peut humainement, ils ont vu ou cru voir ce que les hommes fe doivent les uns aux autres; & quelques-uns ont porté aussi loin qu'il se peut les recherches de l'esprit, & l'idée de vertus naturelles. S'il y avoit quelque chose de grand entre les hommes, & que cette gloire qu'ils peuvent recevoir les uns des autres fût de quelque prix, ceux-là feuls y pourroient prétendre quelque part. Et comme ce n'est proprement que parmi eux qu'il y a de l'esprit & de l'honnêteté, il semble qu'on en puisse pérer que de tout le reste, & qu'ils n'aient qu'un pas à faire pour arriver au Christianisme. Mais c'est, à le prendre en un autre sens, ce qui les en éloigne; puisqu'il n'y a point de maladies si dangereuses que celles qui ressemblent à la santé, ni de plus grand obstacle à la perfection que de croire qu'on l'a trouvée.

La charité, s'il est permis d'user de cette comparaison, peut être regardée comme un ouvrage admirable, qui auroit été mis entre les mains des hommes, & qui, par le peu de soin qu'ils en ont eu, se seroit brisé & mis en pieces. Ils ont en quelque façon senti leur perre; & recueillant ce qui leur restoit du débris, ils en ont composé, comme ils ont pu, ce qu'ils appellent l'honnéteté. Mais quelle différence! que de vuides! que de disproportion! ce n'est qu'une misérable copie de ce divin original; & malheur à celui qui s'en contente, & qui ne voit pas que ce n'est que son ouvrage, c'est-àdire, rien. Cependant cette différence, toute infinie qu'elle est en foi, est imperceptible à ceux dont je parle; & l'état où

ils se sont els Pensées ils se sont élevés, étant en esset quelque chose d'assez grand, de la maniere dont ils le regardent, ils s'en remplissent entiérement, ils roulent & subsistent là dessus jusqu'à la mort; & rien n'est plus difficile que de leur faire compter pour rien ce qui les met si fort au-dessus du reste des hommes, & de les porter à se reconnoître méchans: ce qui est le commencement & la persection du Christianisme.

Voilà ce qui donne lieu de croire que peu de gens auroient profité du Livre de M. Pafcal, quand même il auroit été dans l'etat où il le pouvoit mettre. Qu'ils y songent pourtant les uns & les autres; la chose en vaut bien la peine; & que ceux qui après avoir accommodé la Religion Chrétienne à leur cœur, en accomplissent tous les devoirs si à leur aife, aussi-bien que ceux qui se sont déterminés à ne rien croire, apprennent une fois, qu'en matiere de Religion, c'est le comble du malheur que d'avoir pris son parti, si ce n'est le bon, & qu'il n'y en a qu'un qui le foit: Quelque lumiere, quelque hanteur d'inrelligence qu'on ait, rien n'est si aise que de s'y tromper, fur-tout quand on le veut; & de quelque bonne foi apparente qu'on se flatte, il est certain qu'on se repentira d'avoir mal choisi, & qu'on s'en

pe M. P A s c A L. 375
repentira éternellement. Car enfin on ne
fait point que les choses soient à force
de se les persuader: & quelque sondement qu'on trouve dans ses opinions,
l'importance est qu'elles soient véritables;
& qu'à ce triste moment qui décidera de
notre état pour jamais, à l'ouverture de
ce grand rideau qui nous découvrira pleinement la vérité, si nous trouvons plus
que nous ne savions, nous ne trouvons
pas au moins le contraire de ce que nous
avions cru.



DE BIBLIOTECAS

#### APPROBATION des Docteurs.

Vous soussignés, Docteurs en Théo-logie de la Faculté de Paris, certifions avoir lu & examiné un Livre intitulé: Discours sur les Pensées de M. Pascal, composé par M. du Bois de la Cour, dans lequel nous n'avons rien trouvé de contraire à la Foi, ni aux bonnes mœurs. Fait à Paris, le 25 Juillet 1671.

LE VAILLANT, Curé de faint Christophe.

> GRENET, Curé de faint Benoît. MARLIN, Curé de faint Eustache.

LABBÉ.

FORTIN.

PETITPIED.

ERT.ROULAND. AUTONOMA DE NUEVO LEON

# DISCOURS

SUR

LES PREUVES

DES LIVRES

DE MOÏSE.



UNIVERSIDAD AUTÓNOI
DIRECCIÓN GENERAL



## DISCOURS

de Limitiques, & R. Doz deschillers & no

LES PREUVES

DES LIVRES

#### DE MOISE.



A Religion Chrétienne ne fait point difficulté de reconnoître que l'esprit humain ne sauroit atteindre à la hau-

teur des mysteres qu'elle enseigne, & qu'il est trop borné pour aller en découvrir les fondemens dans les sources éternelles de la vérité, où ils lui paroîtroient aussi clairs que les premiers principes, si sa vue pouvoir se porter jusques-là. Elle ne prétend pas néanmoins se faire croire absolument sans preuve, & par un instinct aveugle;

380 DISCOURS SUR LES PREUVES & Dieu n'a pas donné à l'homme la raison & l'intelligence, pour lui rendre un fr grand présent, non-seulement vain, mais encore nuifible, en ne lui proposant que des objets de foi contre lesquels le propre instrument de ses connoissances fût dans une révolte continuelle. C'est le partage de ces sectes, qui ne sont fondées que sur des caprices réméraires & des visions de fanatiques, & qui ne s'établissent & ne subfiftent que par un égarement de la raison pareil à celui qui les a produites ; au lieu que la Religion Chrétienne est telle, que quelque impénétrable que soit la profondeur de ses mysteres, on n'en sauroit douter que par une autre espece d'égare-

Car enfin il ne s'agit pas d'examiner la possibilité de ces mysteres, ni de guérir l'esprit sur toutes les difficultés qu'il trouve à s'y soumettre. Les hommes seroient injustes de demander à les comprendre, eux qui ne se comprennent pas eux-mêmes, & qui ne doutent point néanmoins de leur existence: & c'est assez qu'on puisse leur montrer que toutes ces vérités si inconcevables sont jointes, non-seulement à d'autres vérités qu'ils connoissent, mais encore à celles de toutes les vérités qui sont les plus proportionnées à leur esprit, & dont ils peuvent s'instruire par les voies

DES LIVRES DE MOÏSE. 381 les plus connues & les plus certaines.

Si les hommes savent quelque chose d'assuré, ce sont les faits; & de tout ce qui tombe sous leur connoissance, il n'y a rien où il soit plus difficile de leur imposer, & sur quoi il y ait moins d'occasion de dispute. Et ainsi, quand on leur aura fait voir que la Religion Chrétienne est inséparablement attachée à des faits dont la vérité ne peut être contestée de bonne soi, il saut qu'ils se soumettent à tout ce qu'elle enseigne, ou qu'ils renoncent à la sincérité & à la raison.

Si Moïse, par exemple, a été, & qu'il ait écrit le Livre qu'on lui attribue, la Religion Judaique est véritable: si la Religion Judaique est véritable, Jesus-Christ est le Messie; & si Jesus-Christ est le Messie, il faut croire tout ce qu'il a dit, & la Trinité, & l'Incarnation, & la présence de son Corps dans l'Eucharistie, & tout le reste.

C'est par ce divin enchaînement de vérités que Dieu conduit les hommes à la véritable soi, & qu'ils peuvent faire voir qu'il n'y a rien de plus raisonnable que la soumission qu'ils rendent aux mysteres les plus incompréhensibles, bien loin qu'on puisse les accuser de soiblesse & d'imprudence. Et comme ce grand corps de la Religion Chrétienne est composé d'une

182 Discours sur les Preuves infinité de parties différentes, qu'il fubdent toutes au même but, & qu'il fubfiste depuis six mille ans, il ne se peut que ce ne soit un enchaînement de vérités infini, que chaque siecle n'y ait ajouté une nouvelle accumulation de preuves, & que quelque part que l'on commence, à quelque point qu'on s'applique, on n'attive toujours à une telle abondance de lumiere, qu'il est impossible d'y résister.

Mais on est d'autant plus obligé de s'appliquer exactement à la recherche de ces preuves, qu'il n'a pas plu à Dieu qu'elles consistailent dans des principes grossiers & palpables qu'on découvrit tout d'un coup, & qui fussent vus également de tous les nommes. C'est plutôt un amas de circonstances que tout le monde ne raffemble pas, ou n'envisage pas de la même sorte; mais qui ne laissent pas néanmoins d'être sensibles aux plus simples, quand on leur ouvre les yeux, & de produire, lorsqu'elles sont réunies, une certirude, finon plus pleine, au moins plus intime & plus naturelle que celle qu'on a des démonstrations spéculatives & abstraites, parce que les voies en sont plus proportionnées à l'esprithumain, & qu'il n'y a personne qui n'en trouve en soi les principes.

Ce fera dans ce dessein que pour don-

ner un essai de la maniere dont on doit considérer ces faits, qui par leur certitude entraînent nécessairement celle de notre Religion, nous choisirons le fait particulier de l'Histoire de Moïse, & la vérité de ses Livres, qui sert de fondement à la Religion Judaique, comme celleci en sert à la Chrétienne, selon saint Paul.

Je ne me crois pas obligé de prouver d'abord que si effectivement il y a en un homme qui se soit dit envoyé de la part d'un Dieu, & qui ne voulant point qu'on l'en crût à sa parole, ou sur des actions peu au-dessus de ce qu'on connoît du pouvoir humain, en ait donné pour preuves cette suite étonnante de prodiges qu'on voit dans le Pentateuque, qui ait paru maître de la vie & de la mort, qui ait commandé aux élémens, & fait plier toute la nature sous ses ordres; je ne doute point, dis-je, que tout le monde n'avoue que cet homme mérite d'être cru dans ce qu'il a écrit de Dieu, au nom duquel il faisoit toutes ces merveilles, & que la Religion qu'il a établie doit passer pour véritable & pour divine.

Les esprits les plus opiniatres demeurent comme accablés sous le poids de ces merveilles, & ne trouvent point d'autre moyen de satisfaire le penchant qu'ils

584 DISCOURS SUR LES PREUVES ont à l'incrédulité, que de chercher de vaines raisons pour douter de la vérité de ces prodiges, & du Livre qui les con-

Mais, pour peu qu'il leur reste de bonne foi & de sincérité, on les défie d'aller bien loin par ces doutes, & ils les trouveront tellement étouffés dans l'abondance des preuves qui accompagnent cette histoire, qu'ils seront forces, ou de la reconnoître pour véritable, ou de se réduire à la stupidité de ceux qui, pour s'empêcher de croire ce que la Religion leur enseigne, prennent le parti de n'y point penfer.

Car, par quelles suppositions prétendront-ils ébranler la certitude de ce qui est écrit dans ces Livres, & mettre leur esprit en état de se persuader qu'il n'en est rien? Qu'ils donnent toute la liberté qu'ils voudront à leur imagination, & qu'elle leur fournisse toutes les chimeres dont elle est capable, ils n'en tireront jamais rien qui ait une ombre d'apparence, & qu'un esprit tant soit peu solide n'eût honte de

proposer.

Diront-ils que Moise n'a jamais été, & que tout ce qu'on en dit est une fable inventée à plaisir? Mais qu'ils prennent garde que les Juifs & les Chrétiens ne sont pas les seuls à qui on a oui parler

DES LIVRES DE Moise. 385 parler de ce Moise, puisqu'on trouve même des historiens profanes qui en font mention; & quand cela ne seroit pas, qu'ils traitent donc aussi de fables toutes les histoires du monde, puisqu'il n'y en a aucune dont on pût être assuré, s'il étoit permis de douter qu'il y ait eu un homme appellé Moife, qui ait tiré les Juis d'Egypte, après une longue captivité. Car toutes les raisons par où les hommes jugent de la vérité des autres histoires, se rencontrent également dans celle de Moise. On ne doute point, par exemple, qu'Alexandre, ou Cyrus n'aient été, parce que quantité d'auteurs en ont parlé, & que jamais personne ne s'est avisé d'en douter; & personne non plus n'a jamais mit férieusement en doute s'il y a eu un Moise. Cela a passé pour constant dans tout un grand peuple, & parmi tous ceux qui l'ont connu, & qui ont en commerce avec lui, sans avoir jamais été contredit de qui que ce fur. Mais il y a de plus cette différence, que Moise a encore des preuves singulieres, & qui ne se rencontrent point dans les autres : c'est que jamais livre n'a été conservé avec tant de foin & d'affection que celui qui contient son histoire; & que cependant jamais les hommes n'ont eu de plus vifs & de plus puissans intérêts de détruire la vérité d'un

livre, s'ils l'avoient pu faire avec quelque vraisemblance, que les Juiss en ont eu à l'égard de celui-ci; puisqu'au même temps ils se seroient défaits d'une loi la plus incommode qui ait jamais été, la plus gênante, la plus terrible & la plus injurieuse à ceux qui l'observoient; en sorte qu'on ne voit point de morif qui les ait pu porter à la soussiri, qu'une serme persuasion

de sa vérité. L'incréduliré ne pouvant donc subsister dans cette chimere, il faut qu'elle passe à quelque autre, & qu'on dise, par exemple, qu'il est vrai qu'il y a eu un homme appelle Moise, & que cet homme étoit chef d'un grand peuple, qu'il tira d'Egypte; mais que c'étoit aussi un insigne imposteur, qui abusa ce peuple par de faux miracles, & Supposa tous les prodiges qu'il raconte dans son Livre, pour l'assujettir à la Loi qu'il lui donnoit, & par cette Loi à lui-même, en la lui faisant regarder comme venant du ciel, & se faisant considerer par-la comme l'interprete des volon és de Dieu, au nom duquel il parloit, & comme ayant fa puissance entre les mains, pour punir ceux qui lui réfisteroient.

C'est à quoi se réduisent les plus grands efforts de l'esprit humain, pour combattre ce Livre. Cependant on ne sauroit rien

DES LIVRES DE Moise. 387 inventer de moins raisonnable. Car enfin, si l'on vouloit se servir ici des preuves de pur sentiment, qu'il est mal-aisé d'accorder la sagesse & la vertu qui paroissent d'ailleurs dans ce Moise, avec une si noire imposture ! Qu'il est mal-aisé de comprendre que cet homme, dans ces temps fi reculés & si grossiers, & sans aucun secours des inventions de ceux qui l'avoient précédé, ait pu tirer de sa seule tête, nonseulement une Loi dont il a fallu que toutes les autres aient emprunté; mais encore l'idée d'un Dieu, & une idée si grande & si digne, que, hors ceux qui ont marché sur ses traces, il n'y en a point qui n'ait été infiniment au-dessous; au lieu que toutes les autres inventions humaines se perfectionnent par le temps! Enfin, qu'il seroit étrange que ce premier de tous les fourbes eût rencontré si juste dans une chose si élevée au-dessus de la pensée des hommes, & si bien connu ce qui seroit du à Dieu, & ce que ce devroit être qu'un Dieu, qu'effectivement on sente qu'il doit être ainsi, s'il est, & que les cœurs bien faits y auroient regrer, s'il n'étoit pas!

Mais, pour passer à des choses plus proportionnées à toutes sortes d'esprits, voyons s'il est possible que tous ces prodiges soient autant de fables inventées par

\$88 DISCOURS SUR LES PREUVES Moise. Si cela est, il faut qu'il ait espéré qu'il les feroit croire aux Juifs, ou du moins qu'il leur perfuaderoit de les autorifer par leur consentement sans les croire, & de conspirer avec lui, pour dérober à la postérité la connoissance de cette imposture; car on ne dira pas sans doute qu'il les ait inventés dans le dessein de passer pour un imposteur, & de n'en tirer aucun avantage. Il fant aussi, on que les Juits les aient cru véritables, quoiqu'ils fusient faux, ou qu'en connoissant la fausfere, ils aient tous unanimement formé le dessein de les faire passer pour vrais à leur postérité.

Mais que peut-on s'imaginer de plus insoutenable que tout cela? Moise a-t-il pu se promettre qu'il feroit croire aux Juifs ce changement des rivieres en fang; ces ténebres palpables qui couvrent toute l'Egypte pendant trois jours, & qui ne sont point pour les Israélites; cette mort de tous les premiers nés des Egyptiens en une nuit, sans qu'aucun des Juifs sentit le moindre mal; cette division de la mer rouge, qui s'ouvre & se sontient comme un double mur, pour leur donner passage, & qui se laisse ensuite aller pour engloutir l'armée des Egyptiens; & tout le reste de ces prodiges qu'on voit arriver coup fur coup, avant que ce peuple forte d'E-

gypte? A-t-il pu espérer qu'aucun des Juiss ne douteroit de rout cela, ni n'auroit au moins la curiosité d'en demander des nouvelles aux Egyptiens, qui apparemment n'étoient pas de concert avec lui?

A-t-il pu croire encore qu'il leur perfuaderoit aisément ce qu'il raconte des quarante ans qu'ils passerent dans le défert, qui n'est qu'un autre enchaînement de prodiges? Qu'il leur feroit croire, quoiqu'il n'en fût rien, qu'il avoit tiré d'un rocher dequoi défaltérer cinq ou fix cens mille hommes : que la terre avoit englouti à leurs yeux Dathan & Abiron tout vivans, après qu'il les eut avertis qu'ils mourroient d'une mort étrange & extraordinaire : qu'ils n'avoient vécu pendant quarante ans que d'une nourriture descendue du ciel : & enfin , qu'il leur feroit croire ce grand & terrible spectacle de la montagne de Sinai, qui paroît toute en feu à ce peuple, avec un tel bruit de foudres & de tonnerres, qu'il demande à ne plus traiter que par ambassadeur avec ce Dieu, dont il ne croit pas pouvoir foutenir la présence sans mourir?

Si Moise avoit été assez insensé pour se flatter de cette espérance, qu'il auroit été, de cela seul, peu capable de réussir & de conduire un grand dessein! & que bien loin de pousser les choses où il les a pous-

390 DISCOURS SUR LES PREUVES sées, une tête si mal faite n'auroit guères attendu à se brouiller, & à confondre ellemême tous ses projets! Quel exemple a-t-on, dans toutes les histoires, d'une imposture de ce caractere? Ce ne sont pas là les voies que prennent les imposteurs : ils n'exposent point leurs mensonges à un si grand jour, & ils se gardent bien de choisir des juges aussi disficiles à tromper que les yeux & les oreilles de fix cens mille hommes, & un peuple entier d'ennemis. Ils supposent quelque miracle sourd, & qui n'ait que peu de témoins, & en font répandre le bruit par leurs partifans. Surtout ils évitent avec grand soin d'irriter la contradiction naturelle, en prenant hardiment les gens à témoin dans les choses où ils auroient sujet de craindre qu'on ne les dementît; & il n'y a rien dont ils se gardent tant que d'appliquer souvent les esprits à leurs fausserés, & de les obliger fouvent d'y faire réflexion. Ils se tiennent bien heureux qu'on les ait laissé passer une fois impunement; & il est impossible qu'ils étouffent tellement en eux-mêmes tout sentiment de défiance & de pudeur, qu'ils osent mettre continuellement devant les yeux de tout un peuple des impostures groffieres, en l'en prenant à témoin, & l'excitant par une hardiesse si insupportable à les considérer avec plus de soin.

DES LIVRES DE Moise. 391 Qu'on examine Moise sur ces regles, & qu'on voie s'il garde aucune de ces précarrions & de ces mesures que la nature & l'intérêt inspireroient aux plus abandonnés imposteurs, & même aux plus étourdis. Il parle en toute occasion, & des plaies d'Egypte, & des miracles du désert, & cela avec une confiance capable d'irriter les plus insensibles, si leur raison leur eut pu fournir quelque prétexte pour le contredire. Il leur dit des choses grossieres & palpables, qui ne pouvoient leur être inconnues. Il vous a donné, dit-il, la manne qui étoit une viande inconnue à vos peres; vos vêtemens ne se Sont point uses, non plus que vos souliers, pendant l'espace de quarante ans. Qui des Israélites pouvoit ignorer la vérité de ce fait? Il accompagne tout cela de reproches durs, d'imprécations contre leurs infidélités passées, de prédictions offensantes de leurs déréglemens à venir : enfin, il n'omet rien de ce qui auroit pu foulever leurs esprits, & leur donner envie de le démentir, si les choses qu'il s'attribuoit eussent été fausses, ou incertaines : jusques-là, que toutes véritables qu'elles sont, c'est une espece de miracle, que dans tant de révoltes & de murmures, qu'il a essuyés, il ne se soit pas trouvé un seul Juif qui l'ait accusé d'imposture. Riv

391 DISCOURS SUR LES PREUVES

Il est donc certain que Moise n'a pu avoir le dessein de tromper les Juiss, & qu'il n'est pas possible qu'il les ait essectivement trompés. Et qu'on ne prétende pas traiter ces preuves de conjectures probables, & de simples vraisemblances: ce sont des démonstrations en matiere de faits, puisqu'en les rejettant, on s'engageroit à ne tenir rien d'assuré dans tous les

faits historiques.

Car le fondement de toute la certitude humaine est que les hommes ne font pas fous, & qu'il y a de certaines regles dans la nature, dont ils ne s'écartent jamais que par un renversement total de la raison. D'abord qu'on pourroit supposer le contraire, il n'y auroit plus rien de ferme & de constant. Qu'il soit permis d'inventer à plaisir, que du temps de César & de Pompée tous les hommes étoient frappés d'une maladie qui leur faisoit prendre l'illusion de leur imagination pour des vérités réelles, il n'y aura plus rien de certain dans tous les événemens que l'on raconte de ce temps là, & l'on pourra faire passer les batailles de Pharfale & d'Actium pour des imaginations de fanatiques. Ainsi, quand on est venu jusques-là, que pour croire qu'une chose n'est pas, il faut supposer une folie effective, je ne dis pas

DES LIVRES DE Moise. 393 dans une nation entiere, mais seulement dans un grand nombre d'hommes, on est arrivé jusqu'aux bornes de la certitude humaine dans les faits. Elle ne va pas plus loin; mais aussi elle ne sauroit être plus grande, même pour les choses présentes; puisqu'enfin ne nous étant pas moins permis de supposer cet égarement de la raison dans les hommes d'aujourd'hui & dans nous-mêmes, que dans ceux qui ne font plus, non-seulement toutes les choses passées seront pour nous comme si elles n'étoient point arrivées; mais nous ne saurons même à quoi nous en tenir pour celles qui se passent sous nos sens, & nous ne serons pas moins aveugles pour le passé & pour le présent, que nous le fommes pour l'avenir.

Or, il est sans donte que la supposition, que Moise ait trompé les Juiss, est proprement de ce genre. Car, pour ne rien dire de la folie qu'il faudroit lui attribuer, s'il avoit pris une telle voie, pour arriver à cette sin, il est clair que c'est faire passer tout ce peuple pour insensé & pour frénétique, que de dire, qu'il ait cru traverser la mer à pied sec, sans qu'il en sût rien; qu'il ait cru voir une montagne en seu, sans la voir; qu'il se soit imaginé vivre de manne, lorsqu'il n'a voit que des alimens ordinaires; qu'il 394 Discours sur les Preuves ait cru que ses habits ne s'usoient point, quoiqu'il sût souvent obligé d'en changer; qu'il ait cru voir que d'un coup de verge, Moise ait fait sortir d'un rocher une source capable de désaltérer six cens mille hommes, quoiqu'il n'en eût rien vu.

On auroit sans doute de la peine à inventer, ni secrets, ni machines, qui pufsent produire ou imiter de semblables effets : & s'il se trouvoit quelqu'un qui fut assez habile pour cela, on pourroit bien lui répondre qu'il ne manqueroit pas de sectateurs, non plus que Moise, & qu'il feroit accroire aux hommes une grande partie de ce qu'il voudroit. Quoi qu'il en soit, il faut que les Juiss aient bien cru voir tous ces grands effets, & même sans qu'il leur en restât rien sur le cœur, pour se soumettre si aveuglement à la loi de cet homme, & pour souffrir qu'il les traitat avec tant d'empire, & que feul, sans gardes & sans forces, il en condamnat trente ou quarante mille à la mort, & les fît exécuter sur le champ.

Quelques gens se sont efforcés, non pas, à la vérité, d'en faire autant; car jamais personne n'a été assez sou pour le tenter; mais d'imaginer des voies par où Moïse pût avoir abusé les Juiss: encore n'ont-ils pas été loin. Ils prétendent, par exemple, que pour leur faire passer la

DES LIVRES DE Moise. 395 Mer rouge, il prit le temps que la mer se retiroit, & leur fit croire qu'elle s'étoit séparée d'elle-même, & qu'ensuite le flux étant revenu, il leur persuada qu'elle s'étoit d'elle-même laissée aller pour engloutir les Egyptiens. Ils veulent aussi que cette eau qu'il tira d'un rocher, ne fut autre chose qu'une source cachée, qu'il découvrit par le moyen d'un âne sauvage qu'il fit suivre. Cela est si pitoyable, qu'il ne vaut pas la peine d'être réfuté. Que l'on confidere seulement comment une chose aussi commune que le flux & le reslux de la mer auroit pu être inconnue, non-seulement aux Juifs qui avoient vécu plus de deux cens ans en Egypte, mais encore aux naturels du pays, qui s'y jetterent si étourdiment; comment cette source auroit pu être assez petite pour se cacher à tant de gens qui mouroient de foif, & en mêmetemps assez abondante pour les désaltérer, avec ce qu'ils avoient de chameaux & d'autres bêtes; & enfin par quel enchantement Moise auroit pu si bien fasciner les yeux de tout ce peuple, qu'il crût que d'un instant à l'autre un coup de baguette avoit fait couler cette source, qu'on ne fauroit imaginer que comme un torrent prodigieux?

Enfin, il est inutile d'expliquer une partie de ces prodiges, lorsqu'on est con-

396 DISCOURS SUR LES PREUVES traint d'avouer qu'on ne sauroit les expliquer tous. Il faut se rendre, ou faire le systême entier, & sauver toutes les apparences; car pour peu qu'il y en ait où les Juis n'aient pu être trompés, c'est assez pour nous convaincre, & nous obliger de croire tout le reste, & regarder Moise comme le ministre d'un Dieu qui s'est voulu faire connoître aux hommes, puisque les loix de la nature une seule fois violées, suffisent pour faire voir qu'il y a quelque chose au-dessus d'elle, & que jamais homme avant Jesus-Christ, n'a paru si visiblement dépositaire du pouvoir de ce Maître de la nature, que celui dont nous parlons.

On aimera peut-être mieux dire, qu'à la vérité il est impossible que Moïse ait imposé aux Juiss; mais qu'il se peut fort bien qu'ils aient eux-mêmes aidé à l'impossure, & qu'ils ont pu regarder cette foule de prodiges, toute sabuleuse qu'elle étoit, comme une chose capable de leur attirer l'admiration des aurres peuples. Mais, en vérité, il n'y a que l'envie de se faire un sondement de doute, quel qu'il soit, qui puisse produire une si bizarre supposition: car de toutes celles que l'incrédulité peut inspirer, c'est assurément la plus insoutenable. Nous ferons voir dans la suite que ce peuple n'a pu contri-

DES LIVRES DE Moise. 397 buer à cette imposture, en supposant que pen ou long-temps après la mort de Moise, & la loi étant déja établie parmi eux, quelque nouveau venu se soit avisé d'une si étrange voie de les rendre considérables; & bien loin que l'amour de la nation les y ait pu porter, il paroîtra que cela feul y auroit été un obstacle invincible : ce qui n'est pas moins vrai à l'égard de Moife que d'un autre. Mais il y a encore infiniment moins de vraisemblance pour les premiers Juifs : car qui pourroit s'imaginer que par intelligence avec Moife, ils fe fussent soumis à une loi qu'ils n'auroient crue qu'une production de son esprit, & pour laquelle néanmoins ils se laissoient traiter si rigoureusement, que de simples manquemens à des cérémonies étoient punis de mort, fans qu'ils en murmurassent? Que peut-on faire de plus pour les choses qu'on traite le plus sérieusement, & qui fe trouvent établies de tout temps? Outre que ce seroit une assez belle chose à voir qu'un concert entre cinq ou six cens mille hommes, fans qu'aucun d'eux, ni de leurs descendans, se sût jamais démenti.

Car il n'y avoit pas un feul de ces miracles dont chaque particulier de ce peuple, ramassé dans l'espace d'un camp, ne pût savoir la fausseté, & qu'il ne dût pourtant autoriser, comme l'ayant vu de ses

398 Discours sur LES PREUVES propres yeux, ou comme étant arrivé de son temps, ou de celui de son pere. Quelle affaire auroit-ce donc été à Moise de gagner tant de gens, & sur-tout parmi un peuple si difficile à gouverner! & comment ne s'y seroit-il point trouvé quelque esprit capricieux, ou quelque homme de bon sens, qui se fut opposé à ce dessein? Qui que ce soit qui l'eut entrepris, il faut pen connoître les hommes, pour croire qu'il n'eût pas eu bientôt autant de sectateurs que Moise, ou du moins qu'il n'eût eu envie de donner connoissance de cette fourbe à la postérité, & qu'il n'y eût aisément réussi.

D'ailleurs, qu'y avoit-il de plus propre à rendre les Juifs ridicules à tous les peuples, bien loin de les faire admiret? & quel auroit été leur aveuglement de ne le pas voir? Qu'auroient dit, par exemple, les Egyptiens, de toutes ces plaies dont Moise dit qu'il les frappa, de cette mort de tous les premiers nes, de cette submersion de l'armée de Pharaon dans la mer? & par quels charmes tous ces autres peuples, qu'ils se vantent d'avoir vaincus par des voies si extraordinaires, auroient-ils laissé passer tant de fables, à moins qu'ils ne fussent pareillement de l'intelligence, & aussi véritablement ennemis de la gloire, qu'on veut que les autres en fussent ridiculement entêtés ?

DES LIVRES DE MOISE. 399 On peut inventer des fables, j'en conviens; encore ne les porte-t-on pas à cet excès, quand on a dessein qu'elles soient crues; & fur-tout on a grand foin d'en placer l'origine dans des temps éloignés, & de la mertre à couvert dans l'obscurité des siecles. Mais comme on n'a jamais pour but de paroître fourbe & ridicule, on n'invente jamais des choses qui puissent être démenties par des témoins vivans, & par des nations entieres & intéressées. Cauroit été, par exemple, un beau dessein aux Maures, quand ils se virent de retour en Afrique, après avoir été chasses d'Espagne, s'ils avoient entrepris de faire croire au monde qu'ils s'en étoient tirés par des miracles pareils à ceux de Moife, & qu'après que la Méditerranée leur avoit ouvert fon fein pour leur donner passage, ils l'avoient vu se fermer, & envelopper une armée de je ne sais combien de milliers d'hommes dont ils étoient poursuivis. Cependant le dessein n'auroit pas été moins extravagant à l'égard des Juifs : car il ne faut pas se représenter ces temps si éloignés, quoique groffiers, comme auffi ténébreux qu'ils nous paroissent. Les hommes y favoient des nouvelles les uns des autres; ils avoient les mêmes intérêts & les mêmes passions que nous; ils voyoient ce qu'ils voyoient, & sentoient ce qu'il falloit fentir tout comme nous.

400 Discours sur les Preuves

Il faut donc absolument abandonner ces deux hypotheses. Ni Moise n'a été un imposteur qui ait trompé les Juiss, ni les Juiss ne se sont entendus avec lui. Il ne reste plus que de dire que Moise n'est pas auteur du Livre qui porte son nom, ou du moins que ce n'est que depuis lui qu'on y a ajouté tous les prodiges qu'il contient. C'est le dernier retranchement de l'insidélité: mais la raison ne permet pas qu'un homme qui a tant soit peu de sens puisse s'y arrêter.

Quand on n'auroit autre chose pour s'assurer que ce Livre est véritablement de Moise, & que nous l'avons tel qu'il l'a fait, sinon qu'il en porte le nom, que ce Livre même le témoigne, qu'il lui a toujours été attribué, & que jusqu'ici personne ne s'est avisé de dire le contraire; ce seroit assez pour n'en pouvoir douter raisonnablement, puisque nous n'avons point d'autre assurance que les livres d'un temps un peu éloigné soient des Auteurs à qui on les attribue.

Et qu'on ne dise point qu'il y a des livres, qui, après avoir passé quelque temps sous le nom de certains Auteurs, se sont ensin trouvés supposés: car, sans entrer dans cet examen, il est absolument impossible que cela puisse arriver pour un

livre de la derniere importance, à qui la

DES LIVRES DE Moise. 401 certitude du nom de l'Auteur est essentielle, & dont on a eu dans tous les siecles tant d'intérêt d'examiner l'origine & la vérité; parce que comme la vérité est de telle nature que tout s'y accorde, que tout concourt pour l'établir, & qu'il n'y a, ni foin, ni pénétration qui puisse rien faire trouver qui la démente, il est impossible, au contraire, que la fausseté ne se découvre à la fin , si on l'entreprend; parce qu'il ne se peut qu'il n'y ait une infinité de choses qui la contratient, & que quelque prévoyance, quelque adresse qu'aient les fourbes, il n'est pas possible, quand l'esprit humain seroit moins borné, qu'on prévoie tous les inconvéniens, & quand on les auroit prevus, qu'on puisse s'y ajuster. Car enfin, quand il y auroit pour cela de certains effets dont les hommes seroient maîtres, il est certain qu'il y en a un nombre infini où ils n'ont nul pouvoir. Il faudroit qu'ils pussent disposer du préfent & de l'avenir, changer l'ordre de toutes choses; & en un mot, être maîtres de la nature, & de l'esprit, & de la volonté des hommes.

Ainsi nous avons encore incomparablement plus de preuves à l'égard du Livre de Mosse, qu'il n'y en a pour les autres. Ceux-ci sont entre les mains de peu de personnes, peu de gens s'y intéressent: ceux qui y p ennent intérêt s'y appliquent rarement, & cet intérêt même ne fauroit être que d'une fort médiocre importance. Mais le Livre dont nous parlons est d'un genre bien différent. Il a toujours été entre les mains de tout un grand peuple, il a été l'objet continuel de leur application; & comme c'étoit le fondement de leur Religion, & d'une Religion qui déteste le mensonge & l'imposture; comment auroient-ils sousser qu'on leur imposar par le nom de l'Auteur, & qu'on l'altérât par

tant de fables? ou comment l'a-t-on pu

faire, sans qu'ils s'en soient apperçus? &

qui auroit même été assez hardi pour le Qu'on envisage bien cette fuite prodigieuse de miracles arrivés en Egypte & dans le déserr, & qu'on juge de bonne foi si ce sont là des choses qu'on puisse inserer dans un livre, & le faire passer pour l'original. C'est bien tout ce qu'on pourroit faire pour quelque livre peu important, qui ne tomberoit entre les mains que de peu de personnes, & pour quelque miracle particulier qu'on prétendroit n'avoir eu que peu de témoins. Encore voiton que ces choses-là ne se répandent guères, & ne durent pas long-temps; qu'à peine sont-elles nées, qu'elles commencent à être combattues, jusques-là qu'en-

DES LIVRES DE Moïse. 403 fin elles ne subsistent plus que parmi les gens simples, & qui croyant sur la foi du premier venu, ne pensent pas seulement à s'éclaireir de la moindre chose. Mais il n'y a rien de clair au monde, s'il ne l'est, que cela ne sauroir arriver pour un Livre tel que nous avons peint celui-ci. J'aimerois autant dire qu'il ne seroit pas mal-aisé d'insérer aujourd'hui dans le Nouveau Testament une histoire aussi longue & aufsi considérable que celle-là : & quelque ridicule que paroisse cette supposition, je ne fais s'il n'étoit point encore plus difficile pour le Livre de Moise; puisque les Juiss le respectoient autant pour le moins que nous faisons les notres, & qu'il n'y avoit personne parmi eux qui n'eût un intérêt très-naturel à savoir ce qu'il portoir, quand ce n'eût été que pour se garantir de la mort dont ils étoient punis sans rémission, lorsqu'ils manquoient à de certaines observances.

Mais ce qui prouve invinciblement la fausseré de cetre supposition, c'est qu'il y a en quelque sorte deux histoires de Mosse: l'une qui est écrite dans le Livre qui porte son nom; l'autre qui est comme gravée dans les cérémonies & dans les loix observées par les Juiss, dont la pratique est une preuve vivante du Livre qui les ordonnoit, & même de ce qu'il con-

404 DISCOURS SUR LES PREUVES tient de plus merveilleux. Car la plupart de ces prodiges les plus étonnans étoient marqués par les cérémonies, & par les autres choses qui servoient au culte de la Religion Judaique. L'Urne de manne, que l'on conservoit dans l'Arche, étoit un monument de la nourriture miraculeuse dont Dieu avoit soutenu ce peuple dans le défert. La Verge d'Aaron, qui avoit fleuri, en étoit un de la maniere dont Dieu lui confirma la souveraine Sacrificature, & les Tables d'alliance, de ce qui est rapporté dans l'Exode touchant l'établissement de la Loi. Le facrifice de l'Agneau pascal, la cérémonie des Azymes, & la destination de la tribu de Lévi au service du Temple, marquoient le passage de l'Ange, la mort des premiers nés des Egyptiens, & la délivrance de ceux des Israélites. Les lames d'or, qui furent attachées à l'autel, étoient un mémorial de la mort de ces Lévites téméraires, qui avoient voulu disputer le Sacerdoce à la race d'Aaron. Enfin, l'Arche, le Tabernacle, tous les divers ministeres des Prêtres & des Lévites, toutes les cérémonies des factifices & des purifications, toutes les loix, l'affignation des Provinces qui étoient au delà du Jourdain aux deux tribus de Ruben & de Gad, & à la moitié de celle de Manasse, les villes de refuge pour les hopes Livres de Moise. 405 micides involontaires; toutes ces choses, dis-je, qu'il ne seroit pas moins ridicule de nier, que de prétendre qu'il n'y eut jamais de Juiss, ont un rapport nécessaire avec le Livre de Moise, & prouvent invinciblement qu'il ne peut avoir été écrit

depuis lui.

Car pour cela, il faudroit, ou que tout ce que nous venons de dire n'eût aussi été établi que depuis Moise, & après la publication des Livres qu'on lui attribue; ou qu'ayant été établi par Moise de vive voix, & sans aucun Livre, on ait ajusté ces Livres aux cérémonies & aux loix qui se trouvoient en usage, en y ajoutant ces prodiges, pour attacher davantage ce peuple à l'observation de cette loi. Mais tout cela est tellement hors d'apparence, qu'il ne s'est jamais trouvé personne qui l'ait osé avancer sérieusement.

Comment pourroit on dire, par exemple, que le Pentatenque ait été fait & publié long-temps après la mort de Moise, & qu'il ait donné lieu à l'établissement de la loi & du culte de la Religion Judaïque qu'il contient? Il faudroit donc dire aussi qu'on n'auroit fait l'Arche & le Taberna-cle, qui sont les sondemens de cette Religion, que long-temps après Moise, & ensuite de la publication de ce Livre. Or, c'est ce qui est absolument impossible; car

406 DISCOURS SUR LES PREUVES tous les Juifs étoient persuadés que leur Arche & leur Tabernacle avoient été faits par Moise, comme ce Livre le porte; & l'onne voit point par quelle bizarrerie ils auroient pu entrer dans cette opinion, s'ils les avoient eux-mêmes faits, après avoir vu & recu ce Livre, qui n'auroit paru que long temps après Moise. Ce seroit sans doute une des plus plaifantes choses du monde, & la plus fans exemple, ou que ce Livre ayant été fait tout d'un coup, & par avance, avec ce nombre prodigieux de cérémonies & de loix, comme déja en usage, elles se fussent ensuire établies; ou que s'étant fait peu à peu, & à mesure que tout cela s'établissoit, il eût toujours eu, comme on dit au Palais, un effet rétroactif pour faire attribuer à Moise chacun de ces établissemens.

Comment aussi ce peuple, qui, en commençant d'embrasser cette Loi, auroit au moins su qu'il étoit saux qu'elle sûr en prarique depuis Mosse, & qu'il yeût une succession continuée de Prêtres depuis Aaron, auroit-il pu se persuader universellement, que ce qu'ordonnoit ce Livre avoit toujours été fait, & que ces Prêtres qu'il établissoit, avoient reçu leur ministere d'Aaron par une succession non intersompue?

Et comment enfin, sur ce même fonde-

ment, toutes les autres tribus & toutes les autres familles auroient-elles souffert que la tribu de Lévi & la race d'Aaron s'attribuassent toutes les prérogatives attachées au Sacerdoce & à la charge de Grand-Prêtre?

Il n'y a pas moins d'absurdité dans l'autre sapposition, qui est, que la Loi ayant été donnée par Moise de vive voix, ait été conservée quelque temps parmi les Juifs par une simple tradition; & qu'ensuite ceux qui l'ont rédigée par écrit, y aient ajouté tous ces prodiges. Car outre que ce seroit déja une espece de miracle, & bien difficile à sauver, que ce peuple eut reçu une Loi aussi genante & aussi sévere que celle-là, d'un homme qui n'eût rien fait d'extraordinaire, comment se pourroit-il que Moise, qui avoit sans doute l'usage de l'Ecriture, eut omis une chose si essentielle, & n'eut pas laissé par écrit une Loi qui contenoit tant d'observances, tant de cérémonies, tant de réglemens, qu'il étoit nécessaire de l'avoir toujours présente à l'esprit, pour n'y pas manquer en quelque point?

Aussi apprenons-nous de ce Livre même, que Moise n'y a pas manqué. Moise, est-il dit, écrivit cette Loi, & la donna aux Prêtres, enfans de Lévi, & il ordonna qu'elle seroit lue tous les sept ans à la 408 Discours sur les Preuves

fête des Tabernacles. Et il y est même dit en je ne sais combien d'endroits, que Dieu ordonnoit à Moise de mettre par écrit ce qu'il lui prescrivoit sur la montagne. Si les Juifs avoient donc reçu cette Loi de lui seulement de vive voix, comment auroient-ils pu recevoir un Livre qui auroit contenu un mensonge si grossier & li évident, & qui auroit porté un ordre de Dieu exprès, à quoi leur Législateur au-

roit manqué?

Cette même ordonnance de lire la Loi tous les fept ans dans la fête des Tabernacles, comme ayant été donnée par Moise, fait encore voit qu'il ne se peut qu'elle ait été changée, ni altérée : car il auroit été impossible que ces changemens ne fussent découverts; ou que l'étant, ils fussent soufferts par un peuple attaché à cette Loi, & dont l'attachement étoit fondé sur ce qu'il la croyoit divine & écrite par Moise. Outre que ces prodiges étant affez de nature à fauter aux yeux, étant répandus par tous les Livres, répétés en divers endroits, lies avec les principaux événemens, il auroit fallu faire un nouveau Livre pour les ajouter, & non pas limplement en altérer un qui fût déja reçu.

Il faut donc encore revenir à cette prétendue gloire de la nation, & soutenir que les Juifs ont souffert sans peine cette falfification

DES LIVRES DE Moise. 409 falsification, & qu'ils ont même été bien aises qu'on ajoutât tous ces miracles à leur Loi, & qu'on en composat leur histoire.

Cela pourroir avoir quelque couleur. s'il ne s'agissoit que d'une chose politique. On a bien pu dire aux Romains, par exemple, qu'ils descendoient d'Enée, & pentêtre que les François souffriroient qu'on les fit venir des Troyens. Ce sont des choses qui donnent dans la vue de certaines gens, sans que personne ait intérêt de s'y opposer, & qui n'en choquent point d'autres établies de tout temps, & qui soient regardées comme les feules importantes. Mais à l'égard des Juifs, ces gens si atraches à leur Religion, si fideles dans leurs moindres traditions, & à qui le mensonge étoit si sévérement défendu; cette suppofition est entierement sans apparence.

Car je ne crois pas que la hardiesse de nier puisse aller jusqu'à combattre tout ce qu'on a de preuves du zele des Juifs pour leur Religion; puisque aujourd'hui même ils ont encore tant de vénération pour cette Loi, qu'après plus de seize cens ans qu'il y a qu'ils sont dispersés, & qu'ils ne voient nul effet de ce qui leur étoit promis, ils l'observent encore avec la même exactitude que dans les premiers temps à peu près, & attendent toujours l'effet de ces

promesses. Quelle apparence donc qu'ils eussent laissé confondre ce qu'ils regardoient comme la propre parole de Dieu, avec cette essevable quantité de menfonges, en se rendant indignes par-là de sa protection, & s'exposant à être convaincus d'impostures par leurs voisins? N'éroit-ce pas hazarder de tout perdre,

pour ne rien gagner?

Il n'en faudroit pas davantage pour convaincre tout homme de bon sens & de bonne foi. Mais sil'on vonloit encore infifter fur l'amour des Juits pour leur nation, & prétendre que l'envie de se faire admirer les a pu porter à cette fourberie; voyons si ce n'étoit point tout le contraire, & s'il y a la moindre apparence qu'ils crussent pouvoir se rendre recommandables par les choses qui sont rapportées dans ce Livre, qui paroissent si honteuses à la nation en général; & quand tout auroit été à l'avantage du public, voyons s'il est croyable que des particuliers & des races entieres s'y fussent volontairement facrifiées, vu sur-tout que rien ne les gênoit, & que n'ayant qu'à inventer, il éroit à leur choix de prendre quelle voie ils auroient voulu, & de sauver les intérêts de tout le monde, sans exciter tant de gens à découvrir leur imposture.

Quand ils n'auroient dit que ce qui pou-

voit leur faire honneur, comme ces grands miracles qui marquent une protection de Dieu si particuliere, n'étoit-ce point plus qu'il ne leur en falloit, sans inventer des choses où tant de gens avoient intérêt de s'opposer, & d'autres qui sont encore patoître cette nation si digne de mépris?

Qu'y a-t-il de plus misérable, par exemple, que la crainte & les murmures de ce peuple, pour les eaux ameres, pour le défaut de vivres, & pour la soif qu'ils souffrirent en Raphidim? A peine sontils sortis d'Egypte, qu'ils perdent la mémoire de tout ce qu'ils veulent persuader que leur Dieu y avoit fait pour eux. Ils se croient abandonnés & trahis; & criant qu'on les a méchamment tirés d'un pays où ils étoient à leur aise, quoiqu'ils y fussent captifs, pour les faire périr dans les déferts, ils doutent du pouvoir ou de la protection de ce Dieu, qui s'étoit si hautement déclaré pour eux, & sont sur le point de se révolter contre cet homme qu'ils croyoient choisi de Dieu pour leur délivrance. N'estce pas la plus honteuse & la plus grande foiblesse qu'on puisse s'imaginer? N'estce pas le comble de l'ingratitude, & pour leur Dieu, & pour leur conducteur? Qu'auroient pu inventer de plus déshonorant pour eux leurs plus cruels ennemis? & qui pourroit s'imaginer que pour se rendre

412 DISCOURS SUR LES PREUVES considérables dans tout l'Univers, & se faire croire le peuple bien-aimé de Dieu, ils se fussent avisés de se peindre si légers, fi infideles, fi groffiers, que pendant quarante ans qu'ils ne vivoient, difent-ils, que d'une nourriture descendue du ciel, à peine se passoit-il un jour qu'on ne les entendit crier comme des enfans, & qu'ils ne fouhaitassent avec larmes d'ètre encore esclaves en Egypte, pour se remplir d'oignons & de poireaux?

Il faudroit copier tous les Livres de Moise, pour rapporter toutes les insidélités & rous les égaremens de ce peuple; car on n'y voit presque autre chose. Il semble qu'ils enssent pris à tâche de faire aller leurs crimes de pair avec les graces de leur Dieu. Il n'y avoit presque pas une occasion où ils ne se révoltassent contre leur conducteur; & à peine étoient-ils fortis d'un châtiment, qu'ils s'en attiroient un autre, sans que rien pût empêcher ce peuple indisciplinable de tomber sans celle dans les mêmes crimes ; ni l'exemple de ces vingt-trois mille hommes que les enfans de Lévi tuerent par l'ordre de Moife, pour les punir de leur idolâtrie; ni ce feu qui dévora près de quinze mille séditienx; ni cette plaie effroyable des ferpens ardens; ni cette terrible punition que Moife fit du commerce qu'ils eurent

DES LIVRES DE Moise. 413 avec les filles des Madianites, qui couta la vie à tous les Chefs, & à vingt-quatre

mille du peuple.

Mais, pour tout dire en un mot, que peut-on voir de plus étrange & de plus honteux à leur mémoire, que cette révolte générale qui arriva lorsque Moïse étoit sur la montagne de Sinai, & que ces forcenés contraignirent Aaron de leur faire un veau d'or, & d'y facrifier comme à leur Dieu? Qu'on pese bien toutes les circonstances de certe action, & l'on verra sans doute qu'un peuple qui s'est dit capable d'y tomber, s'est en même-temps convaincu de tous les vices à la fois, & fur-tout de sottise & d'extravagance. Ils se disent tirés d'une terre ennemie par les plus grandes & les plus inconcevables merveilles qu'on puisse s'imaginer; en forte qu'il n'y a pas un seul moment dans toute leur histoire, qui ne porte une marque visible du bras tout-puissant de leur Dieu. Ce Dieu leur pardonne tous leurs murmures & toutes leurs infidélités; & au lieu de punir leur défiance, il leur fait trouver des vivres & de l'eau où jamais il n'y en avoit eu, & satisfait jusqu'aux plus bas & plus groffiers de leurs défirs.

Cependant, dans le temps qu'ils savent que leur Libérateur & leur guide est sur la

414 Discours sur LES PREUVES montagne avec ce même Dieu, pour en recevoir les ordres pour leur conduite, une terreur panique & ridicule les faisit : ils s'impatientent du retardement de Moise, &, fans favoir pour quoi, demandent un Dieu à Aaron: ils le forcent de fondre un veau d'or qu'ils dressent sur un antel; ils l'appellent le Dieu qui les a tirés de l'Egypte, & rendent à cette plaisante divinité, faite de boucles d'oreilles & de brafselets, les même actions de graces & les mêmes honneurs qu'ils devoient & qu'ils avoient deja si souvent rendus au vrai Dieu, Createur du Ciel & de la terre, qui les avoit choifis feuls entre les hommes pour fes favoris.

En vérité, il faut avoir perdu le bon sens, pour s'imaginer que ce peuple ait soussert qu'on ajoutât cet événement à son histoire, & qu'il l'ait fait pour attirer l'admiration des autres peuples. Ont-ils pu s'imaginer que leur gloire étoit imparfaite sans cela? N'est-ce pas au contraire une infamie que rien n'est capable de laver, & dont la postérité leur sera des reproches éternels? & n'est-ce pas plutôt un des plus grands miracles du monde, que cette action ait pu passer jusqu'à nous, & que cette nation entiere n'ait pas sait toutes sortes d'essortes pour en abolir la mémoire; bien loin de l'inventer contre sois

pes Livres de Moïse. 415 même, & de souffrir qu'on ajoutât à tant de choses, qui les auroient assez fait admirer, un événement qui les couvre d'ignominie pour l'éternité?

Aussi voyons-nous que Joseph, qui ménageoit tout autrement les intérêts de sa nation, a mieux aimé s'exposer aux reproches d'avoir violé les loix de l'histoire, en supprimant ce crime public commis par les Juiss dans le désert, que de les exposer au mépris de tout le monde, en le rap-

portant. Comment se pourroit-il encore qu'on cur ajouté à cette histoire la révolte de Coré, si injuriense à toute sa postérité? N'y avoit-il point quelque fujet de craindre que quelqu'un de sa famille, pour la laver de cette tache, n'en découvrit la fausseté? Pourquoi falloit-il que ce fut ceux-là plutôt que d'autres, qui se chargeassent de cette infamie? Avoit-on tire au sort pour cela? Etoit-ce une chose dont on ne put ie passer? & n'est-il pas visible que si c'avoit été une fiction, toute la race en corps s'y feroit opposée, & auroit prié les auteurs de cette fable de chercher d'autres embellissemens à leur histoire? Mais si l'on considere les dernieres paroles de Moife, qui charge ce peuple de tant de mélédictions, qui les menace de tant de calamités, & qui après leur avoir repro-

416 DISCOURS SUR LES PREUVES ché toutes leurs infidélités, leur déclare encore qu'ils en commettront de nouvelles, & que pour punition ils tomberont dans des malheurs fans ressource; qu'ils se verront accablés d'ennemis, & réduits à la derniere extrémité, jusqu'à manger leurs propres enfans; qu'ils vertont leurs villes détruites, leurs femmes & leurs filles violées, & leurs facrifices abolis; & qu'enfin ils seront emmenés captifs, & dispersés par toute la terre, pour être en mépris & en abomination aux autres peuples: si l'on considere, dis-je, tout cela, je ne sais ce qu'il faut être, pour s'imaginer que ce peuple ait pu confpirer avec qui que ce fut qui les auroit si cruellement offensés.

Mais il est sur-tout à remarquer que ce ne sont pas là seulement des discours d'un homme qui veut intimider ses sectateurs, & de simples menaces de malheurs qui ne dussent arriver aux Juiss qu'au cas qu'ils manquassent à leur Loi. Si elles paroissent conditionnelles en quelques endroits, ce sont en d'autres des Prophéties positives, qui portent qu'ils manqueront essectivement à certe Loi, comme ils l'ont fait, & que tous ces malheurs fondront sur eux, comme il est en esset arrivé. Quelle apparence donc que les Juiss aient été assez simples, ou plutôt assez insensés,

DES LIVRES DE Moise. 417 pour souffrir qu'on ajoutât à leur histoire des Prophéties de cette nature, & qu'en vue de la gloire de leur nation ils aient pu consentir à une chose qui ne pouvoit jamais tourner qu'à leur honte & à leur infamie? Car pouvoient-ils ne point voir que, si ces prédictions se trouvoient fusses, leur Religion passoit pour u: .mposture, & ils perdoient infaillib' nent la réputation qu'ils auroient pu acquérir par tout le reste; ou que, s'ils tomboient effectivement dans ces malheurs, ils pafsoient pour les plus méchans des hommes, & ne devoient attendre, au lieu de confolation, que les reproches de toute la terre, d'être tombés dans des calamités dont ils avoient été avertis, & de n'y être tombés que pour avoir attiré sur eux l'indignation de leur Dieu, en violant sa loi?

Ainsi donc, quelque licence que l'on donne à l'imagination, elle ne sauroit produire que des chimeres. Moïse n'a point abusé les Juiss, il n'en a pu avoir le dessein; & quand il l'auroit pu, il n'étoit pas possible qu'il y réussit par les voies qu'il a prises. Les Juiss n'ont point été non plus de concert avec lui, pour imposer à leur postérité, & à toutes les autres nations. Ce n'a point été un nouveau venu qui se soit servi, pour leur en faire actroire, de ce qu'il a trouvé établi parmi

eux, ou par tradition, ou par écrit: & il est aussi peu possible que les Juiss aient trempé dans cette imposture avec un autre

qu'avec Moife.

Voilà une petite partie de ce que l'on peut dire fur ce grand sujet : car il ne faut pas s'imaginer qu'on puisse épuiser les preuves que ce Livre nous fournit de sa vérité: plus on le médite, plus on en trouve: c'est une source inépuisable de lumieres, & sans même que l'on se mette en peine de les développer, on ne laisse pas de sentir que le langage de ce Livre n'est point celui des hommes, ni une production de leur esprit; que rien n'est plus éloigné des voies, non-sensement des impolteurs & des fourbes, mais aussi de celle de prudens & des sages du monde; que c'est un caractere tout particulier & tout différent de celui des hommes qui agissent par leur propre esprit; & que l'on n'y voit, ni les passions communes; ni les intérêts ordinaires, ni les vues de prudence & de prévoyance qu'on remarque dans les autres : & enfin qu'il est impossible de se dépouiller de l'homme au point qu'il le faudroit pour produire un tel ouvrage, où l'homme paroît si peu-

Cependant ce Livre est, nous l'avons, & ce n'est point le hazard qui l'a fait. Il a été, & il est encore le plus grand objet

DES LIVRES DE Moise. 419 qu'il y ait jamais eu dans le monde. Pendant plus de deux mille ans, le peuple de la terre le plus fingulier y a été tellement attaché, qu'il ne l'a pasperdu de vue. Des mains de ce peuple, il passe en celles des Chrétiens, c'est-à-dire, qu'il se répand par tout l'univers; & au bout de feize cens ans, ces deux peuples, irréconciliablement ennemis, le regardent encore avec la même vénération, s'en disputent l'intelligence l'un à l'autre, & y trouvent également le titre original du droit qu'ils prétendent à l'héritage du ciel, & où chacun d'eux croit que le reste des hommes n'a point de part.

Qui osera donc dire qu'il lui soit permis de ne pas prendre parti dans une rencontre de cette importance, & qui peut même s'en empêcher, & laisser là ce Livre pour ce qu'il est, sans se mettre en peine, s'il est vrai ou saux, comme une chose dont la vérité sût impénétrable & indifférente? ou qui sera assez hardi pour alter tête baissée contre cette abondance de vérités & de lumieres; &, sans autre appui que son caprice & sa misérable raison, décider, du sond de ce cachot où la nature l'a relégué, qu'il n'y a point d'être dans le reste de l'Univers, qui puisse opéter tant de merveilles, & que ce sont au-

tant de fables & de visions?

420 DISCOURS SUR LES PREUVES

Mais ce qui fait que quelques gens ne sont pas touchés de ces preuves, qui sont si sensibles à d'autres, c'est que leur intérêt & leurs passions les occupent si sort, qu'ils ne voient qu'à demi tout le reste. Voilà la véritable source des doutes que l'on sorme contre la Religion, parce qu'il n'y a rien en esset de si contraire aux passions que la vie qu'elle nous commande: & ainsi il n'est pas dissicile de comprendre qu'elles s'opposent à une chose qui les attaque directement, & qui ne peut s'établir que par leur ruine.

Cela peut bien arriver à cet égard, puifqu'on le voit même dans les choses naturelles. Et si quelquesois la simple imagination d'un événement qu'on n'aimeroit pas, quoiqu'il y ait impossibilité qu'il arrive, fait agir comme si l'on doutoit en esset, lorsqu'en esset on ne sauroit douter; combien l'abandonnement nécessaire de ce qu'on a au monde de plus cher & de plus sensible est-il plus capable d'avengler, & de faire douter d'une chose à la créance de laquelle le cœur ne doit pas moins contribuer que l'esprit!

On connoît, par exemple, une perfonne de grand esprit & de grand sens, mais tellement frappé de l'horreur de la mort, que quelqu'un lui ayant un jour domandé si elle ne parieroit pas bien sa

DES LIVRES DE Moise. 421 vie, qu'il y a une ville qu'on appelle Rome, pour peu qu'il y eût à gagner, elle répondit franchement que non. Ce doute ne lui étoit assurément jamais venu; & quelque autre proposition qu'on lui eut pu faire là-dessus, il ne lui eut pas été possible d'hésiter tant soit peu: mais du moment que cette idée de la mort le présenta à son esprit, elle l'occupa tout entier. Tout ce qu'il y avoit d'évidence, qu'il étoit impossible que Rome ne fût pas, s'évanouit: & s'il ne lui vint un doute formé que tout ce qu'on en a dit peut être taux, il se passa du moins quelque chose dans sa tête, ou plutôt dans son cœur, qui la fit agir comme si elle en eut effectivement douté.

Je sais bien que personne ne veut avouer que l'attache au plaisir, ni l'amour de la vie, le puisse aveugler à ce point-là, & que chacun prétend que ses doutes sont très-sinceres, & que la répugnance qu'il a à croire les choses de la Religion, ne vient que de son esprit. Il n'est pas même bon de presser les gens sur ce point, puisque aussi bien ne sauroit on leur faire voir dans leur cœur ce qu'ils n'y voient pas d'eux-mêmes. Car il n'en est pas des mouvemens du cœur comme de ceux de l'esprit: ceux-ci se sont, ou par progrès, ou par une certaine lumiere vive, qui

422 Discours sur LES PREUVES nous fair prendre nos résolutions, & qui nous porte à agir; & il n'est pas possible que cela nous soit inconnu, & que nous ne le fentions : mais pour ce que l'on fait par la pente du cœur, il s'en faut bien qu'il en soit de même. Ce sont de certains resorts caches & nes avec nous, qui nous portent aux choses sans progrès de raisonnement, & presque sans connoissance. Et delà vient qu'à moins que d'y avoir bien fait des réflexions, & de s'y être accoutumé de bonne heure, il est comme impossible de ne pas s'y tromper; le cœur, fi l'on peut parler ainsi, se confondant tellement avec la raifon, ou plutôt se rendant si fort le maître, qu'il est le principe de tontes les actions, sans qu'on s'apperçoive presque qu'il y ait de

Mais que cenx qui doutent, reconnoiffent au moins qu'ils ne font pas tout ce qu'ils pourroient pour s'éclaircir : ce qui ne peut venir que de la volonté. Ils en tomberont aisément d'accord, pour peu qu'ils soient sinceres; puisqu'ils ne sauroient nier que toute la vie ne doive être employée à la recherche d'une vérité si importante; au lieu qu'ils y ont à peine songé quelques momens, & que de toutes les choses du monde c'est peut-être celle à quoi ils ont le moins sait de réstexion.

DES LIVRES DE Moise. 423 Quand on aura obtenu d'eux cette volonté sincere de s'appliquer sérieusement aux preuves de la Religion, il ne fera pas difficile d'en pousser l'évidence encore plus loin, en prenant la voie que nous avons marquée. Car outre celle de fait, dont nous avons donné un essai dans ce difcours, il y en a encore une infinité qui dépendent du sentiment, & qui se présentent en foule lorsqu'on lit l'Ecriture avec application. Ce sont même celles-là qui méritent principalement qu'on s'y attache, parce qu'elles ont cet avantage, qu'en persuadant la vérité, elles la font encore aimer; sans quoi tout est inutile. Il est vrai qu'il n'y a que peu de gens qui aient ce qu'il faut pour en être touchés, c'est-àdire, un certain gout de vérité & une droiture de cœur, qui ne se rencontrent que rarement. Mais il faut au moins efsayer de les donner aux autres, & de réveiller en eux ce fentiment, qui doit revivre tôt ou tard, s'ils ont à croire d'une maniere qui leur ferve.



#### APPROBATION des Docteurs.

TO v s fouffignés, Docteurs en Théologie de la Faculté de Paris, reconnoillons que nous avons lu un perit Ouvrage, qui a pour titre, Difcours sur les Preuves des Livres de Moise. Tous ceux qui le liront en recevront beaucoup d'avantage & de satisfaction : car encore que la Foi suffise au Chrétien pour éclairer son esprir, & le persuader des vérités que Dieu a eu la bonté de lui faire connoître; quand les raisons de croire se trouvent jointes à cette Foi, & qu'on est porté par des témoignages évidens, & recevables par eux-mêmes, à recevoir le vérités révélées, il le forme une lumiere dans l'ame, qui la remplit de joie & de paix: Deus autem solatii repleat vos omni gaudio & pace in credendo. C'est ce qui arrivera sans doute a celui qui lira ce petit Ouvrage dans le dessein de s'inftraire; puisqu'il trouvera l'histoire de Moise, son gouvernement, ses miracles, ses livres, &c. établis avec tant d'évidence, & tout cela, par rapport à Jesus-Christ notre divin Médiateur, que ces seules preuves seroient capables de le convaincre, quand même la Foi divine ne le détermineroit pas. C'est le jugement que nous avons porté de ce petit Ouvrage, qui ne contient aucune proposition contraire à la Foi Catholique & aux bonnes mœurs. A Paris le premier de Mai 1672.

LE VAILLANT, Curé de faint Christophe, GRENET, Curé de faint Benoît. MARLIN, Curé de faint Eustache. LABBÉ. PETITPIED. T. ROULAND.

### DISCOURS,

OÙ L'ON FAIT VOIR QU'IL Y A

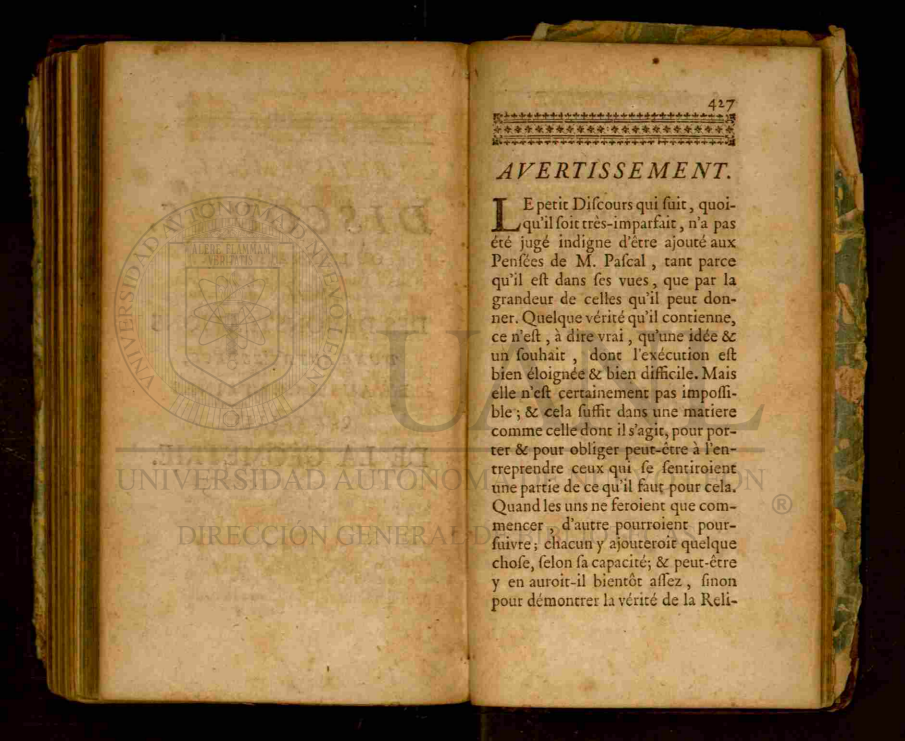
DES DÉMONSTRATIONS

D'UNE AUTRE ESPECE,

ET AUSSI CERTAINES

QUE CELLES

DE LA GÉOMÉTRIE.



428 AVERTISSEMENT.

gion d'une maniere aussi géométrique, que l'on démontre, par exemple qu'une certaine ligne courbe peut toujours s'approcher d'une certaine droite sans la toucher jamais, l'une & l'autre étant même continuées à l'insini; au moins pour la prouver avec autant de conviction, & pour laisser plus de satisfaction & de lumiere dans l'esprit.



UNIVERSIDAD AUTÓI

DIRECCIÓN GENERA



## DISCOURS,

Où l'on fait voir qu'il y a des Démonstrations d'une autre espece, & aussi certaines que celles de la Géométrie.



A plupart des plus grandes certitudes que nous ayons ne font fondées que fur un fort petit nombre de preuves, qui

féparées ne sont pas infaillibles, & qui pourtant, dans certaines circonstances, se fortissent tellement par l'addition de l'une à l'autre, qu'il y en a plus qu'il n'en faut pour condamner d'extravagance quiconque y résisteroit; & qu'il n'y a point de démonstration dont il ne sût plus aisé de se faire naître le doute dans l'esprit.

Que la ville de Londres, par exemple, ait été brûlée il y a quelques années, il est certain que cela n'est pas plus vrai en soi.

428 AVERTISSEMENT.

gion d'une maniere aussi géométrique, que l'on démontre, par exemple qu'une certaine ligne courbe peut toujours s'approcher d'une certaine droite sans la toucher jamais, l'une & l'autre étant même continuées à l'insini; au moins pour la prouver avec autant de conviction, & pour laisser plus de satisfaction & de lumiere dans l'esprit.



UNIVERSIDAD AUTÓI

DIRECCIÓN GENERA



## DISCOURS,

Où l'on fait voir qu'il y a des Démonstrations d'une autre espece, & aussi certaines que celles de la Géométrie.



A plupart des plus grandes certitudes que nous ayons ne font fondées que fur un fort petit nombre de preuves, qui

féparées ne sont pas infaillibles, & qui pourtant, dans certaines circonstances, se fortissent tellement par l'addition de l'une à l'autre, qu'il y en a plus qu'il n'en faut pour condamner d'extravagance quiconque y résisteroit; & qu'il n'y a point de démonstration dont il ne sût plus aisé de se faire naître le doute dans l'esprit.

Que la ville de Londres, par exemple, ait été brûlée il y a quelques années, il est certain que cela n'est pas plus vrai en soi.

1430 QU'IL Y A DES DÉMONSTR. qu'il est vrai que les trois angles de tout triangle sont égaux à deux droits; mais cela est plus vrai, pour ainsi dire, par rapport aux hommes en général. Que chacun examine là-dessus, s'il lui seroit possible de se porter à en douter, & qu'il voie par quels dégrés il à acquis cette certitude, que l'on lent bien être d'une autre nature, & plus intime que celle qui vient des demonstrations, & tout aussi pleine que si l'on avoit vu cet incendie de ses propres

Cependant, combien y a-t-il de gens qui n'ont pas oui parler vingt fois de cet embrasement? La premiere, ils auroient peut-être parié égal que la chose étoit; peut-être double contre simple à la seconde; mais après cela, qu'ils y songent, ils auroient mis cent contre un à la troisieme; à la quatrieme peut-être mille; & enfin leur vie à la dixieme. Car cette multiplication est encore tout autre que celles des nombres, dont l'addition de l'unité augmente si terriblement les combinais fons; comme fi aux vingt-quatre lettres, par exemple, on en ajoutoit une, cela feroit une multiplication effroyable des mots qu'on en pourroit composer. Et la raison en est bien claire; car à quelque point que l'addition d'un nombre puisse porter la multiplication, il y a toujours

D'UNE AUTRE ESPECE, &c. 431 bien loin delà à l'infini; an lien que de l'autre côté, dès la troisieme ou seconde preuve, selon qu'elles sont circonstanciées, on peut arriver à l'infini, c'est-àdire, à la certitude que la chose est.

Ainfi, comme un homme passeroit pour fou, s'il hésitoit tant soit peu à prendre le parti de se laisser donner la mort, en cas qu'avec trois dés on fit vingt fois de suite trois six, ou d'être Empereur, si l'on y manquoit; il y auroit infiniment plus d'extravagance à douter que la ville de Londres ait été brûlée : car enfin, il est aisé d'assigner au juste quel est le pari, & en combien de coups on peut entreprendre de faire vingt fois de suite trois six. Mais il n'en va pas ainsi des preuves qui nous font croire cet embrasement. Ce n'est pas une chose assignable: & tout infinis que font les nombres, il n'y en a point qui la puisse déterminer. Nous sentons fort bien que cela est d'une autre nature, & que nous n'en fommes pas moins perfuades que des premiers principes.

Car à quelque dégré qu'on puisse pousser la difficulté d'un certain hazard, comme, par exemple, de faire retrouver du premier coup à un avengle une Oraifon de Cicéron, après avoir brouillé les caracteres qui la composent, & qu'il prendroit l'un après l'autre au hazard; il est

certain que, quoique cela paroisse extravagant à proposer, un homme prosond dans la connoissance des nombres déterminera au juste ce qu'il y a à parier en cette occasion, n'y ayant point d'impossibilité réelle que cela ne puisse arriver. Mais pour les choses de fair, elles sont surement, ou ne sont pas. Il y a une ville qu'on appelle Rome, ou il n'y en a point. La ville de Londres a été brûlée, ou elle ne l'a pas été: il n'y a point de pari sur cela.

Mais, diraquelqu'un; supposons qu'un homnie ait effectivement arrangé ces caracteres, & qu'on veuille me faire parier si, oui ou non, il a rencontré cette Oraison de Cicéron; voilà une chose de fait, & d'un fait de même espece que celui de Rome : cependant on peut déterminer ce qui doit se parier. Cela est vrai; mais c'est que vous n'avez pas vu ce qu'il a trouvé; car alors il n'y auroit plus de pari; vous fauriez surement si l'Oraison y est, on n'y est pas. Il en est ainsi de Rome. Les choses qui nous prouvent qu'il y a une ville de ce nom-là, nous l'ont fait voir, comme si nous y avions passé toute notre vie. Il n'y a plus à parier.

Aussi la certitude qu'on a de Rome est une démonstration en son espece; car il y en a de plusieurs sortes, & où l'on ar-

D'UNE AUTRE ESPECE, &C. 435 rive par d'autres voies que par celles de la Géométrie, & même plus convainquantes, quoiqu'on n'en voie pas le progrès. Tout ce qui ne dépend point du hazard est de cette nature; & il est certain qu'il y a des choses où, malgré la multiplicité des combinaisons, il est impossible d'arriver. Qu'on prenne, par exemple, un homme sans esprit, qu'on le mette à la place de Mr. le premier Président, & qu'on lui dise de faire une harangue; sera-t-il possible d'assigner ce qu'il y a à parier qu'il ne rencontrera point mot pour mot la derniere harangue de Mr. le premier Président? Non, en vérité, & cela vient de ce que les choses d'esprit & de pensée ne sont point de la nature des corps.

Que l'on rencontre une Oraison de Cicéron, en assemblant au hazard des caracteres d'Imprimerie, il est visible que cela se peut. Ce ne sont que des assemblages de corps, qui sont possibles dans l'insini. Mais de rencontrer upe harangue par la pensée, c'est tout autre chose. Car un homme ne dit jamais rien que parce qu'il le yeut dire, & il ne peut rien vouloir dire que ce que la lumiere de son esprit peut lui découvrir : ainsi il ne voit que selon qu'il en a plus ou moins; & il y a une infinité de choses où il est impossible que cette lumiere particuliere de 434 QU'IL Y A DES DÉMONSTR. chaque esprit puille aller, comme il y en a une infinité où tout ce que les hommes ensemble ont de lumiere, ne fauroit atteindre. Il est donc visible que si cet homme agissoit comme une machine, il ne feroit pas impossible que le hazard le menat à cette harangue, & le pari pourroit s'en assigner. Mais de ce qu'il pense, il est certain que jamais il ne la rencontrera, & que jamais la lumiere de son esprit, selon laquelle il faut qu'il marche, ne sauroit le mener de ce côté-là.

On dira peut-être que cer homme peut vouloir agir comme une machine, & prononcer seulement des mots, qui, ne signifiant rien dans fon intention, peuvent exprimer les pensées de Mr. le premier Président. Mais c'est ce qui ne sauroit être, parce qu'il est impossible qu'un homme se défaile à ce point-là de son esprit. Il faudroit qu'il n'en gardât que le vouloir de remuer la langue, & alors il ne prononceroit pas un mot seulement. Que s'il la remuoit pour en prononcer, ce ne pourroit être que des mots qu'il auroit auparavant formés dans sa tête, & qui ne signifiant rien étant assemblés, parce qu'il les voudroit allembler, quoiqu'ils ne fignifiallent rien, ne feroient pas la harangue qui a du fens : ou, s'il vouloir que leur afsemblage signifiat quelque chose, ce ne

D'UNE AUTRE ESPECE, &c. feroit pas non plus la harangue dont il ne

pourroit avoir les idées.

Voilà donc une chose qui ne consiste qu'en combinaisons, & à laquelle il est néanmoins impossible que le hazard puisse aller: & ce qu'il y a d'admirable, c'est que ces divers assemblages de caracteres qui composent une Oraison de Cicéron, s'étendant à toutes les langues, font incomparablement en plus grand nombre que les mots de la langue françoise que Mr. le premier Préfident a parlée, & que cependant il n'est pas impossible qu'on rencontre cette Oraifon, & qu'il l'est visiblement que cet homme arrive à cette harangue; mais c'est, comme il a déja été dit, que la main qui arrange ces caracteres au hazard, est elle-même entre les mains du hazard, & que cet homme qui parle est gouverné par une volonté & un esprit qui n'y, font nullement foumis; le hazard ne pouvant jamais faire qu'un homme agiffe contre sa volonté, ni l'élever au dessus de son intelligence.

On pourroit bien montrer que le pari que Rome soit est de cette nature, & que le hazard n'y a nulle part. Car enfin, de tous ceux qui ont dit qu'il y avoit une ville de ce nom-là, il n'y en a pas un qui ne l'ait voulu dire, qui n'ait su ce qu'il faisoit en le disant, & qui n'ait même eu en cela 436 Qu'IL Y A DES DÉMONST. quelque but : toutes choses qui ne sont point du domaine du hazard : & comme il ne se peut qu'entre ceux-là il n'y en ait en un nombre presque infini qui auroient su que cette ville n'étoit point, si elle n'étoit point en effer, il faut avoir perdu le fens pour s'imaginer que le hazard a pu faire qu'ils aient tous eu des raisons pour aimer mieux dire ce mensonge que la vérité, ou que tous l'aient mieux aimé sans raison, Il n'est pas nécessaire de pousser cela plus loin : on l'affoibliroit plutôt par le détail, qu'on ne le feroit comprendre à qui ne le fent pas d'abord. Mais on peut foutenir hardiment qu'il est impossible de ne le pas fentir, non plus qu'un premier principe, & que si l'existence de la ville de Rome n'est pas démontrée pour ceux qui n'y ont

re, que des démonstrations. La Religion Chrétienne affurément est de ce genre; & qui auroit assez d'esprit, d'application & de lecture, on viendroit à bout de le faire voir. Car que l'on penfe profondément à tant de grandes & d'inconcevables choses qui se sont passes depuis six mille ans aux yeux des hommes, & dont on trouve des restes & des traces par tout le monde; & à l'antiquité de cette histoire, qui comprend ce qu'on con-

pas été, il s'enfuit qu'il y a des choses non

démontrées, plus certaines, pour ainsi di-

D'UNE AUTRE ESPECE, &c. 437 noît de plus éloigné dans la durée de l'univers, sans qu'il se soit jamais rien trou-

vé qui l'ait démentie.

Que l'on pense aux réflexions de toute nature qu'il y a à faire sur les événemens & fur les mysteres qui nous sont enseignés par la Religion Chrétienne; fur la maniere dont ils sont passes jusqu'à nous; fur le style, l'uniformité & l'élévation de ceux qui nous ont donné les livres faints; sur la profondeur des vérités que seuls entre les hommes ils nous ont découvertes, & dans la nature de l'homme, & dans celle de la divinité, & dans celle des vertus & des vices. Que l'on confidere la distance infinie qu'il y a de leurs idées, & de leur maniere de penser, de s'exprimer & d'agir, à celle de tout le reste des hommes; en sorte qu'il semble qu'ils aient été d'une espece différente : la qualité d'originaux qu'ils possedent avec tant d'avantage, que non-seulement tout ce qui a été dit avec quelque sens par les hommes, n'en est qu'une foible copie, mais qu'on y trouve même la fource de leurs erreurs & de leurs égaremens, qui n'en sont qu'une groffiere dépravation; & les voies par où tout ce que nous croyons s'est établi, a subsisté jusqu'ici, subsiste encore, & doit visiblement subsister autant que le monde.

438 Qu'IL Y A DES DÉMONSTR.

Enfin, que l'on rassemble tout ce qui a été remarqué à ce sujet par tant de grands personnages qui en ont écrit, & qu'on y joigne même ce qui leur est échappé; car tela doit encore entrer en compre, puisque la foiblesse de l'esprit humain ne lui permettant jamais de voir dans les choses qu'une pa tie de ce qu'elles enferment, l'abondance de ce qu'il découvre marque infailliblement celle de ce qui lui resteroit à découvrir. Que l'on envisage, dis-je, tout cela, & qu'on le pese de bonne foi; il sera visible qu'on pourroit faire voir une si grande accumulation de preuves pour notre Religion, qu'il n'y a point de démonstration plus convaincante, & qu'il seroit aussi difficile d'en douter que d'une propolition de Géométrie, quand même on n'auroit que le seul secours de la raison.

Car, quoiqu'on ne pût peut-être démontrer dans la rigueur de la Géométrie, qu'aucune de ces preuves en particulier, foit indubitable, elles ont néanmoins une telle force étant assemblées, qu'elles convainquent tout autrement que ce que les Géometres appellent démonstration. Ce qui vient de ce que les preuves de Géométrie ne font le plus souvent qu'ôter la replique, sans répandre aucune lumiere dans l'esprit, ni montrer la chose à découvert; n'ils font, les Géometres eux-mêmes se trompent & se brouillent souvent.

FIN.

MA DE NUEVO LEÓN

T iv



## TABLE DES MATIERES.

actions purement humaines. Page 225 chées sont les plus es-

Affliction. Ne s'affliger de rien. avoir dans l'affliction.

timables.

Aimer. La véritable Religion enseigne à Antechrift. Ses miracles. aimer Dieu.

nous. 216. 217 On n'aime point les per- Achée. Contre l'indifféfonnes, mais les qualités qui sont en elles.

Ame. L'immortalité de l'ame est une chose des hommes. beaucoup. 1.4. 5. 12.

A Ction. Source des Amour. L'amour de Dieu recommandé en tout. 122.127 Les belles actions ca- Regle de l'amour qu'on le doit à soi-même & au prochain. 223. &

203 Amour de J. C. 224.225 Sentiment qu'il faut Deux amours de l'homme. 2 16 Origine de l'amour propre.

Ce qu'il faut aimer en Apôtres. Simplicité & force des Apôtres. 100 rence des Athées. 1.

& fuiv. 227 Augchement Divers objets des attachemens

qui nous importe Avenement. Deux avenemens de J, C. 71 De la mort de l'ame.257 Aveuglement. De l'aveuDES MATIERES. 441

de la clarté des au-

glement des uns, & Les diverses langues Cont des chiffres. 276 tres. 114. & fuiv. Chrétien. Distinction des Chrétiens & des Juifs.

Affesse. Vue de la basselle de l'homme.

Bassesse de J. C. 90. 91 Tout le repos du Chré-Bien. Le vrai bien est Bonheur. Le bonheur le repos. 170, 171

Dieu de se cacher aux aux autres. 113. & f. Charité. L'unique objet charité.

Charnel. Les choses chargures, & les vérités gurées par les choses Chercher, De ceux qui cherchent Dieu. 10.

13. 114. 115 Chiffre.L'Ecriture fainte est un chiffre qui a deux lens. 82. & Juiv.

One les vrais Chrétiens & les vrais Juifs n'ont qu'une même Religion. 120. & fuiv.

tien est en Dieu. 127 d'être uni à Dieu. 122 Pensées Chrétiennes. 191. & fuiv.

de l'homme est dans Ce qui est arrivé à J. C. doit le passer dans l'ame & dans le corps de chaque Chrétien. 254.255

Acher. Deffein de Christianisme. Fin du Christianisme. uns, & de se découvrir Que la Religion Chrétienne est la vérita-15. & Juiv. ble. de l'Ecriture est la Le Christianisme veut qu'on se sou nette à la foi avec humilité. 2 18 nelles servoient de fi- Circoncision. Circoncifion du cœur. 121 spirituelles étoient fi- Abolition de la Circoncifion. charnelles. 64.8 suiv. Concupiscence. Effets de la concupiscence. 30

> & fuiv. C'est la concupiscence qui empêche de se rendre aux preuves de la Religion.

TABLE 442 On est haissable par sa Condition. Des condiciles, pour vivre selon Dieu. Conformité. Conformité à la volonté de Dieu. Connoissance, Connois-Thomme. 1328 Juiv. De la connoissance des Connoître. Ce qu'il nous tre. Ce que c'est que connoître Dieu en Chrétien. 127 Consolation. Cherchersa Croire. Qu'il est plus consolation en Dieu feul. 242. & fuiv. Comment il faut deman-

291. & Juiv. Conversation. Il faut Trois moyens de croires bien choifir les con-Conversion. En quoi con-Conversion imaginaire. 220

der de la consolation.

Corps. Des corps des 250.251 Corruption. Corruption

de l'homme. 60. & f. concupiscence. 216 Coutume. Force de la coutume. tions ailées, ou diffi- On doit suivre les coutumes établies. 240.241 211 Crainte. D'où vient la bonne ou la mauvaife crainte. 33 243.294. & Juiv. Creance. La volonte entraîne la créance. 1 59 sance générale de De la créance que nous devons aux chofes de la foi. choles. 259. & suiv. Création. Vérité de la création. 75.76 importe de connoî- Créature. La beauté des créatures en fait connoître l'Auteur à ceux que Dieu éclaire par la lumiere. avantageux de croire que de ne pas croire ce qu'enseigne la Religion Chréticane. 46 & Suiv. 218. Voyez Foi.

versations. 270 Curiofite. La curiofité n'eft que vanité. 151 fifte la véritable con- Curiofité, maladie de l'homme.

> Amnés. Du jugement des damnés. 194

DES MATIERES.

Deluge. Vérité du Déluge. Demonstrations. 11 y en a d'aussi certaines que 429. & fuiv. Dépendance. Il y a dé-

ché aux hommes, a bles dans l'Eglise pour chercher. Le malheur d'un homme fans Dieu. La véritable Religion enseigne à aimer Dicu a toujours été adoré.

y a un Dien, fans favoir ce qu'il est. 47 Image d'un homme qui s'est lassé de chercher Dien par le seul raifonnement, & qui commence à lire l'Ecriture. 53. & fuiv. Dessein de Dieu de se

tre séparés de Dieu. 29

se découvrir aux autres. 113. & fuiv.

tion de Dieu. 116 75. 76 On ne connoît Dieu utilement que par J. C. 124. G (uiv.

celles de la Géomé- Pourquoi Dieu le cache & se découvre aux hommes. 188.189 pendance par-tout. Deux fortes de personnes connoillent Dieu. 200 Dieu. Dieu, quoique ca- C'est le cour qui sent Dieu. mis des marques sensi- C'est-là qu'il faut le se faire connoître. 2 De ceux qui cherchent & trouvent Dieu. 220 13 Divertissement. Les divertifiemens font faux & trompeurs. 175 15 & fuiv. Doctrine. CommeJESUS-CHRIST a vérifié sa doctrine. Notre unique mal est d'ê- De la doctrine suspecte.

On peut connoître qu'il Doute. Dans les doutes de conféquence on est obligé de chercher la verite. 5.6.198

Criture. De l'histoire de l'Ecriture fainte, 75 & fuiv. cacher aux uns, & de L'Ecriture sainte est un chiffre qui a double fens. 82. & Juiv. L'abandon & la protec- Le véritable sens de l'E-

critute est celui dans lequel tous les passacordent. L'unique objet de l'Ecri-

L'Esprit de Dieu caché dans l'Ecriture. 190

marquessenfiblesdans connoître.

L'Eglife a toujours subfifté. Les miracles ont servi à

fonder l'Eglife. 185 Elus, Les élus ignoreront leurs vertus. 209

Enfant. Des soins dont Félicité. L'homme consion charge les enfans.

Erreur. L'opinion & la Figure. La figure faite fantailie , principe fur la vérité. Les maladies, principe d'erreur.

Différence entre tenter & induire en erreur.

Esprit. Tous les corps ne des esprits. Avantage de la médio- Fin. Qu'il est important

crité d'efprit.228.229 Deux fortes d'esprits.

Estime. Du denr qu'a

l'homme de l'estime. 146.147 ges contraires s'ac. Eternité. Importance de penser à l'éternité. 4.

ture est la charité. 86 Evangile. Remarque sur le style de l'Evangile.

106. 108 Eglise. Dieu a mis des Eucharistie De la foi de l'Eucharistie.193.8 f. l'Eglife pour le faire Exemple. Effet du mauvais exemple. 235

Antaifie. La fantaifie, maîtresse d'erreur. 155. & Juiv. déré par rapport à la félicité. 134. & fuiv. d'erreur. 155. & fuiv. De diverses sortes de figures. 77. & Suiv. 159 Pourquoi les Prophetes ont parlé en figures.

181. 182 Joseph, figure de Jesus-CHRIST. valent pas le moindre Que la loi étoit figuragi tive. 79. & fuiv.

de connoître sa derniere fin. 3. & suiv. 260 Finesse, Esprit de finesse.

260. & fuir.

DES MATIERES. 445

Foi. Foi fans raisonne- Histoire. Quelle histoire 43. & Juiv. Marque de ceux qui ont De l'histoire de l'Ecritu-Créance.

T Enealogie. Soin ciens de conserver les Des deux généalogies de J. C. 118.119 Géométrie. re en toutes choses.

149. 150 Grace. Grace figurée Image d'un homme qui par la loi, & figure de la gloire. C'est la grace qui fait embraffer les preuves de la Religion. 199

Grand. Qu'est-ce qu'un Injustice & corruption Différence des grands & La concupifcence est le des petits. 285

Grandeurs. Diverles for-

Erefie. Sources de toutes les héréfies. 192, 193

elt suspecte. la foi. 195. Voyez re fainte. 73. & Suiv. L'Histoire de l'Eglise est l'histoire de la vérité.

Homme. Les hommes dans les ténebres. 1.2 qu'avoiene les An- Le malheur d'un homme sans Dieu. généalogies. 76.77 Principe de grandeur & de misere dans l'hom-28. & Juiv. mc. Geométrie. Esprit de Chute de l'homme. 31: & Juiv.

Gloire. On aime la gloi- Il n'est pas incroyable que Dieu s'unisse aux hommes. s'est lassé de chercher Dieu par le seul raifonnement, & qui commence à lire l'Ecriture. 53. & fuiv. de l'homme 60. & f. seul ennemi de l'hom-

tes de grandeurs. 89 Mifere de l'homme. 115. 116. 162. & Juiv. Contrariétés étonnantes qui se trouvent dans la nature de l'homme, à l'égard de la vérité. 130. & July. L'homme considéré par l'humeur. 269.270 rapport à la félicité. 134. & Juiv. Connoissance générale Grandeur de l'homme. J. C. rebuté par les E (uiv.

L'homme pleind'erreurs De J. C. 89. & Suiv. D'ou vient le malheur ordre de sainteté. 90 de l'homme. En quoi confiste la dignite de l'homme. 192 Preuves de J. C. par les des hommes. 198

hommes. Denx amours de l'hom- de J. C. 101. 102.103 En chaque homme un J. C. 106. & fuiv. serpent, une Eve, un J. C. Dieu caché. 117

hommes. ibid. La vertu des hommes Comment J. C. a vérifié

ne se satisfait pas sa doctrine. d'elle-même. 270 Que la mort est aimable Il faur connoître toutes en J. C.

de l'homme. 140. &f. JESUS - CHRIST. 145. & fuiv. Juifs. 65. 66. Vanité de l'homme, 149. J. C. figuré par Joseph.

Foiblesse de l'homme. EnJ.C.toutes les contra-154. & fuiv. dictions accordées. 84 inffaçables fans la Grandeur de J. C. 90.91 grace. 161. & Suiv. J. C. eft venu dans son 165 J.C. est mort pour tous.

Image de la condition prophétics. 95. &

Le plus heureux & le Force de la parole de plus malheureux des J. C. 97. & fuiv. 219 Prédictions particulieres me. 251, 252 Diverses preuves de

Adam. On ne connoît Dies uti-Différence entre les lement que par J. C. 124. & fuiv.

choses pour conneitre Tout ce qui est arrive à l'homnie. 271, 272 J. C. le doit passer Humeur. Bizarreries de dans l'ame & dans le

DES MATIERES. 447

254. 255 Juifs. tien,

pour J. C. 303. Voyez Etat milérable des Juifs,

Meffie.

Ignorance. De ceux qui Que les vrais Chrétiens rance. 6. & Juiv. Imagination. Illusion de l'imagination.153.160 En quoi confistoit la Re-Incertain. On travaille ligion des Juifs ibid. Indifference. Contre l'in-

différence des Athées. 1. & fuiv.

mes. 47 fres.

Injustice. Injustice de Loi. De la loi de Dieu. Inventer. Ceux qui sont Que la loi écoit figurafont rares. 266 Justice des loix. 241

Joie. Joie des Chrétiens & des Bienheureux.

205. 266 des damnés. 194

ple Juif. 76. & fuiv. 207

Des Juifs. 63. & fuiv. Priere pour demander le Dillinguer la doctrine bon usage des mala-

corps de chaque Chré- doctrine de la loi des Dieu n'a rien fait que Juifs de deux fortes. 73

108, 109 vivent dans l'igno- & les vrais Juifs n'ont qu'une même Religion. 120. & Suiv.

pour l'incertain, 267 Doctrine des Juifs, 178

L

Infini. L'existence de l'in- Angue. Les diverses fini connue aux hom- langues sont des chif-Thomme. 60. & fuiv. 16. & fuiv. capables d'inventer tive. 79. & suiv.

Joseph J. C. figure par IVI Ahomet. Loi de Joseph. 78 Mahomet. 72 Jugement. Du jugement Contre Mahomet. 110 & luiv.

Juifs. De la loi du peu- Mal. Profiter du mal,

Sincérité des Juifs. 59. Maladie. Maladies prin-60, cipes d'erreut. 159

des Juis d'avec la dics 279

Médiateur. Le besoin Rareté des miracles. qu'on a d'un Média-Membre. Membres penfans. 222. & Suiv. Messe. Espérance du La misere de l'homme le Mellie. 17. & Suiv. Le Messie a toujours été Des figures du Messie. 65.66

connue par la Reli-Prédiction obscure du

Si les prophéties ont que le Messie est ve-

Conversion des Paiens Monde. Qu'il n'y a point réfervée au Messie. 93 Effets & marques de la

& luiv. Preuves du Messie & de la Religion tirées des impies & des Juifs.

Métiers. Comment l'on choifit les métiers. 150.151

Miracle. Nécessité des Mort. La mort nous memiracles. 107. 108 Penfées fur les miracles.

188, 189 teur pour s'approcher Misere. Nous ne poude Dieu. 127. 128 - vons connoître J. C. fans connoître nos mileres. 128.129 conclut de sa grandeur. 20 L'orgueil contrepele toutes nos miseres.

La vérité du Messie re- Miseredel'homme. 162. gion des Juifs. 72 Moi. Du mor de moi.

Meffie. 80. 116. & f. Moife. De Moife. 75.

deux sens, il est sur Discours sur les preuves des Livres de Moife.

379. & Juiv. dans le monde de fatisfaction folide.

venue du Messie. 96. Montagne. (Michel de) Ses défauts. Ses sentimens fur l'homicide volontaire & fur la mort. 209. 210

191. & fuiv. Le fot projet qu'a eu cet Auteur de se peindre, & de dire des sortises a deffein.

nace à chaque inftant. s. & luiv. 177. & Suiv. Les hommes fuient la

DES MATIERES.

penfée de la mort.175 Différence à notre égard de la mort des Païens & de celle des Mar- I Aien. Conversion 201 Pourquoi la mort est nécessaire. Penfées fur la mort.242 Opinion des Philosophes, touchant la Parole de J. C. simple & mort. Lamort confidéréeselon Force de la parole de la vérité & la lumiere Que la mort est aimable en J. C. 246 Origine de l'horreur de Passion. Les passions la mort. 252. 253 Mort du corps & de l'a- Peché. La véritable Reli-

257 Des prieres & des facrifices pour les morts. 258

Aiffance, Prepara-Jefus-Chrift.

maîtreffe d'erreur. 155

Orgueil. L'orgueil conferes.

des Païens réservée au Messie. 209 Parole. Comment il faut entendre la parole de Dicu.

naive. J. C. 97. & Juiv. du Saint-Esprit. ibid. Paffe. Le paffé & le préfent font nos moyens.

> troublent les fens. 16 E gion prouvée par les contrariétés qui sont dans l'homme, & par le péché originel. 28.

& fuiv. En quoi confifte le péché. tion à la naissance de La mort est une peine du péché. Pensée. La dignité de

l'homme dans la pen-Pinion. L'opinion Pensées sur les miracles.

177. & Juiv. & fuiv. Penfées Chrétiennes. 191. & Juiv.

trepele toutes nos mi- Penlées morales. 221. & Juiv. Pensées sur la mort. Différence des Prophe-242 & Juiv. Penfées diverfes. 159. Petit. Différence des grands & des petits.

Peuple. Du peuple de Dieu. Ce qui fait que les peuples sont sujets à se révolter. 157. 201 Philosophe. A quoi les divisions & lubdivifions des Philosophes penvent être utiles. 233. & Juiv. Plaire. Le moyen de

276.277 Plaifir. Plaifirs des gens Différence de la raison du monde. 205. 206 Pleurer. D'où vient que I'on rit & que l'on Raisonnable. Qui sont pleure quelquefois d'une même chose.

Présent. Le présent n'est jamais notre but. 152 Le présent est le seul

Présomption. Présomp-Prophete. Le peuple négligent du temps des Prophetes.

tes & des Saints d'avec J. C. & fuiv. Prophétie. Il faut entendre les prophéties pour les examiner.79 235 Preuves de J. C. par les propheties. 95.8 Juiv. 56. & Juiv. Pyrrhoniens. Raisons des Pyrrhoniens que nous n'avons aucune certitude de la vérité des principes. 130

Aifon Soumiffion & usage de la raison. 42 & Juiv. plaire à quelqu'un. De la raison & des sens. & du fentiment. 220.

> les hommes raisonnables. 13.14 238 Raisonnement. Le raisonnement se réduit à céder au sentiment.

temps qui est à nous. Rédemption. Preuves de la Rédemption de J. C. 191 192 tion de l'homme, 150 Religion. Le malheur d'un homme fans Dieu, ni Religion. 13

DES MATIERES.

Marques de la véritable Religion. 15. & Suiv. VéritableReligion prou- C'est la grace qui fait vée par les contrariétes qui font dans l'homme, & par le péché originel. 28.

Qu'il est plus avantageux de croire que de ne pas croire ce qu'enfeigne la Religion Chrétienne. 46. &

Diverfités de Religions. 55.56

Religion des Juifs toute divine. Nécessité des miracles

107. 108 gion. De la Religion Mahométane.

Il faut connoître la vérité de la Religion dans Que les vrais Chrétiens

& les viais Juifs n'ont qu'une même Religion. 120. & Suiv. ligion des Juifs. ibid.

Chrétienne. 165. 166 Marques de fausse Reli-

La Religion est propor-

tionnée à toutes fortes d'esprits. embraffer les preuves de la Religion, & c'est la concupiscence qui les fait fuir. 179 & fuiv. De ceux qui défendent la Religion. 203. 204

Comment on peut gagner ceux qui ont de la répugnance pour la Religion. 210.211 fuiv. Des Religions & des Sectes qui ont la raison pour guide. 217. 218 Tout conduit à la Religion, tout en détour-

pour établir la Reli- La Religion Chrétienne est le centre de tous les deffeins de Dieu. ibid. 110 Reliques. Ce qui rend les Reliques des Saints

venerables. fon obscurité. 119 Pourquoi on honore les Reliques des morts.

Repos. On cherche le repos. 171.172 En quoi confistoit la Re- Ce qui donne le repos & l'affurance. 200 Merveille de la Religion Reprouvé. Les reprouvés ignoreront leurs cri-178 Réputation. Voyez Efti-

Acrifices. Les sacrifices étoient des figu-Sacrifice de J. C. 247: & Saint. De la grandeur Souffrir. Il faut Couffrir des Saints. 89. 90 Différence des Saints

d'avec J. C. Conformité & différence entre la vie ordinaire Synagogue. La Synagodes hommes & celle des Saints. 194. 195 Ce qui rend les Reliques des Saints vénérables.

Salut. Dieu a toujours donné des espérances de Calut. Science. Dessciences. 221

Sede. D'ou vient la di- Le présent est le seul versité des sectes des Philosophes. Voyez Religion.

Sens. Du seus caché de l'Ecriture. 82. & Juiv.

Sentiment. Le raisonneau sentiment. 265 Différence de la raison Songe. Des fonges. 2682

Souffrance. J. C. eft mort pour sanchifier les fouffrances. 246 79. & Suiv. Par les souffrances J. C. connoît les disciples.

en ce monde. 202.

94 Soumifion. Voyez Dependance.

gue tombée dans la fervirude. 78. 79 T cointies

Emps. Les divertiffemens faux & rrompeurs, caufe de la perte du temps. 174.175 temps qui est à nous.

Tenter. Différence entre tenter & induite en crieur. 181. 182 De la raison & des sens. Testament. Preuve de l'Ancien & du Nouveau Teltament. 79 ment se réduit à céder Différence de l'Ancien & du Nouveau Teftament. & du fentiment. 220. Trifteffe. Trifteffe des gens du monde. 205

DES MATIERES.

Trop. Le trop nuit en

182. 183 Les vérités spirituelles fes charnelles.

La figure faite lur la vérité. Deux principes de véri-

La recherche fincere de

pos.

Vertu. De celui qui possede la vertu en per-232

fection. Par ou le doit mesurer L. Ele. Le zele a suc-

la vertu. 235 cédé aux Prophetes. Vie. Que la vie est fra-

gile. toutes choses. 144 Des diverses conditions de la vie.

Union. Il n'est pas incroyable que Dieus'u-Erité. Marque vifi- nisse à nous. 40. 41 ble de la vérité. 20. Volonté. Principes qui partagent les volon-

tés des hommes. 70 figurées par les cho- Le dessein de Dieu est de perfectionner la volonté.

73 La volonté entraîne la créance.

161 Conformité à la volonté de Dieu.

la vérité donne le re- Renoncer à sa propre volonté.

Z -

Fin de la Table des Matieres.

## PRIVILEGE DU ROL

LOUIS, par la grace de Dieu, Roi de France & de Navarre: A nos amés & féaux Confeillers les Gens tenans nos Cours de Parlement, Maîtres des Requêtes or. dinaires de notre Hôtel , Grand Confeil , Prévot de Paris , Baillits, Sénéchaux, leurs Lieutenans Civils, & auttes nos Infliciers qu'il appartiendra, SALUT. Notre amé GUILLAUME DESEREZ, notre Imprimeur & Libraire à Paris, Nous à fait exposer qu'il desireron faire temprimer & donner au Public des Livres qui ont pour titre : Effais de Morale, par M. Nicole; avec les Infiructions theologiques; L'Imitation de Jesus-Christ, par de Benil; Inftructions fur les di politions qu'on dost apporter aux Sacremens de Pentence & d'Enchariftie; le Directeur (pirituel ; la Logique , ou l'Art de penser ; l'Hissoire des Variations des Eglises Protestantes par M. Bossuet , avec ses Avertissemens , & l'Ex-position de la Doctrine de l'Eglise Catholique , en Latin & en François; Pensées de Pascal sur la Religion; Confessions er Solitoques de faint Augufiin; la Vie des Saints; Penfres Chrétiennes; Histoires choifies, & Journée Chrétienne à l'usage des Catéchismes ; l'Histoire du vieux & du nonveau Testament, avec figures & Jans figures; Instructions dogmatiques & morales ; s'il Nous plailoit lui accorder nos Lettres de Privilege pour ce nécessaires : A ces Causes. voulant favorablement traiter l'Exposant, Nous lui avonspermis & permettons par ces Presentes, de faire reimprimer lesdits Livres, autant de fois que bon lui semblera. & de les vendre, faire vendre & débiter par tout notre Royaume, pendant le tems de fix années confécutives, à compter du jour de la date des Présentes, Faisonds ésenses à tous Imprimeurs, Libraires & autres perfonnes de quelque qualité & condition qu'elles foient, d'en introduire de rémipression étrangere dans aucun lieu de notre obéissance. A la charge que ces Présentes seront enrégistrées rout au long fur le Registre de la Communauté des Imprimeurs & Libraires de Paris, dans trois mois de la date d'icelles; que la réimpression desdits Livres sera faite dans notre Royaume, & non ailleurs, en bon papier & beaux caracteres, conformément à la feuille imprimée & atrachée pour modele fous le coutre feel des Présentes; & que l'impétrant se conformera en rout aux Réglemens de la Librairie, & notamment à celui du 10 Avril 1721; qu'avant de les exposer en vente, les imprimés qui auront servi de copie à la réimpression desdits Livres, seront remis dans le même état où l'Approbation y aura été donnée, ès mains

de notre très-cher & feal Chevalier Chancelier de France. le fieur de Lamoignon , & qu'il en sera ensuite remis deux Exemplaires de chacun dans notre Bibliotheque publique, un dans celle de notre Château du Louvre, & un dans celle de notredit très - cher & féal Chevalier Chancelier de France le fieur de Lamoignon; le rout à peine de nullité des Préfentes. Du contenu desquelles vous mandons & enjoignons de faire jouit ledit Exposant, ou ses ayans cause, pleinement & paifiblement, fans foutfrir qu'il leur foit fait aucun trouble ou empéchement. Voulons que la copie des Préfentes qui fera imprimée tout au long au commencement ou à la fin desdits Livres, soit tenue pour duement fignifiée, & que foi y foit ajoutée comme à l'Original. Commandons au premier notre Huisher ou Sergent sur ce requis, de faire pour l'exécution d'icelles tous actes requis & necessaires, sans demander autre permission, & nonobstant Clameur de Haro, Charte Normande & Lettres à ce contraires : CAR tel est notre plaifir. DONNE' à Versailles, le vingt-troisieme jour du mois d'Août l'an de grace mil fept cent soixante-un, & de notre Regne le quarantefixieme, Par le Roi en son Conseil.

LE BEGUE.

Rezistré sur le Registre XV. de la Chambre Royale & Syndicale des Libraires & Imprimeurs de Paris, N°. 462. fol. 216. conformément au Réglement de 1723. A Paris 22 11 Septembre 1761.

Signé G. SAUGRAIN, Syndic.

A DE NUEVO LEÓN

