verdad, en su concepto, consiste en su famoso argumento, yo pien o, luego yo existo. Admitia las ideas innatas, y la existencia de la materia. Explicaba la accion del alma sobre el cuerpo con arreg'o á los principios de Platon (2), y en la física es bien conocido su si-tema de los torbellinos.

Leibnitz publicó su sistema de las Mónadas (unidades) con cuya palabra quiso dar á entender una simple sustancia sin partes, pero que siendo diversa en sus propiedades y relaciones, hace que de sus diversas combinaciones aparentes resulten otras muchas en la unidad. Ese sistema tiene en cierto modo alguna analogía con los Números de Pitágoras y las Ideas de Platon. Leibnitz (3) es el autor del cálculo diferencial (4).

Espinosa (5) es la imágen del ateo por excelencia. Admite una sustancia universal que contiene en sí misma todos los principios de modificacion: esa sustancia es Dios. De mauera que todo viene de Dios: el muerto y el moribundo, el rico y el pobre, el que sonrie y el que llora, la tierra, los astros, todo pasa

y existe en Dios (6). Locke (7) dejo en su tratado On human understanding uno de los mas hermosos monumentos del talento del hombre. Sabido es que destruye las ideas innatas; que explica la naturaleza de esas ideas derivándolas de dos fuentes: la reflexion y la sensa-

cion (8). Grocio (9) despues de Maquiavelo, Mariana y Bodin (10) fue uno de los primeros que hizo revivir en Europa la política. Su libro De Jure Belli, et pacis carece de método y no se contiene en el límite que su título indica. Ademas todo él estriba en un principio dudoso: la sociabilidad del hombre (a); pero no pueden negársele rasgos de talento y erudicion.

Puffendorf (11) desplegó menos talento que Grocio en su tratado De Jure Naturæ et Gentium; pero es mas instructivo por el excelente plan de la obra. Llégase de la moral á la política (único camino para llegar á la verdad) considerando al hombre en sus relaciones con Dios, consigo mismo y con sus seme-

El universal escepticismo de Bayle (12), aparece claramente en sus escritos, pues destruye todos los sistemas conocidos, sin proponer ninguno nuevo (13). A pesar de eso merece con razon ser considerado como el mas eminente dialéctico que en ningun tiem po ha existido.

Malebranche (14) dejó un nombre ilustre. Encuéntranse en su Indagacion de la Verdad las dos mas extraordinarias opiniones que han cabido en la mente

(1) Nació en 1596 y murió en 1650. (2) Vide Princip. Phil., Medit., Phil; De prima Phil.

Nació en 1646, vivió 55 años (4) Vid. THEODICEA, Calculus diferentialis, etc. Un mo-

numento literario algo mas precioso que la correspondencia de los enciclopedistas es la de Newton, Clarke y Leibnitz por ejemplo, cuando este da parte al primero de su descubri-miento del calculo diferencial y Newton consulta su opinion

acerca de su Teoria de las mareas
(5) Nació en 1632, munó en 1677.
(6) Tractat. Theolog. Polític.; Orat. pro Chr., BAYL.

(7) Nació en 1632, murió en 1704. (8) Essau ou hum Essay ou hum. underst. Nacio en 1583, murió en 1643.

(10) Sidney escribió de alli á poco tiempo. No hay que confundir este Sidney que escribió un excelente *Tratado de Gobierno* con otro Sidney, autor de la Arcadia.

(a) Me propondria yo negar la sociabilidad del hombre?

(N. ED.)
(11) Nació en 1631, murió en 1694.
(12) Nació en 1647, murió en 1706.
(13) Dict. Resp. ad Provincial Quend.
(14) Nació en 1638, vivió 77 años.

Descartes (1) resucitó el pirronismo y abrió las cade un filósofo. Afirma que no es el pensamiento lo que taratas del diluvio de la filosofía moderna. La única produce el entendimiento, sino que este se deriva inmediatamente de Dios, y que el espíritu humano comunica directamente con la divinidad y en ella lo

Muy difuso y ageno del propósito de esta obra seria ecordar todos aquellos grandes hombres que al mismo tiempo empleaban con ardor su capacidad en el estudio de la Historia natural. Copérnico volvió à dar al universo su verdadero sistema (16) perdido desde Pitágoras; Galileo, inventó el telescopio, descu-brió los satélites de Júpiter, el anillo de Saturno, etc. (17), y finalmente el inmortal Newton, indicó el camino de los cometas, vió el movimiento de todos los mundos, penetró en el principio de los colores, y, sí asi puede decirse, robó al mismo Dios el secreto de la naturaleza (18). Todos esos hombres ilustres precedieron á los enciclopedistas de los cuales me voy á ocupar en el siguiente capítulo.

## CAPITULO XXV. ENCICLOPEDISTAS (19).

Imposible seria entrar en detalles acerca de la filoofía de los enciclopedistas: la mayor parte de ellos han caido en el olvido sin dejar mas recuerdo que la revolucion francesa (20). Tampoco es fácil tratar de sus libros; ninguno de ellos ha explanado sistemas completos. Solamente vemos por muchas obras de Diderot que admitia el ateismo puro fundándose en razones de mala ley (21). Voltaire se desentendió enteramente de la metafisica : no hizo mas que reir, escribir hermosos versos y destilar inmoralidad. Los que vivieron en tiempos mas inmediatos á los nuestros, no son tampoco mucho mas fuertes en su modo de raciocinar. Helvecio escribió libros para niños, llenos de sofismas que el mas ramplon estudiante podria refutar. Omito hablar de Condillac y de Mably, ni tampoco diré nada acerca de Juan Jacobo, ni Montesquieu, hombres de un temple superior á los enciclo-

¿Cual fue pues el espíritu de esa secta? La destruccion. Su objeto fue, destruir; su único argumento

(15) Indagaciones de la verdad.

(46) De Orbium cælest. revol.
(47) Viviani, Vit Gal; Act. phili; Sistema cosmicum.

(18) Philososphiæ naturalis principia mathematica. No se sabe à cual de esos tres grandes hombres que acabo de citar, puede tributarse mayor admiracion, al ver cual unos en pos de otros se van remontando de maravilla en maravilla. Débense á Galileo las importantes verdades de que el espacio recorrido en la caida de un cuerpo está en razon del cuadrado del tiempo, y que el movimiento de los proyectiles se verifica en sentido de una curva parabólica.

(19) Comprendo bajo esta denominación no solo á los verdaderos enciclopedistas, sino hasta los filósofos de nuestros

(20) No fueron su única causa, pero si una de las mas po-derosas. No provino esta revolucion de este ni de aquel hombre determinado, ni de este, ó aquel fibro: trajéronla los acontecimientos: era inevitable, y esto es precisamente lo que muchos no quieren acabar de estender. Nació particularmente del progreso de la sociedad hácia las luces y hácia la corrupcion, y por eso se notan en ella principios tan excelentes, y consecuencias tan aciagas. Los primeros se derivan de una teoria ilustrada; las segundas nacen de la corrupcion de las costumbres. Ese es el verdadero motivo del desarrollo de crimenes ingeridos en un tronco filosófico, y esto es lo que procurado demostrar en todo el curso de esta obra.

(21) No puede esto aplicarse á sus escritos en particular; pero si á su conjunto: en algunas de sus obras es deista. Cosa dificil es ser consecuente.

\* No puedo olvidarme de mis queridas matemáticas. Por

lo menos se ve que habia leido antes de escribir. (N. ED.)

\*\* Si algo bueno he escrito en mi vida es indudablemente esta nota. (N ED).

Nada. Impulsados por una especie de frenesí contra duda sus tiernos padres se apresuran á velar sobre las instituciones de su pais, que ciertamente no eran de las mejores, no pensaron, ó no se atrevieron á acometer la empresa verdaderamente útil y difícil, que es el construir : empresa que nos debe hacer mirar con recelo á los innovadores. Efecto es de la debilidad humana el que estando las verdades negativas al alcance de todo el mundo, no se revelen las razones positivas mas que á los grandes hombres. Cualquier estúpido os dirá una buena razon en contra de una

cosa, pero nunca una en pro.

Proponiéndome hablar en el artículo del Cristianismo de los enciclopedistas, concluiré manifestando que aunque parezca que hablo demasiado severamente acerca de unos sabios, recomendables por muchos conceptos, no por eso dejo de hacer á su mérito la justicia que se merece. Pero dígase imparcialmente: ¿ Qué produjeron? ¿ Deberé apasionarme á su ateismo? ¿Eran acaso Newton, Locke, Grocio y Bacon, espíritus débiles ó inferiores al autor de Santiago el fatalista, ó al de los Cuentos de mi primo Vadé? ¿Serian absolutamente ignorantes en materias de moral, física, metafísica y política? ¿J. J. Rousseau era un espíritu limitado? ¡Pues bien! Todos esos creveron en el Dios de su patria, y todos predicaron religion y virtud. Otra reflexion desoladora puede tambien hacerse por otra parte: ¿Lo que los enciclopedistas manifestaban podrá creerse que fuese la opinion intima de su conciencia? Tal es la vanidad de ciertos hombres, hasta tal punto son débiles, que muchas veces por solo el afan de una triste celebridad afirman lo que se hallan muy distantes de creer (a), sobre todo yo no sé si hay algun hombre que sepa con exactitud el verdadero rumbo

que siguen sus pensamientos (b).

Antes de hablar de la influencia que los bellos ingenios del siglo de Alejandro y los del nuestro ejercieron, vamos á presentarlos en un grupo á los ojos del lector, escogiendo los mas amables de entre ellos, para podernos formar una idea de sus obras y de su estilo, y pasar en seguida á la historia de sus costumpequeña historia completa de la filosofía, y de sus adeptos.

## CAPITULO XXVI.

PLATON, FENELON, J. J. ROUSSEAU .- LA REPÚBLICA DE PLATON, EL TELÉMACO Y EL EMILIO.

Si las gracias del estilo, el calor de la imaginacion y una incalificable expresion en lo místico y espiritual, parecida al modo de hablar de los ángeles, son las prendas que dan á un escritor el dictado de grande y sublime, Platon puede sin disputa alguna aspirar á ese título. Acaso su manera de decir se parecerá á la del virtuoso arzobispo de Ca nbrai mas que al estilo de Juan Jacobo, pero la analogia entre este y el filósofo griego resalta mas por la identidad del asunto que trataron. Vamos á presentar el mag-nífico grupo de esos tres admirables i igenios, en quienes se encierra todo cuanto hay de amable en la virtud, de grande en el talento y de sensible en el carácter de los hombres.

Platon, en su República, Fenelon, en su Telémaco, y Juan Jacobo en su Emilio, han presentado en su perfeccion el hombre moral y político.

El primero divide su República en tres clases (1): el pueblo ó los artesanos, los guerreros que detienden la patria, y los magistrados que la dirigen. La

(a) Ciertamente. ¿ Podrá decirse que yo soy ateo? Millones de ejemplos podrian citarse de esa deplorable vanidad. (N. ED.)
(b) Candidez cómica. (N. ED.)
(1) PLATON., de Rep., lib. 11, pág. 293, etc.

destruir. ¿Qué pensaban edificar sobre tantas ruinas?, educacion del ciudadano principia desde la cuna. Sin ella? Nada de eso. Trasportado el recien nacido á un establecimiento público (2), va á nutrirse con la le-che de otra madre: tal vez la suya propia estará sin conocerlo, dando el pecho junto á su cuna, á otro

Asi que el ciudadano empieza á entrar en la edad de la adolescencia tiene que invertir todas sus horas

en el gimnasio.

El primer objeto en que han de fijarse sus miradas es en el pudor sin velos y allí han de perder las formas de la virgen su misterioso encanto, como una rosa en el polvo de la arena. Su mirada ha de familiarizarse con las gracias en su desnudez, y en su imaginacion han de borrarse todos los incentivos de la belleza ideal. Privado de familia, tampoco le es dado tener una querida; y cuando la patria elegirá en su nombre una compañera, tendrá por lo regular que romper sus primeras relaciones para admitir en su lecho nupcial no á una doncella tímida y llena de pudor, sino á una esposa pública para la cual no hay castidad en los besos, ni misterios en el amor.

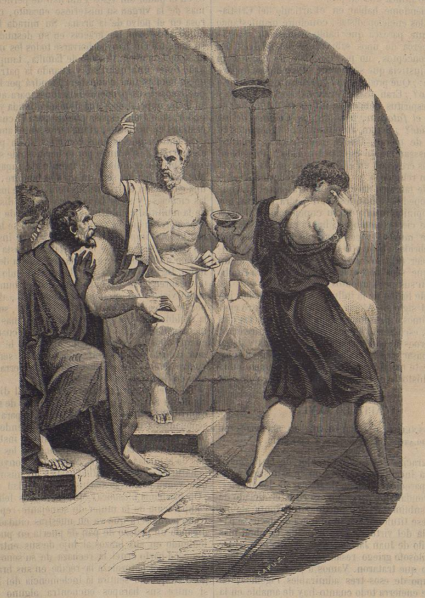
Si entre aquellos hijos comunes de la patria hay alguno que descollando por lo hermoso de su figura, ó por precoces indicios de talento da lugar á creer que con el tiempo será un grande hombre, se le da una educacion aparte de los demás se le instruye en las ciencias, y se le facilita ocasion de distinguirse de la multitud combatiendo en defensa de la patria. A proporcion que va avanzando en edad se le confieren los mas importantes empleos y se le instruye en las causas secretas de la naturaleza, hasta que por último un filósofo le revela la existencia del ser infinito. De esta manera ha ido aprendiendo el modo de desprenderse de todos los afectos humanos, y como viajero en el mundo intelectual, despojado por decirlo asi, de su terrestre cubierta, se asocia á la sabiduría divina, de la cual no es mas que una mera sombra la humana. Por último cuando cincuenta años de estudios y meditaciones le han dado una naturaleza superior á la de sus semejantes. vuelve el ciudadano á descender á la tierra para ser uno de los magistrados de la patria.

Tal es el hombre político de Platon. El divino discípulo de Sócrates queria en el delirio de su virtud spiritualizar á los hijos de la tierra, y para hacerlos semejantes á Dios, principiaba oprimiendo al pueblo, creando un cuerpo de genízaros, instituyendo legisladores metafísicos y despojando á los ciudada-nos de la piedad de padre, y del amor conyugal, que la naturaleza ha concedido hasta á los mismos tigres que vagan por los desiertos. ¡Comunidad de hijos! ¡Oh blasfemia filosófica! Mil veces mas feliz, es en comparacion de la mujer de semejante república la triste pordiosera que va en nuestras ciudades mendigando un pedazo de pan de puerta en puerta sosteniendo en sus brazos al hijo de sus entrañas. La sociedad harto cruel la rechaza de su seno; pero la providencial naturaleza la recibe en sus brazos: seguro es que no sentirá la inclemencia del invierno, si entre sus harapos encuentra alguno bastante grande para abrigar al fruto de su corazon. Hasta del nambre que la devora la vereis olvidarse si en su estenuado pecho encuentra sustento para el hijo querido, para aquel tierno niño que con su inocente sonrisa le hace perder la memoria de la miseria que la abruma, y con sus angelicales caricias la recompensa del horrendo abandono á que una sociedad tal vez iniusta la ha condenado (3).

El arzobispo de Cambrai comprendió mejor que el

(2) Id. Ibid., lib. v, pág. 460.
(3) Algo de esto he dicho en el Genio del Cristianismo; pero este pasaje en su totalidad es mejor en esta obra.

dispensan su proteccion. Hallándose á punto de requien se vale para desarrollar su sistema moral abandona la patria para ir á buscar á su padre. La sabiduría, que disfrazada bajo el aspecto de Mentor le acompaña, no impide que el primer paso que el jóven da en esta peregrinacion, sea como el primer paso de la vida, hácia la desgracia. En Sicilia se ve amenazado de la muerte, y habiéndose librado de este peligro pasa á Egipto donde le esperan la esclavitud y la pobreza, pero la religion y las ciencias le filósofo griego el estado de la sociedad. El jóven de | dispensan su proteccion. Hallándose á punto de re-



MUERTE DE SÓCRATES

res. No está el jóven lejos de su ruina, mas la Sabiduría se presenta súbitamente á su vista; auxiliado de ella puede huir lejos de aquella isla mortifera, y durante una tranquila navegacion, adquiere divinas nociones acerca del Supremo Ser, y acerca de la virtud, que abren su corazon á las delicias de la

Telémaco sale finalmente de Egipto y pasa á Fenicia á dar en manos de la mas execrable tiranía. Abandona esa tierra de esclavitud y llega á la de los placeda aurora. Poco á poco la isla de Creta se presenta en toda su magnificencia á la vista de los navegantes. Llanuras cubiertas de mieses, bosques de olivos, risueñas aldeas y cabañas rodeadas de espesos arbolados, toda la isla en fin se presenta como un anfiteatro en el fondo de la brillante y azulada superficie

¿ Qué encanto ha producido tantas delicias en aque-

lla isla? Un buen gobierno. Allí en presencia de un la modestia, es el pudor de la virgen enamorada, no pueblo dichoso se instruye el jóven viajero en el secreto de las leyes y de la política: allí aprende que como un perfume. el gobernado no debe acomodarse al gobernante, sino este á aquel. Telémaco, cuya sabiduría ba ido cada dia tomando nuevo incremento, no acepta por amor á su pera una pasion devoradora consume á la infeliz Calipso. Los zelos, mas devoradores aun, jastomando nuevo incremento, no acepta por amor á su pera una pasion devoradora consume á la infeliz Calipso. Los zelos, mas devoradoras su pean sus ojos con manchas lívidas. Sus mejillas se tomando nuevo incremento, no acepta por amor á su

Aquí no siente aquella voluptuosidad grosera que dominaba su cuerpo en Chipre. Sus sensaciones participan de una naturaleza celestial, y subyugan á la vez á su alma y á sus sentidos. No se trata ya de aque llas bellezas atrevidas, cuyas fáciles gracias nada de-jan por adivinar al deseo, sino de las trenzas flotan-tes de Eucaris que velan encantos no conocidos; es de Eucaris que velan encantos no conocidos; es

patria la corena con que los Cretenses le brinda-ban, y despues de haberla hecho pasar á manos de un filósofo, vuelve á proseguir su navegacion. Ve-nus, irritada del desprecio con que el jóven mīra su culto, le espera con el Amor en la isla de Calipso. hunden v ruge como una leona. Telémaco espantado causado.

No hay remedio; el jóven sucumbe, va á perecer: preséntase á sus ojos la Sabiduría, y le va arrastrando pácia la ribera del mar. Telémaco insensible á la vir-



TELÉMACO PASA SUS DIAS CONTEMPLANDO LAS OLAS DESDE LO ALTO DE UNA TORRE.

llamas en la marina; el Amor ha pegado fuego al buque que Minerva habia construido. Una secreta alegría penetra en el corazon del hijo de Ulises; la Sabiduría, al ver que el jóven va á recaer en un acceso de debilidad, se aprovecha de la oportunidad del momento, y empujando á su discípulo desde una elevada roca, se precipita con él en las olas.

Telémaco consigue llegar nadando á un buque qu estaba estacionado á la vista de la isla, y en él e n cuentra á un antiguo amigo que le refiere la muert de un tirano, y le pinta la felicidad de un pueblo qu vive segun los preceptos de la naturaleza. Creyendo el jóven, entretenido en esas sabrosas pláticas, habe llegado ya á su patria, aborda á unas playas extran-jeras. Torres á medio levantar, columnas rodeadas de andamios, y templos aun no cubiertos anuncian una ciudad que se está edificando. En ella reina Idomeneo, expulsado de Creta por sus vasallos.

Alli recibe Telémaco las últimas lecciones de su

terrado; el perverso ocupando altos puestos, la amhicion, preocupaciones y desarreglados deseos de los reyes, las guerras injustas, los sistemas viciosos de egislacion, y finalmente no solo las arbitrariedades de la tiranía, sino ese mal estar general que domina en los gobiernos corrompidos. Despues de haber des-cendido al infierno, y haber visto los tormentos reservados á los déspotas, y las recompensas concedidas á los buenos monarcas; despues de haberse endurecido en las fatigas de la guerra, y haber sentido en su alma un casto ardor hácia una jóven con quien se une en indisoluble vínculo, Telémaco regresa á su patria instruido por la sabiduría y la adversidad, siendo ya tan apto para mandar, como para obedecer, pues ha aprendido á dominar sus pasiones. El defecto de esa inmortal obra consiste en la su-

educacion. Preséntasele á la vista la pintura de los blimidad de sus lecciones, á cuya altura no es dado

á todos los hombres llegar. Peca tambien por algunos, sis y al siglo de las revoluciones. Juzgo como impopasajes demasiado difusos, particularmente en los últimos libros. Pero los que aman la virtud y son al durar mucho tiempo; todas han tenido ya su epoca mismo tiempo apasionados á lo bello antiguo, no deben nunca dormirse sin haber leido el libro segundo del Telemaco. Considerable fue la influencia de esta obra de Fenelon : en ella se encierran todos los principios del dia: toda la obra respira libertad, y puede decirse que hasta pronostica la revolucion. Téngase presente la época en que se publicó, y se comprenderá que fue uno de los primeros escritos que contribuyeron à cambiar el curso de las ideas nacionales en

«Todo está bien al salir de manos del Autor de las cosas, todo degenera entre las manos del hombre.» Así es como principia el Emilio, y esa sola frase explica todo el sentido de la obra. Juan Jacobo, asi como Piaton, se apodera del hombre desde que viene al mundo, y lo encomienda al seno materno. Quiere que asi que el párvulo abre sus ojos, empiece a estar sometido a la necesidad, única ley de la vida: si llora, no se trata de apaciguarlo; si pide un objeto se le da. La alabanza, la reprension, el miedo y e valor son los resortes del alma, de la cual ignora hasta el nombre. No se habla de Dios al discípulo de Juan Jacobo, porque para comprenderlo se necesita que la razon esté en todo su vigor. Emilio no sabe leer ni escribir; pero comprende su debilidad, y todos los dias en medio de sus diversiones se promueve á propósito algun incidente que le haga desear instruirse en las matemáticas, en la literatura y en los demás ramos del saber. El mismo método se sigue por lo tocante á las ideas morales y civiles. Se ha procurado no enseñarle lo que se llama justicia ó propiedad, pero se le ha proporcionado ocasion de que por medio de un jugador de manos, un jardinero ó cualquiera otro objeto análogo se haya ido desarrollando gradualmente en su imaginacion el sistema de las cosas relativas.

Emilio no acertaria á permanecer en un sitio en que se fastidia, ni a velar cuando quiere dormir. Si tiene hambre, come; si no puede satisfacer sus necesidades ó sus deseos, no murmura. ¿No sabe ya lo

Es valeroso, pero no porque sea preciso serlo, sino porque no conoce el peligro. Ignora lo que es la muerte. Ha visto morir, y le ha parecido ser una cosa buena porque es natural, y sobre todo porque es una

que es la necesidad?

Sin embargo, Emilio ha aprendido á hacer una pregunta. Cuando le mandan hacer alguna cosa, cuvos resultados son desconocidos para el, trata de informarse. ¿ Qué conseguirá con aquello? Muchas veces no se le contesta, y el mino por casualidad encuentra en sí mismo, mas ó menos tarde, la solucion

de lo que deseaba saber. Mas ya va entrando en la edad de las pasiones, empieza á sentirse el rugido de la tempestad. El discípulo de Juan Jacobo ha aprendido jugando, no solo los principios de las ciencias abstractas, sino hasta los de las artes mecánicas, como por ejemplo los de la carpinteria, pues aunque Emilio sea rico, no quiere verse expuesto á las revoluciones de los Estados. Estais confiados, dice Juan Jacobo, en el órden actual de la sociedad, sin tener presente que ese órden está sujeto à revoluciones inevitables, y que no podeis ni prever ni evitar los resultados de la parte que de ese trastorno social puede caber á vuestros hijos. El poderoso se hace pequeño, el rico miserable, el monarca se convierte tal vez en vasallo. ¿Tan poco frecuentes son los cambios de fortuna, que os podais imaginar estar libres de ellos? Nos vamos acercando al estado de cri-

(a) En vista de estas páginas me parece que ya habia

sible que las grandes monarquias de Europa puedan de esplendor, y todo Estado que brilla, está proximo á lu época de su decadencia. Otras razones mas especiales aun que esta máxima me hacen opinar de este modo; más no es este lugar á propósito para decirlas, ni creo que haya nadie que deje de verlas con demasiada claridad (b) (1).

(b) Nada tengo que retractar acerca de los elogios que en este pasaje doy a Rousseau tanto en el texto, como en la nota. Por lo tocante á mi juicio general de sus obras puede el lector atenerse à lo que he dicho en otra nota anterior.

(1) Tom. xi, pág. 83, edic. de Londres, 1781. Ese es el famoso pasaje del Emilio en el cual ocurren varias cosas dignas de observacion. La primera es la claridad con que Juan Jacobo anunció la revolucion. La segunda es relativa à la célebre idea de hacer aprender un oficio à los niños. Cuanto se burlaron de ella al publicarse el Emilio! ¡Cómo dienlizaron al autor! excuso preguntar si ahora nos pareceria tan descabellada esa máxima. Hay muchos caballeros franceses en este momento que se considerarian como muy dichosos de saber el oficio de Emilio. Si pudieran ejercerlo recibirian diariamente su medio duro, ó seis reales, y se-rian ciudadanos útiles del pais á donde les hubiera arrojado

La tercera observacion es todavia mas importante y depende de la misma naturaleza del pasaje. Es evidente que J. J. no solo previó la revolucion, sino hasta los horrores que la acompanarian. Manifiesta que Emilio tiene el designio de emigrar. ¿Cómo el republicano J. J. habria podido tener tal pensamiento sino hubiese entrevisto qué clase de gente era la que habia de hacer la revolucion, y si en vista de las costumbres del pueblo no hubiese comprendido que no era realizable una revolucion basada en los generosos principios de la virtud? Sin duda que el sensible hiósofo en cuyo concep-to la revolucion que costaba la vida de un solo hombre no debia llamarse buena, no habria celebrado la revolucion francesa. He presenciado una discusion muy interesante so-bre Voltaire y Rousseau en una reunion de literatos que los habian conocido, y los reputaban por otra parte como deci-didos partidarios de la revolucion. Examinábase cuál habria sido probablemente la conducta del poeta y del filósofo en el caso de haber vivido hasta el desarrollo de la revolucion. Todos los concurrentes opinaron que Voltaire y Rousseau hubieran sido aristócratas. El primero nunca hubiera podi-do olvidar su condicion de gentil-nombre del rey , ni perdonar el apoteosis de J. J. y este por su parte lleno de horror por la sangre derramada habria sido por esta razon uno de los mas decididos anti-revolucionarios. Esta observacion es muy exacta y pinta fielmente el carácter de aquellos dos hombres. Mas ¿cual no seria la fuerza de talento de Rous-seau para predecir la revolución y sus crimenes? y ¡qué increible circunstancia contribuyó a que sus escritos aceleraran su fatal desarrollo!

Es de presumir que Rousseau llegó á prever otras mu-chas catástrofes. Me parece que si tuera licito explicarme podria decir alguna cosa interesante sobre el particular. Si en Inglaterra llega à ocurrir una revolucion será totalmente distinta de la francesa, porque atendiendo à razones, cu-yo detalle seria demasiado largo, es de esperar que los parti-dos vendrian a parar en una guerra civil y no en una matanza sorda como en mi patria. Si la Inglaterra se libra de la suerte que le amenaza, tampoco será por demasiada pruden-cia ni justicia en el gobierno. Por lo demas la idea de J. J. acerca de que su discipulo aprendiera un oficio no es mas que

\* Asi debia ser porque en Inglaterra existia una aristocracia llena de poder, en tanto que en Francia habia esta clase perdido enteramente su prestigio. No solo se salvara la alta nobleza de Inglaterra mediante la justicia y la prudencia que les recomiendo, sino mejor aun poniéndose al frente de los siglos, y dando dirección como siempre lo han hecho á las sucesivas ideas. Así es que no habiendo nunca esas clases quedado atrás de las inferiores, conservan todos sus derechos y su natural superioridad. Tambien es preciso advertir que en Ingiaterra no hay, excepto en las grandes ciudades, pueblo que se pueda llamar tal, pues todo está reducido à clientes y patronos como en la antigua Roma. Es-to es causa de que casi sea imposible una revolucion popular. Cuando los proletarios ó jornaleros se sublevan, los propietarios toman las armas: algunos de los revoltosos pierden la vida y todo vuelve a su curso normal. (N. ED.)

que va á revelársele la existencia de Dios. Un filósofo sensible sube una mañana á la cumbre de una alta colina, á cuyo pié pasa el Po, en tanto que el sol naciente provecta la sombra de los árboles en el valle. Despues de algunos instantes de meditación y recogimiento, inspirados por aquel magnífico espectáculo y por la idea que dispierta acerca de la Divinidad. demuestra el vicario sabovano la existencia del gran Ser no con silogismos metafóricos, sino valiéndose de las sensaciones que abundan en su corazon. Un dios justo, benéfico y lleno de amor á los hombres, es el único Dios que reconoce Emilio. Confiesa que en los evangelios se encuentra una moral tierna y sublime, pero no ve en ellos mas que la mano del hom-

Tambien el amor ejerce sus derechos en el corazon del discípulo de Juan Jacobo; pero ha de ser inspirado por una mujer tal, cual su imaginacion enamorada de la virtud se complace en pintar. Al fin la encuentra en un retirado asilo. La modestia, la gracia y la hermosura brilian en la frente de Sofía. Emilio arde por ella, pero no puede alcanzarla. Su amigo le arranca de la embriaguez para hacerle recorrer la Europa. La pasion del jóven enamorado resiste al tiempo y á la ausencia; regresa, contrae himeneo

con su querida, y es feliz (b).

¡Cómo! ¿Solo á eso se reduce el Emilio? A eso solo; pero hay que advertir que Emilio es tan superior á los hombres de su siglo, como los primeros romanos lo fueron respecto de nosotros. ¿ Qué digo? Emilio seria el hombre por excelencia, porque es el hombre de la naturaleza. Su corazon no conoceria preocupaciones. Libre, valeroso, benéfico, teniendo todas las virtudes sin haberse gastado en esfuerzos para conseguirlas, no tiene mas defecto que el de hallarse aislado en el mundo, el tener que vivir como un gigante en nuestras mezquinas sociedades.

Tal es la famosa obra que precipitó los pasos de la revolucion francesa. Su principal defecto consiste en haber sido escrita no mas que para un reducido número de lectores. Alguna vez he visto el Emilio en manos de ciertas mujeres, y me ha causado risa el ver que buscaban en esa obra reglas para la educación de sus hijos. Ese libro no es un libro práctico: seria imposible educar á un jóven bajo un sistema que exige el concurso de otras personas adornadas de virtudes cual no es posible encontrar ; pero á los ojos de la sabiduria, ese escrito de Rousseau es como un tesoro. Tal vez no habrá en el mundo mas que ciuco obras dignas de ser leidas, y el Emilio es una de ellas (c).

Incurriria por mi parte en una omision imperdonable, si concluyera este capítulo sin hablar de la influencia que el Emilio ha ejercido en el siglo actual. Me atrevo á asegurar, que causó una revolucion completa en la Europa moderna, y que constituye época en la historia de los pueblos. Desde que salió á luz esta obra, se alteró completamente el sistema de educacion en Francia, y sabido es, que alterar la educacion, es alterar la índole de los hombres. ; Cuál debió ser el asombro de las naciones cuando Rousseau saliendo del oscuro círculo de las opiniones comunes

lo que contestaba Neron á los que criticaban el ardor con que se dedicaba á la música, en cuyo caso solia repetir la célebre frase griega: «Un artista vive en todas partes» Es singular por cierto que el pensamiento de un filósofo haya sido en este particular formulado por las palabras de un

(a) Esto es lo que yo en mi juicio general califico con el nombre de Sermon sociniano. (N. ED.)

(b) Rousseau ha prodigado menos gracias á la esposa en el retrato de Sosia, que à la querida en la semblanza de Ju-lia la indole de su talento se acomodaba mas al ardor de un

enlace elegítimo que á la castidad del vinculo nupcial. (N. ED.)

(c) Eso es risible por lo muy exagerado. Vuelvo otra vez á remitir al lector á mis notas anteriores.

Por fin Emilio llega á la edad de la razon, en la vió mas allá de ese término la luz de la verdad; cuando derribando el edificio de nuestras ideas sociales demostró que nuestros principios y hasta nuestros sentimientos dependian de costumbres convencionales contraidas en el seno de nuestras madres, y que por consiguiente ni nuestros mejores libros, ni nuestras mejores instituciones no habian puesto de relieve la criatura de Dios, y que viviamos como en una especie de mundo imaginario! Grande, vuelvo á repetirlo, debió ser el asombro cuando aquel filósofo lanzó en medio de sus degenerados ciudadanos el hombre virgen de la naturaleza (d).

No me es posible hacer esas reflexiones sin experi-

mentar una sensacion de dolor. La profesion de fe del Vicario Saboyano, y los principios morales y poli icos de esta obra, son el ariete que ha derribado el edificio de los gobiernos actuales de Europa, y particularmente el de Francia (e), del cual no existen ya mas que ruinas. De esto se deduce, que la verdad no es provechosa á los hombres malos; que debe permanecer sepultada en el seno del sabio, como la ranza en el fondo de la caja de Pandora. Si yo hubiera vivido en tiempo de J. J., habria tenido un placer en ser discípulo suyo; pero hubiera aconsejado á mi maestro que guardara el secreto. En el fondo del sistema de misterios adoptado por Pitágoras y los antiguos sacerdotes del Oriente, hay mas filosofia que lo que vulgarmente se piensa.

## CAPITULO XXVII.

COSTUMBRES COMPARADAS DE LOS FILÓSOFOS ANTIGUOS Y DE LOS MODERNOS.

Si por sus opiniones han ejercido los filósofos antiguos y modernos una misma influencia sobre su siglo, no puede sin embargo decirse que sus pasiones ni sus costumbres han sido idénticas.

Nadie habrá que no haya oido hablar del tonel de Diógenes. Menedo de Lampsaco se presentaba en público con una túnica negra, y un sombrero de corteza de árbol, en el cual se veian grabados los doce signos del zodiaco : su larga barba bajaba hasta la cintura, y al mover sus piés calzados con el coturno trágico, se apoyaba en un garrote de fresno. Pretendia ser un esfritu evocado del infierno para predicar sabiduría á os hombres (1). Habiendo caido Anaxarco, maestro de Pirron en un

barranco, se negó terminantemente su discípulo á sacarlo, diciendo que toda cosa era indiferente en si misma, y que lo mismo era vivir en un hoyo que en a superficie de la tierra (2).

Cuando Zenon andaba por la calle, sus amigos tenian que acompañarle, temerosos de que no se tomara la pena de evitar el choque de algun carruaje, ó de alguna caballería, pues en concepto de aquel filósofo no se debia dar un paso para evitar la fatalidad (3).

Demócrito se encerraba en las tumbas para dedi-

(d) No es un hombre virgen lo que J. J. lanzó en medio de sus conciudadanos, sino un hembre imaginario fuera de relacion con todo lo que existia. Su Emitio no es mis que el sueño de un sistema, la hechura de un sofista, el ente ficticio que nada tuvo de realidad sino la hoz con que se presentó armado.

(e) En este pasaje no he podido menos de hacer justicia à los hecnos; pero es tal mi afecto à Rousseau que me euesta trabajo considerarlo como culpable, siéndome mas grato decir que han abusado de sus principios que me obstino en considerar como buenos, aun cuando me veo obliga-do á confesar el daño que han causado; preferiria condenar á todo el género humano antes que á Rousseau. ¡Qué fatui-

dad! (N. ED)
(1) SUID.; ATHEN., lib. IV, pág. 162.

(2) LAERT., lib. in Pyrrhon.
(3) Id., lib. vII.