mor justisimo, à esto se han de encaminar nues-

tros ruegos, nuestras oraciones, nuestras contínuas

súplicas, à pedirle al Señor, que nos conceda en

aquel punto el recibirle por aliento de nuestras

quando los enemigos mas enfurecidos, quando la vida mas atormentada, quando la muerte mas PLATICA XI. atemoriza, y quando folo Dios es el que puede

darnos el socorro; qué es menester precepto? Oh, no nos castigue por nuestras culpas, negandonos en aquel punto la Comunion, no queriendonos tisimo Sacramento. admitir entonces à sus brazos! Y siendo este te-

almas, por defensa de nuestra batalla, por Viatico de nuestra peregrinacion, y por prenda de nuestra Gloria. Así le clamaba la Beata Maria de San Benito, Monja Dominicana, que no comulgó mismo que lo acabára de recibir, y así lo consiguió dichosa. Sean, pues, estos nuestros fervorofos ruegos; hagamos por este fin nuestras buenas obras, para confeguir con esta dicha todas las Soldado de rotas costumbres, acusado de algunos robos ante el Emperador Federico, mandó y oyó que lo llamaba. Retirabase temeroso, y cate, que soy Christiano, y estoy vivo. Acercose el Pasagero, y dixole el ahorcado: Entre Santisimo Sacramento, que se consagraba en vor que su Magestad quiere hacerme : baxame de aqui. Baxóle el Pasagero, fue al Lugar mas cercano, llamó al Cura, traxo el Santisimo Sacramento, y haviendose antes confesado, lo recibió, y espiró al punto, divulgandose por la comarca toda con grande regocijo este prodigio, que ojalá nos firva à todos de aliento, no folo para la frequencia de este Pan Divino, en que nos vá la vida, fino para clamar fiempre à Dios que lo logremos tambien por Viatico que digna-

metor leche, padres, para vuettros bijos, que à os pechos de Dios la leche de la milma Divinidad ? Obliga por último el precepto de coulear oen of fentir comun , y mejor Theoloa coundo effamos en peligro de muerce , en and hunco . Quando tribulatio provieta eft , En non of ani adjuort, (Soir. 3. part. diff. 69. x Coundo los aprieros mas elpantolos del aima, Fffa FORUD .

mente recibido, nos lleve à la Gloria.

DE LA FREQUENCIA DEL SAN-

A 18. de Fulio de 1694. A fiadirle gozos al que tiene la misma gloria por esencia, adelantar regocijos al cennadirle gozos al que tiene la misma gloria tro mismo de las delicias, à Dios, que en si mismo abraza toda una infinita Bienaventuranza, aumentarle deleytes, cómo una pequeña criatura podria alcanzarlo? Qué noble empleo de toda una vida! qué felíz empresa de toda un vez, que no le pidiese al Señor morir en el punto alma ! qué dichoso lógro de todo un sér, si el conseguirlo no pareciera imposible! Pues para mostrarlo facil, atendamos primero à Plutarco. Cierto Canio, valentisimo Músico, y en tocar una flauta de primor incomparable, vivia por eso de andarse por las casas de po-Refiere Cesario, (Lib. 9. Mir. c. 49.) que un derosos tocando en los festines su instrumento, que le pagaban, al paso que suspensos los deleytaba con su harmonía. Pero era tanto mayor por esto que lo buscáran, y lo ahorcáran. Así el deleyte que el mismo Canio sentia al oir él se executó, devandolo en el campo pendiente su mismo instrumento, que solía decir en secrede un arbol. Tres dias havian pasado, quando to, que si los oyentes le espiaran el corazon, le pasando por alli un Caballero, reparó al verlo, vieran el alma quando él estaba oyendo su misma mufica, en vez de pagarle à él, le hicieél alzando mas la voz: No temas, le dixo, acer- ran à él pagar el oírla; le dieran por premio de lo que ellos gozaban, lo que él de mayor gozo recibia. Nada mejor explica, quanto mas las muchas maldades de mi vida, tuve una de- se goza Dios al hacernos bien, que nosotros vocion, que todos los dias rezaba tres Padre al recibirlo: de modo, que si à su infinito gonuestros, y Ave Marias à la Santisima Trini- zo, si à su inmensa bienaventuranza pudieradad; cinco à las Llagas de mi Señor Jesu-Christo; mos aumentarle las glorias, solo seria dandole y un Padre nuestro, y Ave María en honra del ocasion de exercitar repetidamente su infinita beneficencia, trabando así con la liga de oro todo el mundo, pidiendole, que en el fin de mi la gracia, lo que supo tambien enlazar con vida no me privase de recibirlo; y este es el sa- amoroso nudo la naturaleza. Qué es vér á una madre con el hijuelo à sus pechos, ella dandoselos, con qué gusto! y el rapáz chupando, con qué ansias! Y quién de los dos, pregunto, hace el beneficio? La madre al hijo, ò el hijo á la madre ? Le dá ésta en la leche el sustento, y la vida; pero si aquel no mamara, detenida en los pechos la leche, le causara tantos dolores como gotas, siendo el descargarle los pechos, si para el hijo sustento, para la madre alivio; si para el rapáz regalo de su golosina, para la madre delicia la mayor de su deseo. Oh, vínculo del amor, quanto mejor en la gracia cumplido! Significatur gratia lacte, dixo admirablemente San Eucherio: (Apud Barr. Recreatio Sabio.) Hoc enim eft in carne gratuitum, ubi mater non quærit accipere, sed satagit dare : Hoc mater gratis dat, & contriftatur si desit, qui accipiat. Asi , pues, miro yo à nuestra Vida Christo en aquel Divino Sacramento, en que puestos á los pechos de Dios:

Ad ubera potamini, nos dá aquella leche purisi- y es : que para frequentar la Comunion, es meveo, que es porque la leche, quando la dá la madre al hijuelo, non quarit accipere, sed satagit dare; la dá tan à lo generoso, que no buscando retorno, solo el que continuamente la reciba el niño, eso tiene por su mejor paga; y teniendo su mayor gusto en que el hijuelo repetidas veces se le aplique à los pechos ansioso, solo se entristece quando no mama. Et contriftatur si desit qui nuestra Vida Christo, quando en aquel S. cramento nos dála Leche Divina por sustento: Significacibe la vida le aumenta à la madre el regocijo, así à su Magestad le paguemos, aumentandole las glorias solo con recibir en la frequencia de aquel Divino Sacramento sus admirables beneficencias: Non quarit accipere, sed satagit dare.

Esta frequencia, pues, de recibir la Santisima Comunion, en que está toda nuestra vida, en que estriva nuestra fortaleza, en que nuestro crecer consiste, esta frequencia, que toda la Iglesia la aclama, que todos los Concilios la exortan, que todos los Santos Padres la persuaden; esta frevirtudes, que tantas almas ha dado, y está dando à Dios, es el punto de nuestra Doctrina, el aplaufo del Cielo, el regocijo de los Angeles, la mejora dichofa de la Christiana República, y todos los deseos del Hijo de Dios, que haviendolos expresado con sus voces, que haviendolos moltrado con admirables efectos, los ha confirmado con tantos prodigios, yá dando por su mano propria la Comunion à no pocas almas, à quien indiferetamente se la negaba su Cura, yá por ministerio de Angeles à una Cathalina de Sena, à una Liduvina, à una Coleta, y à otras innumerables almas. Y si ello vemos, y no puede negar nuest ra Fé, gan los que lo frequentan sus provechos, y conhabla la verdad, cesando bachillerías de la impiedad, triunfará victoriosa la Fé. 1019:1

Hablé, pues, yá de lo que es precepto, hablo ahora de lo que es razon : dixe de la obligacion, digo ahora de lo que es conveniencia, utilidad, y provecho; pero quáles son las personas que deben munion? Quáles son ? Qué buena pregunta, de que penden errores ian intolerables, danos tan indecibles! Ha introducido el demonio en muchas almas, ha hecho el infierno en corrillos, y error torpisimo, una crasisima ignorancia, que

ma, Rationabile las, en que antes cresa yo que nester ser muy santos, que un hombre que trael llamarse leche, era solo porque nos dá el prime- ta de negocios, que una muger que tiene à su ro, mas puro, mejor sustento de la vida; mas yá cargo marido, criados, hijos, no puede ir con frequencia à la Iglesia: que quien no trata de perfeccion, no ha de andar cada dia comulgando: que ir à la Iglesia, y tener luego en casa impaciencia, en las conversaciones, ò la murmuracion, ò el dicho picante, no cabe: y en fin , que folo se queda para los mochos (como por irrifion llaman à los virtuosos ) el recibir à Dios; como que el recibirlo no lo huviera dexado Jesuaccipiat. Estos, pues, son los deseos ardientes de Christo para los Christianos. Oh, silvos los mas venenosos de la infernal serpiente ! Oh , ladridos de rabiosos perros, en que mostrando zelo arde la tur gratia lacte, que como el niño, quando el re- rabia de la envidia! Oíd, Cathedraticos de pestilencis, quienes son los que deben frequentar este Santilimo Sacramento.

Y no os quiero citar ahora à los Augustinos, y Ambrosios, à los Chrysostomos, è Hilarios, y à todas esas columnas de la Iglesia, que todos conspiran à esta frequencia; de xolos todos, y oíd á solo un Prelado, un Oráculo de nuestro figlo: por su saber, admiracion del Mundo: por su doctrina, digna veneracion de la Iglesia : por su santidad, que porque anda en romance à este os cito, S. Francisco de Sales, (Introd. ála vida dev.p.2. 6. 21.) En nomquencia, que tantas virtudes ha plantado en las bre de este gran Padre os respondo á todas vuestras almas, que tantos provechos ha adelantado en las bachillerias por las almas que tanto motejais, y murmurais: Si los mundanos te preguntan (dice) por qué comulous tan frequentemente? Respondetes, que por aprender à amar à Dios, por purifioarte de tus imperfecciones, por librarte de tus miserias, por consolarte en tus aflicciones por fortificante en tus flaquezas. Diles, (aqui quiero vueltra atencion) diles, que dos suertes de gentes deben comulgar à menudo: los perfectos, porque eftando bien dispuestos, barian mal sino se llegasen al manantial, y fuente de la perfeccion ; y los imperfectos para poder justamente aprender la perfeccion. Los fuertes, para no venir á fer flacos; y los flacos, para haver se fuertes. Los enfermos, para verque en frequentar este Sacramento está nuestra vi- se sanos, y los sanos, para no estár enfermos. Estas da, qué he de gastar tiempo en argumentos? Di- son las palabras de un Oraculo: qué oponeis ? Si es por imperfecciones, y culpas; el que baxa à obscufiesen los que lo tienen olvidado sus danos; y si ras una escalera, no pide suz para no caer? El que cae en una cama enfermo, no llama al Médico para sanar? El que se manchó el vestido, no lo envia al agua para lavarlo ? El que padece sed, no acude al jarro para sosegarla? Pues si en aquel Sacramento está la luz, está la medicina, está el agua que lava, el agua que facia, y defrequentar, y recibir à menudo la Santisima Co- leyta, para qué es escusarse con mentiras ? y lo que es peor, querer asentarlas por dogmas, que es menester ser Santo para llegar á la Comunion? Antes digo, que si alguno en la verdad fuera Santo, yá no la necesitaba tanto como la neconversaciones de legos materia de sus parlas un cesitan los pecadores, y los ensermos: Non est. opus valentibus Medico, sed mate habentibus. No la pronuncian hombres del todo idiotas, tan se- llamais al Médico quando estais sanos, ni pone guros, como si pronunciaran un dogma de la Fé; entonces los pies en vuestra casa; pero en estando

enfermo vá el Médico; y todos los dias, y mu- do mejor ocasion de buscarles el consuelo, y el alichas veces. Yá lo veo, pero es tanta mi fragilidad, que cada dia ando cayendo, y levantando; y si no duro, ni permanezco en mis propositos, para qué he de andar comulgando ? Por eso mismo, para poder durar, para poder permanecer. Por eso, porque siendo repetidas las caídas, sea para la salud la medicina repetida : Debeo illum (dice S. Ambrosio, lib.4. de Sacram. c.6.) Debeo illum panem coleftem semper accipere, ut semper mihi peccata dimitantur: qui semper pecco, semper babere debeo medicinam. Allá aun á lo politico. Senec. (Ep.47.) aconsejando á su Lucilo quáles han de ser los convidados de su mesa: Quidam cænens tecum, le dice, quia digni sunt, quidam ut sint. Convida á los unos, porque lo merecen; á los otros, porque viendo tu agafajo lo merezcan; los unos porque son dignos, los otros para que lo sean.

Ahí está el punto, me replican, que quién es digno de recibir á un Dios? Oh, qué humildad, fi Si se habla de la dignidad, quánta merece el Hijo de Dios por sí, nadie es digno, nadie, ni los mas altos Serafines; pero esa no nos la pide. Si se habla de toda aquella dignidad, que un hombre pudiera conseguir con mas, y mas pureza, con mas, y mayor perfeccion, grandicha fuera alcanzarla; pero no es obligatorio, no nos la manda. Con que queda, que si se habla del ser digno, por tener el alma limpia de pecado mortal, ù de afecto á él, ésta se consigue en una Consesion verdadera, y arrepentida. Así lo difine, sin que nadie pueda dudarlo, el Santo Concilio de Trento. Ahora, pues, dónde están los imposibles? dónde los embarazos? Hablemos claro: si es porque la torpeza domína, si es porque lo ageno no quiere restituirse, pregunto : el dilatar la Comunion para cada año, es el remedio? Es ese estarse todo un ano en pecado mortal, disponerse bien para comulgar la Quaresma? Y si entonces no se dexa la torpeza, dónde está la dignidad con que se comulga? Y he aqui descubiertas de aquella mentida humildad las uñas , y uñas de demonio. Y fi aun al año por no haver disposicion, la Comunion se dexa, donde está la vida? Niss manducaveritis sarnem filii bominis, & biberitis ejus sanguinem non habebitis vitam in nobis. Palabras son, ò rayos del mismo Jesu-Christo. Sup 14 5 mont sunq

Yá, pero hay tanto que hacer, tantas ocupaciones, y negocios, que no hay lugar de nada; eso de andar comulgando cada dia, es para los ociosos. Volved á oír á S. Francisco de Sales: Diles, que los que no tienen muchos negocios mundanos deben comulgar á menudo, porque tienen la comodidad, y los que tratan negocios de la tierra, porque tienen necessidad, y que los que trabajan mucho, y están cargados de penas, deben comer viandas sólidas, y frequentes. Qué discreto, y qué agudo ! Hay negocios, hay dependencias? Pues quándo mejor se ha de buscar la luz para su acierto, se ha de buscar á Dios para su logro? Fatigan cuidados, y aflicciones? Quán-

vio ? Venid á mí, dice Jesu-Christo, todos los que trabajais, y estais cargados: Ego reficiam vos; y yo os daré un sustento, que sea para todo, que os alivie, que os consuele, que os dé los aciertos, que os asegure los logros; de modo, que los cuidados, y negocios en los unos, el trabajo, y las fatigas en los otros, no es escusa, antes mayor obligacion, que de ocho dias una mañana, no quitando tiempo, asegura una eternidad; pero quien vive en el mundo tan perdido, con tantas ocasiones, como ha de poder reducirses Quomodo cantabimus canticum Domini in terra aliena? Cómo podemos cantar, decian los Israelitas, los Cánticos de Syon en Babylonia? Pero advertid, que lo decian, no porque estaban en Babylonia, sino porque en Babylonia eran esclavos, y cautivos : que en Babylonia yá estaba Daniel, quando todos los dias tres veces doblaba las rodillas al Templo de Jerusalén; en Babylonia estaban aquellos tres niños, no se le vieran las unas ! En breve lo respondo: que cantaron al Señor el cántico de alabanzas.

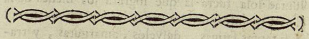
Alto, pues, en dos palabras : deben frequentar la Comunion todos los Christianos, todos, sin excepcion de ninguno : los pecadores, para dexar de serlo : los justos, para serlo mas : los ocupados, para alivio: los desocupados, para su mas dulce entretenimiento: los casados, para mejorarse á sí, y á sus familias : los solteros, para enderezarse mejor á su estado, y otros en sin para todo: y esto lo convence la Fé, lo muestra la razon, lo confirman cada dia los provechos, yá que á los que por perdidos no lo frequentan, no les perfuada la voluntad, á lo menos convencido el entendimiento, enmudezcan lenguas maldicientes; cese tanto blassemar contra Dios, y vayanse alinfierno solos, sin hacerse agentes del demonio contra las almas que buscan á Dios. Una Religiosa con buen zelo murmuraba de las otras Monjas, que comulgaban á menudo, y rogando por ella Santa Gertrudis, le dixo el Señor : Siendo, hija, mis delicias estár con los hijos de los hombres, qualquiera que á alguno, que no está en pecado mortal, ò con palabras, ò con persuasiones, lo aparta de recibirme, ese me impide, y me quita mis delicias, y mi regalo. Y cómo lo venga su Magestad ? (Sur. in vit. ) Pareciale mal á su Abadesa las frequentes Comuniones de Santa Lutgarda: Prohibióselas, y la Santa: Yo, Madre, haré lo que me mandas, pero echo de vér mi Esposo Jesu-Christo lo ha de vengar en tu cuerpo. Asi sue; cesó de comulgar Lutgarda, y empezóle á la Abadefa al punto un dolor tan agudo, tan grave, que atandola al brete de la cama. no la dexaba falir de su celda. Asi pagó atormentada, hasta que conociendo su yerro, dexó comulgar á Lutgarda. Oh, cómo pienfo, que si no asi, en desdichas, en pérdidas, en malogros pagan muchos maridos impios, que debiendo formentar la piedad, les estorvan á sus mugeres la Comunion, andando muchas como la paba, escondiendo al empollar los huevos, por-

que el pabón como bestia no se los quiebre, como nes eternos del Cielo. Dime, amigo, le replicó el lo tiene de costumbre. De los que murmuraban, y otro, jen qué agradaste mas à Dios quando vimofaban de Santa Cathalina de Sena sus frequentes Comuniones, una muger, acabando de mofarla, llegó à su casa, adoleció de muerte, y sin recibir los Sacramentos, espiró. Otro de repente se volvió frenético.

Yá, pues, à vosotras hablo, almas generosas, almas nobles, aliento à recibir con frequencia este Divino Pan. Os detiene alguna vez vuestro encogimiento pareciendoos indignas? Despreciad, que es tentacion. Asi la padecia una Santa Monja, que haviendose retirado un poco por eso, orando por ella al Señor Santa Matildis, oyó que le decia à aquella Monja su Magestad: Qué me buyes, bo, amadissima mia? Ea, alientate, llega con confianza à la Omnipotencia del Padre, que te confirme: à la Sabiduria del Hijo, que te alumbre: à la Bondad del Espiritu Santo, que te tranquile el corazon. (Haut.n.602.) Os retarda alguna vez el que os parece que estais tibias, secas, y sin ternuras? Oíd à San Buenaventura: (Lib. de Proces. Relig. proces. 7. c. 21.) Licet tepide, accede fiducialiter, confides de misericordia Dei, quia quo magis agre magis indiges Medico. Aunque sea con tibieza, llega con confianza, que la Misericordia de Dios alli te avisa, que quanto mas enfermo, estás mas necesitado de Medico. Os retarda la batalla de tentaciones el tropél de Dios, la aseguró el mismo Señor, que nada de eso Os amedrenta en fin esas voces murmuradoras del en que os vá el valor de la vida.

si cada ocho, si cada tres, si cada quince dias. Allá los Padres Confesores, segun el estado, y las circunstancias lo determinen. Y folo concluveces que puedas con el consejo de tu Padre espiporque no vén, ni comen sino nieve, asi à fuerza de adorar, y comerla hermofura, la bondad, y la pureza misma en este Divino Sacramento, te verás toda bella, toda huena, toda pura. Dos efdia tratando de la muerte, concertaron entre sí,

vias en la tierra, y con qué conseguiste mas gloria ? Y respondióle : En frequentar los Sacramentos, y procuraba quando comulgaba ir con mucha devocion, y libre de toda culpa: y con esto desapareció, dexando à su amigo con tanto gozo, como alimento para imitarlo. ¡Oh, y si lo obraramos todos para ir acaudalando con la frequencia de este Divino Sacramento unos à otros los tesoros de la gracia, que vamos à gozar en la Gloria.



## PLATICA XII.

DE LA COMUNION ESPIRITUAL. su provecho, y su facilidad.

## A 15. de Junio de 1694.

O mas facil de conseguir en la vida, sien-L do juntamente lo mayor que caber pueda en el deseo, ¿quál será? Qué cosa será aquella, que al paso que es en su valor inestimable, con todo eso, sin que cueste, ni diligencia, ni satigas, ni cuidados, ni pasos, se puede conseguir? Aquepensamientos? Asi los padecia al comulgar Sta. Ca- lla, que solo, solo se alcanza con un querer? Cothalina de Bolonia; pero estando el asecto sirme en sa admirable! Busquemoslo en el pensamiento, averigüemoslo con el discurso, y no lo hemos estorvaba à conseguir en este Sacramento la gracia. de hallar en todo el mundo: solo Dios es el que así con solo querer se alcanza, y de Dios à Infierno? Solo os pregunto: ¿quién al fondo de un baxo, aun las cosas mas viles cuestan cuidados, pozo rehusára baxar à coger una joya de diamantes, aun las mas despreciables se compran à satigas. de miedo de que está el agua fria? Despreciad esas Enferma yacía Santa Matildis, (Haut. num. 914.) frialdades de helados corazones, y lograd la joya, y de los dolores de su lecho nada le afligia tanto como vér que las otras Monjas iban al Coro Yo no me meto en determinar desde aqui à recibir la Santisima Comunion, quedandose para todos quanta haya de ser esta frequencia, ella sin poder recibirla. Levantó los gemidos de su corazon al Señor, y al punto, viendo à su Magestad en un hermoso trono sentado, vió que su levantaba, diciendo: Propter miseriam inopum, & yo con el citado Serafico Varón San Francisco gemitum pauperum nunc exurgam. Y viniendose de Sales : Comulga à menudo, Philotea, y las mas para ella, la dixo : Quando asi gimes por mi, me atraes, y me tiras à ti. Vés aqui, que por vil, y desritual, y creeme, que como las liebres se vuelven preciable que sea alguna cosa, qual es una paja, no blancas enmedio de nuestros Alpes en el Invierno, puede el hombre conseguirla solo con un querer; pero à mi qualquiera, con un solo deseo, con un solo gemido puede conseguirme, y tenerme por suyo. Ecce quantumenmque res aliqua fit vilis, & abjecta, ut est festuca, bomo eam sola voluntate, non tudiantes devotos, (Bed. mil. 123.) estando un adquirit; me verò quilibet voluntate, aut gemitu unico habere potest. Oh, qué palabras de tanto conque si les suese concedido de Dios, el que mu- suelo, y aliento, como justo mor tambien de riese primero havia de dár cuenta al otro del es- nuestro mayor cargo! Nada hay en el mundo, natado en que estuviese. Murió en breve tiempo el da que no nos cueste mas, que nos puede costar uno, y à los diez y siete dias le apareció al otro el conseguir à Dios. Al que tiene sed, un jarro con gran resplandor, y hermosura; y preguntan- de agua, ò le ha de costar pasos para alcanzarlo, dole su estado, dixo: Por la Misericordia de Dios o à lo menos el mover siquiera las manos, y los estoy en estado de salvacion, y gozo de los bie- labios para beberlo. Una paja que está caída, y