

).O.C

ોં હોઈ ———

VIC NTURA

RERENGLA

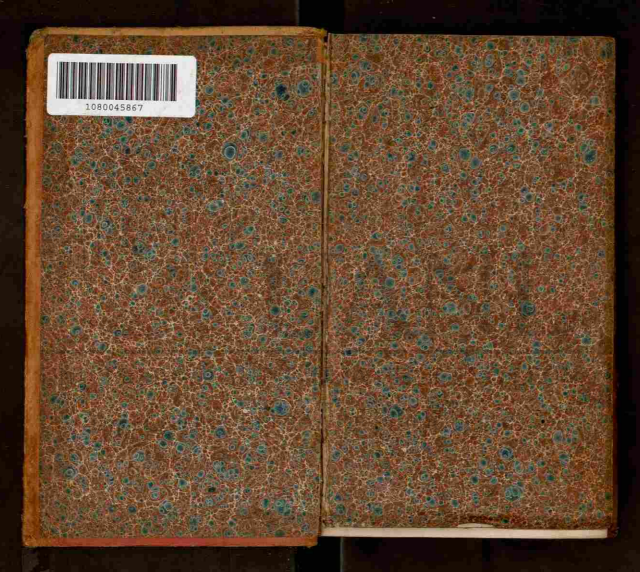
70.0

2.0

BT430

RA J 1855 C.1

252 (042)





6#46#91

## CONFERENCIAS

SOBRE LA PASION

DE NUESTRO SEÑOR JESUCRISTO.

UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DE NUEVO LEÓN

DIRECCIÓN GENERAL DE BIBL

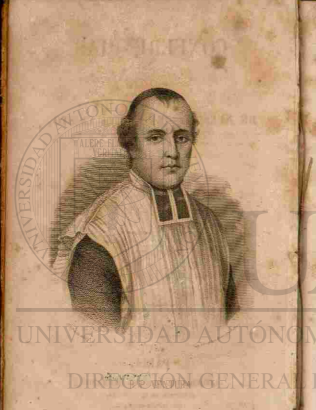




# UANL

UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DE NUEVO LEÓN

DIRECCIÓN GENERAL DE BIBLIOTECAS



# CONFERENCIAS

SOBRE LA PASION

DE NUESTRO SEÑOR JESUCRISTO,

PREDICADAS

EN LA BASILICA DE S. PEDRO, EN BOMA,

POR EL M. R. P. VENTURA DE RAULICA,

ANTIGO GENERAL DEL ORDER DE CONTEXENS,
CONNECTOR DE LA RACHADA CONCERÇAÇÃO DE RITOR, EXAMINADOS DE LOS ORIENNOTA CILIO ROMANO.



Can PlA RISopsina

LIBRERIA DE GARNIER HERMANOS

SUCESORES DE D. V. SALVA, Calle des Saints-Pères, no et

MÉJICO: J. M. ANDRADE, PORTAL DE AGUSTINOS, Nº 3.

1855.

38156

53589

# FONDO BIBLIOTECA PUBLICA DEL ESTADO DE NUEVO LEON

### PRÓLOGO DEL AUTOR.

Cuando se estudian atentamente las herejías, se ve al momento que todas ellas no son en realidad otra cosa que la negación mas ó menos esplícita de la divinidad ó de la humanidad santa de fesucristo. Am aquellas mismas que respetan, al parecer, estos dos dogmas tan importantes, y que se limitan à negar algunos puntos de la doctrina del Salvador, algunos de sus sacramentos, ó la infalibilidad de su Iglesia, lo primero que hacen es dudar del poder divino de Jesucristo, y combatir su divinidad. Así el Hijo de Dios hecho hombre por la salvación del género humano, cuando espiraba en la cruz, foé objeto de los ultrajes de los dos criminales colocados á sus dos lados: Et qui crucifixi erant cum co, conviciabantar ei; (Marc.) al presente, sentado á la diestra de su Padro y en posesion de su reino, sufre todavia las blasfemias de los herejes de dos escuelas opuestas: la una que niega que sea verdaderamente hombre, y la otra que niega que sea verdaderamente hombre, y la otra que niega que sea verdaderamente hombre, y la otra que niega que sea verdaderamente la combre, y la otra que niega que sea verdaderamente hombre, y la otra que niega que sea verdaderamente hombre.

Mas un Dios que no fuera verdaderamente hombre, que no toviera realmente en si todas las condiciones de la humanidad, no hubiera podido sufrir ni satisfacer por los hombres. De la misma manera, un hombre que no fuera verdaderamente Dios, no hubiera podido hacer que su satisfaccion y sus sufrimientos fuesen dignos de la justicia de Dios. Dios solo no podia sufrir; el hombre solo no podia satisfacer. Jesucristo pues ha consumado la obra de la redencion del mundo, solo porque es Hombre-Dios. Como Dios, ha communicado á los sufrimientos del hombre un valor infinito; como hombre, ha sido la viettina humana que debia ofrecerse en sacrificio á la divinidad. Por consi-

ARE ST. LANS OF

guiente, si Jesucristo no se vistió de nuestra misma humanidad, todo lo que ha hecho por nuestra salvación nos es absolutamente estraño; y si no es realmente Dios, su sacrificio no tiene eficacia alguna para nosotros.

En este supuesto no hay va redencion, no hay gracia; no bay perdon ni salvacion. En este supuesto tampoco hay religion, porque todo el edificio de la religion se funda en el dogma de la caida del hombre, y en el de la rehabilitacion, que es la obra de un mediador Dios y hombre al mismo tiempo. Si esta rehabilitación del hombre no es mas que una quimera, su caida no es mas que una fábula, y entonces sera necesario rechazar, como otras tantas imposturas, la tradicion primifiva, la narracion inspirada de Moises y la revelación cristiana, unanimes en proclamar esta misma verdad. En esta hipotesis no existe la revelacion divina; la fe, la ley y el culto no son otra cosa que palabras vanas, el Cristianismo se desploma todo entero, supuesto quo no existe ya religion alguna, no existe un orden espiritual y divino, no existen penas ni recompensas eternas; supuesto que el alma se reduce á la nada, y que aun Dios mismo deja de existir. De modo que, el que niega la divinidad o la humanidad de Jesneristo, se ve arrastrado de error en error, hasta la destruccion de toda verdad, y acaba per precipitarse en la sima espantosa del aleismo.

En eferto, ¿ qué especiaculo es el que nos ofrece hoy el verdadero protestantismo? El rechaza, como un error, la Divinidad y la humanidad de Jesucristo; y este error capital, origen infernal de todas las herejas, lo vemos aparecer con otros errores sinatunero que el produce; y sobre los restos de todas las verdades, lo vemos estentar si orguilosa apostasia con un esceso de audacia y de impudencia desconocidas à los siglos pasados. Porque el verdadero protestantismo se ha quitado hoy la mascara con que, en su nacimiento, pretendia ocultar su verguizosa deformidad, y se ha presentado como el enemigo personal de Jesucristo. Los racionalistas puros niegan abiertamente u divinidad, y con ella sus milagros, su doctrina y su Iglesia. Los humanitarios llegan hasta negar su individua-

fidad humana, su existencia histórica y real; Jesucristo, á su modo de ver, no es otra cosa que un ente alegórico, un mito fenomenal; no es otra cosa que la espresion temporal de la humanidad que, por su fuerza oculta y progresiva, hace salir de tiempo en tiempo de su seno nuevos rayos de inteligencia, y produca un nuevo foco de ideas, de principios y de acciones en las que estos principios se realizan. De todos estos fenómenos esparcidos en el mundo, componen los hombres un todo alegórico que personifican en un solo ser, y este ser ideal es Jesucristo.

En cuanto á Dios como Dios, escitados por su ciego orgullo en negar su potencia creadora, despues de haber rehusado reconocerle como Redentor, algunos llevan la blasfemia hasta sostener que Dios es todo, y que todo es Dios; ellos pretenden que los seres existentes no son otra cosa que modificaciones pasajeras ó aparentes del Ser infinito, de la razon divina : de este modo despojan ul hombra absolutamente de su existencia. Otros, en su soberbio delirio, proclaman que todo es la razon humana, que el hombre es todo, y que todo es el hombre. Ellos sostienen que los demás seres no son otra cosa que modificaciones del espiritu humano, de la razon humana, y de este modo niegan absolutionente la existencia de Dios. Así pues, en la Suiza protestante, donde Servet y Gentil osaron combatir por primera vez, á los ojos mismos de Calvino, la divinidad de Jesucristo, la prensa ha publicado últimamente un periódico en el que la existencia de Dios se niega de la manera mas absoluta : « La idea de un Ser superior al hombre, se dice en el, es insufrible al hombre; es necesario pues destrunda por todos los medios posibles. a Esverdad que en Alemania la secta de los Luteranos devolos, los evangelistas de corazon y los pietistas procuran oponerse al desarrollo progresivo, al resultado lógico y necesario de los principios del Interanismo, y pretenden alenerse à las confesiones v à los símbolos del siglo XVI; pero, esceptuando estos, la inmensa mayoria de los protestantes instruidos, de los doctores y alumnos de las universidades que pertenecen à la herejia,) profesan el racionalismo. Ya no hay para ellos barreras sagradas ;

ellos niegan con una audaz licencia la divinidad ó la humanidad de Jesucristo, y por una consecuencia inevitable rechazan todo símbolo divino á que la inteligencia debe someterse, y toda ley divina a que el corazon debe obedecer; en una palabra, ellos no admiten ningun culto religiosa, y professa abiertamente el panteismo, ó el puro materialismo. Este delirio de la razon humana es un misterio no menos incomprensible que todos los misterios de la sabiduria divina; y lo mas sensible es que estas aberraciones del espiritu ofrecen una vergonzosa mezcla de absurdos y de incoherencias que aspiran á la destrucción de toda moralidad y de toda organizacion social.

Ann nos dariamos por dichosos si esos viles sectarios de Satanás, el primero y el mas furioso enemigo de Jesucristo, ocultasen sus blasfemias en el fondo de sus corazones. Pero, jayl sus escuelas, sus academias y sus templos resuenan diariamente con sus impias declamaciones; sus libros y sus periodicos están flenos de elfas; su pretendida teología, lo mismo que su filosofia, su literatura y su enseñanza política están corrompidas radicalmente. Con un ardor insaciable, y que seria incomprensible si no supiésemos que es obra del infierno, convinan todos sus esfuerzos para propagar estas doctrinas disolventes en los paises mismos donde reina el Catolicismo : ellos se ligan para declarar a Dios, en la persona de su Cristo y de su Mesías, una guerra implacable y encarnizada; ellos trabajan con todas sus fuerzas para arrancar del corazon de los cristianos la fe en el Redentor, para despojar al hombre del precioso patrimonio de sus creencias, para privarle del pan de la palabra de Dios, y reducirle, como al hijo prodigo del Evangelio, à nutrirse con manjares impuros, y alimentarse con las vanas opiniones de los hombres. Todos esos protestantes se agitan en todos sentidos para precipitar á los pueblos en el abismo de la duda, de la incredulidad ó de la indiferencia, para destruir en la tierra el reinado de la verdad, y quitar à los desventurados humanos todo apovo, todo auxilio sobrenatural, y hasta los dulces consuelos de la esperanza.

Ved aqui porque el estado de la controversia religiosa

entre los verdaderos protestantes y nosotros los católicos, ha venido à ser en nuestros dias lo que fué en los primeros siglos de la Iglesia entre los cristianos y los filósofos del paganismo. Ya no se trata hoy de defender tal ó cual dogma cristiano contra un error opuesto; se trata de sostener el edificio entero del Cristianismo, combatido fuertemente en su base por todas las fuerzas reunidas del filosofismo. Hoy se hace necesario defender la realidad de las dos naturalezas en Jesucristo, dogma fundamental sobre el que descansa toda la Religion cristiana, y contra el que los sofistas de todos los países dirigen sus ataques con una combinacion espantosa. La guerra que prosiguen con una increible perseverancia se dirige nada menos que á la destruccion total de la religion, y esta es tal vez la última prueba que tenia que sufrir en la tierra la verdad de Dios ântes de volverse à los ciclos gloriosa y triunfante.

Pero el mejor medio de defender à Jesucristo es el de hacerle conocer; porque la verdad no necesita mas que ser conocida, para ser creida, y para ser amada. Solo en el Evangelio es dondo Jesucristo se encuentra representado tal como es en realidad. Este libro misterioso es como el reflejo divino de la angusta persona del Salvador; es el espejo que reproduce con la mayor pureza su imágen adorable; es el enadro en que los rasgos majestnosos del Hombre-Dios están dibujados con los colores mas vivos y mas espresivos, y donde está retratado con la mayor fideli-

dad v la mayor perfeccion.

En primer lugar el Evangelio, al presentar el doble caracter de la sencillez y del sublime, es la espresion evacta de Jesucristo que reime en si la humanidad y la divinidad. Así como Jesucristo es el Verbo de Dios oculto en la humilde flaqueza de la carne, el Evangelio es la sabiduría de Dios oculta en la sencillez de la letra. Así como la unión de las dos naturalezas humana y divina en la persona del Verbo no pudo ejecutarse sino por la virtual del Altisimo, por la operación del Espiritu Santo, que descendió y rodeó con su sombra el seno virginal de Maria, del mismo modo la unión que ofrece el Evangelio de la subiduría mas sublime con una sencillez, que toca cuasi en los límites del

estilo humilde, solo pudo ser obra del espíritu de Dios, que inspiraba à los evangelistas. Los liombres, abandonados à sus propias luces, no han conocido ni podran conocer jamás el estilo del Evangelio, de ese libro que lleva en si mismo las prachas de su verdad, de su autenticidad y de su inspiración divina; y así como al leer la Encida es imposible dejar de convenir que es obra de an gran poeta, es todavía mas imposible dejar de confesar, al leer el Evangelio, que el mismo Dios es el que la dictado ese libro tan admirable.

Además, acon que colores está representado en este libro divine aquel que forma el objeto de el? La verdad, la realidad de las dos naturalezas de Jesucristo resulta en cada una lle sus acciones; ella se manificsta con la mayor evidencia en todas las circunstancias de su encarnacion, de su nacimiento, de su vida y de su muerte. A cada página, o mas bien à cada versiculo de la historia evangélica, aparece siempre Jesus, el hombre que lleva el peso de todas las enfermedades humanas y que sufre todas las miserias y todas las penas del hombre, y al mismo tiempo se ve en el el Dios que ejecuta todas las obras de im Dios, que revela en todos sus actos la sabiduria, el roder, la independencia, la majestad y la gloria de Dros. De modo que, sin otra demostracion, la sola lectura del Evangelio hecha con reflexion basta para convenernos de que el héroe del Evangelio es un personaje estraordinario que no pertenece mas que à si mismo, un personaje que no solo no ha tenido igual, sino que ningun otro puede compararsele, ni aun remontamente; en una palabra, un personaje verdaderamente hombre y al mismo tiempo verdaderamente Dios.

Ofgamos sobre este particular á uno de los mas poderosos gentes del siglo último, Juan Jacobo Rousseau. Nacido en el seno de la herejía, la intemperancia de su inaginacion, el orgullo de su corazon, la incenstancia de su carácter, la misantropia de su genio y el cinismo de su vida le precipitaron en el abismo de la incredulidad. Por elprestigio de su elecuencia y por los sofismas de su raciocinio, dividió con Voltaire el cetro de la literatura, y tuvo como el la funesta gloria de sembrar todos los errores, de zaberur todas las verdades, de legitimar todos los vicios, de desacreditar todas las virtudes y de debilitar ó destruir ta religion en el corazon de los pueblos. Pues bien , este bombre, tan tristemente célebre en los anales de la impiedad, no pudo, à pesar de su escepticismo y sus preocupaciones irreligiosas, sustraerse a la luz brillante que trota de cada pagina del Evangelio. Así pues, en uno de aquellos intervalos fucidos en que acostumbraba tributar homenaje à las mismas virtudes, à las mismas verdades que combatia incesante con una horrible sungre fria, Juan Jacobo Rousseau dejó caer de su pluma y escapar de su corazon, en favor del Evangelio y de Jesucristo que es su hiero, este magnifico testimonio, esta elocuente apología, generalmente conocida, pero que no estará demás reproducir.

« Yo os lo confieso, dice, la majestad de la Escritura me admira, la santidad del Evangelio habla á mi corazon. Ved los libros de los filosofos con toda su pompa ; ¡cuán perpurios son al lado de este! ¿ Es posible que un libro tan sublime y tan sencillo à la vez sea obra de los hombres? ¿Es posible que aquel cuya historia forma no sea mas que un hombre? Es escel estilo de un entusiasta ó de un ambicioso sectario? Que dalzura, que pureza en sus costumbres, que gracia en sus instrucciones; que elevacion en sus máximas, que sabiduria tan profunda en sus discursos, qué presencia de animo, qué delicadeza y qué precision en sus respuestas, y que imperio sobre las pasiones! ¿Donde está el hombre, donde está el sabio que sepa obrar, sufrir y morir sin debilidad y sin ostentacion? Cuando Platon pinta à su justo imaginario cubierto de todo el oprobio del crimen y digno de todas las recompensas de la virtud, pinta exactamente a Jesucristo, y la semejanza es tan grande que todos los Padres la han conocido, y no es posible dejar de conocerla.

» ¡Cuanta preocupación, cuánta ceguedad no es necesario tener, para atreverse a comparar el hijo de Sofronisco al Hijo de Maria! ¡Cuanta distancia hay del uno al otro! Socrates, muriendo sin dolor y sin ignominia, sostiene fácilmente su papel hasta el fin, y si esta muerte fácil no hubiera honrado su vida, se dudaria si Socrates, con todo su espíritu, fué otra cosa que un sofista. El invento, segun

se dice, la moral; pero otros ántes que él la habian ya puesto en práctica; él no hizo mas que decir lo que ellos habian hecho, el no hizo mas que enseñar sus ejemplos. Aristides habia sido justo ántes que Sócrates dijese lo que era la justicia. Leónidas habia muerto por su país ántes que Socrates hubiera formado un deber del amor á la patria, Esparta era sóbria ántes que Socrates hubiera elogiado la sobriedad; antes que hubiera alabado la virtud, la Grecia abundaba en hombres virtuosos. Pero, ¿ de dónde había tomado Jesus entre los suyos esa moral elevada y pura, cuyas lecciones y cuyos ejemplos no ha dado nadie mas que él? Del seno del mas furioso fanatismo salió la mas alta sabiduría, y la sencillez de las virtudes más heroicas honró al mas vil de todos los pueblos. La muerte de Sócrates, filosofando tranquilamente con sus amigos, es la mas dulce que se puede desear; la de Jesus, espirando en los tormentos, injuriado, escarnecido y maldecido de todo un pueblo, es la mas horrible que se puede femer. Sócrates, tomando la copa emponzonada, bendice al que se la presenta lloroso. Jesus, en medio de un horroroso suplicio, pide por sus verdugos encarnizados. Si, si la vida y la muerte de Sócrates son propias de un sábio, la vida y la muerte de Jesus son propias de un Dios.

« Y deberemos decir que la historia del Evangelio es inventada por capracho? Amigo mio, no es así como se inventa, y las acciones de Socrates, de que nadie duda, son menos antenticas que las de Jesucristo. En realidad, esto es huir de la dificultad sin resolverla. Seria todavia mas incomprensible suponer que muchos hombres se pusieron de acuerdo para componer este libro, (el Evangelio) que admitir que uno solo haya dado materia para él. Los autores judios no hubieran encontrado jamás un hombre semejante ni una moral parecida; y el Evangelio tiene unos caracteres tan grandes, tan mararilloses y tan inimitables, que el inventor de ese libro seria un persónaje todavia mas grande que su heroe. » (Emile, tomo III.)

libro IV.

Así pues, á los ojos de Rousseau, como á los de cualquiera otra persona imparcial que lea el Evangelio con

atencion, dos cosas son evidentes, dos verdades se demuestran : la primera que los bechos que en él se refieren. la moral que en él se contiene, y su estilo mismo, revelan una superioridad tan evidente, y se separan tanto del modo de pensar y de escribir de los hombres, que no es posible admitir que este código notable sea una invencion humana. De donde se sigue, que todo cuanto en él se refiere ha sucedido realmente del mismo modo que se dice: que su narración es sincera, verdadera y auténtica, y que de su sencillez misma nace la prueba mas incontestable de su verdad. La segunda es que el personaje, que forma el objeto de esta historia estraordinaria, se muestra en ella infinitamente superior al hombre. En una palabra, el Evangelio prueba de una manera invencible que Jesucristo vivió verdaderamente, que habló, que obró, que murio como este libro lo atestigua, y que el personaje que asi vivió, habló, obro y sufrió ese género de muerte, és á un tiempo mismo verdadero hombre y verdadero Dios. Por lo demas, el Evangelio es por si solo una demostracion rigorosa, imponente é irrefragable de la humanidad y de la divinidad de Jesueristo.

Pero la parte del Evangelio que habla al espíritu y al corazon con mas elocuencia, es la que nos presenta la narracion de los sufrimientos y de la muerte de nuestro Redentor. ¡Qué magnificencia en sus cuadros! El hijo del hombre, tímido ante la imagen de su pasion, se muestra al mismo tiempo cierto de su triunfo. El habla en su oracion el lenguaje de los mas pequeños de entre los justos, y abre á los mas fuertes el sendero de la virtud mas sublime. El se horroriza de la muerte, y la acceta con ardor. El cae à tierra bajo el peso de su tristeza y de su dolor, como el mas débil de todos los hombres, y al mismo tiempo derriba á sus piés con una sola palabra un cuerpo de soldados, una turba de viles emisarios que intentan apoderarse de él, y con una señal, en que se manifiesta todo el poder de Dios, cura la oreja de Malco desprendida por la espada. El es amarrado como un vil esclavo, y sin embargo manda como señor á sus enemigos; y de este modo asegura la libertad á sus discípulos. El es presentado ante

los tribunales como un criminal sin defensa, y en ellos obra y habla como juez inaccesible al temor. El guarda un silencio que parece ser la confesion de su criminalidad, y hace triunfar al mismo tiempo su inocencia. El es condenado como culpable, y obliga a sus mismos jueces à darle publicamente el titulo de justo. Victima de las pasiones de los hombres, confunde todos sus provectos haciendolos servir à sus propios designios. El sufre los tormentes mas crucles, las ignominias mas atroces, y llena de consternación a sus propios verdugos; el penetra sus pensamientos mas ocultos, el suspende o dirige o su arbitrio sus manos crueles. El se somete como un esclavo a una vergonzosa flagelación, y hace proclamar solemnemente su soberania. El sufre la sentencia de Pilatos, y llena de consternación à este juez inicuo. El consiente en ser clavado en una couz, y hace fijar en el infame patibulo sus verdaderos túnios de Mesias y de Salvador del mundo. Profundamente humillado hajo la inexorable justicia de su Padre, se hace el dispensador de sy misericordia. Dios le castiga como a un entpable ante sus ojos, y Jesus le habla con toda la seguridad que da la santidad, con toda la confianza que puede inspirar el corazon de un hijo. El se hace obediente hasta la muerte, y conserva integras su sollerania y su independencia. El se entrega como una victima en las manos de los que la inmolan, y ora en cualidad de pontifice, intercediendo como mediador. Al mismo tiempo que se queja de su abandono, promete el Paraiso al ladron arrepentido. El muere al parecer en virtud de la sentencia pronunciada contra el, y no muere sino por su propia voluntad, porque el mismo ha preparado la hora y el momento. Así pues, sujeto à la muerte, se muestra sin embargo el dueño y el árbitro de su vida; parece un insigne criminal que expia sus delitos en los horrores del suplicio, y sin embargo se reconoce en él el pontifice que consuma su sacrificio. En esa oracion inefable, en que solicita los primeros frutos de su sangre para los mismos que la vierten, hace ver que no le quitan la vida, sino que él la da voluntariamente por un esfuerzo de su amor. La muerte le hiere en un océano de oprobios y de tormentos, lejos de

todo consuelo y de todo socorro; mas, ¿o prodigio! él conmueve el cielo, hace temblar la tierra, oscurece el sol, desgarra el velo del templo, hiende las rocas, obliga al pueblo á darse golpes de pecho, y cubre á sus verdugos de confusion. Todos finalmente reconocen, lanzando gritos de consternación y vertiendo lágrimas de arrepentimiento, que Jesus es verdaderamente el Hijo de Dios. De modo que la pasion de Jesucristo, que es la página mas humillante de su historia, es también la mas magnifica y la mas gloriosa. Jesus se muestra en ella débil y poderoso a un tiempo unsmo; el es mirado como insensato y admirado como sabio; el se deja ver pociente y terrible, humillado y sublime preso y libre, esclavo y seilor, acusado y juez, súbdito y soberano; el recorre toda la escala de los sufrimientos y del dolor, de la ignominia y del menosprecio, el desciende hasta el grado mas infimo á que puede llegar el hombre, y al mismo tiempo se ve rodeado de las pruebas mas brillantes que pueden imaginarse de la sabiduría, del poder, de la libertad y de la gloria de Dios.

Todas estas circunstancias tan contradictorias y tan opuestas, relativas a un mismo personaje y referidas por cuatro escritores diferentes, no pueden ser obra de su invencion. Unos hechos tan estraordinacios, tan nuevos y tan superiores al poder humano, no pueden ser inventados por el espírita humano. El hombre no hubiera podido jamas concebir la idea de representar al mismo individuo bajo un aspecto tan vario, con colores lan diversos y con rasgos humanamente imposibles de encontrar, de conciliar ni de comprender.

Por consiguiente, la historia de la pasion de Nuestro-Sonor es la espresion sincera y fiel de unos hechos sucedidos realmente. Jesucristo padeció, y murio como los evangelistas lo atestiguan. Mas, las circunstancias que refieren los escritores sagrados respecto a la pasion y a la nuerte de su divino Maestro, demuestran, mucho mas que su vida entera, que el es verdadero Dios y verdadero Hombre. Así pues, en nuestros dias en que los misioneros del infierno se esfuerzan en destruir entre los cristianos la creencia en los dogmas de la humandad y de la divinidad de Jesucristo, es mas conveniente que nunca, es un deber rigoroso publicar en alta voz y esplicar por escrito los misterios, las obras, la doctrina y la vida del Salvador, tales como se encuentran en el Evangelio. Es importante sobre todo referir el grande y sublime misterio de su pasion y de su muerte, en la que apareció como el mas debil y el último de los hombres, y en la que probo su divinidad

de una manera tan brillante.

La pasion de Jesucristo nos manifiesta tambien evidentemente el poder de Dios, que obra un cambio universal y triunfa de todo por un medio tan nuevo y tan vil en apariencia. Ella atestigua su liberalidad, supuesto que ha dado su pronio hijo al mundo; ella atestigua su misericordia, supuesto que entrega à la muerte este hijo querido para comunicar la vida à sus enemigos; ella es la prenda de su justicia, que no perdona ni aun a este hijo inocente desde el momento que lo ve cubierto con los despojos del perado; ella es un homenaje tributado á su sabiduría, que hace servir los oprobios y los padecimientos del Redentor para inspirar al hombre una idea mas alta de Dios, para hacerle adorar, servir y amar de una manera mas digna, Finalmente, este grande y profundo misterio nos denuestra, mas que otro algune, el valor y la inmortalidad del alma, supuesto que Dios hizo tanto para rescatarla; el horror y la malicia del perado, supuesto que para alcanzar el perdon fue necesario que un Dios padeciese y se entregase à la muerte. El supone igualmente la eternidad de las penas, supuesto que un misterio tan grande no se hubiera obrado seguramente para librar al hombre de penas temporales y pasajeras.

Por esta razon protestaba S. Pablo altamente que no queria mas ateneo que Jerusalen, ni mas escuela que el Calvario, ni mas catedra que la cruz, ni mas maestro que Jesucristo crueificado ni mas libro que su costado abierto ni mas ciencia ni mas filosofia que la que se encierra en la historia de la Pasion y muerte de Jesucristo: Nihil arbitratus sum me scire inter vos nisi Jesum Christum, et

hunc crucifixum. (1. Cor. 2).

Estas mismas ideas nos ocupaban cuando en el mes de Agosto de mil ochocientos cuarenta sorprendió la muerte

al sacerdote encargado en predicar la cuaresma del año signiente en la célebre Basilica de S. Pedro, en el Vaticano. Entonces fuimos invitados á reemplazarle en tan honorífica mision. Ejercitados en el ministerio de la palabra santa desde el principio de nuestra carrera eclesiástica, no nos habiamos sin embargo inclinado á este género de predicacion, cuyo uso se ha introducido en Italia en la época de la cuaresma, y por esta razon no habíamos tratado jamás de componer un curso de sermones tal, como pudiera desearse, para la santa cuaresma, principalmente como podia exigirlos el auditorio de S. Pedro. Además, poco habituados á este ejercicio cotidiano, dudabamos con razon si nuestras fuerzas físicas serian bastantes para un trabajo tan penoso. Aceptar semejante mision à una edad ya madura era à nuestros ojos una temeridad y una imprudencia. Nosotros hicimos presentes estas razones para no admitir el honor que se nos ofrecia. Mas como se nos concedió la libertad de tomar el reposo que juzgásemos necesario, y del que no tuvimos necesidad con la ayuda de Dios; como se nos hizo á un mismo tiempo arbitros del tiempo que habia de durar cada sermon, se acallaron nuestros escrupulos, y debimos resignarnos á aceptar una invitacion tanto mas honrosa, cuanto mas alta era su procedencia. Entonces fué cuando nos dedicámos á realizar el plan que habíamos concebido de un curso de sermones sobre la pasion del Señor, y conseguimos, segun nos lo permitió el poco tiempo que se nos concedia para un trabajo tan estenso y tan importante, componer treinta y dos Conferencias (Homilias) sobre esta grande obra del poder, de la sabiduría, y del amor de Dios por la salvación del hombre.

La pasion que se lee en la misa del domingo de Ramos comienza por la conjuracion de los principes de los sacerdotes contra el Salvador, á quien decidieron entonces hacer morir; la del martes santo principia en la comida que Jesus tuvo en Betania en casa de Simon el leproso, donde la Magdalena escitó las murmuraciones de Judas al derramar los perfumes á los piés del Salvador; y la del miércoles santo en la traicion de este indigno discipulo, y en la ultima cena en que fué instituido el Sacramento de la Eucaristia. Nosotros hemos creido deber seguir la pasion seguir S. Juan, que se reza el viernes santo; y hemos comenzado nuestras homilias en el momento en que Jesus se dirige al huerto de las Olivas; ya porque aquel es propiamente el primer acto de este drama sangriento, ya también porque nos hemos ocupado ántes, ó porque tendremos ocusión de ociparios en otro lugar de las circunstancias que precedieren à aquel mamento, como por ejemplo la Institución de la Eucaristia; y finalmente, porque si hobieranos tomado nuestra narración de muy atrias, nos hubiera sido dificil reduciria à las proporciones de una cuaresma.

El lector encontrará en estas homilias la historia completa de la pasion de mostro Salvador, desde que pasó el torrente Cedron hasta su muerte, sin que falle en ellas circonstancia alguna de las que se encuentran esparcidas en los cuatro evangelistas; circunstancias que hemos procurado reunir de tal modo que no resulte de ellas, por decirlo así, mas que una sola narracion.

Nosotros hemos evitado las discusiones que podrian suscitarse en ciertos pasajes en que los evangelistas parece que no están de acuerdo entre si, y hemos tratado de conciliar esas contradicciones aparentes dandoles, segun la autoridad de los Padres 6 de los Interpretes, la esplicación que nos ha parecado más plausible, y mas conforme á las circunstancias ó al encadenamiento de los hechos, y sobre fodo más edificante y más propia para escitar la piedad de los fieles.

El lector encontrará tambien en estas homilias, además del sentido liberal, la interpretacion alegórica de esta sublime historia, es decir, descubrirá los misterios mas grandes y mas importantes del Cristianismo que el Dios de amor infinito se dignó cumplir en el corto período de la pasion de lesucristo, y que ocultó bajo las circunstancias mas sencillas y mas insignificantes en apariencia. Hemos procurado especialmente hacer resaltar las misiones sublimes de que se encargo el Redentor, las funciones que ejerció, y los deberes que cumplió en aquel último y misterioso período de su vida; hemos manifestado cómo hizo servir à

sus designios la voluntad rebelde, el odio feroz y la notoria injusticia de sus enemigos; como hizo servir á sus designios sus injustas pasiones; cómo hizo de ellos otros tantos instrumentos ciegos de su voluntad suprema, otros tantos ministros de su sacerdocio y su sacrificio; como ordeno todos los acontecimientos por medio de una relacion intima y secreta, y los hizo contribuir con una economia admirable á la belleza y á la perfeccion de un todo; de modo que resultase evidentemente la prueba mas clara y mas inconcusa de su poder infinito y de su sabiduría; en una palabra, de su divinidad. Se ha tratado con mucha frecuencia el asunto de la pasion del Salvador de una manera puramente humana. Ese metodo, empleado sin duda para despertar en los corazones de los lectores ó del auditorio sentimientos de una esteril compasion por Jesus, debe infaliblemente debilitar la grandeza del asonto à los ojos del espiritu ; el oscurece y eclipsa la acción lo mismo que la persona divina que la ejecuta; el no permite que la pasion de nuestro Señor sea reconocida por lo que es en sí, es decir el gran misterio de sus profundas humillaciones y de sus tormentos inauditos, y la prueba mas brillante al mismo tiempo de su magnificencia, de su grandeza y de su gloria. Por lo mismo, hajo este último punto de vista es necesario presentar à los fieles el cumplimiento de los misterios del Dios que rescato al género humano, si se quiere atirmarlos mas y mas en la fe de este divino Redentor, que en este siglo de incredutidad es el bianco de los ataques mas insidiosos y mas violentos.

Para hacer comprender nocior la economia de la sabiduria de Dios en los padecimientos y en los oprobios con que permitio que su Hijo adorable fuese abrumado, hemos procurado presentar, cuando lo hemos creido necesario, los hechos y las profecias del antiguo Testamento en que se describieron con anticipacion los dolores del Hombre-Dios con todos sus pormenores y todas sus circunstancias. Este estudio deberá bastar para convencer á los mas incrédulos que el mismo Dios fue el que, en su sabiduría y por el esceso de su amor, permitió y dispuso con una admirable providencia absoluta aquella horrible serie de crimenes, de injusticias y de infamias de parte de los hombres; para hacerles tocar como con la mano que todas las ignominas y todos los tormentos de Jesucristo, lejos de degradarle, no hacen otra cosa que aumentar el esplendor de su grandeza

v de su divinidad.

Finalmente, el lector encontrará en estas homilias, con mas ó menos desarrollo, las lecciones mas importantes de la moral cristiana Como ellas resultan naturalmente de la reunion de hechos y de misterios que esplicamos, adquieren por lo mismo una fuerza particular que las imprime mas profundamente en el espirita y en el corazon, y nos hace sentir la necesidad de ponerlas en práctica. ¿Y qué lecciones mas persuasivas ni mas eficaces que las que da, con sus acciones mas que con sus palabras, un Dios Salvador que se inmola por nosotros? Oh! como Jesucristo, reducido a la desnudez de los esclavos, nos predica el desprendimiento de los bienes terrenos! ¡Como Jesucristo, con la cabeza ceñida con una corona de espinas, nos inspira la santidad de los pensamientos! Como Jesucristo, ensangrentado con una cruel flagelacion, nos enseña a mortificar nuestra carne! Cómo nos enseña la humildad con los oprobios de que se ve enhierto; la paciencia, con su religiosa resignación en los termentos, el perdon de las ofensas con la súplica inefable que dirige à su Padre en favor de sus verdugos! [Como nos manda la templanza, aceptando sin murmurar la hiel y vinagre que le ofrecen! Cómo nos enseña a amar la obediencia, al dejarse crucificar para satisfacer à la justicia de su Padre! ¡Como finalmente nos inspira la caridad con nuestro projimo, muriendo por nuestra salvacion!

Nosotros hemos procurado particularmente, cuantas veces se ha presentado la ocasion, hacer ver las proporciones inmensas de la caridad de Jesus para con el hombre, á fin de inspirar al hombre el amor a Jesus; porquenda a la conversion de cosa alguna mas eficaz para obrar la conversion.

del hombre, que escitarle al amor de Dios. En resúmen, nuestra intencion, al componer estas homilias, ha sido la de dar al público cristiano, en cuanto nuestras fuerzas lo han permitido, un ámplio comentario literal, místico y moral de la pasion y muerte de Nuestro Señor. Tambien hemos procurado esplicar en ellas la Teologia del misterio de la Encarnacion del Verho y de la Redencion del mundo, y unir à ella la demostracion y la confirmacion de los principales dogmas católicos, el elogio do todas las virtudes cristianas, la censura de todos los vicios, y finalmente la manifestacion de la verdad, de la grandeza y de la gloria de toda la Religion. Y en efecto, la historia de la Pasion se presta a este plan de una manera admirable; ella encierra en si todas estas cosas, y esta es la razon porque la hemos titulado: Bl tesoro escondido.

Pero, abandonados à nuestros propios conocimientos, no hubiéramos podido descubrir las riquezas inmensas que la sabiduria de Dios ocultó en el misterio de las humillaciones y de los padecimientos de su Divino Hijo. Los Padres de la Iglesia, à quienes Dios concedio la gracia especial de penetrar en la profundidad de los misterios de la Sagrada Escritura, han sido nuestros guias. Por mejor decir nos bemos apropiado sus pensamientos; hemos espuesto sus propias reflexiones, y su doctrina es la que constituye

rambien nos hemos valido de la obra de M. Duguet, que consagró veinte volumenes à la esplicación del misterio de la Pasion. Mas no hemos tomado cosa alguna de el con respecto à la parte histórica, que hemos estractado de los diversos testos de los evangelistas reunidos, y que hemos traducido segun el espiritu, mas bien que segun la letra, para hacer conocer mejor la importancia y el encadenamiento de la narración. Respecto a la parto moral, hemos tomado muestras lecciones de la Sagrada Escritura, de los Padres de la Iglesia y del conocimiento que el ejercicio del ministerio, por espacio de veinte y dos años, nos ha heclo adquirir de los victos del siglo, de las miserias del corazon humano y de los medios de remediarlas.

Lo que nos ha costado bastante trabajo, ha sido reunir en cada homilia, hajo un solo punto de vista, las diversas circunstancias del pasaje histórico que esplicamos en ella, y referirlas todas á un solo titulo y á un solo testo de la Escritura. Nosotros bemos adoptado este sistema para dar à cada homilia la unidad, de que se cuida muy poco generalmente, y que sin embargo aŭade tanto valor y tanto interes à los discursos del púlpito. Sin esto, nuestras esplicaciones hubieran parecido un simple comentario, una simple interpretacion de la Escritura Sagrada, y no hubieran reunido las condiciones esenciales de la homilia.

En cuanto al estilo, hemos procurado que sea sencillo, fácil, claro, sin pretension y sin presunción; nosotros hemos confiado mucho mas en la gravedad y la importancia de las materias que en el artificio estadiado, la elección

afectada y la combinación de las palabras.

Debemos prevenir a nuestros lectores que, respecto a las citas de la Escritura, no hemos indicado el capítulo de los testos cuando este pertenece a la pasion de Jesucristo: sino que hemos citado solamente el Evangelista, por la facilidad con que cada uno puede encontrario. Eu cuanto a los demás testos tomados de la Escritura, hemos indicado generalmente el capítulo.

Solo nos resta suplicar á los ficles cristianos, que lean estas homilias, que no busquen en ellas un vano alimento à su curiosidad, sino mas bien un alimento solido à su piedad, y que las mediten con reflexion en vez de lecrlas con una rapidez sin fruto; ¡tan grande es la importancia

del asunto que tratamos en ellas!

Pero, para sacar mas fruto de estas lecturas ó consideraciones, es necesario tener siempre presente dos cosas. La primera, que la pasion de Nuestro Señor no es solo un hecho que se cumplió diez y ocho siglos há, sino un hecho siempre presente, y que todos los cristianos, dice S. Leon, deben mirar como tal: Ut nos non tam præteritum quam presentem videamur inspicere. (Serm. VII, de Nativ.) En efecto, el A postol nos advierte que Jesacristo es el unico ser que abraza todos los siglos y lodos los tiempos, lo pasado, lo presente y lo futuro: Christus heri, et hodie, ipse et in secula. (Hebr. 43.) Y en este supuesto sus obras y sus misterios son siempre nuevos, como si severiticasen diariamente à nuestra vista. Porquo, como dice S. Bernardo, lo que renueva continuamente nuestros

espíritus y nuestros corazones, con su fuerza divina, es siempre nuevo, y lo que derrama constantemente torrentes de luz y de gracia sobre nuestras almas, á fin de hacerlas fructificar para la vida eterna, no pasa ni se envejece jamas : Semper est novum quod semper innovat mentes; nec unquam vetus quod fructificare non cessat, (Serm. IV. in Vigil. Nativ.) En estas condiciones se encuentra precisamente la pasion y la muerte del Redentor. supuesto que su memoria vive siempre en el augusto sacrificio de la misa, y que es siempre eficaz en los sacramentos que toman toda su virtud de la sangre preciosa de Jesucristo. Así pues, Sto. Tomás nos enseña que podemos aplicarnos continuamente, por la fe, los frutos de la pasion del Salvador, y sacar de ella las gracias mas abundantes, no solo por las luces que derrama en nuestra inteligencia, sino por los castos y tiernos sentimientos que escita en nuestro corazon: Per sidem applicatur nobis passio Christi ad percipiendum fructum, non solum quantum ad intellectum, sed etiam quantum ad affectum. (3. p. q. 49. a. 41.)

La segunda cosa que es necesario no olvidar en la meditación de la pasión de Jesucristo, es que el Señor, como observa Sto. Tomás, al mismo tiempo que ha padecido por todos los hombres, ha tenido presentes á cada uno de nosotros en particular. Nos ha aplicado á cada uno todo el fruto de su sangre, con tanta abundanera y de una manera tan perfecta, como si no hubiera sufrido ni hubiera muerto mas que por cada uno en particular; de la misma manera que si cada hombre recibiese solo los frutos de sus sufrimientos y de su muerte y todos los demás permaneciesen estrañas á ellos : Quid interest si Christus aliis præstitit eum, quæ tibi sunt præstita, ita integra sunt atque perfecta, quasi nulli ali ex his aliquid fuerit præstitum? (3. p. q. 1. a. 3.) Ved agni porque, continua Sto. Tomás, debemos mirar los padecimientos y la muerte de Jesucristo como si el Hombro-Dios los hubiera sufrido por cada uno de nosotros esclusivamente, à causa de la caridad con que nos ha comprendido a todos, y que le ha hecho sufrir los tormentos y la muerte por cado uno en

particular; cada uno pues debe atriburselos à sí mismo, y manifestar por ello su amor y su reconocimiento al Dios reparador : Et ideo propter unionem charitatis corum, quod omnibus est impensum, unusquisque debet sibi adscribere. (3. p. q. 1. a. 3.) Así es como obraba el apostol S. Pablo. El se representaba continuamente à Jesucristo dando su vida por el en particular; y esclamaba : Yo vivo de la fe y en la fe del Hijo de Dios : vo no pienso que el sufrió y numó por los demás. Yo pienso y considero que este Dios Salvador me amo a mi mismo, y que se entregó à la muerte per mi : In fide vivo filii Dei, qui dilexit me, et tradidit semetipsum pro me. (Galat. 2.

Dichoso el cristiano que considera frecuentemente bajo este punto de vista la pasion de Jesucristo. Esta piadosa meditación, dice S. Buenaventura, le librara de todo, le atracci toda clase de biones, y le proporcionar à las riquezas de la gracia de Dios en esta vida, y la prenda inmortal de su gloria en la otra: Devota meditatio passionis Jesu á malis te servabit, bona singula tibi daba, in præsenti Dei gratia te ditabit, in futuro sua gloria te dotabit.

(Stimul, Divin, Amor. p. I c. 4.

# CONFERENCIAS

### LA PASION DE NUESTRO SENOR JESUCRISTO

### CONFERENCIA PRIMERA.

desus se dirige al huerto de las Officas

This of thenaurus laps, this est et eur

Deside of the town all est making

Matth 6 21.

Cual es, señores, en el orden de la salvacion, ese tesoro de que habia el evangelio de hoy, tesoro tan precioso, que si llega a fijar nuestros pensamientos, cautiva al instante mismo todas nuestras afecciones? Ula est thesaurus hous, ibi est et cor luna. Es, segun S. Pablo, el misterio de los sufrimientos y de los opcobios de Jesueristo, Hijo de Dios y stedentor del mundo; el misterio sublime y profunda en el que ha encerrado Dios tadas las riquezas de su sabiduria, de su poder y de su hondad, y que revelado a Moises muchos siglos antes que se cumpliese, inspiro al santo legislador, como nos lo asegura el Apostol, el desco de participar de el, y la resolucion de sacrificar a el todos los tesores de Egipto : Fele Moyses... mojores divitias astimans thesauro Equiptiarum improperium Christi.

En efecto, este misterio, que escandaliza à los Judios obstinados y subleva el orgullo de los Gentiles, es sin embargo el que ha renovado la faz del universo, el que ha satisfecho a la justicia de Dios, el que ha conquistado la salvación del hombre, el que ha abierto el

V. DE B. III.

particular; cada uno pues debe atriburselos à sí mismo, y manifestar por ello su amor y su reconocimiento al Dios reparador : Et ideo propter unionem charitatis corum, quod omnibus est impensum, unusquisque debet sibi adscribere. (3. p. q. 1. a. 3.) Así es como obraba el apostol S. Pablo. El se representaba continuamente à Jesucristo dando su vida por el en particular; y esclamaba : Yo vivo de la fe y en la fe del Hijo de Dios : vo no pienso que el sufrió y numó por los demás. Yo pienso y considero que este Dios Salvador me amo a mi mismo, y que se entregó à la muerte per mi : In fide vivo filii Dei, qui dilexit me, et tradidit semetipsum pro me. (Galat. 2.

Dichoso el cristiano que considera frecuentemente bajo este punto de vista la pasion de Jesucristo. Esta piadosa meditación, dice S. Buenaventura, le librara de todo, le atracci toda clase de biones, y le proporcionar à las riquezas de la gracia de Dios en esta vida, y la prenda inmortal de su gloria en la otra: Devota meditatio passionis Jesu á malis te servabit, bona singula tibi daba, in præsenti Dei gratia te ditabit, in futuro sua gloria te dotabit.

(Stimul, Divin, Amor. p. I c. 4.

# CONFERENCIAS

### LA PASION DE NUESTRO SENOR JESUCRISTO

### CONFERENCIA PRIMERA.

desus se dirige al huerto de las Officas

This of thenaurus laps, this est et eur

Deside of the town all est making

Matth 6 21.

Cual es, señores, en el orden de la salvacion, ese tesoro de que habia el evangelio de hoy, tesoro tan precioso, que si llega a fijar nuestros pensamientos, cautiva al instante mismo todas nuestras afecciones? Ula est thesaurus hous, ibi est et cor luna. Es, segun S. Pablo, el misterio de los sufrimientos y de los opcobios de Jesueristo, Hijo de Dios y stedentor del mundo; el misterio sublime y profunda en el que ha encerrado Dios tadas las riquezas de su sabiduria, de su poder y de su hondad, y que revelado a Moises muchos siglos antes que se cumpliese, inspiro al santo legislador, como nos lo asegura el Apostol, el desco de participar de el, y la resolucion de sacrificar a el todos los tesores de Egipto : Fele Moyses... mojores divitias astimans thesauro Equiptiarum improperium Christi.

En efecto, este misterio, que escandaliza à los Judios obstinados y subleva el orgullo de los Gentiles, es sin embargo el que ha renovado la faz del universo, el que ha satisfecho a la justicia de Dios, el que ha conquistado la salvación del hombre, el que ha abierto el

V. DE B. III.

cielo, santificado la tierra y desarmado al infierno. Este misterio es el que ha producido una religioa mas santa, un culto mas espiritual y una virtuó mas pura, perque es mas interior; de el hau procedido unos sacramentos mas eficiceses, unas gracias mas abundantes, unas ceremonias mas sublimas y unas leyes mas perfectus; el es quien ha sustituido a la antigur aliama, fundada en un temor serval, la tierna alfopelon de los hombres como hijos de Dios; este misterio es la manifestación brillante de bodas ha verdades, y la censura de todos los vercore; todos los victos meuentran en el su condenacion, todas las victudes sa principio y todos los méritos su recompuna; el es, en una pilabra, el fundamento de la (e, el sosten de la esperanza y el matiyo mas poderoso del amor de Dios.

Recibe pues, o preciosa Pasion de mi Salvador, el tributo de mis alabauzas y de na reconocimiento l Yo tendoro y te bendigo, porque de il procede la instrucción de los ignorantes, la ciencia de los doctores, la eficacia de la predicación y la intropidez de los martires. Tu reanimas à los que sucumben à la fatiga, tu fortificas à los débiles, tu purificas a los que están manebados, tu cariqueces a los pobres; tu vuelves la libertad a los cautives, la salud a los enfermos y la vida a los munitos; tu cres uno poderosa armadura para los hondres asaltados por la tentación; to formas el consuclo de los alligidos y la espersuza de aquellos que no esperan ya; en il es en quien encuentran los pecadores el perdon, las almas cobordes la fortaleza y las tibias el fervor; por ti consiguen los santes la perfeccion, los justos la perseverancia y los elegidos su corona; y esta es la razon porque, principiando por San Pablo, tú bas sido siempre, y eres aun las delicias y la gioria de las almas verdaderamente cristianas y de los corozones consugrados a Jesucristo.

Asi, pues, la pasion del Salandor debe ser el primer estudio, el estudio continuo de todo cristiano. Y es tuny justo, dice S. Buena-ventura, que nosotros nodejemos de meditar en los padecimientos que anestro Salvador no tuvo dificultad en sufrir por nosotros (f). Con tenta una razon cuanto que entre todas las obras de Dios, dice S. Leon, no hay ninguna que consuele tanto como la pasion de nuestro Salvador el corazon fiel que hace de ella el objeto de sus meditaciones (2).

Mas, si debemos meditar en todo tiempo sobre las ignominias y sufrimientos de Jesucristo, con mucha mas razon, observa el mismo Sauto, conviene entregarnos à esta meditación en los días en que vamos a entrar; en este tiempo para el que los apóstoles, inspirados por el Espíritu Santo, establecieron en la Iglesia el ayuno solemne (1), o fin de que podamos unirnos en espíritu a la cruz de Jesucristo, en tanto que crucificamos nuestra carne por la pentencia y que nos ocupamos en participar de sus dolores, en la época que nos renueva la memoria de todo cuanto sufrío por nosotros (2).

Ved aqui porqué, señores, encargado yo de la honrosa mision de anunciaros desde esta cardeira la palubra divina en esta cuaresma, no trataré de otra materia que de aquella que formaha el principal asunto de la predicación de S. Pablo, es decir, de la pasion y muerte de Jesucristo crucificado. Para esto no haré otra cosa que deservalver sucesivamente la historia de la pasion del Salvador, presentando en su sencillez ten prefundamente admirable, y lal como resulta del relato de los cuarto evanguistas.

Nosotros consideraremos hoy a Jesus dirigiendose al huerto de los Olivas, y veremos lo que significa el cántico que el Salvador difo. et hymno dicto, v su salida de Jerusalen, egressus est Jesus, y el torrente Cedron que atraveso, traus torrentem Cedron, y el monte ale las Olivas adonde se dirigió, in montem Olivarum, y finalmente el lugar llamado Gethsemani y el huerto donde se detuvo con susdiscipules : In villam, que dicitur Cethemani, abi esut hortus : in quem introicit ipse et discipuli ejus, ¿De este modo descubriremos un rico tesoro de misterios, de instrucciones y de ejemplos, oculto en las palabras mas sencillas y mas naturales. ¡ Dichosos nosotros si fijando en el nuestro espiritu, fijamos tambien nuestro coruson! This ast the sources true, the cot of cor tieum, Dichasos si nos familiarizanos con la pusion del Señor durante esta vidal pues que, segun S. Ambrosio, es el medio de obtener en la otra la participación de su gioria (3). Fundandose S. Leon en estas palabras del Apostol : « Si participamos de las penas del Salvador y sufrimos con el reineremos tambien con él, a no teme afirmar que la posesion de la eterna blenaventuranza que nos está prometida, la tiene asegurada

<sup>(</sup>f) Non debet nos tadere cogitare, quod ipsum Dominum non taduit tolerare. (Med. Fig. Christ. c. 14).

<sup>(2)</sup> Quid antem, inter opera Dci, contemplationem mentis nostræ oblectat situt Planio Salvatoris? (Serm. H. de Pozr.)

<sup>(4)</sup> Devotionem nostram prosentes vei maxime dies esigunt, in quitau à sanctic apostelle, per doctrinam Spiritus Sancti, majora sant ordinata jejunia.

<sup>(2)</sup> Ut, per commune constrtium crucis (hristi, ctiam nos aliquid, in co-quad propher nos genit, ageremus. (Serm. IA: De Quadrug.)

<sup>(3)</sup> Qui consortio Passionis utitur, consortio paradisi donatur. (Serm. 121.)

Mas, ¿que podré yo decir acerca de un misterio tan profundo, inaccesible à los angeles, impenetrable à los demonios y absolutamente incompressible à la razon humana? ¡Ab! Este misterio, dire con S. Leon, por lo mismo que es superior a todas las palabras y a todas las ideas, nos suministrara en abundancia ideas y palabras. Llenandonos de admiración nos hará efocuentes, y encentraremos siempre una materia inagotable en un asunto en que, por mucho que se diga, no se prude jarons decir lo suficiente (2).

Y supoesto que en la escuela de vuestra religion, o Dios mio, así como no se comprende sino por la fe, tampoco se puede aprovechar sino por la oracion, de vos es de quien imploramos la luz necesaria para descubrir el esplendor de vuestra divinidad en medio de las mas profundes humillaciones de vuestra humanidad santa (3); à vos que habeis cumpildo este subtime misterio es a quien pedimos humildemente la inteligencia y el amor, a fin de oplicarnos su fruto.

Y vos, augusta Maria, madre de Dios y madre tierna nuestra, alcanzadnos esas preciosas gracias, à fin de que una obra que tantas tagrimas costo a vuestro corazon, no sea infruetuesa para nuestras almas. Vos tambien, glorioso principe de los apostoles, San Pedro, haced, yo os lo suplico, que junto à la piedra fundamental de vuestra fe, que es tambien la mia, en este templo augusto, dopositario de vuestres sagrados huesos, reflera yo con fruto las glorias supremas, es decir, la pasion de nuestro divino Maestro de quien vos mismo hablasteis con un amor tan ardiente : Christi possiones, et posteriores glorias. (I. Petr. 1.) Hacrd que los misterios que voy a espliear se graben profundamente en nuestras almas y en nuestros corazones, y que los espresemos con las acciones de nuestra vida, a fin de que elles formen nuestra fuerza en la hora de la muerte y scan la prenda de mestra eterna felicidad. Bendecid el curso de esta predieacion que yo abro bajo verstros auspicios para gloria de Jesucristo, para santificacion de sus fieles y edificacion de su Iglesia : en

(1) Apostolus nit: Si comparimor et conglorificabinur. Certa atque secura est expectatio promisses benditudinis, ubi est participatio Dominica: Passionis (Loc. cif.).

(2) Ipaa materia, ex eo quod est inellafidis, faudi tribuit facultatem; nec potest defecte quod dicatur, dum nunquam potest satis esse quod dicitur. (Serm. 11, de Pair.).

(3) In lumine too videhimus lumen, (Ps. 35.)

el nombre del Padre, del Hijo y del Espiritu Santo. Así seo.

### PRIMERA PARTE.

Cuando se acabo la cena, aquella grande y solemne ceia en la que, por la inefable institucion de la Euceristia, la sabiduria infinita, el Dios de amor había fljado para siempre su permanencia en el mundo y entre los hombres, en el momento mismo en que los hombres formaban el inícuo plan de arrancarle para siempre del mundo, el Salvador, segun referen los evangelistas, antes de salte del ceme-culo recito un cântico con sus discipulos : El hymno dieto, Y bien, cual fue este cóntico, y para que lo recito el Salvador?

Pablo de Burgos, fundado en los libros litórgicos de la sinagoga. dice à propósito de este himno o cántico que recitó entonces el Salvador, que fueron los siete salmos envas letras iniciales componen en hebreo la palabra alcinia, salmos que los Hebreos acostumbraban cantur al fin de cada cena, y especialmente de aquella en que comian el cordero pascual. Así pues, al recitar este himno despues de la última cena, en la que el cordero de Dios fué inmolado balo una forma mistica, y ofrecido despues y dado por alimento a los discipulos en la comunión cucarística, quiso el Salvador, como asegura S. Juan Crisóstomo, enseñarnos con su ejemplo que si despues de tomar el alimento corporal, debemos tributar humildes y fervientes acciones de gracias al Dios de bondad, que se digna reparar las fuerzas de nuestro cuerpo por medio de los alimentos que nos proporciona su Providencia, estamos todavia mas obligados á ello despues de haber asistido al banquete espiritual en que Dios da por alimento à nuestras almas el cuerpo y la sangre de su divino Hijo. De uhi nació entre los primeros cristianos el uso, que se couserva todavia en las comunidades religiosas, de dar gracias á Dios en comun despues de cada comida ; de ahi procede tambien que la Iglesia termina el sacrificio de la misa con la oracion llamada post-comunion, à la cual se sigue la recitacion de sesta y nona. En efecto, esas oraciones y esos salmos corresponden admirablemente al himno que los apistoles cantaron con Jesucristo despues de haber asistido á la primera misa celebrada en el cenaculo, y de baber recibido la comunion enearistica.

El venerable Beda da otra interpretacion admirable al himno que Jesucristo recito en estas circunstancias. Nuestro Señor, dice, preludiando su pasion con un cantíco sagrado, quiso manifestarnos el desco velicimente de su tierno corazon, la amorosa impaciencia, el gozo y el ardor con que iba à padecer y a mostr, a fin de enscharnos que nosotros debemos tambien estar prontos a abrazar os sufrimientos, a mortificar nuestras pasiones y a sacrificarnos por Jesucristo (con un corazon diligente, con um verdadera y sonia alegria.

Despues de haber cantado este himno, sale el Salvador de Jerusalen con sus apostoles (1. Yo me pregunto à mi mismo con qué objeto han referido los evangelistas esta particularidad que, bajo el punto de vista historico, podria parecer supérflua. Efectivamente, que era facil comprender sin esta advertencia, que para le al monte de las Olivas, situado fuera de Jerusalen, era necesario safir de esta ciudad? Mas no, no es ociosa, no es superilan esta particularidad que recuerda y figura un profundo misterio. Jesucristo forma con sus apostoles la verdadera Iglesia. Luego esta salida de Jesoccisto y de sus apostoles de la ciudad de Jerusalen, para ir a dar principio a su posion, nos representa de una manera sensible la verdadera Iglesia, la verdadera Religion, que por los sufrimientos y la muerte de Jesucristo, abandona desde este momento a los jud os a su coguedad voluntaria, y va a ilustrar à les gentiles, que se aleja de Jerusalen para trasladar su silla a Roma. Jesuer sto que era todo de los judios, es desde este momento todo nuestro, 10 infortunada Jerusalen i 10 dienosa Roma! ¡O misturio de justa severidad para con los judios, y de misericordiosa predifeccion para con nosotros! Mas, no solamente nos presenta el Salvador en su salida de Jerusalen la figura de un misterio profundo, sinó que tambien nos ofrece una enseñanza muy provechosa.

Para comprenderla bien es necesario recordar que en aquel mismomomento estaban reunidos en consejo los princípes de los acerdotes
para acordar los medios de apoderarse de Jesus, que Judas se ocupaba en reunir soldados y asesinos para la ejecución de este proyecto,
y que todas las pasiones se agitaban para hacer condenar a muerte
al Sativador de los hombres. Por consiguiente, Jerusalen era en esta
penicipalmente las de los grandes, y de los falsos sablos, ilenos del
espíritu y de las maximas del siglo, estan en agitacion continua, y
trabajan sin descanso para urdir intrigas y tramar conspiraciones
contra Jesucristo, contra su culto, su doctrino y su religion, contra
la ilibertad de su lejesia y contra la virtud de sus fieles discipulos.

Así pues, Jesucristo que sale de Jerusalen acompañado de sus apostoles, es Jesucristo que repudia y que rechaza el mundo, es Jesucristo que nos enseña que para ser del número de sas discípulos, para formar parte de su sociedad, de su familia y de su verdadera Iglesia. segun el espirito, no es bastante escuelar y profesar su dictrina, no basta participar alguna vez de sus suntos misterios, recitar en su honor algunas alabanzas estériles, ui dirigirle algunas débiles ornclaues; sino que es necesario separarse del mundo, sino en realidad, al menos por el desvio del corazan; que es necesario renunciar à la vorrupcion del mundo, á las máximas del mundo, á la opinion del mundo, à esas costumbres, à esas modas, à esas comodidades, à esas leyes del mundo que están en oposicion con el Evangelio. El espíritu del mundo ha sido anatematizado por Jesucristo; ha sido escluido de su oracion, de su misericordia y de su amor. ; Desgraciados do nosotros si vivimos segun este espíritu! Nosotros seremas condenados tambien por causa del mundo, y percecremos con el mundo.

Los evangelistas refieren tambien que despues de haber salido Jesus de Jerusalen, pasó el torrente Cedron. Esta particularidad misma encierra un sentido misterioso. Este torrente es aquel de quien David habia diebo lleno de un espíritu profetico : El beberá al pasar el agua del torrente; y por esta causa elevara gioriosamente su cabeza (t). Es decir que aquel era el torrente de los dolores y de las afrentas con que el Redentor dehin ser inundado hasta el esceso durante su paso por esta tierra, pero que delna convertirse despuis para el en un rio de delicias, en un motivo de triunfo y de gloria. Este torrente se llama Cedron, palabra Lebrea, dice S. Geronimo, que significa negruzco, oscuro. Así pues, Jesueristo descendiendo bácia el torrente de la oscuridad y de las tinicblas, es Jesueristo penetrando en la sambria noche, en el horror profundo de los negres pensamientos, del odio cruel; de las odiosas mentiras, de las atroces columnias, de las injusticias, de las traiciones, de la perfidia y de la hipocresia, para ser al fin la victima de sus enemigos; es Jesucristo caminando en medio de la horzorosa oscuvidad de las penas, de los innumerables tormentos, de los insultos y de los ultrajes multiplicados hasta el esceso que, segun el lenguaje de los profetas, semejantes a un torrente furioso y cargado de impuro cieno, debian abrirse paso à través de su sagrado cuerpo, y desbordando sobre su

<sup>(1)</sup> Et hymno dieto, egressus cum discipules suis-

<sup>(1)</sup> De torrente in via hibet : propterez eminvit capat. (Pr. 109.)

alma, y cubriendola por todas partes, abismaria en un océano de amarguras, de afrentas y de dolores (1).

Ademas, el arroyo Gedron corre por el fondo de un valle que por la parte de oriente separa la cludad de Jernaslen del monte de las Olivas. En este valle so clevaba un espeso bosque, que la superstición de les judios degenerados, segun refiere S. Geronimo, habia consagrado à Moloch. Este pueblo habia llegado entonces à un esceso tal de estúpida inspiedad y de demencia cruel, que los padres neudian en tropel à este bosque à sacrificar sus pequeños hijos à un idolo infame, haciendolos quemar vivos en su bonor. Y para no enternecese por los gertos de las inocentes victimas, tenían cuidado de abiogar sus voces, durante este barbaro sacrificio, con el ruido de tambiores, de otros instrumentos estrepitosos. Ellos, en fin, arrojoban sus cenízas à las aguas del torrente, que, como nota Cornelio a Lapide, fue llamado por esta causa Cedron, es decir, negro y oscurro, por los restos de los cadaveres que se arrojaban en ef enuegrecidos por el fuego (2).

Aquel era, pues, chlugar mas impia y mas impuro de todo el universor, era como la silla y la metropoli del imperio de Lucifer en la tierra, donde este ángel apostata recibió del pueblo mismo de Dios, y à vista del templo del Señor; honores divinos y un culto ahominable em que la atrecidad se juntaba af sacrilegio.

Todas estas circunstancias nos esplican de uma manera admirable por que nuestro Senor quiso principiar su pasion cerca de este torrente y de este mismo valle; por que escogió, con preferencia a otro alguno, un lugar tan infame para ofrecesse solemnemente à la muerte. La causa de esto fue, dice el interprete que acabamos de citar, que el Salvador quiso acometer al demonio en el centro mismo de su soccilego imperio. Así pues, Jesueristo, pasando el arrayo Cedron y trasladandose à la orilla opuesta, es el Redentor que camina al encuentro de Lucifer para humillarle, para confundirle, para desarmarle y abatir su poder por medio de su agonía y de sus sufetinicatos; semejante s un guerrero genereso y magnánimo que desciende el primero à la arena y sale al encuentro de su énemigo-seguro de venerele y de triunfar de el (3).

Tampoco carece de misterio el cuidado que tienen los evangelistas de decirnos que Jesucristo se dirige al monte de las Olivas, in montem Olicarnor. En esta circunstancia se encuentran figurados los frutos saludables que nosotros debiamos recojer un dia de la Pasien, envos primeros dolores quiso el Inavgurar en la pendiente de aquel monte misterioso. La oliva es el simbolo de la paz, y Jesucristo dirigiéndose al monte de las Olivas es, dice Origenes, la figura simbolica de Jesus que va á terminar, al precio de su sangre, la autigua guerra que reinaba entre la tierra y el cielo, y à catipular un tratado solemne de paz entre Dios y el hombre. La oliva, por el aceite que produce, es el s mbolo de la miscricordia, y Jesucristo caminando hacia el monte de las Olivas, continua el mismo Padre, es Jesueristo que sube à la montaña de la misericordia y que eleva su inefable amor al punto mas culminante, à la mas alta potencia y al mas incomprensible esceso, ofreciendose à la muerte por nosetros. Jesucristo es la veniadera oliva, que se eleva soberbia y magestuosa para regocifar el campo de la Iglesia (1). De este modo Jesus dirigiéndose al monte de las Olivas es, segun S. Pablo, la oliva fértil y fenetifera que por la abertura de sus venas y la efusion de su sangre, inglere en su propio tronco, une é incorpora à si las olivas salvajes y estériles, que son nuestras almas, à fin de hacerlas fructificar con su propia virtud, con la savia celestial de su gracia y de su amor. Finalmente, el monte de las Olivas adonde Jesus se dirije à ocultarse de las miradas de todos y sufrir alli les primeros dolores. las primeras afrentas, la primera agoma y, por deciclo asi, la primera muerte interior del alma, es el mismo monte desde donde muy pronto, vencedor de la muerte, se clevara a los ciclos cargado de trofeos. Por este primer viaje, esciama S. Ambrosio, nos muestra el Salvador el camino que debemos seguir para ser restituidos al cielo de donde fulmos desterrados (2); es decir, que necesitamos recibir y confesar la doctrina de Jesucristo, fortificarnos con la cana cucaristica, buir de la corrupcion de Jerusalea, o en otros términos, renunciar à toda sociedad, à todo contacto con el mundo, atravesar el negro torrente de los tribulaciones, de los sacrificios, de las humillaciones y de todas las penas inseparables de una vida verdaderamente cristiana, y entrar con Jesucristo en el lugar del recogimiento, de la soledad y de la oracion; que debemos en una palabra

<sup>(4)</sup> Quantim intraversal agon arque ad haimam meam, (Ps. 68.) Magna est vehit mare contribio ton. (Thren. 2.)

<sup>(2)</sup> Codrun, niger, observin, a cadaverum cambustorum (diigine. [In 26. Matth.]

(3) Magazamuitatis hoc debit evemplum, ut archam, eum diabalo juginaturus, primus caprisat, quai cerco de victoria et triumpho. (Loc. cif.)

<sup>(1)</sup> Ego quasi olivas speciosa in campas, (Lecti. 24.)

<sup>(2)</sup> Vide quibus itineribus ad Paradisum reducamur. (Lib. 4, in Luc.)

ofrecurnos a Dios al pie del monte de las Olivas, y participar alli de su agonia, por su amor. Ved aqui el medio único, ved aqui el único camino; aprendomoslo bien para triunfar de la muerte y del pecado

y entrar en el ciclo que es el lugar adonde conduce.

Mas, ¿ por qué el Salvador, que queria orar en la pendiente de la moutana, y sufcir alli los dolores de una agonia cruel, se dirigio à Geffisemani y cutro en el huerto que había en aquel lugar? ¿ Y por que refleren les evangelistas con tento cuidado estas circumstancias tan minuclosas (1 7 Deberemos ercer que Jesus trataba de sustragrae à las pesquisas de aquella turba de hombres impios, que con Judas a su cabeza debia aproximarse muy pronto para apoderaise de su persona? Todo lo contrario; porque, como advierte S. Lucas, era aquel un lugar adonde naturalmente debian tele a busear, pues que todos las noches, después de la cena, acostumbraba Jesus retirarse a aquel sitio para orar alli : Secundant consustindinem. S. Juan es todavia mas explicito, pues afirma que el perfido Judas tenia un conocimiento períceto del lugar, en razon à que el Salvador se retiraba a el frecuentemente para orar, acompana lo de sus discipulos y del mismo traider (2). Así pues, dice S. Cirifo, al retirarse el Salvador à este buerto solo trato de aborrar al infame Judas el trabajo de buscarle inutilmente en otra parte (3). De esta manera hizo ver à sus discipules, y nes prob) à nosotres mismos, anade S. Juan Crisostomo, que él camino à la muerte veluntariamente y sin violencia 4).

En efecto, el habia dicho cu términos cinros y expresos que nadie indicera podido quetarle la vida si el mismo no lo hubiera consentido, añadiendo que si consentia en dar su vida, era para volverla á tomar muy pronto [5]. Si hubiera esperado a que hubiesen venido a apoderarse vio instantente de el en público, hubiera oscurredo en cierto modo esta brillante y solemniu veriada de la espontancidad de su muerte. Además, cuantas veres quisieron prenderle los Judios antes del tiempo que el mismo habia fijado, su evadio de sus pesquisas por medio de la fuga, o se hizo invisible à sus ojos por medio

(i) für villen quat dieitar Geshaemani, übi erat lüstüs, in quem tatrasvit.
 (2) Scielat sutem Judas forum, quia frequenter Jenus canvenerat illise cum disciaulis nits. (Jour. 18.)

(3) Hoc agebat, at a traditore citra propium inveniretur. (In Juan.)

(3) Hos agenat, in a transvert one in a construction while. (Hornil, 82, In Joan.)
 (4) Ostenderes disciplini, quan volons, ad muricum want. (Hornil, 82, In Joan.)
 (5) Nemo tollit annuam means a me yard ego cam pono, in iteram sunnam cam-

(Jonn. 10.)

de un milagro, porque su hora no había llegado todavia [1]. Mas, hoy que ha llegado al fin esa hora por la que tanto ha suspirado, esa hora han afortunado para nesotros, esa hora que el mismo había determinado en los consejos eternos de su Padre (2), Jesus sale espontáneamente al encuentro de la violencia que se le quiere hacer; y se retira a Gethsemani porque sabe que es un lugar muy conocido de Judas, y que su infiel discipula le encontrará alli con mas facilidad : Sciebat autem Judas locum.

Los fariseos temian además que si se apoderaban de Jesus durante la fiesta, estallase alguna sublevacion en el pueblo, que se mostraba tan afecto à su persona (3). Este temor, como observa S. Leon, no procedia de celo, ¿Que importuba en efecto, a los sao relotes de aquella época que la fiesta se profamase con algunos escesos, supuesto que ningun interés tomaban en el culto ni en el amor de Dios? Mas, ellos temian que à favor del desorden se les escispase de las manos el preso (4). Pues bien, dirigiendose el Salvador a Gethsemani, lugar apartado, solitario y pacífico, extramuros de Jerusalen, evila todo movimiento popular ; tomo a su cargo el cuidado de disjoar los temores de sus enemigos, quito todos los obstáenlos que podían oponerse à su captura y salid al encuentro dellas maquianciones que se tramaban contra el. En su generoso designio de cumplir desde este instante, de una manera secreta y oculta, su sacrificio en el interior de su corazon, nun antes de que su cuerpo fuese entregado para ser inmolado, la sagrada viglima se traslada espontaneamente al lugar donde debe ser arrebatada, y se coinca bajo el cuchillo homicida que la ha de sacrificare. El verdadero Abel se dirige voluntariamente al medio de la camplia donde otro Cain gueda facilmente apoderarse de él para inmolarle à su odio cruef (5).

Ademas, no siendo la pasion de Jesucristo un suplicio, sino un sacrificio, y el mus grande, el mus augusto y el mus meritorio de todos los sacrificios, no era conveniente que la santa victuma destinada a un sacrificio tan santo fuese aprehendida en un fuzzo profano. Por consigniente, el Salvador, dice Origunes, no debita ser aprehendido en medio del dia, en las pluzas, ni en las calles públicas.

(2) Pater venit hora. (1866, 17.)

<sup>(1)</sup> Only nondum veneral lines of us. (Jour. 7.)

<sup>(2)</sup> Non in the lesto, we force formultus fieret in populo, (Marth, 26.)

<sup>(4)</sup> Seditions in practipus solumiliate metusbait, non ut populus nun peccatic); sed no Christia evaderet. (Secon. de Pars.)

<sup>(5)</sup> Ostenders quantum volens ad mortem venit.

cas, ni en medio de la cena, sino ducante la mehe y en el huerto de las Olivas, es decir, à la hora de las preces y en el lugar donde el Hijo de Dios acostunibraba a ir para tener sus coloquios con Dios su padre, y que por lo mismo se babia transformado en un verdadero santuario, en un verdadero templo de Dies,

S. Cirilo nos desembre en este pasaje otro misterio mas amable aun y mas tierno, Recordad, exclama este Padre, que Adan prevarico en un linerto. Pues bien, en un huerto es tambien donde entra hoy Jesucristo, à fin de que sus padceimientes principlen en un lugar semejante d'aquel en que habia tenido principio el pecado (1). Jesucristo es pues en esta ocasion nuestro mediador que se adelanta para desarmar al eclestial querubin colocado por la justicia divina à la puerta del verdadero paraiso, para romper entre sus manos la espada contellante con que impide la entrada à los infortunados mortales, y para obiener à los desgraciados hijos de un padre prevaricador su vuelta al lugar de delicius de dande habian sido desterrados. Y para colmo de ventura ese lugar, del que el paraiso terrestre solo fué una figura imperfecta, nos ofrece, no goces materiales y perecederos, sino bienes celestiales y eternos. En una palabra, concluye el celebre Aleuino, Jesus entrando en Gethsemani es el nuevo Adan que va a espiar en un huerto con su obediencia la rebelion de que se hizo culpable el primer Adan en otro huerto (2).

¡Oh nuevo linertol jo nuevo parafso! ¡Cuan diferente es tuaspecto del de el antiguo Eden! Alli el primer Adan disfruto del reposo, de los gocis, de las delicias y de las dulzuras de la vida; aqui el segundo Adan solo esperimenta combates, afficciones, tristezas, amarguras, angustios y agonia. Alli corrian rios de un agua clara y limpia ; aqui solo se percibe un torrente humeante de la sangre que hrota de les venss del Redentor. Allí un angel apostata fué el instigador à la rebellon y al pecado; aqui un ângel fiel viene à sostener la obediencia y el sacrificio. Alli la Majestad de Dios recibe un ultraje, y aqui recibe una satisfaccion. Allí se cometió el pecado, aqui se reparo. En el Paraiso terrenal, la humanidad fué precipitada hácia sa perdicion ; en el huerto de las Olivas se lesbace volver a entrar en el camino de la salvacion eterna. En el Eden, del seno de las flores y de los frutes no salio otra cosa que las espinas de la maldicion

(4) In paradiso, omnis tristiria nestras principium fuit; in horto Christiqueque Passio inchoata est. (In Joon.).

y del castigo; en Gethsemani, sobre las espinas mismas de la amargura y del dolor brotan flores y frutos de méritos, de bendiciones, de gracias y de virtudes. Alli, en fin, nace la muerte a la sombra del arbol de la vida; aqui, en medio de un aparato de muerte, renace la esperanza de la resurrección y de la vida.

Este es, pues, el misterioso huerto de la Iglesia, adonde la esposa de los cantares instaba vivamente a su amado que descendiese (1). O amable Jesus, esposo querido de nuestras álmas, apresuraos a venir á este huerto tan lleno de delicias para nosotros, y sembrado para vos de tantos dolores! Mas, que necesidad hay de redoblar nuestras súplicas para obligar al esposo sagrado a emprender este viale? Una fuerza secreta, la fuerza de su caridad le impulsa à ello, le arrastra y le trasporta con un poder irresistible. Ved en efecto, como camina con un paso rapido, con la frente serena, el corazon dilatado y el rostro radiante de alegría.

Cristianos, no perdamos este instante precioso. Apresuremonos à seguir à Jesus al huerto, donde su corazon nos abre todos los tesores que pueden santificar y atracr al nuestro : Libi est thesaurus tuus, ibi est et cor tuum. Me esplicare, No perdamos en la molicie, ni en las enojosas vanidades del siglo, unos días que solo se nos han concedido para que sigamos e imitemos à Jesucristo. Detengâmonos en la consideración de estas palabras tan sencillas, pero que encierran un sentido tan misterioso : Jesus entrá en el liverto con sus discipulos (2). El divino Redentor se dirige al liverto acompañado de sus discipulos; el mismo dirige sus pasos, el los instruye con sus palabras, los edifica con su ejemplo, los consuela y los sostiene con el espectaculo de sus penas; el los santifica ofreciendose par ellos pel los asocia à sus preces de una manera especial, les aplica effeazmente el fruto de su sadrificio y de aquella sangre preciosa que vierte en presencia de ellos, y finalmente, con la virtud de su poder se huce su escudo y su amparo contra la rabia de los Judios. Jesucristo, en una palabra, hace hoy a sus discipulos los espectadores y los compañeros de sus sufrimientos sobre el mismo monte de las Olivas, adonde bien pronto los llamara para que sean los compañeres y los espectadores de su gloriosa ascension. Todo esto, dice S. Ambrosio, es la imagen sensible de la Iglesia; lo es la figura de lo que Jesucristo hace por los hijes de su Telesia, y de que pide para ellos; esta

<sup>(2)</sup> Thi erathorius; ut peccatum, quod in horto commissum fuerat; in horto deberet. (In Gaten.)

<sup>(1)</sup> Venial Diffectus meus in bortum suum. (Cant. 51)

<sup>(2)</sup> In quem introivit ipse et discipuli ejus.

es la historia de las promesas que el hace y de las recompensas que reserva a los verdaderos fieles. ¿Ay I Si, jo que Dias no permita, tuvissemos nosotros la terrible desgracia de vernos separados del cuerpo de esta lejesia por el cisma é por la hereja, ó de que el pecado nos hielese estraños á su espiritu, apresurismonos á entrar en el seno de esta sociedad divina. Unicamente en ella es donde habita Tissueristo. Apresurénanos a confundirmos por medio de una santa union con los apostoles y los discipulos, con todos las almas piadosas y fieles que caminan en pos del Salvador. Apresuremonos, abora que teriemos tlempo, à unirros à esa dichosa sociedad, fuera de la que seriamos eschulos, para siempre del eterno gozo cuya posesión ella sola puside asegurarnos.

Para esto, escuchemos con un espírita humilde y un corazon fiel el sublime y altimo precupto que Jesucristo nos da de regibir su fe y observar su santa ley; procuremos fortificarnos con frecoencia en la sagrada mesa de la Rucaristia; dirijamos frecuentemente à Dios el himno del reconocimiento y del amore huyamos del aire infleionado de Terusalea, alejemonos de las asasibleas profanas, de los espectáculos corruptores y de la sociedad de los impios; behamos de las negras aguas del arroyo Codron, afectando con una pindosa resignacion las tribulaciones y la penitencia; atravesemos este torrente, sufriendo con fortaleza y constancia los desprecios del mundo por el amor de Jesucristo; retiremonos frecuentemente con el al huerto, es decir, al silencio de la meditación y de la oración. V no nos aterremos si nos vemos envueltos en la oscura noche de la humillacion; procuremos que la amargura del torrente de la morbiacacion no nos haga deamayar; que las persecuciones de la moderna Sinagoga de los mundanos no nos hagan retroceder, Miremos sin terror la subida escarpada y dificil que presenta la montoña de la santifad. Todo se puede, todo se vance, comido se camina en pos de Jesocristo, Reunidos en el monte de las Olivas con el Salvador agonizando, participaremos de la uncion de su gracia, y sostenidos pur su propia fuerza, nos volveremos a encontrar mas tarde sobre esta misma montaña, para portigipar del gozo de su gloriosa ascen-

### SEGUNDA PARTE.

Solo nos resta indagar los motivos por qué los evangelistas han querido conservarnos el nombre del lugar afortunado donde el Salvador fué à consagrar à la oración los últimos instantes de su vida.

Este lugar, nos dicen, se llamaba Gethiemani (1), palabra hebrea, que significa el calle del Accite ó el malino de Accitunas. Y 1 qué importaba al mundo cristiano saber el nombre de este lugar, si no hubiero encerrado en este nombre un misterio? Para comprender este misterio, procuremos recordar la historia de aquella pobre viuda de quien se habla en el libro cuarto de los Reyes. Reducida à la última indigencia y á la imposibilidad absoluta de pagar las deudas que su marido había dejado al morir, se vela amenazada de ver à un acreedor inhumano arrebatarle sus hijos y conducirlos à la eselavitud (2). El profeta Eliseo, compadecido de la sucrte de esta madre desolada, se presenta en su casa, y multiplica milagrosamente el poco arcite que le quedaba, de tal modo que ella puede satisfacer à todos sus acrecdores con el producto de la parte que vende, y reservar lo bastante para subsistir ella y sus hijos (3). Pues bien, esta historia es una figura y una profecia del misterio de Gedisemani, enya esplicacion nos da ella misma. En efecto, la viuda de Samaria representa a la humanidad entera, a quien la muerte espiritual de Adam, su cabeza y su esposo, habia reducido à la filtima indigencia. Ella no tenia con que pagar la deuda contraida con el principe de las tinichlas, y veia sus propios hijos espuestos á ser eternamente esclavos desgraciados del demonio. Entonces Jesucristo, verdadero Elisco, pues que la palabra Elisco siguiñea Diox Salvador, se movió á compasion por esta desgraciada familia; bajo a la tlerra, habito con la pobre humanidad, y derramo y multiplicó en ella el accite de su miscricordia y de su sangre. Por medio de este precioso licor bemos reunido nosotros, mortales infortunados, la suma necesaria para pagar todas nuestras deudas, para librarnos de la esclavitud del demenio, para vivir la vida de la gracia y revestirnos de la inmortalidad. Y como Jesucristo ha cumplido esta obra de su amor infinito por medio de su pasion, eligio para dar principio à ella el huerto de Gethsemani, o el culle del Acelle, a fin de que el nombre mismo del lugar nos instruyese del misterio que obrabo en el-

Esta es la causa por que habra anumenado David que el Mesias o el ungido del Señor soria, cubierto del olco misterioso de la alegría, a causa de la verdad de su enseñanza, de la duizuna que el mostra-

<sup>(1)</sup> In villam que disitur l'entissemuni.

<sup>(2)</sup> Free creditor venit, at tollat filico meco ail servicedum siba-

<sup>(3)</sup> Vende oleum, et redde ereditori tuo ; tu autem, et filli tul vivite de relique. (1P. Reg. 4)

ria en sus sufrimientos, de la justicia que baria brillar en sus juicios, de su amor a la virtud y su odio al vicio (4). Mas, Jesucristo no tenia necesidad de esta uncion como Hijo de Dios; el la recibe pues como hijo del hombre, como cabeza y representante de la humanidad, para decramaria sobre todos los hombres. En el huerto de Gethsemant, dice S. Agustin, fué donde Jesucristo principio à comunicarnos este oleo divino. Alli fue donde se hizo verdaderamente puestro Cristo o muestro ungido; alli fué donde derramo sobre nosotros à manos llenas el oleo de su miscricordia para hacernos renucer á la alegría, y cl. éleo de su virtud para darnos la fuerza suficiente para pelear, a ejemplo suyo, con el demonio, y veneerle, ¿ Por ventura no se sabe que con el oleo es con io que los luchadores hacen sus miembros mas agiles, mas flexibles y mas vigorosos? Por consiguiente, queriendo Jesus hacernos patente este tierno misterio de su amor, podia elegir una figura mas conveniente ni mas exacta que la del ralle del Acelle material, que representa de una manera tan perfecta la unción de su oleo espiritual y di-

Además, en este huerto era donde se estraia el éleo del fruto de la oliva, y en el fue tambien, dice el intérprete, donde Jesucristo principio a derramar de sus divinos miembros la sangre que nos acerata, que nos fortifica con su uncion, y que es para nosotros un bálsamo de inmortalidad (3).

Mas, así como el aceité multiplicado por Eliseo no se vertia sino en los vasos que le erna presentados por la vinda, del mismo modo la sange de Jesucristo no se recoje sino por las almas que la Iglesia le presenta despues de haberias purificado; y estas almas son las que escuehan las palabras de la Iglesia, profesan su fe y participan de sus sacramentos. Porque en efecto, S. Pablo ha dicho è Yo os he desposado à este unico esposo que es Jesucristo, para presentaros à él como una virgen sin mancha (4).

Eliseo pedia sin cesar á la vinda otros vasos para llenarlos de su

(4) Peopler verhalem, et mansietalibem, et justitim.... Diberiali justitiam et odicii iniquitalem - prosteren marit te Deus oleh britis. (Pz. 44.)

(2) In montum Oliveit, in montem christmatis imparit Jesus, thi coim nos untit oleo lectine, quo juse à Dec unclus crat. Ideo antem nos untit, quia contra diabolum lucistores effecit. (In Jonan.)

Jum Jacastores effecti. (In Journ.)
(3) Sieut ex olivis exprimehatur oleum, ita ibi ex agonia expressus est sanguis Christi, quo quasi oleo reficimur, ungimur, pascinur. (In Matila.).

(4) Despondi enim vos uni viro virgmem castam exhibere Christo. (11. Cor. 11.)

acelte milagroso, y de este mismo modo es como Jesucristo, que desea colmarnos de sus gracias, mucho mas que nosotros mismos deseamos recibirlas, pide continuamente a su Iglesia nuevas almas para derramar en ellas el oleo de su misericordia, y la Iglesia se esfuerza en buscar estos vasos preciosos. Con este objeto envia sus misioneros à los paises idolatras y herejes, y aum en los mismos países católicos nos elije en este santo tiempo de cuaresma para que seamos sus predicadores y os exhortemos, en su nombre, a vosotros, amados fleies, à que abrais vuestres corazones para que el verdadero Elisco pueda llenarlos de los dones de su amor (1). El oleo del profeta no ceso de correr hasta fanto que la viuda no tuvo vaso alguno que presentarle (2). Lo mismo sucede á la bondad de Dios : james es ella la que nos falta : los corazones de los hombres son los que reliusan aprovecharse de ella. ¡ Ay! Temblemos por nosotros; porque el Señor, como él mismo nos ha amenazado, irritado justamente de haber esperado en vano por largo tiempo a nuestro corazon para decramar en él su gracia, detendrá el curso de este raudal precioso. Lo mismo que las virgenes necias del Evangelio, desearemos a la hora de la neuerte proporcionarnos el oleo de su misericordia; mas no encontraremos entonces quien nos lo quiera dar.

Así pues, hoy que este monantial precioso de la misericordia de Diosse abre para derramarse sobre nosotros, renunciemos a mestros vicios, purifiquemos nuestros corazones de los guates prafanos en las lugrimas de la pentencia, y recojamos en ellos la gracia que cerre tan abundantemente de la pasion de lestoristo, e fin de que, si somos en este momento vasos de colera para Dios, en el momento de ser rotos por la nuerte (a), nos bagamos vasos de election, vasos de honor y de glorin, dignos de las complacençias, del amor y de la eterna sociedad del Señor, Jas seg.

(1) Dilate or tourn, et impleho illud.

(2) Respondit: Non habee vas. Steritque eleum.
(3) Vasa irus apta in interitum. (Roin, 91)

### CONFERENCIA SEGUNDA.

Las pasiones.

Debuit per amnia featibus cimilari, ut miseritors fieret.

la debit ser en todo semejonte i ses bremunos para que fuem misercordino con ellos

Hebr. 2

¿Que significa, schores, la estraña metamorfosis, el cambio imprevisto que, segun los evangelistas, se verifico en la persona del Redoutor a su entrada en el huerto de las Olives? Pocos instantes ha, en su admirable discurso despues de la cena, manifestaba una dulce serenidad, y espresaba un vivo desco de ir à la muerte por nosotros, exhortaba a sus discipatos à la paciencia, a la calma y à la paz, y los animaba à morir con gozo por él ; y ved aqui que de repente, sin que ningun acontecimiento movo hava sobrevenido, se munificata a sus discipulos abrumado de tristezo, consternado, timido, tembiando y poseido de un abatimiento profundo (1). Y no solo deja adivinar sus augustias por la immobilidad de sus miradas, la palidez de su rostro, la hinchazon de su pecho, el desorden de su semblante, el temblor de todo su energo, sino que el mismo las declara a sus apostoles, el se las conflesa diciendoles con una voz debil y sollozante: Hijos mios, vo me stento próximo á morir bojo el peso de la tristeza que me abruma. ¡Ay! si vesotres me amais, permaneced aqui y velad conmigo(2), ¡Gran Dies! jasi la alegria del cielo se entristece sobre la tierra ; aquel que causa ja alegria de los angeles esta affigido entre las hombres el valor tiembla, la fuerza vaeila, la virtud está cuferma, el autor de la vida se estremece a vista de la muerte, y el que prometia a los demás su fuerza, su apoyo y sus

consuclos, tleno abora de terror, declara tener necesidad el mismo de apovo, de consuclo y de fuerzal

Sin embargo, este estado del alma santa del Redentor había sido anunciado diez siglos antes, o mas bien había sido históricamente descrito en este pasaje de los Salmos: Mi corazon está turbado dentro de mi, y los terrores de la muerte han caido sobre mi. El temor y el horror me han cercado por todas partes ; vo estov sumergido en las tinichlas (1). Pues bien, si el mismo Dios habia predicho todas estas circunstancias con tanta individualidad, es claro que él los habia querido y decretado; ellas deben pues tener su razon en las profundidades de la sabiduria y del amor de Dios. Esta razon nos la hu descubierto San Pablo" diciendonos que habiendose beelio hombre el Hijo de Dios para resentar al hombre, debió esperimentar todas: las enfermedades del hombre, y hacerse en todo semejante a sus hermanos, para poder de este modo cumplir la obra de su misericordia para con mosotros : Debait per opiata tratribus similari, ut misericars fieret. Bajo el punto de vista que nos presentan estas luminosas palabras del Apóntol, es como debemos considerar los sentimientos de temor, de trists da y de angustia de que estavo poseido nuestro Señor en el huerta de las Olivas : y al ver la libertad cunque les escita en su interior, el orden con que los sostiene y la verdad que nos revela en ellos, lejos de encontrar un motivo de escandalo, veremas por el contrario un motivo de consuelo y de elificacion. Porque en efecto, nosotros quedaremos convencidos de que estos sentimientos no son indignos de un Redentor Divino, sino que por el contrario este Dios Relientor ha debido mostrarse semejante en todo a nosotros, para harernos esperimentar su misericordiesa. bondad : Debnit per cannia fratcibus similari ; ul. miserleors fierel.

### PRIMERA PARTE

Al dirigirse Jeans al huerto de Gelhaemani, ha dado su primer paso hacia el Calvario, (45) La hora del succilicio se aproxima; ya se lovanta la hoguera, el fuego se cociendo, la victima se adelanta hacia el alur, sobre el cual debe ser informanamente degoliada. Mas, que camino tendra Jeans que recorrer pora llegar a el El ca-

<sup>(1)</sup> Et assumpto Petro et duobus filius Zebedar copit pavere, tadere, contristari et mustus esse.

<sup>(2)</sup> Tristis est anima mea usque ad morteon. Soutinete hie, et vigilate mecum-(Manha 26, Mare, 14.)

<sup>(4)</sup> Cor meum contuctation est; formido mortis cocidit super me; timor et tremos venerunt auper me, al contexerant me bruchras (Ps. 54.)

minara de suplicio en suplicio y de padecimiento en padecimiento. Todos sus pasos serán marcados con oprobios; todos los instantes que le restan aun de vida serán colmados de amargura, de afficcion y de dolor. El camino desde Gethsemani al Calvario será una larga serie de utirajos, de insultos, de tormentos y de martirios los mas atroces; los preludios de la inmolacion del Salvador seran tan accilos y tan érueles como la hamolacion mísma. Pues bien, à vista de 
tantos males que se presentan tan terribles y de una manera tan mínuciosa y lan viva en la imaginacion del Redentor, la repugnancia y el terrior agilan su apetito seasitivo, un sentimiento de horror se apodera de su humanidad santa; y se ve poseido por las augustica y por los temores mas terribles; Debuit per omaia fratribus similari, at misericors fierot.

Mas, ¿és verosimil, se nos dirá, que Jesucristo esperimentase a vista de la muerte una tristeza tan grande, una repugnancia tan violenta y un terror tal, que muchos cristianos no lo han esperimentado en semejantes circunstancias? Esos sentimientos, que podrian perdonarse à un hombre vulgar, ano son humillantes para un sabio? : No son indignos absolutamento de un Redentor Divino que se ofrece el mismo à la muerte por la gioria de Dios y la salvacion del mundo? Si Jesucristo no pudo evitar esas pasiones, o alejartas de si, no es Dios. Y si es verdade ramente Dios, no puede comprenderse que, habiendo podido evitar en si esos movimientos, los sufriese; y no es menos incomprensible que pudiendo eximirse de ellos , se someliese a unas angustias que, desgarrando su corazon, rebajan su dignidad y empañan su gloria. Tal es la dificultad que presentan ciertos hombres temerarios, ó mas hien inscusatos, que osan media con la estrecha capacidad del pensamiento humano la altura y la profundidad de la caridad divina. Mas, si se considera a la luz del Evangelio y de la tradicion el misterio de la tristeza y del barror que el Salvador esperimento en el huerto de las Olivas à vista de la muerte, se reconocerá que esos rasgos de semejanza que Jesueristo tuvo con nosotros, nos eran útiles y necesarios, y que fueron asimismo dignos de un Redentor Divino, resuelto a darnos todas las pruebas posibles de su misericordia : Debuit per anmia frutribus similari, ut misericors fieret. Guiados por esta luz vamos à penetrar en las profundidades de este misterio.

En primer lugar es indudable, segun Sto. Tomas, que las afreciones del apetito sensitivo por las que Jesus apareció agitado, aterrado y affigido, fueron y pueden ser llamadas, con toda propiedad, verdaderas pasiones del alma (1).

En segundo lugar es igualmente cierto que esas pasiones y esos sentimientos nos obraron solamente en el apetito sensitivo, sino tambien en el alma Divina del Redentor, supuesto que el mismo dice que su alma está triste. Además, él las esperimenta tambien en su voluntad, al menos en cuanto á la parte inferior, supuesto que el mismo añade: Hágase tu voluntad, Padre mio, y no la mia: Non mea voluntas, sed tua fiet. Esto significa claramente, como observa el interprete, que hubo en su voluntad humana una tristeza y un termor natural de la muerte, y que el hizo un verdadero acto de voluntad al pedir que se le librase de ella (2):

Utimamente, no puede dudarse, añade S. Leon, que esas pasiones fuesen en Jesucristo pasiones trates, verdaderas pasiones humanas. Porque el Salvador esperimento nuestra melanechia entristeciendose, del mismo modo que sintió nuestra confusion al sufrir las menosprecios, y ouestro dolor canado fue clavado en la cruz (2). De otro modo, su semejanza con nosotros no hubiera sido canada perfecta como debia ser: Debutí per coma fratribus similari,

Guardémonos sia embargo de deducir de todo esto que Jesucristo, al abandonarse realmente à la tristza de muestra homanidad, se alligiese de la misma manera que nesotros. La perfeccion de sa semejanza can nosotros exigia sin duda una conformidad entera con nuestra naturaleza, mas no se sigue de aquí que debiese participar de nuestro pecado, ni de sus consecuencias. Del mismo modo que el Hijo de Dios se habit vestido verdoderamente de la carne de Adan con exclusion del pecado, del mismo modo hubia aceptado realmente nuestras pasiones, pero no el desorden de ellas. Ved aqui por què estas mismas posiones, tan humiliantes para nosotros en su principio, en sus effettos y en su fin, fueron, pes pecto a estas tres circunstancias, una gloria para Jesucristo en su humiliación misma (4).

Las pasiones son humiliantes en nosotros en su principio, porque uneco en nosotros sin unestro consentimiento. Llegamos a pereibir una cosa que no es agradable ó molesta, que és favorable ó con-

<sup>(4)</sup> Propriissime dicantur passiones anima affectiones appendus sensitivi, qua in Claristo formut. (3, p. q. 15, n. 4;)

 <sup>(2)</sup> Voluntate ergo am triatains est, et voluit à morte liberari (In 26. Math.)
 (3) In nostra est humiliale contemptus; in metra est moulitudime contristatus; in metro est dolore crucifians. (Serm. F.H., de Paux.)

<sup>(4)</sup> Christi passiones et posteriores glorius. (Petr. 1.)

traria à nuestro bien meral o material, y no està en nuestro poder impedir que independientemente de nuestra voluntad, y muchas veces taudien contra nuestra voluntad, el amor o el odio, la alegria ó la tristeza, el atractivo ó la repugnancia, el desco o el temor se desplerten en nuestro interior. Así pues, esos sentimientos que esperimentamos en nesotros, y que sufrimos en cierto modo, no se designancio el nombre de corfuses, sino con el de pasiones.

Mas, estas pasiones, en cuanto a su principio no fueron involuntarias en Jesucristo; ellus fueron un efecto de su elecciun, y por consiguiente ho fueron humillantes para él. En efecto, los evangelistas no dicen que Jesus temio, que se afrigio al que se entristerio. Ellos se valen de estas espresiones : Jesus principió à temer, a ser abrumado por el tedio y a entristecerse [1]. Esto significa claramento, segun Cornello á Lapide, que el Salvador se turbo libremente y por su propia voluntad, y no a pesar suyo ni por un efecto necesario de la prevision do sus penas [2]. S. Ambrosio habia dicho tambien que en fanto que nosotros sufrimos mestras pasiones por una triste necesidad de mestra naturaleza carrompida, Jesucristo se surigio à ellas por la focra de su voluntad [5].

Y en efecto, el alma santa del Salvador fué adulta desde el instante mismo de su concepcion. Ella vio siempre de la manera mas ciara y distinta en la persona divina del Verbo, à lu que estaba hipostiticamente unida, todos los tormentos, todos los sufrimientos, todos los horrores de su posion y de su muerte. Sin embargo, los sentimientos que esta vista terrible y esta aprehension funesta hubieran debido escitar naturalmente en su apetito sensitivo, la tristeza y el tédio, el espanto y el horror, no se apoderan de su alma sino en el dia de hoy, porque solo en este dia es cuando el consiente que se eleven en su interior, por lo menos, en el grado de intensidad que se advierte en su agonia. Así como una sola vez, en el Tabor, permite que el gozo headifico que esperimentaba su alma en la vision de Dios resplandeciese en todo su cuerpo; del mismo modo una sola vez, en el huerto de las Olivas, permite que su sensibilidad fuese asaltada por la tristera, el horror y el temor, a vista de los ultrajes y de los tormentos que la esperaban. Para asemejarse á los demás

hombres, debio participar verdaderamente de todas las enfermedades del hombre: Debut per omnia fratribus similari. Mas, el permanecio siempre, dice S. Agustin, dueño de sus sentimientos y no los dejo desarrollarse en el sino porque quiso, cuando quiso y como quiso, porque era Dios. El se turbó y se entristecio como hombre, pero con la misma tibertad y la misma independencia con que se habia revestido de la induraleza humana, con que daba su vida por el hombre. El espanto, lo mismo que la muerte, no se acerco a el sino temblundo, por decirlo así, y cuando él mismo le dio orden para que se arercase (4).

Pero si el alma de Jesus, se me podrá decir, gozaba de la vision. clara de Dios, cuyo efecto es alejar todas las penas y derramar en nosotros forrentes inagotables de delicias, ¿cómo pudo el Salvador esperimentar un dolor tan intenso y una fristeza tan viva, que era capaz de causarle la muerte [2]? Aquí no hay maia que deba sorprendernos, responde S. Agustin. La flaqueza de Jesus al lado de su virtud divina, la indecible tristeza que esperimento al lado de un gozo infinito, fué un efecto milagroso de su poder sin limites 31. Con la misma libertad y el mismo poder con que impidió que su bienaventuranza reflejase sobre su energo, à fin de poder sufrir y morir fisicamente, impidio tambien que su gozo Divino irradiase sabre su alma, à fin de poder sentir como nosotros la afficcion y los dolores morales. Estas pasiones, pues, fueron tan gloriosas para elen sus principios, como humillantes son para nosotros. Fueron sin duda pasiones naturales al hombre, supuesto que Jesucristo era verdadero hombre; sin embargo, ellas fueron, dice San Pedro Damian, superiores à la naturaleza humana. La flaqueza es la que produce nuestras pasiones; el poder fué el que produjo las de Jesucristo. Ellas reinan generalmente sobre nuestros corazones; ellas obedecian siempre à Jesus. Ellas previenen en nosotros la razon ; ellas la seguian en Jesucristo. Ellas nacen dentro de nosotros independientemente de nuestra voluntad; ellas no se elevan dentro de Jesucristo, sino cuando el lo manda. Ninguna cosa en el es efecto de la necesidad : todo es efecto del poder y de la libertad : el hambre y la sed fueron en el males voluntarios, lo mismo que la tristeza y el

<sup>(1)</sup> Copit pavere, tadere et montus esse.

<sup>(2)</sup> Copit, id est, ultro et sponte sus; voluntarie et libere, non coacte, non invite. (In Matth.)

<sup>(</sup>a) Halemus nos hujusmodi affectus ex humanic conditionis necessitate; Christi Domini informitas fuit ex voluntate.

<sup>(1)</sup> Hos motas its com voluif-auscrit atimo humano, arcit cum voluit factus est homo. Qua polestate mortous est, cadem est potestate mirlatus. [Do Trinit, lik. 14] et in Journ, 60.)

<sup>(2)</sup> Tristic est anima osea usque ad mortem.

<sup>(3)</sup> Ejus infirmitas fait ex polestate. (Contr. Faunt.)

terror (1). Oh! jeuán augusto, cuán admirable y magnifico es todo cuanto hay en Jesucristo I ¡Cuanto órden, cuanta armonia y cuanta perfeccion reina en esta hipostasis Divina! Las inclables prerogativas de la Divinidad no impiden las flaquezas de la humanidad, ni las miserias del hombre degradan la majestad ni la grandeza de Dios. 10 amable Jesus! ¡Cuán digno sois, en vuestras mismas humillaciones, de nuestro culto, de nuestra admiración y de nuestro amor (2)! Las pasiones son humillantes para nosotros, no solo en sus principios, sino tambien en sus efectos. ¡Cuán desgraciados somos los mortales! No es bastante que las pasiones se antepougan en nosotros à la razon, es necesario tambien que la ofu-quen, ellas no se contentan con ajar nuestra voluntad, sino que llegan tambien à debilitaria; no solamente turban ellas el corazon, sino que muchas veces le tiranizan, le arrastran al mal y no le dejan mas libertad que la que es necesaria para que se haga culpable. ¡Cuantos criminales designlos nos inspira el desen de las riquezas, de los placeres y de las diguidades, y el temor de la pobreza, de los sufrimientos y de la deshoura! ¡Cuántos crimenes no nos aconsejan nuestras pasiones! ¡Cuántas bajezos y cuántas infamias no nos hacen cometer! ¡Cuántos vicios no produce el respeto humano, por ejemplo; y cuantas virtudes no ahoga, especialmente en el corazon de las mujeres y de los jovenes! No hay duda que muchas veces nuestras pasiones son naturales y legitimas, como por ejemplo, el amor de la vida y el temor de la muerte; pero muchas veces tambien se ha visto que este amor de la vida y este temor de la muerte ha impelido el alma fuera de si misma. ¡Cuantos apóstoles se han becho desertores y perjuros bajo el imperio de esta pasion! ¡Cuantos martires se han hecho apóstatas! ¡Cuantas virgenes se han olvidado de la virtud! ;Cuantas esposas han despreciado sas deberes! ¡Cuantos eristianos iran caido en la infidelidad! No sucedio así con las pasiones de Jesucrista; dociles y sumisas en sus principlos, fueron tambien inocentes, puras y santas en sus efectos.

Oliservad, or ruego, el relato que los evangelistas nos hacen de la tristeza y del pavor de Jesus en el huerto de las Olivas. Todas las palabras de que se valen, observa el interprete, espresue el dolor

con una especie de énfasis († ). Estas palabras mismas del Salvador : Mi alma està triste hasta la muerte, significan claramente : El temor de los tormentos y de las ignomiaras que me aguardan me llena de tristeza; mi terror es tan vivo, y ha penetrado y quebrantado mi alma de tal modo, que si de ella desbordase sobre mi enerpo, seria suficiente para bacermo morir. Yo esperimento una melancolia y un abatimiento semejantes à los que esperimenta un hombre que lucha con la muerte. Yo siento que mis fuerzas me abandonan, que mi vida y mi alma se separan de mi, y me parece que me muero por la violencia sola de mi dolor. Estas palabras del Salvozior : Mi alma esta triste hasta la maerte, tienen, zegun S. Hilario, esta significacion. Tal es el terror que esperimento en el foudo de mi corazon que, si la presencia de mi victud divina no viniera al socorro de mi llaqueza hamana, no podria sobrevivir à él, sino que deberia necesariamente morir (2). Y sin embargo, jo grandeza de alma de Josus I Todo està perfectamente ordenido en el autor del orden. Sufrimientos escesivos en la parte sensitiva é inferior, y libertad perfecta y absoluta en la porte superior y racional. So tristeza es profunda y su resolucion es firme. Este dolor tan agado y tan penetrante no turba en memera alguna su razon; no disminuye so fortaleza; no perjudica su poder; ni quebranta en manera alguna su proposito generoso de caminar à la muerte por nosotros. Muy pronto le olremes, en la suplica sublime que dirige d Dios su Padre, tener horsor a la muerte y descarla, palpitar de temor a vista de ella y aceptarla gozoso (2). Nosotros le veremos retroceder ante la imagen de la muerte y salir al eneuentro à los que vienen à darsela (4), (O dichosas pasiones de mi Salvador! La razon les da su velemencia, y la razon les asigon sus limites, de modo que no se dirigen a ningun fin jue no sea santo, sublime y divino, ¡O pasiones juras que lejos de humillar al mediador de los hombres, no lucca, otra cosa que tour ele manifestando su divinidad, al mismo tiempo que revelan su perfecta semejanza con el hombre! Debuit per omain fratribus

Finalmente, las pasiones son humilantes para nosotros, no solo co sus principios y en sus efectos, sino tambien en su objeto y en su

<sup>(1)</sup> Supra naturam fuernat, quia non praecelebant in co voluntatum. Nibil come coccium in Christo, sed omnia voluntaria fuernat, Volcos enim conveit, timuit, tristatus est. (De Fide, libr, 3.)

<sup>(2)</sup> Gloriamur in Christo Jesu. (Philip. 3.)

<sup>(1)</sup> Singula verbe litheat emphasim doloris, (In 2) March's

<sup>(2)</sup> Fridis est minut men, etc. id est: Tanta est anima mene tristina, ut, nia virtus divian perseveraret, me perduceret usune ad mortens, (In 26 Meth.)

<sup>(0)</sup> Trained - the rails late. Verundames non-men voluntar, sed his fiat.
(1) Surgite, mains him.

V. DE R. III.

fin. Nuestros temores y nuestras esperanzas, nuestra tristeza y nuestra alegria, nuestra repugnancia y nuestros descos tienen generalmente un objeto frivolo. Nosotros nos inquietamos muchas veces por males puramente quiméricos, o por bienes que no tienen realidad alguna, y que con frecuência son funcstos. Nosotros tememos la pobreza, que nos causa una humillacion saludable; la tribulacion, que nos conduce al vislamiento; la humillacion, que nos cura del orgado; las enfermedades, que evitan en nosotros el pecado; y la muerte, que nos asegura una vida inmortal (1). Por el contrario, amamus y buscamos las riquezas, que corrompen nuestro corazon; los placeres, que nos debilitan; la gloria, que nos embriaga y la prosperidad, que nos pierde, Muchas veces tambien solo se dirigen las pasiones à un objeto culpable. Efectivamente muchas personas no temen otra cosa que la virtud, no ausan otra cosa que el vicio, ni se proponen otro fin, en sus afecciones, que arrebatar el bien, empapar el hunor y destruir la vida de sus semejantes.

Miss, ¿ que objeto tuvieron las pasiones fiumamas en Jesneristo? S, Pablo nos lo enseña con estas palabras; Jesos, dier, tuvo siempre un fin sublime, puro y digno de un Dios; jomás tuvo otro movil que la miscrientia y el mor: Delour, per mana fratelius simillari.

Sonto Tomas, de acuerdo con las sontos Padres, aftema que las pasiones de mestro Salvador tuvienia tres fines principales: el primero, satisfacer a Dias por los pecados del mundo; el segundo, proportionarios un remedio contra muestras pasiones; y el tercero, probarnos la vended de sa humanidad. Vo tendro consión de desenvalver cumpilidamente los dos primeros motivos en el curso de estas conferenceias. En este día me limitare unicamente at primero, y procurare haceros comprender cuán importante es para nosotros este motivo, y cuán diamo es de la bondad de mestro divino Mastro;

It miserieurs fieret.

Notal, en primer lugar, estas palabras de S. Pablo: Jesucristo, dice, debió haceres semejante en todo a los hombres, con los enales quiso tener à Adao por padre. Esto quiere decir que no fue solo por simpatin o por ufecto por lo que quiso tener con nesotros una perfecta semejanza y tomar nuestras pasiones, como lo harla un hijo de un rey que, arristrado por su inclinacion a un esclavo, adoptase su tengunje y sus modales y se hiciese semejante a el. Por el contrario, la palabra debutt, debio, implica una especie de necesidad. Significa

que habiendo concebido el Salvador, en la inmensidad de su amor y en la plenitud de su libertad, el desiguio de revestirse de mostra morthidad para salver à los hombres, fue necesario que se hiciese en todo semejante à ellos; porque solo de este modo es como podia darles una prueba sensible de su miscricoria: Debuit per omaia frotribas smalltari, al miscricors feret.

Para comprender esto, recordemos, dice S. Agustín, que el pecado de Adan era de tal naturaleza que solo el hombre que lo habia cometido podía explarlo; pero que al mismo tiempo, solo un Diese era el que podía satisfacer dignamente à Dios por este mismo perado (1). La verdad de la Redencion depende por consiguiente de la verdad de la Encarnación, Si el Verbo de Dios no tomo verdaderamente la naturaleza del hombre, esta naturaleza desgraciada no oco ud sufrió ni satisfizo en el; ella es estraña á la acción reparadora del Divino Mediador; ella no tiene parte alguna en su sacrificio; ella no ha sido rescatada.

Si el Verbo eterno no vistio la naturaleza humana sino en apariencia, su redencion, lo mismo que su naturaleza, es una cosa flusoria. Sin embargo, esclama S. Leon, nosotros hemos sido verdaderamente rescatados; porque de nuestro mismo redil fué escogida la victima que se inmoio en el Calvario. Ese carne inmaculada engendroda por una Madre virgen, y clavada después en la cruz por la impiedad de los judios, nos perfenece, y es verdaderamente nuestra. Jesucristo en su pasion ha defendido nuestra misma causa, porque reunia en si, y representaba hajo una forma real la naturaleza de todas los hombres, à escepción del pecado (2).

El Verbo de Dios era al mismo tiempo verdadero hombre. Esta es una verdad consoladora, y tanto mas importante cannto que es el fundamento de todo el Cristianismo. Así es eque el Salvador la quiso hacer de una evidencia incontestable, mostrandose à vista de la muerte, accesible à la tristeza, al tedio y al temor. Tal es al menos la comun opinion de los padres. Olgamos a algunos de ellos.

Antes de morir podia Jesas, si tal hubiera sido su voluntati, dice S. Agustin, haber rlejado de si la tristezar pero quiso pasur por esta prueba para mostrarnos que tenja en si la naturaleza fisca dej

<sup>(</sup>f. Prevalum Adas funtum erat ut illud non deberet solvere nisi homo; sed non powet nisi Dens.

<sup>(2)</sup> Nestrum est qued (peperit materna Virganitas ; nestrum est qued hebraica cutoficit impietas. Per sum agebatur emmium causa, is que erat omnium matera sine (ulpa. (Serm. FIII. et VIII.)

<sup>(1)</sup> Illic trepidaverant timore uhi non erat timor. (Pr. 43.)

hombre, de la que es propio afligirse bajo el peso de la tribulación y bajo el goipe de la muerte (1).

S. Juan Urisostomo es todavin mas explicito. Para condenar de antemano la impiedad de los berejes fontásticos, que sostenian que Jesucristo solo había tenido un cuerpo aparente y fantástico, nuestro Redentor se sometio a sufrir todos los males de nuestra condicion; o esperimento el hambre, la sed y la fatiga; el sufrio á la hora de la maerte nuestra repugnancia y nuestras angostas. En una palabra, el padecio absolutamente como un biombre para convencernos de que había tomado una verdadera hauranidad (9).

Observad benkien que el Salvador no dije: Yo estoy aftigido; sino: Ilt atma esta attigida: palabras admirables y llemas de salvana, en opinio de S. Ambrosio. En efecto; validadose Jesus de este lenguaje, nos ha revelado por una partie, que había en el, ademas del alma, el you fa persona del Verbo, a la que su alma y su cuerpo estanas sustancialmente unidos, y esta es la razon porque dijo mir cima; y que por consiguiente la tra-teza estada en la naturaleza humana y no en la naturaleza divina. Por obsa parte nos ha fucho ver que al hacerse hombre, no solo tomo un cuerpo, sino también un alma bumana, en una paisbra, que visitó ma hamanidad perfecta como la puestra (s.)

Ved aqui finalmento cimo se espreso 8. Hilario: Jesueristo se manifesto triate, horrorizado y afligido; el vertio legrimas, na para recibir algun consuelo de porto de los hombres, sino para revelar a los hombres un grand misterio. Al esperimentar esas flaquezas, esas nifecciones puramente humanas, quiso convencernos de la realidad de su humanidad (4).

Deduzcamos de todo esto, añade S. Agustia, que al someterse Jesueristo à estos pruebas de nuestras enfirmedades, lo mismo que al revestirse de nuestra carne, no ha sido obligado por una ne-

(1) Moriturus pontit utopoesios, tristita esse; red portabat infirmitatem corumqui instanțe tribulatione el morte contristățiu; (In Ps. 20.)

(2) (I) de phantarma pataretur, permititi rarriccis unmi terre naturales defectuscentre, sitto, Liboure, succiri, Humana austinet, ut veram carriero de habitur demonstret, Heavil, 48, in Matth.)

(3) Trists rel, non lips, non divine substitutio, sed anims: associat communiman mean used of corpus meum. (Lib. 10. in Line.)

(4) Obsidus non sibi flevit, sel nobis; at assumpti hominis venitatem ipse queque affectus humana consuctudinis protestaretur. (De Trinit, 10.) cesidad de la naturaleza, sino por un esceso de misericordia [1],

V bien, geómo nos convenceriamos, prosigue S. Ambrosio, de que Jesucristo es nuestro Redentor, y de que sufrio por nesotros, si habiera rehasado asemejarse a nosotros, y hubiera desdeñado nuestros sentimientos como indignos de el (2.7 Desde el instante en que el se sometio al terror y à la fristeza, que son propias del hombre enfermo, cuantos menos motivos tenta para temer y affigirse por si mismo, tanto mas ciertos estamos de que se afligió y temió por nosótros (2). Si no supieramos que Jesucristo es Hijo de Dios no podríamos conocer si la idea de los tormentos de que estamos amenazados fué la que le bixo sufrir aquella tristeza mortal que descubrió con tanta confianza á sus discipulos; mas como sabemos que es Hijo de Dios y verdadero Dios y feliz por consiguiente en si mismo, podemos deducir, al verie triste y lloroso, que él no se aflige sino por nosotros, y que sus lágrimas no corren sino por nosotros (4). Como verdadero eristiano no me raborizo yo de la tristeza de Jesucristo, así como tampoco meroborizo de su crez; yo publico que mi Salvador se aftiglo, lo mismo que digo que fué cracilicado, sin que mi conflauza se aminore por eso, porque su aff celon y su cruz me prueban igualmente que el misterio de la Encarnación no fue una apariencia sino una verdad, y que el motivo principal que le impulso a obrar fue el amor que me tenia (a).

Mas, el motivo de miscricardis, que hizo temblar al Salvador á vista de la muelte, es de tanta limentancia respecto a la diguidad del mismo Salvador y respecto a nuestra ley a nuestra esperanza, que exige de noscros una esplicación mas estensa:

Observemos à este proposito con S. Agustin que el temor de la muerte nos es efecto de una vana opinion à de una precoupacion funesta; sino que es que sentimiento nafural al lombre, y que ha l'e-nida por autor al mismo Dios (e). Si la muerte fuera en si una cosa agradable à indiferente, la gloria de los mártires seria quimerica, pues que no habrian hecho à Dios otro sucrificto que el de un vano

(1) Her humans informative from sent ipone og men as morton, men conditional possessitate, sel dispersionic voluntary objects, Lore, 87.)

(2) Quantalo deletat men valuere, si menne con getelari alle tuta? (In Ps. 51.)

(3) Ergs pro me dolirit, qui pro se minit habait quod doleret. (In Lac.)

(4) Torbin mese informatatis afficitur; suscepti triuntiam meam. (In Loc.)

(5) Confidence tristition nomino, quia exircus practico : noque cuim speciena incirnationis simpalt, sel veritatem. (15nf.)

(6) Morteen largest non opinion and instance, Serms, CLANII, de Feeb, Ap.)

terror (1). Pero no es así; por el contrario, el enemigo mas formidable, que los mártires tuvieron que veneer al confesur la fe, fué el amor de la vida. Este amor vivia siampre en el fondo de sus conzones, aum ante la perspectiva de una felicidad eterna, en cuya posesion iban a entrar al dar la vida por Jesucristo. Triunfando de este amor por amor de Jesucristo fué como tantos cristianos merecieron la gloria del martírio; y por no baberlo sabido ó no haberla querido vencer fué por lo que otros cáveron en una malhadada apostasio.

Si el desco de la muerte es un sectimiento comun a todas las almas santus y perfectas, todas ellas sin embargo esperimentan al accrearse un horror instintivo y secreto. En tanto que esciaman con S. Pablo: Desgraciada de int que soy hombre! Cuando me vere libre de este cuerpo de muerte (2) I una voz secreta de la naturaleza parece que protesta contra este generoso desco, y repite con el mismo apostol : Yono quisiera sin curbargo ser de poindo de mi cuerpo; no desearia que lo que hay en el de corruptible fuese absorbido por la vida o por la gloria celestial, y con la innortalidad vinisse à cubrirme como una vestillura mueva, sin que turiera necesidad de despojarme de la antigua [3]. Esto equivale a decir, segun observa San Juan Crisostomo, que los santes desenn sin duda una vida mejor que los una á Jesucristo, pero que no desean la muerte por si misma. Si chos la invocan, es por el desco que tienen de verse libres de la corrupcion y de la concupiscencia que se ocultan en sa cuerpo y que son obra del pecado; pero no odian el cuerpo que es obra de Dios. Elles quieren despojarse de la que les es estrano, mas co quieren que se les acrebate lo que les es propio (4). Si es un deber para nosotros aceptar la muerte con resignacion, como una pena que Dios ha impuesto con justicia al bombre para que expie su pecado, si es un acto de caridad sublime descarla, a fin de unirse cuanto antes a Jesuccisto para siempre; sin embargo, especimentar el horror à ella es un sentimiento natural y legitimo; y el electo de un noble

(1) Si nulla esset mortis, aut. parva molestiu, non esset lam magna Martyrum.

(2) Infelix 20 home.) Qui me liberalit de dispose metria lugus "Rom. 7.)
(3) Nolumus expoliari, sed superventiri, ut sinorheatur quod mortale est a vita.
II. Cor. 5.)

(4) Non cornem volumos deposere, sed corruptionem; non corpus, sed morteur. Non corpus est opus bei ; correpto et mors sinola peccale investa. Ait [2]—tur Pauluk; id quod albanum est exure vole; non moed propriam. (Seen. X.) XIII. de Ecure;

instinto que nos recuerda que fuimos destinados en um principio à la immortalidad. Porque aun cuando el pacado nos haya despojado de este glorioso privilegio, no dejamos por ceo de aspirar à el , así como el hijo desheredado pierde sus derechos à la succión paterna, pero no el desco de obtenerla. De modo que si se exceptiono los casos en que el hombre es impulsado al suicidio por algun desarregio de sus facultades intelectuales o por una fría desesperación, no puede arrancarse enteramente de su corazon, dice Sto. Tomás, el desco de vivir, y por consiguiente la muerte es siempre para el un objeto natural de burror (1).

Esto supuesto, Jesucristo esperimento un terror mortal en presencia de la muerte, para convenerrors, dice S. Juan Crisostomo, por este sentimiento natural al hombre, que habis tomado realmente nuestra mortalitad, y que era, como nosotros, bijo de aquel Adan cuyo pecado se disponia à expire (2).

Los mártires podian con toda seguridad desplegar su fortaleza, lusultar á los litanos y manifestar un gozo sincero y uma colma gerecta en medio de los applicios mas atroces; ellos podian mirar con intrepidez los crucles aparatos de la maerte; malie podia dudar que ellos cran verdaderos hombres. Mas, si á vista de mas muerte afrentosa, precedida de los tormentos y de los oprobios de una pasionno menos dolorosa, no hubiera manifestado. Jesucristo hinguna serial de dolor, de tristeza ni de espanto, los herejes hubieran abusado do esta circunstanela. Ellos hubieran pretendido que su humanidad no era semejante a la mestra; que ella era aérea o aparente, espiritual e el subieran y por lo mismo impasible. Porque si, a pesar de lodas las puebas que el Salvador dio de la realidad de su carne, se encuentan todavía herejes que se ban atrevido à negarla; hasta qué punto a limbieran llevado su temeridad si Jesucristo se hubiera mostrado impasible o indiferante à vista de la muerto?

Esta rellection es de S. Juan Grisdstomo, el ciudade espresa en estre terminos: Si la malicia del demonio se atrevio a negar la vordad de la naturaleza humana de Jesucristo por el órgano de Marcion, de Valente, de Manés y de tantos otros poyadores impios; si el procuró tumbien destruir por su base todo el misterio de Ja Bedencion, a pesar de que los sufrimientos esperimentados por Jesucristo, su muerte y su sepultura demuestran que es hombre; gaué estragos tun

Naturalities vitam perpetus remanere vellennis i et amissio vita corporalis naturalites est horribilis humano natures, (3, p. y. 46, 5, 6, 6)

<sup>(2)</sup> Mortons recorset, fil quad cut hamanam miendena, (In Matth, 26.)

terribles no hubiera hecho en el mundo este fonesto frenesi, si el Salvador no se hubiera dignado demostrarnos con unas pruebas tra multiplicadas y tan palpables la realidad de su humanidad (1)?

En vista de esto se comprendera facilmente por que Jesus, de jando a los demás apostoles a la entrada de Gethsemani, entra en el huerto acompañado salo de Pedro, Santiago y Juan, y por que solo a presenta de estos se turba, se entristece y se amedrenta. Recordemos en efecto, que los tres discipulos que el Salvador elige para que sean testigos de sus angustias en el huerto de Gethsemani, son los mismos que babía elegido para testigos de su agonia los mismos apóstoles que los habíansidos de su Tronsligura elon, para que pudicese protestar ante el mundo entero que habían visto con sus propios ojos a este divido. Religitor radiante de luz, y caldierto de sanger, rodendo de los homenajes de Moises y de Elias, y en la actitud de un hombre que implora la piedad de sus semigantes, para probar de este modo que aquel à quien habían oido proclamar Hijo amado de Dios por loca de Dios mismo, era tambien verdadera hombre (2).

Se admirari algunos del cuidado minucioso que los evangelistas, diseipulos de Jesus, tuvieron en referir fodas estas particularitades tan humillantes à primera vista, y espaces de ecitisar la gloria de su Divino Maestro, y de rebejar la lidea que su amor y su celo hab an procurado ingerios formar de di Se pregunta con sorpresa por que ellos han representado a Jesucristo con unas disposiciones menos perfetas en aparticuela, que las que muchos cristianos han manifestado cuando se han visto luchando con la muerte. Mas toda admiración debe cesar en vista de lo que acadamos de decir. Porque en estos rasgas dehemos reconocer la ingennidad de los evangelistas, lo mismo que la vecidad y la divinidad del Evangelio. En reconocer la ingennidad de los evangelistas, lo mismo que la vecidad y la divinidad del Evangelio. En reconocer la distribución de la vecidad, no hubierem piutado al Redentor del mundo abrumado bejo el peso de su tristeza y de su afliccion, como el mas debit de los hombres. Lejos de habilar de su abati-

(f) Si ardigama ès diabole, per Marcionen, per Valentinem Manielonum et alio plura, doctriar occumuniam, quantum in ipse firit, petuit subsurtere, tameiti et possiones et umer et «spaliteum reclament» a initial bomo entipoet occum multo amplim diabolos bare dogmata dissenimant 2 (in Metth. 202).

(2) Illus tres tautum as-umit, qui glorise ejus in monte Thahor spectatores extiterant; ut qui glorisea valerant, uderent criam trixita, et audivezcent quod verus erat homo in hec quod viriatore, (In Math.)

miento y de su terror, imbieran ponderado su intrepidez y su valor, y mes lo hubieran presentado hajo un aspecto mas conforme, e guin los judios humanos, & su alta diguidad. Pero no fue este el método que narron los evangelistas. Con un espritu superior à todos los pensamientos humanos, han dicho de Jesucristo lo que ningun disceipulo se hubiera atrevido a decir de su maestro. Es claro pues, que estos santos historiadores esperaban el fruto de la historia que referian para gloria de su maestro, no del artificio de la retorica y de la poesta, sino de la fuerza de la fe y de la verdad ; es claro que ellos intereses y de los calculos humanos; es claro que el Espíritu S guiaha su polma; en una palabra, que el autor del Evangelio es el nismo Dios que forma el objeto y es el herce del Evangelio.

¡Gracias os seandadas, ó santos Evangelistas, por habernos trazado la historia del Hombre-Dios y referido sus dolores con un condor y una sencillezague nada tienen de humano! La revelación de las flaquezes del Salvador nos era tan necesoria como la de sus glorias; las unas y las otras sieven igualmente para consolidar nuestra fe. ; firacios es senn dadas, porque no os detuvo la idea de que este relato pudo ser un escandalo para el orgulio de los incredulos, y purque solo pensasteis en la instruccion de los humildes, y en la edifleacion de los fieles! ¡ Graceias as sean dadas en fin, por babernos hablado de la tristeza del Salvador y de su eruz, y por no haberes, ruborizado de su floqueza ni de su suplicio 1. Y como podinis habecos ruborizado de ello? Bojo esta ignominia aparente de nuestro Salvador, habeis descubierto, por el contrarlo, el sublime misterio destinado a permanecer oculto eternamente al orguilo; el secreto profundo de la sabiduria y del amor de Dios, que quiso salvar el mundo per los oprobles de su cruz. Esta importante fección no sem pendida pura nosotros. Nosotros participanios tambien de voesteas intenclones y de vuestros sentimientos con las disposiciones de una fe humilde como la vuestra; nosotros colocames, a ejemplo vuestro, tuda nuestra esperanza y foda nuestra glocia en las humillaciones de Jesucristo, v.mos confesamos altamente convencidos de que un il es-Redentor debia mostrarse en todo enfermo y flaco como nosofros, para hacernos conocer y esperimentar su misericordia : Debuit per omnia fratribus simillari, ut misericors fieret.

### SEGUNDA PARTE.

Va hemos visto al principio de esta conferencia la precision y claridad con que David habia anunciado en los salmos el misterio da atristeza del Salvador en el hacrto. Ahora añadimos que el mismo David, historiador fiel de Jesucristo, mas bren que su profeta, no salo anuncio este misterio, sino que tambien presentó la ligura de el en su persona. La Saguada Escritura nos refiere que, sallendo de Jerusalen, el santo cuy, persecuido por Absalon su bijo ingrato y asgenerado, cuminada a pie, con la frente encorvada por el dolor, sin flevar mes acompanamiento que las personas de su casa y el poqueño numero de subditos que la habian permanecido ficies. Todos la seguino derramando abundantes lagrimas (\*).

Tambien nos diec la Escritura que at salir de Jerusalen el santo rey se dirigió hacia el arroyo Cedron. Despues de haber atravesado este torrente, subio al monte de las Olivas, con los pies desmudos y la cabeza descubierta, y se detuvo all'ilorando para adurar a Dios y ofrecerle su humilde supina (2). Para bien, dice A. Lapide fundado en la opinion de los antiguos Padros, es imposible no ver en este cuadro el retrato anticipado de Jesucristo, que perseguido tambien por nuevos Abasiones, por los Júdios, sus hijos ingratos y rebeldes, attandeon a Jesusalen con un aire de tristeza profunda; el nova neompañado mus que de su pequeña fundia, es decir, de los apóstoles, que participen de su afficien ; el atravisca el mismo torrente Cedron, y va tambien a retirarse al monte de las Olivas, para arra alli en actitud de la mayor humildad y del mos vivo dolor (3).

Grocio, interprete protestante, y por lo mismo nada sospechoso de misticismo, añade que Achitophel, el antigo antigua y el cansejero de David, a quen labo traicion despues para hacerse consejero y guia de Absilon, fue la figura de Judas. En efecto, este peridio discipulo hato tambien traicion à Jesus, cuyo amigo habia
tido, y sirvió de guia à los Judos para que pudicen apoderarse de
la persona del Salvador, como lo l'abia aconsejado el mismo. Por

otra parte, continua el mismo autor. Abiadon, indigno hijo de David y rehelde à su rey, foe la figura del pueblo judio, a quien el Señor, en la Sagsada Escritum, había tlamado su hijo, y que se reveló contra Jesucristo, su verdadero maestro y señor [1].

Pero del mismo modo que David, despues de la persecucion de Abadon, subio al trono y se afirmó en el; sat Jesucristo, despues de la persecucion de los Judíos, estableció su reino sobre bases etermas; Et regui ejus non orti fínis.

Y para que nada falte a la semejanza entre la figura y el original, debemos añadir que Achitophel, autor y complice de la rehelion de Absalon, y Judas, que habia animado la traicion de los Judios, cayeron los dos en la desesperación, y perceleron de la misma manera, estrangulándose con suspropias manos. Y finalmente, un acero vengador puso fin a los crimenes de Absalon dandole la muerte, así como la espada de los romanos destruyo al pueblo judio dispersando por el mundo sus desgraciados restos.

Mas, si David se mostro inconsolable en la muerte de Absalon no fue lanto, a mi parecer, por haber perdido, su hijo amado, cemo porque, ilustrado por una luz profetica, descubrio en el triste fiu de Absalon la terrible figira del fiu todavia mas triste del pueblo judio, que delta ser heredero de su restigo lo mismo que de su arimam. Por otra parte el dolor que David manifesto en esta ocasion fiu tambien una figura de la tristera mortal que Jesucristo esperimento en Gettasemani por la perdola de su queblo predilecto y la de los cristianos que habian de seguir su ejemplo.

Así pues, plesgraciados de vosotros, Absolones sensuales, ingratos y rebeldes, para quienes la santa trist-za de la piedad, las prácticas severas del Evançeiro y el espiritu de suntátion y de obediencia a la voluntad de vuestro Padre relestial, son cosas desconocidas l Desgraciados de vocotros, los que solo puncias en asguraros en el mundo una posición comoda y brillante, y en pasar alegramiento vuestros días en medio de los regalos y de los goces de la vida ! Porque llegars un día en que vuestra loca alegría y vuestras risaslinsansalas se convertirán para visotros elevar motivo de llantos plenas y de ciernos dioloco [2].

Mas por el contrario, los compañeros que halrian permanecido

Egressus est rex, et universa donns eins pedibus sais omnesque fielant vorc magna, (IL Reg. 15.)

<sup>(2)</sup> Transgredichatur turrentem Gedron; as embliat clivum otivarum, flens, et apatto capito, et muis pedikas, adoraturos Dominum.

David contraits transpressor to renter Gelron, but typos Glirici, consider to renter transpredients, (In Matth, 26.)

<sup>(1)</sup> David typus Christi : sieut perfidus Achitophel Juda; ili Abadamus, ingratus et rebellis filius populi judini imaginem gessit. (In Jonani)

<sup>(2)</sup> Var vohis qui ridetis nune : Quia flebaria (Lie. 8-)

fieles à Bavid, y que le habian seguido en su fuga y en su destierro, dividieron después con el las comedidades del tromo; y fueron por consiguis pie una figura de los apostoles y de todos los verdaderos cristicoos que, después de haber estado asociados à la tristeza y al dolor de Jesucristo, participaran de su gioria y de su felicidad.

plu-bous, pues las alimas ficles, que animadas de un celo sincero per su salvación elema y de un amor ferviente por Jesucristo, por curan asseciarse à sus amarguras.] Si, almas ecistimas, vosotras seried dichoas si cifents questras delicias en la sociedad, si os encerrais lejos dal mundo, en el silencio de la oración, en medio de las láguimas y de las mortificaciones de la penitencia; porque vuestra histera, vuestra pallidez, vuestra recogimiento, vuestra hundid di vuestra morte del penitencia; vuestra bundid di vuestra morte del penitencia; vuestra vida de sacrificio y de oración, todas estas cosas de que el mundo se luria parque no conoce su valor al su recompensa, serán convertidas un día para vasotras en una alegría perfecta, en o la gloria lómortal, que los mundanos podran anvidiaros, pero que junas os podrán arrebatar (0.

El lugar mismo en que Jesucristo se turba y se entristece es un pretagio tanto mas feliz pira vosotras, cuanto mas funesto es para los pecadores. En efecto, el valle de Gethsemani, atravesado por las agues del arroyo Cedron, es precisamente el valle de Jesafat, como afirma el venerable Beda (2), ¡ Eu este lugar pues, es donde embriagadas de gozo y circurdodas de luz, verĉis un dia, o almas prede tinudas, a los Absolones modernos, a los mundanos, muy diferentes de lo que son hoy ! Al presente están entregados á la sensualidad, al orgullo y a la avaricia; ellos se muestran intratables, desdeñosos, crueles y sin pudor. Al presente, viles columniadores de vuestras necionos, censores injustos de vuestra piedad, son los autores funestos de vuestra desgracía. Mas entonces los vereis humillados. degradados, postrados à vuestros pies, con el signo de la reprobacion en la frente, el sello de la ignominia en el semblante y la desesperación en el corazon, esperar de vuestros labios la sentencia que ha de decidir de su desgraciada suerte por toda la eternidad (3)

¡Oh! enán terrible será encontrarse entonces a la izquierda, entre los réprobos en compañía del demonio! ¡Y cuán du'es sera estar a la derecha con Jesucristo y entre los escoglidos! Ay! Supuesto que todavía es tiempo, hagomos un esfuerzo para asegurar desde hoy el puesto que descaremas ocupar en ese gran dia. Remaimones para esto en torno de Jesucristo; descemos humiliarnos, sufrir y mortificarnos por el, y tendremos seguramente la dicha de reinar con ci (1). De este modo reconoceremos por unestra propla experiencia que las humiliaciones y las miserias humanas, cuya prueba habia querido sufrir Jesucristo, fueron la condición necesaria para que participásemos de su misericerdia en esta vida y de su gloria en la otra: Debuil per omnia fratribus simillari, ut misericors fuerel. Así sea.

(1) Si... compatimer at et conglorificemer. (nom. 8.)

ANL

MA DE NUEVO LEÓN DE BIBLIOTECAS

<sup>(1)</sup> Tristitia vestra convertetur in gandium; et gandium vestrum nemo tollet i volis (Janus, 20.3)

<sup>(2)</sup> Inter musila urbis et montein Olivetum est vallis Josaphat, înterbaturque 3 forcente Cedron.

<sup>(3)</sup> Stabout justi in magna constantia adversus cos qui se acquistavernat. (Sup. 5.) Judicuntes duodecim tribus Israel. (Matth., 19.)

# CONFERENCIA TERCERA.

La Oracion en el Huerto con relacion à Jesucristo

Appiriantes in auchrem filei, et entrumme-

Posticula los non en levas, antier rescourisher de la fe.

Hebr. XII.2

Mientras que la sabiduria del hombre no comunica sus lecciones sinó por medio de la palabra, Jesocristo, la sabiduna de Dios, nos ha instruido tambien con sus obras, Va ocho siglos antes, habia quanciado Isaías que los hombres seriar instruidos en la escuela del Mesas, no solamente escuchandole, sino tambien viendole (1). Esta es la razon, parque el apostol S. Pablo nos exherta à que unes acordendos siempre, del las instrucciones salidas de la boen de nuestro Divino Maistro, y principalmente à que tengunos los ojos continuamente fijos en sus efempios ( asegurandonos al mismo tiempo que estas mindas de piedad, de religion y de amor nos harán progresar mueho en la ciencia de la fe, y nos syndaran à consumar la obra importante de nuestro salvación: Aspielentes in auctorem figura, el consumantorem Jesam.

Nuestro atternoucioso Salvador ejercio principalmento este divino precepto en el principio de su sagrada Pasion. En esecto, ¿ hay cosa alguna que, á primera vista, nos parezes menos digna de un Bios fiedentor que la oración que lace en el huerto 7 vista conhargo, en estaoración, en a que paruce que recinaza la muerte como el mas cidal de los hambres, se unitestra claramente verbalero Elloy de Bios y Redeutor del mundo.

No haremos pues otra cosa en el dia de hoy que fijar con una pladosa atencion miestras miradas en Jesus cuando ora; este será el modo de confirmarnos en nuestra fe, de abrasar nuestros corazones

(!) Et erunt oculi tui videntes prace; terem tuum. (Is. 80.)

LA OBACION EN AL IMPARTO CON RELACION À JASUCEISTO. 39 en el amor de Dios, y de escitarnos à consumar con el la obra de nuestra salvacion.

#### PRIMERA PARTE.

Despues que el Salvador, en el Huerto de las Olivas, bizo conocer a sus discipulos, como dijimos ayer, el dolor que inundaba su alma, y les recomendó la calma, la vigilancia y la oracion, S. Mateo y S. Marces nos dicen que se alejo un poco de Pedro, de Santiago y de Juan (1). Por una parte, dice Origones, se alejo à fin de quedar solo para orar ; porque la saledad conviene especialmente al corazon atligido y al alma desconsolada, que procura encontrar el consuelo en el recogimiento y la oración; mas por otra parte, se alejó poco, a fin de que los apostoles pudiesen ser testigos de su aplitud y dir los acentos de so oracion para poder anunciar un din los grandes misterios que le habían de ver obrar para la salvación. del mundo. S. Lucas se vale a este proposito de una espresion muy notable. El dice que Jesus se arranco de sus discipolos y se alejo de ellos a la distancia de un tiro de piedra (2). No hay en la Escritura Sagrada, dice S. Geronimo, una sola palabra ni una sola letra que no hava sido colocada con intencion y por un justo motivo (3). Por consiguiente, al decir el Evangelista, no que Jesus se alejo, sino que se arranco de la companda de sus discipulos, espresion que un cierra una idea de benevolencia, de adhesion y de afecto, nos ha dado a entender chramente que Jesus se alejo de sus amados discipulos con pena y como por faceza, y que este sentimiento procedia, no de que él inviese necesidad de su compania ni de sus consuclos, sino de que ellos miamos necesitaban de su presencia y de su apoyo, ¿O amable Jesus! Luego es verdad que si nosotros permanecentos en estado de gracia, si nos mostramos vuestros verduderos disafonios, vos encontrais vuestras delicias en permanecer con nosotros ! Luego es cierto que, no sin un disgusto amargo, os separais de nosotros cuando nuestra tibleza, nuestra ingratitud y nuestros pecados os obligan a alejaros de nosotros ! Pero, jo misterio de misericordia inefable! Aun en este caso, Jesus no se aleja sino a una distancia en ta, y de tal modo que podamos verle y ser vistos de él, nirle y

<sup>(1)</sup> Progressor profilom. (Matth.) Cum progressinet paulum. (Marc.)

<sup>(2)</sup> Et tips avul un est ub els quantum jietus est l'ipidis. (Loc. 22.) (3) Ne pre littera in Striphora sine cana est. (In 48. March.)

ser oidos. El permanece à muy poca distancia à fin de poder, echandonos una mirada amorosa, convertirnos y volver á cenpar su lugar

en medio de nusotros.

Notad tambien esta bella y misteriosa expresion : Se alejó a la distancia de un tiro de piedra (1). Cualquier persona, lo mismo el niño que el hombre, puede arrojar una pledra á una distancia mas o menos larga, segun el grado de su fuerza. Luego al decir el Evangelista que Jesus no se alejo sino á la distancia de un tivo de piedra, ha querido advertirnos que emmdo nuestra cobardía, anestra insensibilidad, amestro sucno y mustras faltas obligan á Jesus á alejarse de nosotros, lo hace de manera que con un ligero esfuerzo de nuestra, parte, un poco de violencia sobre nuestras pasiones, unu intención recla, o una supuea ferviente nodemos todos y cada uno de nosotros fanzar hacia el nuestro corazon, cuya dureza le ha hecho semejante a una piedra. Cualquier brazo es bastante fuerte para esto, toda voluntad puede llegar sia trabajo hasta nuestro Salvador Jesus, todo desco sincero poede llegar à heric amorosamente su corazon y obligarie a alurrese a la misericordia. Esta es la causa por que la Escritura Sagrada nos dice : Arroja tus cuidados y tus afecciones en el seno de Dios, y el recibira to corazon en el suyo, degramara en el la nación de su gracia, el lo ablandara, el convertira la piedra su carne, el lo alimentara y le dara la vida 2).

Despues que el Salvador se alejó un poco de sus discipulos, se puso de rodillas, anaden los Evangelistas; inclinó humildemente su enerpo, bajo su feenta [3] y se prosterno devotamente con el rostro contra la tierra (4), ¡O espectáculo capaz de enternecer los corazones mas duros! ¡Ved ahí arrodillado a aquel cuyo nombre no pueden oir propunciar los habitantes del cielo, los de la tierra ni los del inflecno, sin caer al numento de redillas (5)1 ; El hijo de Dios adora y pide á su eterno Padre como el ultimo de los hombres l ¡Ah! Esto consiste en que, al mismo tiempo que ha querido tributar à Dies su Padre, por medio de esta humilde aptitud, por este acto de adoración, un culto perfecto y digno de él, ha querido ensenarnos tambien la humildad, el recogimiento y el respeto con que

(1) Quantum jactus est liquidis.

LA ORACION EN EL HEERTO CON RELACION & JESUCRISTO. 41 debemos adorar y suplicar á la majestad infinita de Dios. El lix querido instruirnos, con su ejemplo, de la necesidad que tiene el hombre, cuando ofrece a Dios el homenaje de su adoración y de sus preces, de asociar todas las partes del cuerpo a los sentimientos de su alma, a fin de que todo el hombre sen el que pida y adore. Previendo que los hérejes se atreverian un dis à poner en duda la Importancia de los actos exteriores del culto, quiso enseñarnos el mismo que las genuflexiones, las inclinaciones, la elevacion o la union de las manos, los golpes de pecho, la señal de la cruz, en una palabra, todas las ceremonias de la Iglesia, estan muy lejos de ser cosas indiferentes; que, si ellas no alcanzan la gracia por si mismas, concurren sin embargo à aleanzarla, supuesto que humillan

el espíritu, invitan al recogimiento y numentan la devocion. Mas no perdamos de vista á nuestro Salvador que, al aplicar a la tierra su frente, su boca y sus brazos extendidos, convierte cu bendicion la antigua maldicion con que estaba herida la tierra, la abraza, la estrecha contra su corazon y le da el beso de paz que la reconcilia con el cielo; la riega con sus lagrimas, la humedece con un sudor sangriento y se prepara para consumar la obra de nuestra salvacion. En efecto, levantando lentamente la cabezo, fijando en el cielo sus ojos bañados en lagrimas, y extendiendo los brazos en forma de cruz, exclama con una voz sonora aunque triste, con un tono firme pero humilde y respetueso : Padre mio, Padre mio, vos que todo lo podeis, ¡ay! haced que este caliz de mi pasion se aleje de mi, porque esta demasiado lieno de vuestro furor. Si es posible, si vos lo quereis, os pido la gracia de que me dispenseis de beberlo. Sin embargo yo me someto enteramente a todo cuanto dispongais. Hagase vuestra voluntad y no la mia (1).

Mas, jo Dios mio l que oración es esta! Es este el resultado de los ardientes deseos, de los vehementes trasportes que him hecho suspirar à Jesus toda su vida por el caliz de sus penas! ¡Ahora que ese cáliz se le presenta, procura alejarle de si, vuelve la cabeza y pide con lustancias à su Padre que le libre de el ! ¿ No es al quien decia pocos dias ha asus discipulos : Yo debo ser bantizado con un bautismo de sangre ? j Oh ! j si supleseis el ardor que me devora y cuanto me parece que tarda el dia en que debo beber de el hasta Las heces l ¡Si vosotros pudierais ver como palpita de impaciencia mi corazon, con cuanta ánsia dessa volar al encuentro de la fanza que

<sup>(2)</sup> Joets super Bominum curam tnam; et ipec le cutitriet. (Pr. 54.)

<sup>(8)</sup> Provide in favier snam. (Matth.)

<sup>(4)</sup> Procidit super terrant. (Marc.)

<sup>(5)</sup> In nomine Jesu amme genullectatur collectium, terrestrium et infernorum, (Philipp. 2.)

<sup>(1)</sup> Pater, omnia the possibilio sunt (Merc.)

42 LA OBACION EN AL RUERTO CON RELACION À JESECHISTO. debe atravesario (1) 1 ¡ Y bien, como se concilia este deseo ardiente que Jesus experimenta de derramar su sangre por nosotros, con la repugnancia que manificia ahora á derramaria!

O supirea liena de terribles misterios! Si el padre eterno no escucia a su Hijo, i, que va a ser de Jesus? Y si lo escucha, i pobres de nosotroa! ¿que suerte sera la nuestra? ¿De berennes decir que lesus sicuto que sus fuerzos le jaltan, que su valor le nhandona, que su amor vacila y que la salvacion del mundo esta en peligro? No, hermanos mios ; todo lo confrarlo. Mientras que esta oración parecer que ella pono en duda, al parecer nuestra de, ella la confirma; mientras que ella pono en duda, al parecer nuestra salvacion, la lleva a dehido efecta: Aspacientes in auctor en fidei, et consummatorem Jesus.

Seria un error muy grave, dieu S. Leon, creer que Jesueristo haya querido por un solo instante reclazar la muerte, por medio de esta suplicii; porque no solo la india aceptado ya desde el instante de su encarnacion, sino que habia aceptado ya desde el instante memoria en la institucion de la Eucaristia, y por medio de este sacramento habia comunicado ya anticipadamente su fruto a sus discipulos (2).

Esta cazon tiene mucha farrza, porque, segun el modo de argumentar de S. Hilario, el cáliz, que Jesucristo distribuyo entre sus discipulos durante la cena, era el cáliz mismo de su paston; él contenta la sangre misma que ba a ser derramada muy pronto para la renasion de muestras pecados, y suponía por consecuente la inmolacion de la victima. El Salvador pues no podía retracturse de lo que baltá hecho.

El no podía negarse á ser víctima, supuesto que ya se había inmoiado di mismo como víctima de una manera mestica. El no podía negarse, al derramar su sangre, supuesto que había ya dispoesto de ella para nuestro provecho en el sucramento de la Encarista (3). A esto añade S. Agustin que Jesueristo como Ilijo de Dios había pronunciado, de acuerdo con su cterno Padre, el decreto de su pasion y muerte. Esta és la mzon pór que estaha en cierto mado LA ORACION EN EL HUERTO CON RELACION À FISHCRISTO. 43 obligado à someterse à el, supuesto que el que debia beber de este cátiz amargo era el mismo que lo habra preparado (1).

Es necesario finalmente recordar que esta repugnancia de Jesus, esta oposición de su voluntad humana a su voluntad Divina, había sido ordenada y disquesta, seguo Sto. Tomás, por su misma voluntad Divina, supuesto que la voluntad humana en Jesucristo estaba sometida enferamente a la voluntad Divina [2].

¿Por que pues, quiso el Salvador experimentar esta repugnancia que rebaja al parecer la escrimeia de su sacrifició; y por que nos la quiso dar á conocer? Por motivos dignos de la sahiduría de Bios y de su amor á los fiombres.

S. Geronimo dice ca primer lugar que al dirigir Jesus esta suplicad Dios, rechazá el cóliz de su pasion, no porque tuylese horror de beber su heces amargas, supuesto que solo habla venido al mundo para sufrir; sino porque esta cáliz le cra ofrecido por las manos de los fudios, que teniam una patria comun con el, que descendian de su mismo origen, que no podian presentarselo sino para la ruisa de ellos mismos, y finalmento porque debra beberlo en Jerusalen, cindad inforthanda cuya entera destrucción debia causar esta efremustancia (3).

Ved aqui por que, segun observa el venemble Beda, no dice el Salvador simplemente, pase el celiz; sino pose este celiz; es decir, esta passon que le cra presentada por los Judios, y que no podian bacersela aufrir sin hacerse ellos mismos culpables del mas horrotoso crimen, digno de los mas terribles eastigos (4).

Ast pues, por esta exclamación: pase de un este coliz, no tanto se miestra Jesus horrorizado por si mismo, cuanto penetrado de compasión por su antiguo puebto escogido; es, dice Teoflucto, como si hubiera exclamado; ¡Cadenas, tootes, espinas, cruz, tormentos, biastenias, oprobios, muerto, de doude vens a mil ¡O Jerusalen¹-/ O pueblo não muy anado! Yo constento en morir por tu satvacion, pero que no sean tas manos las que derramen mi san-

(I) Auctor valiets happe est iper qui bibit. (True), le Joenn, 112.)

(2) Noe meum quod voluntar homano in Christophind volchet quam ejec voluntar divina, procededat ex insa voluntate divina coper hemeplacito natura hamana taotibus properis movebatur. (3, p. q. 46.)

(3) Non timore patientii, spin hot veterat al potercher; sed propier reprobationem populi Judicorum, et everyimem miscre-fermoleum. (In Maule.)

(4) Nou dicit: Transfer à me calicom; sed signanter, cafirem intum, has est populi Judocarum, qui excusationem habere non justest. (In Murc.)

<sup>(</sup>f) Soplismo habeo baptienti : at quamodo exorctor usque dom perficiator-

<sup>(2)</sup> Non est existimusium qued Dominus Jesus passionem et mattum voluetit decimere, cujus jum discipalis sarramenta tradiderat. (Seem. F.)

<sup>[3]</sup> Oumquid pati ipse infeliat i Atqui superius laintendam in remissionem peccatatum corporie sin superinem connecraverat. (Con. 31, in Matth.)

cuante amo tambien a aquellos que han de perecer por habérmela

dado (t).

Pero el Salvador se propuso en su oración un objeto mucho mas interesante para nosotros. Ya vimos en la conferencia de aver cuan importante nos era que Jesucristo nos convenciese de la verdad de su humanidad, mostrandose sujeto á la tristeza y al miedo, sentimientos propies del hombre ; pero no era menos interesante que nos convenciese tambien de la certeza de su Divinidad. El dogma que nos enseña que Jesucristo es Dios y hombre al mismo tiempo y que tiene dos naturalezas en una sola persona, es el principio de miestra fe y de nuestra salvacion, es el fendamento de todo el Cristianismo. En efecto, como hemos dicho ya, si Jesucristo no es verdadero hombre, si no pertenece realmente a nuestra humanidad, su redescion nos es estreña é indiferente; y si no es verdadero Dios, si no liene la misma Divinidad que su Padre, su redencion es esteril cinclicas. Pues bien, su oracion, que es una manifestacion inclabie de la handad de su corazon, es al mismo tiempo una revelacion clara de la union de las dos naturalezas, divina y humana, en una sola persona. Esta es la razon por que debemos reconocer en Jesueristo, que dirige esta suplica, no solo el Dios de misericordia que se apiada de los Judies, sino también el Dios de sabiduria , que establece y consuma la fe de los pristianos : Aspicientes in auctorem fidel, et consummitorem Jesum. En cferto, Jesus dice por una parte : Pase de mieste calis, y por otra anade : Hayase vuestra voluntad. V ved aqui claramente, exclama S. Ambrosio, dos vofuntades distintas en Jesucristo, y por consiguiente dos naturalezas unidas sin alterarse ni confundirse. La palabra transcot es el grito de la finqueza y de la repugnancia; el procha que en desucristo la Divinidad no na quitado a la humanidad el sentimiento ni la aprehension del dolor. La palabra flat es por el contrario la expresion da la fuerza y del precepto; ella prueba que la bumanidad en Jesucristo no ha quitado a la naturaleza Divina su inmutabilidad ni su impasibilidad. La voluntad que rebusa revela el verdadero homabre: la veluntad que acepta y que manda nos manificsta el verdadero Dios 21.

Por mejor decir, esta misma repugnancia á la muerte, que es una pracha de su humanidad, lo es al mismo tiempo de su Divinidad. En efecto, Jesucristo es hombre, mas segun la calificación que él mismo se dió por boca del Profeta, es un hombre singular, un hombre tinico en su peregrinacion sobre la tierra (1), pues que es el unico hijo de Adan que participa de su naturaleza sin haber heredado su falta. Es pues estraño à la muerte, lo mismo que al pecado del que ella es castigo. La inmortalidad le pertenece. Pues bien, si a vista de la muerte hubiera guardado silencio y la hubiera aceptado sin manifestar repugnancia alguna, hubiera parecido que abdicaba sus derechos naturales a esta inmortalidad que le era debida por un doble título, es decir, como Hijo de Dies, y como hijo del hombre exento aun de la sombra misma del pecado que es la causa de la muerte. El hubiera dado a entender que aceptaba la muerte como una pena merecida en justicia. El hubiera manifestado que no solo era hijo de Adan segun la naturaleza, sino que participaba tambien de su falta. Aquel que jamas conoció el pecado, seria confuedido al momento con los pecadores. Esta repugnancia á la muerte ,que manifiesta al principio de su oracion : Pase de mí este caliz, es una prof sta clara de que no es tributario de la muerte, porque mada tiene de comun con los pecadores justamente condenados a morir. Mas., cuando aunde Haguse vuestra voluntad, declara que solo la acepta par someterse al decreto de su Padre. El declara que sto este decreto que el mismo formulo de acuerdo con su Padre, y al cual ha suscrito por su voluntad, no debia ni podia morir. El declara, dice Sto. Tomás, que ama su propia vida, y que debe amaria necesariamente, porque es sonta, para y Divina; y en fin que, como dice el Profeta, solo se decide á abandonar en manos de sus enemigos una vida tan preciosa y fan amada, por obedecer ta valuntad de su Podre, que es la misma voluntad del Verbo, y por su amor ardiente il los hombres (2).

Así pues, prosigue S. Juan Crisóstomo, Jesucristo en esta oracion manifiesta to que él es, y asegura todos sus derechos y todos sus privilegios. En el momento mismo en que se sujete à la muerle, revela su immortalidad. La tanto que se somete a la condicion del hombre, conserva su diguldad de Hijo de Dios. El tributa a su

<sup>(</sup>t) Postalat misericordia prioris populi, uc ali Illo bibut calicem propinatam.

<sup>(2)</sup> Quasi home mortem recruans, quasi Deus sententium mum servans. (1) 90 Lery

<sup>(1)</sup> Singulariter sum ego domec transeam. (Pr. 140.)

<sup>(2)</sup> Christus vitam soam maxime dilectam propter donom charitatis postif, secondom illud : Dedi dilectam animam means in manus inimicocum. (8, p. 9, 46 art. 6.)

Paire celestial el enito que le es debido, porque no inclina su frente por necesidad, sino que obedece por amor. El no tiembia en su presencia como un vil raclavo, sino que le habia con la seguridad y la familiaridad de un hijo. LAy! muy bien conoce la grandeza del Paire celestial el que de ese modo se dirige a el. El sabe lo que debe decific y lo que puede serie agradable. La humilidad y la confamiza de la oricción muneram la mobleza del que la hace, y publican su grandeza y su Divindad.

Jesucristo pues, en esta incfable oración manificata que es Dios y hombresi un tiempo mismo; en ella pracha tambien que es Redentor del mundo. Para reparar el genero humano no era bastante que lesacristo fuese verdadero hombre, sino que era necesario tambien que reprisentase en si la humanidad raida, que sufriese y muriese como hombre pecador, sin haber contraido la mancha del pecado. El debio ser no solumente verdadero Dios, sino tambien un Dios que elevase hasta el infinito el mérito de los sufrimientos y de la muerte del hombre. Pues bien , este es el misterio que nos descubre tambien la oración del Salvador.

En efecto, al oirle repetir, con una vaz debil é interrumpida por los soliczos, estas pulgbrias: Peders osis, si es posible , pase de mi, dispessadins de beber este calis do amarqura, ¿como seria posible reconicer en el el Hijo miso de Díos, igual en todo a su Padre, y de la misma naturaleza que el? ¿No se eree oir por el contrario, osegura S. Agustin, al lenguaje del hijo del hombre, mos del hombre debil, limido y enfermo, que gime bajo el peso del pedo (2 12, No son esos acentas los mismos que habieramos hecho oir nosotros, pobres pecadores (3)? Luego supuesto que el ora como nosotros, supuesto que usa un lenguaje que se asemeja al del pecado, no nos es posible dindar que tomó realmente una carno semejante a la carno de pendo (4).

Mas, à pesar de que Jesus, añade S. Leon, usa el lenguaje de mestra naturaleza desgraciada, timida y fragil, no lo habla como mestras; el lo habla, no como un lenguaje propia, sino como un lenguaje que ha tomado de nosorros, y que conviene al ser hunalde LA ORACION EN EL HUERTO CON BELACION À JESUCRISTO. 47 que representa, es decir, al hombre perador. El había, como uno de nosotros, porque había por nosotros (1).

Y para que no nos quede duda alguna sobre este particular, observemos que á los acentos de la miseria y de la flaqueza propias del hombre pecador, une los acentos de la resignacion y de la fuerza, que solo convienen al hombre regenerado, rescatado y perfeccionado en la persona y por la persona de su Redentor, que es Dios. Haciendo Jesucristo que à la repugnancia que manifiesta a beber el caliz, precedan estas palabras : Si es posible, manifesta que esta repugnancia de la nationaleza humana esta, desde un principio , subordinada al decreto de Dios, y que ni un solo instante ha estado en oposicion con el; que es un sentimiento que le habia sucrificado aun antes que naciese en el, y por lo mismo es puro, santo y legitimo. Cuando a la manifestacion de esta repugnancia anade estas palabras: Sin embarge Lit ass questra coluntad, y no la mia, nos hace ver que esta misma oración, que parecia revelar la flaqueza y el miedo, revela verdaderamente el caracter de una sumision completa, de una resignación absoluta y de una obediencia perfecta. Sin embargo, no ca esta, dice el venerable Beda, una oracion contradictorio ni incoherente; sino mm oracion chyas partes se armonizan de una manera admirable. Etta es simple y absoluta, tal como debe ser en la boen de un Redentor Divino que , por una parte, representa en si todos les pecadores, y que, acordandese por otra parte que solo los representa para salvarlos, los eleva á todos a la santidad y a la perfeccion de Dios, y forma de ellos una ofrenda digna de su grandeza, de su majestad y de su amor (2).

Puede interpretarse tambien de otro modo esta oracion. Tomada il la letra, significa lo signiente : e Si es posible, Padre mio, que los hombres se salven por otro media, Jay l'haced que yo me libre de las humillaciones profundas, y de los tormentos atroces que me aguardan. a Pero, quo sabia el Hijo del hombre, padra decirse, que el decreto que le condenaba á una muerte vergonzosa y cruel, aunque libre en su princípio, era irrevocable en enauto a su ejecucion ? ¡Par que pues dice : Si es pasible, cutando sabia que no lo era? ¡Ah! No es por si por quien ha habiado de esta posibilidad, sino por nostros; es para lincernos comprender lo que jamás comprendere-

<sup>(1)</sup> Spunts Filius Pairis diedivit, non quasi condițime servi aed mogum honorem Pairi rabiliems, et Filis diguitatem servana, (Honel, 7, in Epire, ad Ephes.)

<sup>(2)</sup> In carne infirmitatis agnescebatur vox peccators, (In Pr. 21.)

<sup>(3)</sup> Unde erant illæ vuces nisi ex nobisassumptie?

<sup>(4)</sup> Quis suscepit similitudinem curnis percatt, suscepit similitudinem voris percati. (Hist.)

<sup>(4)</sup> Nostre utitur voce natura; cansum agit fragilitatis, et trepidationis nostra. Secon, LFL;

Reministreus prapter quod missas est, clamat: Non sicut ego volo, sed sicut in. (In Marc. 14.)

mos demastado : la malleia del pecado, El habia dieho : Padre mio, si es posible, luced que yo no sufra una muerte tan ignominiosa y tan atros, y à pesar de una suplica tan tierna, la condicion de esta muerte para la salvación del género humano permaneció en su severa inmutabilidad. Esto nos demuestra claramente que era imposible que los hombres se sulvasen de otro modo que por las penas y las lumillaciones del Mesias, por su pasion y su muerte de cruz. Asi pues, la grandeza del remedio revela la profundidad del mal. Y es necesario deducir de aqui que los pecados de los hombres son un mat harrible a les ojes de Dios, y que irritan hasta el estremo su justicia, supuesto que se necesito nada menos que los oprobios sangrientos y los padecimientos mortales del Hijo de Dios para poder explar estos pecados y satisfacer esta justicia. Es necesario deducir de aqui que la malicia del pecado es inmensa á los ojos de Dias, supuesto que de ella resulto, en cierto modo, para Jesucristo la imposibilidad de verse libre de tentas penas, supuesto que el pecado le obligo a beber este caliz amargo, desde el momento en que el se hizo generosamente nuestro Cristo, nuestro Redentor: Oportuit Christum putt. Una satisfaccion infinita supone una ofensa infinita. Por consiguiente, supuesto que esta salisfaccion infinita fue rigurosamente exigida, es necesario decir con Sto. Tomas que del pecado del hombre, con respecto a Dios contra quien se cometto, es una ofensa infinita.

Finalmente, la muerte no es obra de Dios. Ella entró en el mundo en consecuencia del pecado, por los artificios y por la cavidia del demonio, a quien Jesucristo liama per lo mismo el usesino del hambre desde el principio del mundo (1).

Además, si el Salvador hubiera aceptado la muerte sin temor ui repugnancia, hubiera dado motivo para suponer que la aprobaba y la miraba como la condicion natural del hombre : error pravisimo, enseñado despues por los pelagianos.

¿Qué hizo pues? La rechazo (2), y por esta repulsa, dire S. Ambrosio, profesto contra la maredad, contra el escandalo de la muerte que no es obra saya, y condeno al demonio que es su autor (3). El munifesto al mismo tiempo su dolor al ver que el pecado y el demonio habían sujetado a todos los hombres, contra el

LA ORACION EN EL HUERTO CON RELACION À JESUCHISTO, 49 designio primitivo de su bondad, a la triste necesidad de morir. De modo que esta palabra franseat, pase, es un rapto de su amor; una exclamaçion de su corazon que se affije à vista de la funesta condicion à que nos vemos reducidos, mashienque el efecto del terror que le inspiran las llegas de que muy pronto va á verse cubierto él mismo (+).

Pero despues de haber manifestado este sentimiento de indignacion contra la mano pérfida que dió la muerte al primer hombre, y en el a toda su posteridad; despues de haber hecho conocer la diferencia que existe entre el Illio de Dios, autor misericordioso de la vida, y el demonio, autor infame de la muerte, recuerda lo que el es, y para lo que ha venido al mundo. Esta es la causa por que, en el momento mísmo en que parece mirac la muerte con repugnancia, la acepta con alegrin; cuando parece que huye de su vista, corre a su encuentro; cuando parece que la teme, acelera el momento en que debe sufricia, y exclama : Hagase vuestra voluntad y no la mia, ¡Ay! esto consiste en que él ve que al someterse à la muerte que le està rescryada nos provee de armas para combatir . para yencer y destruir la nuestra; asegurandanos al mismo tiempo el privilegio de resucitar un dia con el , y manifestandones por lo mismo que es nuestro verdadero Redentor (2).

¡Cuinta dignidad pues, cuanta grandeza brilla en esta oracion tan sencilla y tan humilde! ¡Cuantas cosas se encierran en ella! ¡Cuantos misterios nos descubre! ¡ Cuántas verdades nos revela! Jesus dice at principio: Pose de mi este cáliz; y ved aqui la naturaleza humana que sufre; ved aqui la flaqueza que se intimida à vista de la muerte; ved aqui el esclavo que rehusa los tormentos; ved aqui el en pable que linye del castigo; ved non el pecador, ved non el hombre. Pero Jesus añade: Hagase vuestra voluntad, y no la min; ved aqui como desaparece el primer Adan y como se manifiesta el nuevo en todo su espleador; ved aqui el lenguaje de la flaqueza reemplazado por el sublime acenta de la fuerza, de la santidad y del deber : ved aqui la víctima que se ofrece voluntariamente á Dios; ved aqui el sacrificio augusto que principia; ved aquiel mediador compasivo que intercede; ved aqui el Redentor, ved aqui a Dios (3).

O sabidur a profunda, o magnificencia sublime de las acciones de

<sup>(1)</sup> Dialolus homicida erat ab mitio. (Januar, 8.)

<sup>(2)</sup> Proment a me calls like.

<sup>(3)</sup> Dens mortem non fecit; et idea facilit Christm quad que non fecit. (Ed. 10. in Enc.)

<sup>(1)</sup> Dales, Domine, non-tua, sed men vulners; non-tuam mortem, sed nostram infirmitatem; quia post Ada: Lapsum tali tramitu nobis esset ex hor seculo recedendum, at mori necesse sit. (Bid.)

<sup>(2)</sup> Reminiscens propter quad missurest, change: Non sent ego sala, sed sieut la, (3) Reminiscens propter quad missassest, clamat: Non sicut ego valo, sed sicut tu.

V. DE R. III.

Jesus nuestro Divino Maestro! En la humildad misma de su actitud, en la sencillez de sus palabras, en la expression de su dultura y en la manifestacion misma de su dolor, nos hace ver de una manera cuasis sensible los misterios de su persona, el carácter de su misión, el objeto de su venida, la espontaneidad desu sacrificlo y la vehemencia de sis quior. Ved aquí pues como esta noche sombria y funesta brilla con la chridad del dia mas, pure: Nox sicud dies illuminabitar. Ved aquí como nos permite yer, puestas, por decirlo así, en accion, las veciades fundamentales de nuestra Religion santa:

Contempla, o eristiano, a tu Salvador que ora; considerale cun una dulce complacencia en esa actifud tan lumillante para ci, y tan fecunda en misterioses resultados parat. De ese modo sentirás rendmaise ti le; renacer tu esperanzo é inflamorse tu caridad, y volveras o adquieir el valor que necessius para aplicarte á la obra de tu santificación y de tu salvacion.

Sin embargo, para consumaresta grando obra, necesitamos, no solo contempiar a Jesucristo, sino tambien imitarley dividir con el el cáliz de sus humiliaciones y de sus padecimientos. Esto es lo que nos ha enseñado tambien unestro Salvator por medio de su oración. Esenciado,

Es doctrina de S. Pablo, que el cuerpo real de Jesueristo representada lambien su cuerpo mústico, es decir, la Iglesia. Pues bien, aporandoses, Hilartoen estadoctrina del Apostol, sostene que cuando Jesas júdio à su Padre que al-jase de el este cáliz, se viciontraba posado de temor, no por sus tormentos, sino por los nuestros. Su intención, pues, fué pedir que se le dispensase de beber el cáliz amargo do los suririmientos, no a el como cabeza, sino á el en sus mientros; no a el en su humanidad, sino en la nuestra; no a el en su persona,

sino e su Iglesia, á quien representaba (1).

To corazon tierno y composito de Jesus En todo el discurso de sir vida haba cifrado sua delicias en enjugar todas las hagrimas, en emburar todos los padecimientos y en librar à los hombres de todos sus males. Ahora que la muerte se le aproxima, sufre todos los tormatos à que nos habiamos de ver expuestos nesotros mismos, su aflige de investro dolo y plás que, si es posible, fodos las tribulaciones, todos las incominina y todos los tormentos pasen de su cuerpo mistico a su energo real; pide que seou acumulados sobre el solo, y se vean ilbres de ellos sus fieles, sus escogides, á quienes mira como à

LA OBAGION EN EL MUENTO CON RELACION À JESECRISTO. 51 si mismo; di pide en fin agotar solo el caliz de sus sufrimientos, de tal modo que no quede en él una sola gota para nosotros: Transeat à me caltar iste. Mas, al monifestar con tanta proutitud su entera conformidad à la voluntad divina, Veruntamen, non sicut ego volo, sed sicut tu, declara ablertamente, dice S. Agustin, que es imposible que el hombre se cure sin el remedio amargo de los sufrimientos, y que resucite sin acercar à sus labios el estiz de las humillaciones y de la muerte [15].

¡ O vosotros los que os quejais de veros en la tribulación y en las lagrimas, acordãos de que Jesucristo nos hubiera dispensado, con su oración, de todo sufrimiento, si pudissemos salvarnos sin sufriel Perque, ¿qué es lo que hubiera podido negar el Padre Eterno à su Hijo después de una oración tan humilde y tan ferviente? Mas al sumeterse Jesus à su voluntad no solo aceptó las tribulaciones para nosotros, sino que las atrajo todas en cierto modo sobre nuestras cabezas. Es necesario, pues, convenerse, dice S. Pahlo, de que elias són uccesarias; que entran en el plan y en el órden de nuestra salvación, con la que están estrechamente ligadas; y que este es el unico camino, el camino seguro para entrar en el reino de Dios (2).

[Ay! Las riquezas, los placeres, los honores y las prosperidades del mundo embriagan el espiritu, enervan el corazon, corrompen al hombre y le conducen à su perdicion; mas la humiliacion, la miseria, el dolor, la adversidad, el adslamiento del mundo y el desprecio de si mismo le curan y aseguran su salvacion.

Almas frigiles, que en medio de las ingustres de la vida murmurais contra la providencia de Dios, acusandola de muy severa cou vosotras, sabed pues que el Dios que os pruchu, no es fanto el Dios que exstiga en su indignación, como el Dios que cura en su hondad, y que al baceros pasar por el crisol de las tribulaciones, solo procura partificaros, y de ninguna manera causar vuestra desgocia.

No nos engañemos. Fué necesario que Jesus sufriese, como nos lo asegura el mismo, para entrar en la gloria que le pertenecia por su anturaleza 3): con mucha mas razon debemos nosotros sufrir para gozar de una felicidad que no nos pertenece sino por gracia.

<sup>(1)</sup> Totas igitur supra ces qui passori erant metus est ; atque aden pro ils arel qui passori post se erant, dicens : Transest à nie calix inte. (Canon at in Maish.)

<sup>(</sup>t) Smarr non potes, nisi amarum tribulationis calicent biberis; bibe ni vivas; quid amarum est in tali pocuso quod prior ipae non biberit? (Serm. 1233) de Temp.)

<sup>(9)</sup> Per multas tribulationes oportet nos introire la regnum Dei. (der. 14.) Aspecientes in auctorem fider, et consummanicem Jeaum.

<sup>(3)</sup> Oportuit Christum puti, et its intrare in glorium suum. (Luc. 2.)

Cuando Jesucristo, sin embargo de ser Hijo de Dios; cuando María, sin embargo de ser Madre de Dios; cuando los apóstoles, los martires, todos los santos y elegidos de Dios, à pesar de ser sus amigos, se han salvado por medio de las humillaciones y de los sufrimientos, è podria suceder que alguno de nosotros se salvase por otro medio? Si nesotros suspiramos sinceramente por nuestra patria, no abandonemos el camino real de la cruz : este es el único que condues al cielo. Jesucristo, dice S. Agustin, ha sido como un medico compasivo, que sin embargo de estar lleno de salud, las gustado primero la amarga behida, il fin de animar con su ejemplo al enfermo para que la tome. Nosotros alegamos el prétesto de que no tenemos desco ni fuerza para beher el cuitz de los sufrimientos que Dios nos envia (1); mas unamonos á Jesus con el amor y con la intencion; estendamos como el la mano con valor para recibir el cáliz de amargura que nuestro Padre comun nos presenta, y behamos de el con una paciencia cristiana, con una pindosa resignacion, exclamando tambien con el : Hagase cuestro voluntad, Dios mia, y no In min. Y para elevar muestro valor a esa altura, tengamos la vista fija en Jesucristo. El ora, el se entristece, el sufre por nosotros, y de este modo nes dice en voz alta que nosotros debemos tambien orar, afligirnos y sufrir con mucha mas razon. El ilustra nuestra fe con sus palabras, al mismo tiempo que nos alienta y nos sostiene con su ejemplo : Aspicientes in auctorem fidei, et consummotorem Jesum.

## SEGUNDA PARTE.

El proteta David nos ha revelado un motivo todavía mas tierno y mas sublime do la repugnancia que el Redentor del mondo manifesto à la muerte en el huerto de las Olivás. A saber, que el estaba dominado per el pensamiento del valor infinito de la sangre que iba à derramar por la salvación de los hombres en el discurso de su pasion, y del poco froto que muchos de ellos habian de sacar de su muerte : Quer utilitas in sanguine meo (Psal, 29.)?

La muerte eterno, la ruina irreparable de tantas almas como iba à rescalar inatilmente con su sangre, fué, dice San Ambrosio, la causa de las angustias, de la tristeza y del temor de la muerte que LA GRACION EN EL HUERTO CON RELACION À JESUGRISTO. 53 se apodero de su corazon amante (1...; Qué tormento para un padre tierno ver à sus hijos ingratos redoblar el fuor y los ultrajes contra étem proporcion de su ternum para con ellos ; Que prueba tan terrible para su corazon verlos correr à su perdicion al revelarse contra ét, y verse obligado, à pesar del geito de la naturaleza que se eleva en favor de ellos, à escuchar la voz de la justicia, à abendonarios à su suerte funesta, y à ser él mismo el testigo y la causu inocente de su perdicion ?

Tal fué el suplicio que desgarro el alma de David. Absalon su hijo, babía degollado inhumanamente con sus propias manos á su hermano Amon. Todavia eubicito de sangre, toma las armas este hijo bárbiro contra su propio padre, que no solo le había indultado de la pena de muerte, sino que le había concecido el más generoso perdon. A pesor de esto, David en la vispera de una batalla, de la que dependia su corana, y tal vez su vida, olvidó que era rey, y solo se acordo de que era padre. Así pues, en las instrucciones que dió a los generales de su ejército, tes dijo: ¡Ayl salvad por piedad a mi infortunado Absalon (2). O Joah., has oido cuál es mi disco y mi voluntud. Que Absalon sea desarmado y humillado, pero que viva. El es ingrato y rebelic si duda algua ; pero es mi hijo: yo quiero que sa salve, yo lo quiero; Sercate suibi puerum Absalon.

La batalla se dió, el ejécetto real triunfo, mas Absalon finé atravesado con una fanza. (bh.) Quien podria espresar el dolor de David al oir esta noticia. El torrente Cedron, y el monte de ins Olivas, como dije en el dia de aver, se admiraron de verle pasar con los piés desnudos, la cabeza cubierta de centan, la tristeza en el rostro, la palídez en la frente, las lagórmas en los ojos y la angustía en el corazon. Este no es un rey vietorioso y triunfante; su aspecto es el de un rey vencido, fuglitivo o prisjonero. Las orilhos del torrente y el eco de la montana repiren tristemente, en vez de los canticos de vietoria, los gemidos lastimeros de este padre desolado, que exclama a cada paso: «1 O vietoria funesta para el corazon de un padre, pues que le privas de su hijo! Absalon, bijo mio, hijo mio Absalon, iddade estas? ¿ Por que no puedo yo dar mi sangre para volverte la vida? o al menos, / por que no puedo yo dar mi sangre para volverte la vida? o al menos, / por que no bee podido yo morir antes que tu o al mismo tiempo que ta (3 ?

<sup>(1)</sup> No dient : Non possum, non fero, non bibo : prior bilit mediem Jesus, at Lilbere non dubitaret agratus, (Nerm, LXXIVIII de Temp.)

<sup>(1)</sup> Tristabatur, quia nec malos perire volchet; (In Luc.)

<sup>(2)</sup> Servate milii puerum Alicalom. (11. Hog., 18.)

<sup>(3)</sup> Absalom, fili mi, quis mihi det ut ego moriar pro te, fili mi Absalom ≥

(No observais, hermanos mios, en este acontecimiento memorable de la Escritura Sagrada, la historia mas bien que la profesca de la escena dolorosa que el Salvador nos presenta en el Huerto? Los lugares donde llore David son los mismos donde Jesucristo se entristece y se ve poscido por el dolor: Las mismos cavernas repiten los mismos coss. David se lamentaba solo de haber perdido un bijo a quien oda su solicitud y toda su prevision no habian podido salvar de la muerta lemporat; y Jesucristo Hora, gimey tiembla por los eristianos, sus hijos regenerados, aunque endurecidos, a quienes toda su songre y todo su amor no podrian salvar de la muerte elerna.

Si, el Salvador prevee en este día que muchos de nosotros, verdaderos Absalones, teúldos aun con el bantismo de sangre de nuestro hermatio inmolado por nosotros y para nosotros, se rebelarán contra la autoridad y la ley de Díos, nuestro comun. Padre; y que desda entoners el título de hijos de Díos, y de hermanos de Jesueristo santificados y redimidos con su sangra, haciendonos mas ingratos, nos hara fambien mas culpables; y que por consiguiente, su sangré, en la que no habremos querido ser lavados para merecer la recompensa, solo servirá para redoblar el castigo, para convertir el remedio en ponzoña y trasformar en fesoros de colera ha riquezas de su misericordía: ¿Que utilites in xanguine men?

Si ci ilora, no es por los multiplicados tormentos que debe sufrir por nuestra salvacion; por el contrario, el quisiera poder sufer lodavia mos por un objeto tan amado para su conzon: Quis minhi det ut moriur pro (e? La causa de su llanto es que nuestra malicia, nuestra perversidad debe hacer inútil su pasion para muchos de nosotros, y que s pesar de todos sus oprobios y sus tormentos, nosotres nos obstinaremos en perceer.

Asi pues, canado Jesucristo case en tierra en el Huerto, cuando extiende sus braxos como para figurar de antemano sa posicion en la cruz, cuando se entristece, cuando se liena de angustia y se cobre de un sudor de sangre, es porque entonces se coloca entre el infierno y nosotros, es que nos intercepta el camino para que no corramos á precipitarnos en el, es que procura apagar sus lhamas elerans, es, finalmente que, con sus lagrimas y sus suplicas, hijas mas bien de su mor que de su dolor, nos grita desde lejos para obligarnos á que nos detengamos y abandonemos el camino funesto de la perdicion.

Mas, en presencia de un espectáculo tan tierno, a vista de este misterio de misericordia y de bondad, que nos muestra un Dias llorando, solo al pensar quellegará un dia en que nos perdamos, ano es

LA OBACION EN EL HUERTO CON RELACION À JESUCRISTO, 55 unhorrible escandalo ver que nosotros permanecemos tan indiferentes y tan insensibles à nuestra perdicion? ¡ Ay! ; Es may cierto por desgracia que la muyor parte de los cristianos, non en esta metropoli del Cristianismo, totalmente ocupados de lo presente como si no corrieran nugum riesgo para el porvenir; dedicados al regalo de sus cuerpos y olvidados enteramente de sus almas, inquietos par las cosas de la tierra sin pensar siquiera en el ciclo, viven como si la vida presente no deblera concluir, o como si la eternidad no limbiera de principiar jamas! ¿Y que resulta de aqui ? Resulta, dice la Escritura Sagrada, que, sorprendidos por la muerte en medio de sus placeres y de sus vicios, en un momento son precipitados en el fuego devorador del inflerno, y encerrados para siempre en el abismo de la condenación 1). Víctimas insensatas de las preocupaciones del siglo, de las asechanzas del demonio y del delirio de las pasiones, ¿por qué os obstinais en perceer? ¡ Av! ¡ abrid los ojos y ved la suerte funesta que os aguarda. Pensad en que teneis una muerte que safrir, un julcio que temer y una eternidad que encontrar! Ahora que teneis tiempo, aprovechãos del mérito infinito de la oracion, de las penas y de los dolores de Jesucristo. Reformad vuestra vida conformandola à la de vuestro Salvador, de tal modo que podais fijar vuestras miradas en el sin rubor y sin remordimientos. Penetremonos todos de estos sentimientos y tomemos tudos à la vez esta resolucion, à fin de que, despues de haber adorado, servido é imitado s Jesucristo en la tierra, tengamos todos la dicha de contemplarie y de bendecirle para siempre en el cielo, como el antor de nuestra fe, el apoyo de nuestra esperanza y el consumador de nuestra salvacion eterna : Aspicientes in auctorem fidei, et consummatorem Jesun.

(1) Durant in bonis thes was, et in punero ad inferna descendant. (201.)

E BIBLIOTECAS

# CONFERENCIA CUARTA.

La vigilancia y la oracion.

Digitale et orale, ut non intestis in tantationem, epicitus quidem promptus est, care outem informa.

Velad 7 orad, para que no entreis su trotscion; perque el espíritu esté prouté, pero la carue es dibili.

(Matth. 26.)

La mayor miseria del hombre no consiste en ser debil, sino en creerse fuerte, en estar demisiado pagado de sé mismo y llenarse de orgullo à pesar del triste espectaculo de so debilidad. A cada instante vemos que se renueva en el mundo lo que David reflere de si florando: esto es, que el hombre es siempre desgraciadamente derribado y vencido cuando confia demasiado en sus fuerzas. Muchas vecas ence poder sostenerse contra todos los ataques de la tentación (1); mas cuando en su loca presunción pensaha tocar el elelo, se encuentra precipitado en las puertas mismas del inferunça. Efectivamente, el que se apoya en sus propias fuerzas como si fuera Dios, no tarda en sufrir la triste experiencia de la fiaqueza humana; mas por el contrario el que teme, el que desconita de si mismo, el que vela y ora, perque tiene muy presente que no es mas que un hombre, adquiere la faerza de un Dios (3).

Ved aqui por que la ultima leccion que, pocas horas antes de morir, nos dirigio el Salvador en las personas de sus discipulos, que nos representaban en el huerto de las Olivas; el ultimo precepto que nos dio, y que nos dejo como su testamento, como la ultima expresión de su solicitud y de su amor, fué que velemos y oremos sin cesar, si no queremos ser el juguete miserable de las tentaciones. Perque, mode, aun cuando el espiritu esta pronto y lleno de reso-

- (1) Ego diri, in abundantia mes: Non movebor in asternum, (Ps. 19.)
- (2) Et vita mea inferno appropiaquavit (Pr. 87.)
- (3) Ego dixi ; Dli estis, (Pr. 81.)

lucion, la carne es siempre débil y enforma : Vigilate el orate. Despues, juntando el ejemplo al precepto, se puso el mismo á velar y a orar por largo rate a vista de sus discipules.

Interrumpamos tambien nosotros en el día de hoy, como el mismo Salvador lo lizo para darnos esta importante y saludable leccion, la oración que le vimos principiar ayer. Expliquemos la lección y el ejemplo que Jesus, en un momento tan doloroso para el, nos dió acerca de la vigitancia y la oración. Veamos como estan espresadas é inculcadas en ella la necesidad, la importancia y las condiciones de esta primera practica de la Religion, y encontrarémos en ella un motivo ámplio de instrucción y de edificación para nosotros.

### PRIMERA PARTE.

Ya vimos que habiendo llegado el Salvador à Gethsemani, mando à ocho de sus discipulos que se detuviesco à la entrada de este lugar, y liamando aparte a Pedro, Santiago y Juan, penetro con ellos solos en el interior del huerto plantado de olivas, que se encontraba en aquel lugar (1). Y bien, ¿ por que dividio Jesus sus discipulos en dos secciones? Los apostoles, hermanos mios, con Jesucristo a su cabeza componian la Iglesia que existia entonces, y eran la imagen de la Iglesia futura, Por consigniente al dividir Jesucristo los apostoles en dos porciones, la una que descansa, sedete hie, y la otra que camina con el, assumit secum, manifiesta, dicen les l'adres y los interpretes, las dos clases distintas que deblan componer su luiesia; la una formada de aquellos que contemplan en el reposo y la otra de aquellos que progresan trabajando; la una de simples fieles que obedecen y la otra de pastores que gobiernan; aquella que confienc los débiles y esta que confiene les perfectes; la primera numentada con los reprobos, que componen el mayor número y la segunda que contiene unicamente los escogidos, que forman la minoria, supuesto que él mismo ha dicho que son muchos los llamadas, y pocos los escogidos (2).

En cuanto a los apostoles que el Salvador introdujo consigo en el fluerto, no fueron mas que tres, porque este número misterioso de las tres Divinas Personas es el mas perfecto de todos. Si eligio o

<sup>(4)</sup> Venit Jesus eum illis in villam qua dicitur Gelbremani; et invit discipulis suis Seidele hic (Matth.); et assumit Petrum et Jacobum et Joannem secum (Marc.)

<sup>(2)</sup> Multi sunt vocati, pauci vero electi. (Matth, 20.)

Pedro, Santiago y Juan, fué en primer lugar, dice Origenes, porque estos tres discipulos eran las columnas principales de la Iglesia naciente; porque eran los mas firmes de todos, los mas fervientes y los mas perfectos, y por lo mismo los menos susceptibles de escandalizarse de la tristeza, del pavor y de la agonia que debia esperimentar su Divino Maestro. Podemos anadir à esto que su elección recayó sobre eltos porque representaban las notabilidades, y por decirlo psí, la alta aristocracia de fa Iglesia; esto es, Pedro representaba los pretados, Juan los dectores y Santiago los martires. Finalmente, el los eligio porque, despues de haber sido ellos los ilustres testigos da los suffontentes y de las giorias de Jesucristo, debian anunciarlas en los idiomas mas generales entonces, y en las ciudades mas celebres de la therra; à saber, Pedro en Boma en titioma latino, Juan en Efeso en griego, y Santiago en Jerusalen en hebreo.

Observemos sin embargo, respecto al asunto de que tratamos, que Jesuccisto, segun nota S. Lucas, mando velar y orar para no ser vencidos por la tentacion, à todos los apostoles, lo mismo à los que dejo a la puerta que a los tres que entracon con el en el Huerto. El quiso enseñarnos de este modo que la oración y la vigilancia son una necesidad, una práctica, un deber comun en todos fiempos y en todas circunstancias, un remedio universal para todos los que pertenecen a la Iglesia, sea cualquiera su edad, su sexo o su condicion; que no es menos necesaria al justo para perseverar, que al pecador para convertirse; al hombre perfecto para sostenerse, que al debil para fortificarse; que ella es la facute del celo de los apostoles, de la sabaluría de los doctores, de la prudencia de los prelados, de la fuerza de las almas acometidas por la tentación y del fervor de las almas persistentes; que ella es finalmente el escudo de las virgenes, la armadura de los martires y la corona de los elegidos. Mas entremos, con respecto a estas dos practicas, en algunos pormenores, descendamos a las aplicaciones particulares.

En todo tiempo, hacia dicho nuestro Salvador en el Evangelio, debe el hombre velus, porque en todo tiempo puede ser asaltado por la tentación y sucumbir (1). Hay siu crabarzo ciertas ocasiones en que la tentación está mas próxima y es mas violenta, y entances es necesario estar vigilante contra si mismo mas que nunca. Tal era la posición de los apóstoles en aquella noche terrible. Satanás, como el Salvador lo habla dicho, todo lo tenia dispuesto para pasardos por la

criba, como se hace con el trigo cuando se le quiere separar de la cizaña (1); es decir que queria, segun la esplicación de Eutimio, hacerles caer y perder la fe (2). Aquella noche pues debia ser para todos ellos, por su fe en Jesucristo, una noche de peligros y de contratiempos. Elios debian verse espuestos á huir y á dispersarse como un rebano timido que se vé privado de su pastor. Su valor debia ser paesto a una prueba dificil. Su fe habia de tener que sosiener rudos a'aques, por lo que habian de ver que sucedia á su Maestro. Jesus se lo había anunciado claramente (3). Mas las palabras del Salvador, que espresaban entonces el peligro de la situación en que se hallaban los discipulos en Jerusalen, pintalian también muy al vivo el peligro de la nuestra en medio del mundo. Con mucha razon, dice S. Geronimo, se compara nuestra vida en este pasoje à la noche; porque así como durante la oscuridad de la noche es cuando se abandonan principalmente los hombres al vergonzoso vicio de la embriaguez, del mismo modo cuando ci espiritu se halla oscurecido y sumergido ca las tinieblas, es cuando el escandalo y la tentacion se muestran con mas frecuencia (4). De modo que estas palabras de Jesueristo se dirigen tambien a todos nosotros, supuesto que de nosotros todos puede decirse que en la noche fun sta de este mundo debemos suponer que sufriremos el escandalo y la tentacion, por cuanto seguimos la fe de Jesneristo (5).

¿Qual es en efecto, esciame S. Leon, la obra de virtud evangelica que no sen controriada? ¿Qual es la fe que no sea combatida? ¿Qual es es el cristiano que no tença encenigos poderosos que venece? ¿Qual es en fin la victoria que se obtiene sin resistencia / Mientras que vivimos en la tierra nos vemos rodeados de ascehanzas por todos lados, y espuestos à luchas porpetuas en todas partes (c).

Una virtud que gozase de un sufragio constante y universul; una virtud que no escontrase obstáculo alguno, que un escitase la corridia, que no provocase la censura ni sufriese la contradiccion, seria

- (1) Situn expetivit cos at cribaret tient triticum. (Luc. 22.)
- (2) Excutietur fides quam in me habetis. (In Month.)
- (3) Omner ves scandelum patiennia in me in ista beete. Scriptum est enim: Perentiam pastorene et disperentur trees pregis (almitical).
- (4) Signanter addit in lita moete : quia, quomodo qui mehriantur, moete insbrimitir : sic qui scandalum pariuntur, in moete et tenebris subsistemi. (fix Motth.)
- (5) Omnes vos semalalum patienimi in me in ista anete.
- (6) Nulla sunt sine fantationum experimentis opera virtutis. Nulla sine probationibus fides, Nullau sine lieste certamem. Nulla sine congressione virtoria, Vita line nostra in medio pratiorum est.

<sup>(1)</sup> Vigilate itanue omni tempore. (Luc. 21.)

una virtud sospechosa. Eu efecto San Pablo asegura que todos los que aspiran á vivir segun las leyes de una piedad sincera, y a caminar por las pisadas de Jesucristo, encuentran oposiciones de toda espeche, que degueran en perscenciones verdaderas (1). Y en esto no hizo el Apostol mas que repetir en otros términos la predicción del Salvador, de que todos sus ficles as verian espuestos al escándalo y à la tentación durante la noche de la vida presente (2).

La Iglesia, al menos en auestras comarcas, goza de una paz profunda. Mas esta par, dice S. Ambresio, tiene tambien sus perseuciones y sus contradicciones. Hay l'ambien en unestra época una turba de mertires ignorados, que se yen obligados diariamente à confesar la fe de Jesucristo en medio de las mas radas pruchas, y los verdaderos ficles sufreo tantas especies diferentes de martirios, cuantas especies hay de persequelones en el mundo (a). ¡ Cuántas veces las lenguas envenenadas presentan como crímenes las acciones mas santas ¹ ¡ Cuántas veces vemos que la gracia mas edificante solo escita el desden ó la unvidia, y que la inocencia mas pura no puede hacerse perdonar su recato y su delicadeza [a]!

El que consigue librarse del desprezio é de la persecucion de los grandes, no puede sustrarese il la envidar de sus iguales ni à la oposicion de sus semejantes. Y no dejen de verse algunos padres que se burian, ellos mismos de la religion de sus hijos, é algunos esposo que insultan la modestia cristiana y la piedad de sus esposos (4). Muchos que habian resistido à los mas rudos ataques, se dejan se dueir por los atroctivos de una vida regalada y ociosa. ¡Cuántos cristianos han perdido en estas persecuciones ocultas del vicio las coronas que habian conquistado en las persecuciones publicas de los tiranos (6)! Porque, como advierte S. Agustin, la lengua de un vid adulador és muchas veces mas mortifera que la mano cruel de

un verdogo (1). En una palabra, concluye S. Bernado, no solo está espuesta esta vida continuamente à los peligros y a las tentaciones, sino que ella es en si misma un peligro incessute y una fentacion continua (2).

¿Y sin embargo, vemos acaso muchos cristianos que teman estos peligros, ó que al menos se guarden de ellos? Llenos, por lo general, de una loca presuncion, no cuentan mas que con sus propias fuer-28s y miran con ojos compasivos y con una sonrisa burlona las precauciones de la virtud y la timidez de la humildad. En vano los ministros de Jesucristo les advierten en su nombre que vivan preparados contra los peligros que les rodean; en vano les dicen que ninguno puede evitarios todos en medio de las tinieblas de este mundo : Omnes vos scandalum patiemini in ista nocte. Ellos parece que dan con sus acciones la misma respuesta que Pedro dió a Jesueristo de viva voz : ¡ Y bien! ¿que necesidad tenemos de tantas precauciones? ¿ No se puede ser un escelente cristiano sin huir del mundo ni ser tan meticuloso? Nosotros creemos que otros sucumben; pero en cuanto à nosotros, estamos resueltos à no ceder; la tentacion y el escandalo serán impotentes para hacernos vacilar : Et si onnes scandalizati fuerint, ego nunquam scandalizabor. Mas volvamos al huerto de las Olivas; escuchemos las instrucciones que Jesus nos da en la persona de Pedro, y veamos como reprende la ciega confianza que tenemos en nuestras propias fuerzas.

Para reprimir Jesus la necia y orgultosa presuncion de su discipulo, le responde: ¿Pedro, qué es lo que estas diciendo? ¡Tu te jactas de ser mas fuerte que todos los demas! ¡Pues bien! yo soy el que te lo anuncio, tu caeras mas desgraciadamente que los demas; y antes que el gallo haya hecho oir su canto en medio de la noche, tu me labbras negado tres veces (3).

Esta prediccion del Salvador no era absoluta, sino solo condicional. Por consiguiente, Pedro podia y debia impedir su cumplimiento por la vigillancia y la oracion, como en otro tiempo conjuraron los Ninivitas con su penitencia la amenazadora profecia de Jonas.

El principe de los apostoles, dice Eutimio, debia entonces estar mas preparado contra si mismo, implorar el auxilio divino, y decir

Et omnes qui pie volunt vivere in Christo Jesu, persecutionem patientur. (III. Thinsech. 3.)

<sup>(2)</sup> Onnes vos scandalum patiemini in me in ista nocte.

<sup>(3)</sup> In pace plures persecutores esse coperunt. Quanti quotidie in occulto Christi martyres funt; et Jesson Dominum confitentur I Ut multas persecutiones, ala et multa martyris. (In Po. 118.)

<sup>(4)</sup> Quoties benefacta crimini dantur! Quoties virtus opprobio ducitur! Quoties spea ingrata est gratia. (Tést.)

<sup>(5)</sup> Pater felem filli frequenter irridet. Vir conjugis aum mentem tental opposterits. (In Matth.)

<sup>(6)</sup> Tentant otia quos bella non fregerant, Malti, in persecutione publica coronati, occulta hae persecutione cecideruit, (1862)

 <sup>(1)</sup> Plus persequitur lingua adulations quam manus interfectoris. (In. Ps. 69.)
 (2) Tot tentationiless plens est vita mustra, ut non-immerito tota vita tentatio

<sup>(2)</sup> Tet tentationibus plena est vita mustra, ut neo immerito tota vita tentatio delesar appellari. (Seem. F. in Pr. 90).

<sup>(3)</sup> Amen dies tihi : priinquam gallus cantet ter me negalis, (Matth.)

a Jesus : Señor, sed vos mi apoyo ; y si vos me sostenels, no os negare ni una sola vez  $\{1\}$ .

Pedro no hubiera flaqueado si, menos presuntuoso, hubiera puesto su confianza en el suxilio divino; supuesto que está eserito que, del mismo modo que una alta montaña desafía las olas y las tempestades, así el hombre que se vuelve à Dios y confia en el, no es conmovido por el sopio de las tentaciones (2).

Mas Pedro, por el contrario, piensa que se hasta á si mismo; el se cree hastante fuerte con su fe, con su amor y con su valor, y tiene el atrevimiento de respondera al Dios profeta: No será como vos decis. Ana cuando me fuera accessirio morir con vos, ninguna tentición, ninguna fuera será bastante para separarme de vos (3).

Es verdad, dice S. Geronimo, que la vivera de su fe y la vehemencia de su nimor a Jesticristo inspiraron a Pedro esta respuesta (4). Mas el apistol pinta a esta fe y à este amor un sentimiento tal de confinza en sus propias fuerzas, que erce no tener necesidad de ningun auxillo estraño para sostenerse. Así pues, made graciosamente S. Geronimo, ved aqui un ave sin precaucion, que trata de remontar su vuelo sin tener las alas del auxilio divino, y coya caida sera can lamentable, cuanto temeraria es su tentaliva (5). Y es tal el contagio del orguilo, que los demas apóstoles a imitacion de su cabeza se atreven a usar el mismo lenguaje (a). Sin acordarse del priccepto de velar y orar que Jesucristo les habia impuesto, todos se duermen tranquillamente y se abandonan al reposo, y aquellos hombres que acababan de asezurar à su Divino Maestro que estabandispuestos à morir por el, no pueden, dice S. Juan Crisostomo, velar con el ni un solo instante (7). Ademas, cuando Jesus se neeren a ellos para despertarlos, los encuentra sumergidos en un sueño tan profundo, que le miran sorpremiidos sin conocerie, y fe oyen sin comprenderle ni saber que responderle 3. Mas esta somnolencia

(1) Tuns maxime deprecari opus faisset, et diocre : Auxiliare nobis, (In Matth.)

(2) Qui confidunt in Dominu, sicut mons Sion (Pr. 124.)

(3) Erama opolinerit me mori temm, man te heggien (Matth.)

(4) Ex uniore idei promitteliat, et ardenti affecti «rgs Diminum, tie Matth.)

(3) Ecce axis sine pentils in altum voluce nititur. (In Marc. 14.)
 (6) Similar ration et anmes discipuli discrum. (Math. 26.)

(6) Seminter milen et années que par orien aux consecutions (7) Qui mori simul cum Christo elegerant, reque com co vigilare potuerunt.

Hourf, in Matth.)
(8) El igniraliant quid responde ent el ; erant enim oculi corum gravati. (Marc.)

que embargaba sus miembros era, dice S. Gerónimo, una imagen de la flaqueza de su espiritu, proximo a caer (1). Y Origenes añade que si los ojos del cuierpo estaban en ellos grabados por el sueño, los de su alma lo estaban todavia mas (2).

¡Qué dolor para el Salvador, qué golpe fan rudo para su corazon desconsolado, el de verse así abandonado de sus amados discipulos, y entregado a su tristeza y á su afliccion! Y sin embargo él sufre todavia con calma esta señal de fria indiferencia. Si el los despierta, es mas por el interés de su fe, que para buscar en ellos un alivio à sus propias penas. Porque en efecto, el se contenta con decirles en un tono lleno de dulzura y de afabilidad : ¿Estais dormidos? ¡con que no habels podido velar una hora sola per vosatros mismos, mientras que yo ero y sufro por vosotros (3)! Despues dirigiendose mas especialmente à Pedro, porque, como dice S. Bilario, el babia manifestado mas presunción que los demás, y se había jactado de que ninguna cosa le escandalizaria ni podria separario jamás de Jesus (4), le dice : IV to tambien duermes, Pedro! A eseste el amor que me tienes? Av! jel que se jactaba de ofrecerme el sacrificio de su vida no puede sacrificarme ni una sola bara de sucio! En seguida les dirige à todos una instruccion grave, en la que, en medio de la amargura y de la reconvencion, se dejan ver su bondad y su sabiduria; en la que todo. es grande y conforme a las necesidades de todos; en la que piata en pocas palabras la fragilidad de la carne, la necesidad de prevenirse contra la tentución y la imposibilidad de vencerla sin la vigilanda y la oracion. Velad, les dice, velad y orad, para que no entreis en tentacion; porque, si el espíritu está pronto, la carne es debit (5). Instruccion tan solida y tan importante que el Salvador procura dirigir à todos los cristianos de todos estados y de todas edades; y que por lo mismo merece ser medifada.

Es desde luego evidente, observa el venerable Beda, que por la palabra velad, no quiere Jesucristo recomendar a los apostoles esa vigilancia que combate el sueño del enerpo; sino una vigilancia espi-

<sup>(1)</sup> Langueserbant Apostolorum neuti, negatione vicina, (in Matth.)

<sup>(2)</sup> Puto qued non toutura corporum ocali, quantum unimarum eront gravati.

<sup>(3)</sup> Sie non potnistis una bora vigilare mecum? (Mairk.)

<sup>(4)</sup> Petrum præ omnibus arguit, qui non se scandalizandum forest gioriatus. (In Matth.)

<sup>(5)</sup> Vigilate et orate. Spiritus quidem promptus est, caro autem infirma. (Matth.)

ritual que sacude el entorpecimiento del alma y la libra de caer en el sueño de la infidelidad (1); esa vigilancia de la que habia dicho en otro liempo en su Evangelio: Dichoso el siervo d quien el Señor d su venida encontrare vigilante y fiel.

Pues bien, para comprender la necesidad de esta vigilancia, oigamos la doctrina profunda del apostol Santiago. La tentacion, dice,
no principia en nesotros sino por la distracción, que es como el sucio
del afun. La oscuridad del espiritu prepara siempre el camino
à la flaqueza del corazon. Cuando el entendimiento esta disipado, distruido, adormecido, la seducción desplega su fuerza
y arrastra la voluntad, y entonces la concupiscencia triunfa y produce el pecado [2]. Es pues absolutamente necesario que velemos con mucho cuidado sobre todos los pensamientos de nuestro
espirita y sobre todos los movimientos de nuestro corazon.

Sin embargo la vigilancia sobre si mismo de nada sirve sin la oracion. La fe es seguramente un gran don; mus, como dice S. Agustin, no debemos cotifiar en ella hesta el punto de creernos capaces de todo con en sola guxilio (3). Al hombre que no está asistido de la gracia, le sucede lo que le sucedió al mismo Pedro cuando hiza el juramento de morir por Jesus, sin haber implorado ántes su auxilio (4). Porque demasindo debil por si misma la voluntad del hombre, añade Sto. Tomas, nada puedo en el orden de la salvacion sin el auxilio de la virtud divina (5).

Este auxilio no lo alcarzamos sino por medio de la oracion. La fuerza nos viene de lo alto; la verdadera fortaleza es estroña a nosotros. El hombre en el mero hecho de serlo, es debil, y supuesto que es debil, tene necesidad de la oracion [1].

Verdaderamente la oracion es para el alma, dice en otro lugar S. Agustin, lo que los alimentos son para el cuerno. Ella es el jugo que

(1) Non à sonno dominionis prohibet, cujus tempus non erat, imminente periodie; sed à sonno infidelitatis et torpore mentis, (In Marc.)

(2) Unusquisque tentatur à concupireentia sus abstractus, et illectus, Concupircentia pirit persenus. (Jec. 1.)

(3) De fide non its glorisodum est, ut quesi aliquid possimus.

(4) Quid est homo sine gratia, nisi quod fuit Petrus quando promissit, non addito auxilio Dei, se pre Domino moriturum? (Secot. XXIII., de Temp.)

(5) Volintas humana non est per se ipsam efficax ad implenda que vult, nist per virtitem divinam. (3, p, q, 21, a, 4.)

(6) Ex quo homo, ex hoc infirmus; ex quo infirmus, ex hoc orans. (August. Tract, 107, in Joann.)

la nutre y la fuerza que la sostiene (1). Así es que uno de los artificios de que se vale el demonio muy comunmente, añade S. Pedro Crisologo, es el de separza al cristiano de la oración donde recibe las fuerzas que necesita. Por este medio está seguro de engañarle y de hacerle su esclavo, supuesto que el abandono de la oración asegura el triunfo de la tentación (2).

Ved aqui por que al precepto de la vigilancia junta Jesucristo el de la oracion, y haco depender de esta doble práctica muestra victoria sobre el espiriti tontador. Es necesario, pues, segun el consejo de S. Ambrusio, que esta voz divina, esta advertencia, este precepto, estas solemnes é importantes palabras de nuestro Salvador: Felan y ovad para que no enfreis en la tentoción, no dejea de resonar un solo instante en los oldos de todos los ficies (3).

Y admiremos aqui con S. Cirilo la belleza de esta espresion del Salvador: Para que no entreis en lentacion. En efecto, mestra entrada en la tentacion, y la entrada de la tentacion en nosotros son dos cosas muy diferentes. La tentación que entra en nosotros, es la tentación que sufra en la tentación, es el hombre que subra en la tentación, es el hombre que la constente y se complace en ella, es el hombre que sucumbre que la constente y se complace en ella, es el hombre que sucumbre de ella (4).

Nosotros, frágiles criaturas, podemos pedir y debemos procurar que la tentacion no entre en nosotros, o en otros terminos, que no nos veamos espuestos á ella; esta clase de lucha es muy trabajosa y la victoria es muy incierta; pero no siempre lo podremos obtener. S. Geronimo observa a este proposito que el Señor no dijo: Orad para que no scals tentados, porque en primer lugar es imposible al hombre evitar todos los escandalos y eludir todas las tentaciones (3); y por otra parte no es un mai sufrir la tentacion; de otro modo Jesucristo no la hubiera consentido en pasar, como dice S. Pablo, por todas las pruebas de este gênero: Tentatus per oumir. Lo que Jesucristo dijo fué:

<sup>(1)</sup> Sirut ex carnalibus escis alitur caro, ita oratione interior homo nutritur.

(Decalut, Monit. c. 28.)

<sup>(2)</sup> Inimità est ista subreptio: decipere parat ques non palitir orationibos consmuniri. In tentalment calit, qui al cratiment non valit. (Seen. XXIII.)

<sup>(9)</sup> Semper debet vox illa, in aures fidelium insonare: Vigilate el orate, ne intrelis in tentationem. (De Fox. gent. 29.)

<sup>(4)</sup> Illud est ingredi teatationem, cum aliquis tentatione obenitur. (Catech. 5.) (5) Non ait: Orate ut non tentenoini quia impossibile est humanam animum non tentari. (In Marih. 26.)

Velad y orad, pora que no sucumbais à la tentación que vendrá à sorprepideros. Lo cual puede interpretarse de este modo: a No depende de vosotros evitar la tentación à la que vais à veros espuestos. Esta noche vendrá ella à sorprenderos y à asaltaros à pesar vuestro; mas vosotros podeis resistirla y triunfar de ella, sia la vigilancia del espíritu juntais la oración, que es el grito del corazon (1). a

Pero procuremos comprender asimismo lo que significan estas otras palabras del Salvadur : Et espiritu está pronto, mas la curne es debil. El espiritu pronto, segun dicen los Santos Padres, es el alina que está en gracia de Dios, y a quien esta gracia dispone al bien por la luz que derroma en ella, los deseos que la inspira, las fuerzas que le da y el favor que le comunica. En cuanto a la carne debil, significa la concupiscencia que se oculta en nuestro cuerpo, los mavimientos del amor propio, los deseos profanos y las inclinaciones corrompidas, cuyo origen es la carne, y que, segun S. Pablo, se oponen en nosotros a las inspiraciones de la razon y al luflujo de la gracia. De modo que dentro de nosotros el espíritu se halla en un estado de lucha continua con la carue, y los dos se hacen una guerra a muerte (2). Jestieristo pues quiso advertirnos con estas palabras, dice S. Gerouimo, que las buenas disposiciones del corazon, que son obra de la gracia, no destruven en nosotros el peso de la concupiscencia ni las enfermedades de la nafuraleza corrompida. Con mucha freenencia una ocasion imprevista, una tentacion que no se ha procurado rechazar con la debida prontitud, pueden bacer desvanecer en un instante estas buenas disposiciones, y en este supuesto es neresario que el ardor de nuestra fe no nos inspire la confianza temeraria de puder, segun nuestra voluntad, à nuestro arbitrio y con nuestras solas fuerzas, llevar a efecto sus obras. Nosotros debemos sin duda alguna conflar en los sentimientos de nuestra fe, pero de tal manera que no dejemos de temblar por la fragilidad de nuestra carne. La oracion pues debe ser nuestra ocupacion continua (3). Porque debemos estar convencidos, esclama S. Agustia, de que no existe la vida cristiana sin la oracion, y que solo aquel que sahe orac es el que sabe vivir (4).

(1) Vigilate et orate, ne intretis in tentationem.

(2) Caro concupieit adversus spiritum : bac sibilinvicem adversantur. (Galar 5.)

(3) Hoc autem est contra temerarios qui, quad credideriot, patast se posse consequi. Itaque, quintam de autore memis confidmus, tantum de carma fragilitate tonemans, (In 26: Matth.)

(4) Vere novil recte vivere qui regle novil oure: (How, 4, ez 50.)

Sin embargo, observa en este lugar Sto. Tomás, Jesus no se contento con darnos una instrucción tan solida como interesante acerca de la oración; sino que quiso también grabaría en nosotros con su ejemplo (1). Con este objeto, añade Origenes, llevó el Salvador consigo al Huerto a sus discipulos, principalmente á Pedro, el mas presuntuoso de todos. El espectaculo del Hijo de Dios orando de roddilas debia naturalmente abrir sus ojos y enseñarles el lugar donde se balla la fuerra del hombre, y que esta no se obtiene sino por medio de la oración, y por consiguiente, a presumir menos y tener menos confianza en sí mismos y mas diligencia en la oración (2).

¡O sublime ejemplo! ¡cuan poderisso y eficaz debe ser para nosotros! y [que] ¡¿ Seremos nosotros, escharaa S. Lorenzo Justinismo, seremos nosotros por ventura mas fuertes que el Hombre-Dios y mas constantes que el Dios Salvador? Seguramente que no. Pues bien, al durante la lucha que el sostiene como hombre, busca en la oración el consuelo y la fortaleza, ¿ como podremos nosotros lisonjearnos de encontrar sin la oración la fuerza necesaria para sufirir nuestros males, y el remedio para curar unestras hericlas [3]?

Escuchad flualmente la instrucción que nos da el ejemplo de Jesucristo, y veamos como comprende su oración todas las condiciones que deben acompañar la puestra.

Jesucristo había dicho en su Evangello que para que nuestra oracion sea agradable á su Eterne Padre, debe hacerse en secreto (4).
Esta quiere decir que para orar, es necesario husear la soledad, no
solo del cuerpo, sino tambien del corazon; que ca necesario diejarse
à un mismo tiempo del tumulto de los hombres y de la murmuracion de las pasiones. Pues bien, del mismo nodo que el alma humilde, pura y desprendida de las cosas vanas, está en cierto modo
sola y recogida, aun ca medio del ruido del mundo, así tambien el
alma agitada por los vanos cultádos del interés y de la ambielos o
por los descos vergonzosos de la voluptuosidad, se halla en la disipación y en el semo de una sociedad funesta, aun cuando este sola ly

 Voluit ad Patrem neutionem dirigere, ut nolais trandi exemplant daret. (3. p.q. 31. d.)

(2) Al hor adduxit ess, maxime Petrum, magna de se confitentem, ut videant ubi est posse hominis. (1 ess., 35, in Math.)

(3) Numquid la Christo fortior ant Salvatore constantior? Ille, in agone constitutus; ad orationis solutiom declinavit; to, absque implorationis medicamine, tribulationim valuera perferre pressums. [De Christ. agon. 6.]

(4) To autem cum oraveris, ora Patrem toum in abscondito, (Matth. 5.)

silenciosa. Revolviendo en su corazon pensamientos inútiles ó descos culpables, en el momento mismo en que su lengua artícula maquinalmente algunas oraciones, lejos de encontrar á Dios en su templo, ní aun siquiera puede encontrarse á si misma, ¡Oh! ¡cuántos cristianos, diec el venerable Beda, asisten de este modo en nuestros templos al tremendo særtifició! Es verdad que aus ojos se dirigen al altar, mas su alma yagabunda anda errante fuera del templo; su beca articula algunas oraciones en las que ni el corazon ni el espírito toman parte, y que perlo mismo permanecen sin fruto y sin resultado.

En este pasaje, observa S. Juna Grisóstomo, ha querido Jesucristo incornos cunocer todavía mas con su ejemplo la necesidad del doble cuidado del caergo y del espiritu que nos había recomendado con sus palabras. Nosotros le vemos efectivamente alejarse, para orar, de los muros de la tumultuosa Jerúsalen, retirarse a la soledad de un bosque, al fondo de un valle, separarse de sus discipulos y concentrarse en si mismo en un recogimiento profundo (1).

La humildad es la segunda condicion que se exije para la oracion. La divina misericordia aparta sus ojos de los espíritus orgullosos, dice S. Agustin; ella no se digna echar una mirada de bondad sino sobre el alma humilde y penetrada del conocimiento de su nada (2). Esto consiste en que la oracion no es otra cosa que el grito de una grande miseria, que implora un gran socorro y una grande piedad [3], y solos aquellos que se réconocen pobres, 16 Dios mio! y que hacen ante vos la confesion de su indigencia, son enriquecidos con la abundancia de vuestros dones (4). Pues bien, el Salvador nos da tambien el ejemplo de esta profunda humildad, tan necesaria en la oracion. En primer lugar por el sitio mismo que escoge. En otras circunstancias, cuando oraba en el monte, observa Remy, su objeto era enseñarnos que la oración debe tener por fin principal los hienes y los intereses del cicio; en el dia de hoy, vendo a orar al valle de Gethsemani, nos enseña que la humildad debe ser la compañía inseparable de la oracion (5).

(1) Brolliens no quotiem et tranquillistem in orationibus especteres Formanno distractors, or alicotibus et volitadiona in orationibus queranus. (Catear, in Math.)

(2) Addingum et egenum inclinat aurem, id est ad bumilem et indigentem mi-

sericonlia.

(3) Com oramus connes mendici Del sumos.

(4) Illi soli, qui cognescunt se properes, et confiteatur tilit parapertatem sumo, disabuntar à tc. (In Pr. 88.)

(5) Com aravit in monte docuit nos in oratione pro collestibus Daminum suppli-

En segundo lugar nos inculca la necesidad de la humildad en la oracion, por la actitud de su persona. Miradle : él ene de rodilias; este no basta, él se prosterna con el rostro junto á la tierra, segun lo habia anunciado Jeremías en estos terminos : e Él humillará su frente en el polvo, y aguardará así el resultado de su oracion (1). Es decir, observa S. Buenaventura, que, pareciendo olvidar su cualidad de Hijo de Dios, toma la actitud del último de los bombres, del publicano del templo, de esos pecadores que ul aun se atreven á levantar sus ojos al cielo, en fuerza de la confusión que esperimentan a vista de sus pecados (2). Además, por esta humillación esterior de su persona, manifiesta, dice el venerable Beda, los sentimientos interiores de humildad de que está penetrado su espíritu, y nos hace ver que en presencia de su Padre su corazon es tan humilde como lo manifiesta su esterior (5).

Así pues Jesus nos enseña, en la oración, el alma y el enerpo deben asociarse para obtener el perdon, así como se asocian para cometer el pecado; que, para invocar á Dios, huestro enerpo y principalmente nuestro espírito deben humillarse; finalmente que nuestra oración debe ser mas humilde aun que el espíritu y el citerpo, y que, hablando con el Profeta, debe prosternarse en la presencia de Dios (4). Espresion fuerte y energica, pero muy natural, porque conviene al pecador justamente humiliado ante el Dios que ha ofendido.

Mas cuando el inocente Jesus, cuando el Hijo de Dios, cuando Dios mismo se muestra á nosotros orando á su Eterna Padre con tanta humildad y tanto respeto, ¿ no es un horrible eschadalo ver á csos hombres levantados del polvo, llenos de vicios, a esas miserables mujeres cargadas de pecados (5), á esos jóvenes vanos y disolutos, a esas jóvenes que hacen alarde de pudor, entrar descaradamente en nuestras iglesias, permanecer en piá ante la májestad infinita de Dios, y asistir á sus terribles misterios sin bajar jamas ta

care. Com vero in valle oravit, nos imtruxit ut in oratione semper homilitatem servare attaleamus. (In Castor de Matthe)

(1) Poort in polvers os autin, si forte sit spes. (Three, 3.)

(2) Oblitus so Denin esse videtur, et orat at homo, et ut homomeulus de populo. (Med. Fix, Christ. c. 77.)

(8) Procidens suit in faciers sum, et humilitaten mentis habitu carnis estendit.

(In Marc.)
(4) Prosternimus preces ante faciem tuam, (Dan. 9.)

(5) Moherculus operatos pecentis. (II. Tim. 3.)

vista, sin inclinar la frente, ni doblar la rodilla? [Ay] eso no es dirigir una suplica a Dios, eso es hacerle un insulto; eso no es honrar à la Majestad Divina, es ultrajaria en su misma presencia, en su propia casa, en su templo mismo; eso no es solicitar el perdon para los pecados cometidos, si no cometer otros nuevos. Así pues, esas sistem hechas à nuestras jetesias, lejos de micracernos la misericordía de Dios, provocan su justicia; lejos de micracernos sus gracias, laman sobre nosotros sus casables. Sin embargo, descraciados, desgreciados de aquellos que, sobrebas delante de los hombres, no saben hamillarse ni aun en la presencia misma de Dios! Llegara un tiempo én que esta espíritus orguillosos, despreciadores sacrilegos de la Majestad Divina, se veran humillados y cubiertos de una horrible confusion y de un oproble elerno. (1).

En tercer lugar, Jesus, sin embargo de humillarse asi, principia su oración con esta invocación : a ; Padre mio! ¡Padre mio! Abba, Pater per la Es decir que aunque era con la humildad de un pecador, no per eso ulvida la confianza ni el amor que debe inspirarle su cualidad de flijo de Dios, de Hijo muy amado de su Eterno Padre [2]. Y de este modo nos enseña que, así como el ave no puede hendir les aires si no està sessenida por sus dos alas a la vez, asi la oracion no puede elevarse hasta-Bios, si al dirigirla el hombre, no reune à la humildad de pecar la confianza de hijo de Dios. La humildad es en ella la base, y la confianza es el sosten. Esta es la razon por que Santiago nos dice que no debe dudarse por instante que se alcanzará de un padre um bueno lo que se le haya pedido (3) ; y por esto mismo nos asegura el Salvador que la fe y la confianza son la condicion esencial para obtener de una manera cierta los favores que pidames al Padre celestial (4). Y esto se comprende fácilmente, porque en efecto, del mismo modo que si la confianza no estuviera acompañada de la humildad, no seria otra cosa que presuncion, así tambien la humildad que no estuviera sestenida por la confianza no seria otra cosa que cuvilecimiento. Es necesario pues presentar a Bios un espirito profundamente bumillado que se crea indigno de todo, pero es necesario presentarle al mismo tiempo un corazon lleno de tierna confianza que lo espere todo de su bondad.

(1) Qui contemnunt me, erunt ignobiles. (I. Beg. 2.)

(2) Manifestana devolunum quasi dilectus et complaceus. (Crinestom, in Matth.)

(3) Postulet autem to fide, broutens. (Jec. 1-)

(4) Omna quecomque orantes petetis, credite quia accipietis, et evenent valis (Marc. 11.)

Finalmente Jesus no se contenta con orar una sola vez, sino que lo hace hasta tres veces, repittende siempre las mismas palabras (1); y S. Lucas añade que redollo sus oraciones e insistio em ellas largo rato: Prolixius oralast. La intencion del Salvador, dice S. Gregario à esteproposito, es enseñarnos que no debemos desmayar si mestra peticion no es olda prontamente, sino que debemos por el contrario perseverar en la oración con una constancia cada vez mayor (2). Porque, como observa igualmente S. Juan Crisostomo, moestra insistencia acuba por aleanza lo que podría negavea nuestra indignidad. La fe, la humildad, el respeto y la conflanza preparain las gracias, mas la persoverancia es la única que nos las aleanza. El corazon de Dios se mueve por la humildad, pero solo se vence por una santa importunidad. Esta es una verdad que Jesucristo nos habia ya revelado (3).

Así como la pobre esclava, sirviéndome de la comparacion del Profeta, tiene las miradas fijas en su buena señora, de quien ella espera pacientemente y en sifencio su alimento, así nosotros debemos tener siempre fijos los ojos en nuestro Dios y Señor, y dirigir á el mestra esperanza y nuestra oracion, hasta tanto que se digue lener piedad de nosotros (4).

Si, esa mirada de respeto y de confianza, de humildad y de amor, espresion sineera de la confusion y del dolor que nos causa nuestra miseria y del desce que tenemos de ser consolados; esa mirada que, sin la mediación de los lablos, hará que se oiga en el corazon de Jesus el grito de nuestro corazon, recibirá muy pronto ma respuesta. El corazon de Jesus, tan lleno de amor, no resiste por mucho tiempo al espectáculo de nuestro inmilidad y de nuestro dolor. Nuestra oración le apiada, le enternece y le hace descender basta la compasion. El nos volvera mirada por mirada, a mor sor amor, y, segun la promesa solemne que el nos ha becho, encontracemes lo que buscamos, alcauzaremos lo que pedimos, y la puerta de los cielos, à la que hayamos llamado con una santa insistencia, nos será abierta (5).

(1) Oravit tertio currieus sermonem diceus: (March.)

(2) Habes persecutive documentum; of si prime non examinatis, ab orations non deficion (In Pr. 6, Monit.)

(3) Valt Dens rogari, et quadam importanitate vinci-

(4) Steat worth ancillar in manulus dominer sun, its oculi nostri ad Dominum, donce miscroster nostri. (P. 122.)

(5) Petite, et accipietis; querite, et invenictis; pulsate, et aperietur volis. (Matth.)

#### SEGUNDA PARTE.

Una de las causas que afligen tan profundamente al Señor en el huerto de Gethsemani, es, dice S. Gerónimo, la prevision que tiene de la caida de sus discipulos (1). Y sin embargo je ingratitud, o frialdad de los apostoles ! esclama S. Ambrosio. Ellos duermen profundamente su succio, y no tienen cuidado alguno de orar por si mismos, en tanto que su Divino Macstro ora por ellos, y por ellos se halla poseido de la tristeza v del dolor (2). ; Cosa sorprendente! Jesucristo llevaba entonces à efecto aquel esceso de infinita misericordia, del que estos mismos discipulos le habían oido habíar en el Tabor con Moises y Elias, y sin embargo no fijan en ello la atencion. La victima so prepara por si misma para el altar en que debe ser inmolada por ellos, y ellos no piensan siquiera en ella. El sacrificio principia, y ellos no se inquietan ni se alteran, como si este sacrificio no tuviera relacion alguna con ellos, Jesus obra su reconciliacion y su salvacion, y ellos no toman interés alguno en ella. El momento de la tentacion que les ha sido amunciada se aproxima, y ellos no se preparan para resistirla. Estos mismos apostoles, observa Teofilacto, que pasaban toda la noche echando inutilmente sus redes al mar cuando se trataba de adquirir el alimento dei cuerpo, no pueden velar una hora ni pueden orar ahora que tienen necesidad de auxilio y de fuerza para su alma (5).

Mas por que admirarnos de la ecguedad de los apostoles? No es su frialdad una imagen fiel de la nuestra? Rodeados de peligros por todos lados, amenazados por enemigos numerosos, dominados por toda clase de pasiones, asaliados por todas las miserias de la naturaleza empable, descuidamos nosotros tambien, dice S. Berna do, nuestros intereses espirituales y nos dorminos en una loca seguridad, como si gozásemos de los privilegios de la naturaleza inocente (4).

Para agradar al mundo, para contentar la carne, para alimentar

la ambicion y la codicia, para asegurar a nuestro cuerpo algunos dias de una felicidad elimera, nos fatigamos de dia y velamos de noche; y sin ¡ cinbargo, cuántos disgustos esperimentamos, cuántas bumillaciones devoramos en silencio, cuantos desprecios sufrimos, cuantos sudores derramamos y á cuántos serrificios penosos nos vemos obligados a condenarnos! Y sin embargo jamás ilegamos á encontrar algunos instantes para aplicarlos e la oración, á fin de asegurarnos una vida inmortal, una felicidad eterna (1).

Es verdad que el sueño de los apostoles es mas bien el resultado de la flaqueza que el de la desobediencia; y que procede mas bien de la enfermedad de la naturaleza que del desarreglo de la voluciad. Mas estas escusas no tienen valor alguno cuando el alma esta en peligro, cuando la salvación eferna se halla comprometida. ¡Ay! si se hubiera tratado de un peligro imprevisto que hubiera amenazado sus vidas, los apostoles habieran triunfado seguramente de esta flaqueza que les parecia invencible. Si ellos se hubieran visto sorprendidos por los judies, se hubieran reanimado, hubleran pedido socorro y el amor de la vida hubiera dispado en ellos aquella somuolencia que les parecia invencible. Lo mismo nos sucede à nosotros. Si tayierames un verdadero interés por nuestra salvacion eterna, hicieramos por el alma al menos tauto como hacemos por el cuerpo. Ved cuanta actividad, cuantos recursos desplegamos cuando nuestros placeres son contrariados o nuestros intereses se hallan amenazados. Todo lo vencemos, de todo triunfamos, nada nos es imposible cuando se trata de los birues del mundo o de las ventajas del cuerpo. La indolencia, el enfado, el disgusto y el sueño no se apoderan de nosotros sino cuando se trata de las cosas de Dios y de la salvación de nuestra alma. No tenemos difficultad en disipar les años en negocios inútiles, en juegos, en vanas diversiones o en partidas de recreo, y no queremos invertir un dia, una hora ni un momento en el gran negocio de la eternidad.

Pero Jesucristo no deja á los discipulos tranquilos en su sueño. Tres veces ya á visitarius, y tres veces los baca salir de este sueño funesto, precursor de una caida mas funesta todavía. Pues bien, la bondad de Dios tiene con nosotros la misma conducta. El no permite que nos durmamos tranquilamente en la tibica y en el pecado.

 <sup>(4)</sup> Tristabatus Dominus propter scandilum Tiscipalorum (In 26 Manth.)
 (2) Dominut, it fuscionit dolore pro quibus doithat Christias. (Lib. 40. in \$22 Luc.)

<sup>(3)</sup> Per totam poeten vigilat corpori, qui anime per horam vigilare non potent.
(In 14 More.)

<sup>(4)</sup> Nos miseri et miserafules, tot insurgentilau inimicis, pernicias, negligentia dormitamus; pigri ad spiritualia exercitia, perinde hae si jam pax sit atque securitas, (Serm. 11, de S. And.)

<sup>(1)</sup> Per totam noctem vigilat carpori, qui animo per heram vigilate non potosi,

V. DE R. III.

El nos visita con frecuencia por medio de las desgrucias, las humillaciones y los enfermedades; el deficie el curso de unestros posperidades, contrata nuestros designios, burla nuestros pateras derrama la managura en nuestros placeros, nos reconvienes, por medio de los remordimientos ocultos de la conciencia, nos amedrenta con la certeza da la muerte, la severidad de sus juticos y el horror de sus castros; y de este modo nos estimula á que velemos y aremos: Vigilata el orga, Mas nosatros, hombres de interses y de placeros, semejantes o los apostoles, que despertados por Jesucristo, vuelven à vaer en su su su no, nosotros no sacudimos un instante el cultorpocimiento de nuestra alma, sino para abandonarnos a un letargo mas profundo, que nos fuce olvidar enteramente muestros intereses (sprituales (1).

¡Ay.º llegará sin embargo el momento, en que el pecador, que ha dornido su socino durante su vida entera, despertará al fin; este momento terrible es el de la muerte. ¡Oh!; que confusion reinará entonces en su espirita l¡ qué agoula desgarrará su corazon l¡ como se abritára sus ojos sarprendidos / ¡como cambiara todo de aspecto al su alrededor l¹ [como se agitará todo su ser para asir el tiempo que se le escapa o para obtener la gracia que le falta y encontrar la esperanza que le abandona [2].

Salgames pues, hermanos mios, de este sueño funesto en que estamos sunergidos: Di quid supore deprimeris? Joann, 1. Prevengamos ese despertamiento terrible de la muerte que nos desenbrira toda la estension de nuestros deberos, pero que nos constituira en la imposibilidad de complirlos, que estenderá ante nuestros ejos el sombrio cuadro de nuestra vida, pero que no nos dejara tiempo ni fuerza para corregirla.

Seamos docles a la voz tierna de Dias, que nos llama altora a la resurrección del perdon: Surge, et invoca Deum tuma. (Ibid.) A fin de que podamos librarnos de oir la voz terrible de este mismo Dios que nos mandara resucitar para el castiço. Caminemos à atmostar el número de esos dichosos y ficies siervos que velan, oran y trabajan en el gran regoció de la salvación [3]. Si, como celos, somos vigilantes durante la vida, nos encontraremos en el momento de la muerte sin remordimientos de lo pasado, sin turbación en el

presente, ni miedo del porvenir, y firmes é inmobles en nuestra esperanza, trémos à reposar para siempre y à dormirnos gozosos en el seno de Dios, que nos admitirà à los goces de sus bienes eternos. Así sea,

AN

MA DE NUEVO LEÓN DE BIBLIOTECAS

<sup>(1)</sup> Dormieront sammam suum viri divitiarom; (Pt. 75.)

<sup>(2)</sup> Evigitahunt, et nihil invenerunt. (Dun. 12 re Ps. 75.)

<sup>(3)</sup> Beati servi illi, ques cum venerit Dominus urvenerit vigilantes.

# CONFERENCIA QUINTA.

La Oracion en el Huerto con relacion al hombre.

Decedet kome and cor altum, et exultabilist

El hombre or alevarà a la alturr de su vicimo, y 10 os sera glorificado.

(Palm(63.)

Increible parece à primera vista que volviendo Jesucristo segunda y tercera vez al Huerto para orar, no hiciese mas que repetir su primera oracion con las mismes palabras que antes (1). Porque, es posible que la sabiduria inearmada, al orar segunda y tercera vez a su Padre Elerno, no encontrase nada muevo que decirle en un momento tan solemne y tan misterioso en que iba a inmolarse por la salvación del mundo? ¿ Es posible que no pudiese mudur las palabras de su oración, ni añadir otros pensamientos más elevados, otros sentimientos más sublimes y mas dignos del Dios a quien se dirigen, y de la alta mision que entonece cumpila?

Ah! dice S. Agustin, Jesus defendia entonces nuestra causa y no la suya. No hablaba entonces como Hijo de Dios, sino como liedentor de los hombres; y como esta oración era la unica que convenia a los hombres, y el no la hacia sino por ellos, poco le importaba que sus palabrias ocultasen e hietesen olvidar su Divinidad, el solo trataba de hacernos participantes de su misericordia, aun a espensas de su Majestad (2).

Mas, este oscurceimiento de su grandeza solo fue aparente y momentanco, pues, cer realidad, por esta oracion ton senella y tan humido, el corazon humano, segun la profecia de David, recibió un nuevo vigor, se elevo sobre las flaquezas y las miserias de la humanidad, y esta gloria del hombre contribuyo admirablemente

(4) Herum secundo abut et gravit, condem sermonem dicens. (Matth.)

LA ORACION EN EL HUERTO CON RELACION AL HOMERE. 77 à glorifieur à Dios: Accedet huma ad cor altum, et exaltabilier Deux.

En efecto, no solo nos revelo Jesucristo en esta oración los misterios de su persona; no solo nos demostro claramente, como ya hemos visto, que el era verdadero hombre, verdadero Bios y Salvador del mundo; sino que, tomando a su cargo unestros intereses de una manera especial, nos preparó en ella, como veremos hoy, una ensenanza que ordena nuestros afectos, un auxilio que nos anima en nuestros temores, y un apoyo que numenta nuestra fuerza y nuestros temores, y un apoyo que numenta nuestra fuerza y nuestros temores, y un apoyo que numenta nuestra fuerza y nuestro valor. Procuremos pues desembrir estas riquezas nuevas que la misericordia de nuestro Señor ha encerrado en su oración, á fin de que, apropisadomestas, podamos elevar nuestro corazon hasta Dios, y por este medio, sea Dios glorificado en nosotros y por nosotros: Acecdet homo ad cor altum; el exaltabiliar Deus.

#### PRIMERA PARTE.

Es necesacio no confundir nuestros vicios con nuestras pasiones, ni nuestros pecados con nuestras enfermedades. Nuestras pasiones no son pecados, non cuando sean el origen de todos los pecados. Hay en ellas algo de inocente y de legitimo, y al mismo tiempo algo de malo y de injusto. La repugnancia al dolor, à la pobreza y a la deshonra, y el horror à la muerte, son sentimientos naturales que hucen aparecer nuestra flaqueza, sin hacernes viciosos. Por el contrario el amor de los placeres y de la vida, el desco de las riquezas y de la gloria, ¡caantos deberes no nos hacen olvidar! ¡Cuantas leyes no se infringen por seguirlos la Coantes intrigas no se traman! ¡Cuantas injustias y cuantos pecados no se cometen! El corazon humano desciende entonces a todas las lujezas y se sumerge en las profundidades del desorden. Es necesario pues aplicarse, no a abolir estas pasiones, sino a reprimirlas; no a destruirlas, sino a ordenartas; à fin de que el corazon no traspase los limites del deber: que no se adhiera a lo que repugna a la justicia y à la santidad. sino que por el contrario se eleve del abismo de la miseria à la altura de Dios (1).

Así pues, dos sentimientos diversos, dice Origenes, son los que dominan al hombre cristiano en los sufrimientos, en las humiliaciones y en la muerte. En primer lugar, el esperimenta la repu-

<sup>(2)</sup> Occultor Dees dorrent vors celefat magic es charitate pastra quan ex majerite sus [Tract. 109. in Journ.]

<sup>(1)</sup> Acedet home ad our altum, et exaltabitur Desis,

gnancia, porque es hombre, revestido de una carne flaca, y este sentimiento le es comun con todas sus flaquezas; mas en segundo lugar, porque es cristiano, se siente inclinado à aceptar estos males con una piadosa resignacion, en el caso de que Dios se sirva mandarselos o permitirlos (1).

Esta doctrina tan bella, que está de acuerdo con la naturaleza y la razon, y que arregla todos nuestros sentimientos, está contenida videntemente, dice el venerable Beda de acuerdo con S. Gregorio, to la oración del Salvador. Jesus habló el lenguaje de nuestra enfermedad, al mismo tiempo que el de su virtud; el nos enseño que, si nos vemos abrumados por las tribulaciones ó la tristeza, podemos pedir que este caliz de amargura se aleje de nosotros, porque somos deblies; pero que debemos al nismo tiempo, en cadidad de cristianos, estar prontos á someteroos al nismo tiempo, en cadidad de cristianos, estar prontos á someteroos al nismo tiempo, en cadidad de cristianos, estar prontos á someteroos al nismo tiempo, en cadidad de cristianos, estar prontos á someteroos al nismo tiempo, en cadidad de cristianos, estar prontos á someteroos al nismo tiempo, en cadidad de cristianos, estar prontos a someteroos al nismo tiempo, en cadidad de cristianos, estar prontos a someteroos al nismo tiempo, en cadidad de cristianos, estar prontos a someteroos al nismo tiempo, en cadidad de cristianos, estar prontos a someteroos con la nuestra (2).

En efecto, enando Jesus esclama: ¡Pudre mio, pase de mi este calta) espresa la repugnancia que el Bombre esperimenta naturalmente en presencia de los sufrimientos y de la muerte. Mas cuando annde: Hágase exestra esclantad y no la mia, nos muestra la voluntad de Dios como la unica justa y santa, y nos la senda como el limite contra el que el ocono de unostros descos y de nuestros tempores debe quebrantar el orgallo de sus teritadas olas.

El espresó pues los sentimientos de nuestra humanidad; pero eontendos en los limites del deber, y subordinados á la voluntad de Dios; él hablo el lenguaje de nuestra flaqueza, pero unido al de su virtud. El nos enseño, dice S. Juan Crisostomo, que la voluntad Divina debe en todas las cosas hacer callar la nuestra; que ella debe triunfar de todas la repugnancias; que ella debe forzarnos, a despecho de los vanos gemidos de la naturaleza, á someternos à la severidad de los juicos de Dios, y á aceptar las tribulaciones, las ignominas, las eruces y la muerte, aun cuando estemos adornados de la santidad y de la inocencia, y nos parezea que no las mercecemos (a).

Estas palabras : Pase de mi este cáliz, no son suyas, sino nues-

(4) Propeitur est houriois fidelis i primum quidem nolle, pett, quin gurunlit loune st, si autem Deus six voluerit, acquiescere, quin fulelis est, [In Marth.] (2) Infirmitatis us se vocem sumprit, st, cun hoc imminet quod fieri molumus, se per infirmitatem petamus ut transeat, quatemus per fortiludinem parati simus ut voluntas Conditoris noatri, etiam contra mostram voluntatem, fiist. (Moral, lib. 22, c. n.).

(3) Exemple sue docet, ctiam abhorrente et renitente natura, Denne esse 40 quendum (Bond, 84, in Math.)

tras. Yo era, dice S. Agustin, erais vosotros, eran todos los miembros que componen el cuerpo de la Igiesia, eramos nosotros todos los que por hoca de nuestra cabera pediamos con instancia no beber: la copa de los sufrimientos. Jesus no hizo otra cosa que espresar la miseria de nuestra enfermedad de que se había revestido (1).

Al protumpir en este acento de dolor, se coloco en togar mustro, Mas, si el se hubiese concretado à estas palabras, se nos hubiera asemejado demasiado; el no hubiera dejado ver mas que la numa-nidad, y hubiera sido impotente para salvarnos. Guando niade: Húyase vuestra polantad, y no la mín, nos llama a que nos coloquemos en su lugar. Despues de haberse bajado hasta nosotros, en cuanto le era posible, nos tiende una mano amiga para elevarios hasta el (2). Despues de haber hubiado nuestro lenguaje, nos cuscia a hablar el suyo, y mientras que ejerce las altas funciones de muestro intercesor para con su Padre, no olvida que es tambien muestro Masetro (3).

Esta oración sublime es pues un ejemplo, una lección que Jesus nos da para arregiar nuestros sentimientos ; pero fambien es un consuelo que nos ofrece en nuestras afficciones y en nuestros terrores. Para comprender bien esto, es necesario observar que desgraciadamente no todos los cristianos llevan la perfección hasta el punto de gloriarse de la pobreza y de los oprobios como los apostoles, de sospirar por los padecimientos como los martires, ni de sentir en los brazos mismos de la muerte, un santo gozo, como el que han esperimentado los santos. La mayor parte de los fieles, aun entre las mas exactos observadores de la ley de Bios, se sienten l'aquear larjo su yugo, y sufren con trabajo sus pruebos. La paciencia en las adversidades está unida siempre al desco de ver cuanto antes el término de ellas. Su resignacion a la muerte va ordinariamente acompañada de un miedo y un temor que la bace dudosa e imperfecta. Ved aqui pues, dice S. Agustin, un unevo secreto amoroso que Jesucristo encerro en su oracion. Al manifestar voluntariamente una flaqueza semejante à la que tienen la mayor parte de los miem-

(4) Sed quod mini informitatem nontrem portajunt? Citigo cent illa vox? Membro-rum quans cent, mo capitis, Dixit de me, de illo : corque soum gerebat, id est Ecclesiam, (In Pr., 21.)

(2) Arrilet hume oil cor allum,

(3) Non-test designatus logus verbis nostris, of noe loqueremme verbis units. (In Paul. 30.) (In se Patri exhibere voloit prentovem, ut memocrit se nostromerese despense. [Paul., 10.4, in Januar.] bros de su Iglesia, quiso consolarios y fortificarlos. Quiso darles à catender que, aunque débiles en los sofrimientos y timidos ante la muerte, no deben por eso creerse pecadores reprobados por Dios, ni desesperar de su salvación eterna (1). El quiso tambien, añade S. Leon, usar en esta oración el lenguaje de nuestra débil natura-leza para hacerse el defensor de nuestra miseria y de nuestro tempo (2).

O misterio de hondad, rasgo afectuoso de la misericordia del Dios Salvador! El que en cualidad de Ilijo de Dios podia, dice S. Ambrosio, disponer de doce legiones de angeles para rechazar lejos de si la pasion y la muerte, quiso mas bien salir al encuentro de ella con toda la timildez del hombre. Quiso mas bien mostrarse misericordioso que invencible; quiso mas bien cuidar de nuestro consuelo, que de su gloria; quiso mas bien asemejarse a sus ovejas, que abandonarlas : quiso mas blen ser mirado como la mas debil de ellas, que verlas turbarse y desesperarse por la finqueza y por el temor (3), Coundo el encarno en el seno de una Virgen, podia tomar indudablemente la naturaleza de los angeles, pero no le bizo; el se vistió de la naturaleza humana (4), y descendió hasta el infimo grado de la escala de las celaturas inteligentes, que es el hombre, porque despues de él se encuentra el bruto. Así es que, cuando oro en el Huerto, no se valio, como podia bacerlo, del lenguaje sublime de las almas heroleas ; sino que prefirio el lenguaje timido de las almas débiles, y descendió hasta la última grada de la escala de las alanas justas; porque mas abajo no hay mas que el pecado. Lo mismo que los cristimos mas timidos, se turbo voluntariamente a vista de la muerte, y de este modo, observa S. Agustin, consoló á los que se hallan poseidos de una tristeza y de una turbación involuntaria en medio de los sufrimientos y de las angustias del último combate (5).

(i) Infirma in sun corpore, hoc est in sua Ecclesia, voluntaria similitadine infirmitali sun est consolatus; at si qui oreuro, morte imminente, turbantur apiritui, resum intonantur, nee, hoc ipso, se reprodutos reputantes, pejore desesperationis, morte sorbenutur (Indogona), trans. 260.)

(3) Nestra utitor voce natura; causum agit informitata et trepiculiares mostras. (Securi 1873)

(3) Cui poterunt plusquam alunderim Angelica servire legiones, maluit nostrum suscipere formidinem quam suam exercere patestatem. (Lib., 40, in Luc.)

(4) Nusquan Angelos apprehendit, sed semen Abraha. (Hebr. 2.)

(5) Quando turbatur qui non turbatur nisi volens, sum consolatus est qui turbatur et nolens, (Loc., sit.)

No debemos pues entristecornos, al encontrarnos tan debiles y tan timidos en presencia del dolor y de la muerte. A la manera que un padre, lleno de amor à sus tiernos hijos, diciendo algunas vecus hasta ellos, repite las palabras a medio formar que su lengua comienza a prenunciar, y aparenta balbucear con ellos, como para convencerles de que su ignorancia y su niñez no les hacen perder nada de su ternuca ni de su amor; asi Jesucristo, manifestando à su Padre nuestra repugnancia y nuestros temores, nos ha demostrado que estas flaquezas no nos perjudican a los ojos de Dios, ni nos hacen indignos de su misericordia y bondad : que ellas no son un defecto, supuesto que el mismo quiso esperimentarias; que por el mismo hecho de sujetarse a clins, las habia declarado inocentes : que al manifestarlas con sus palabras, las había santificado. Podemos pues solicitar é insistir en que se nos dispense de beber el caliz del dolor. Jesucristo no puede condenar una suplica que el mismo hizo. Porque si al vestirse de nuestra carne, la divinizo, justifico ignalmente esta suplica al dirigirla à Dios su Padre; y estas palabras : Alejad de mi este caliz de amarguea, se purificaron de tal modo al pasar por su boca divina, y salieron de ella tan santas que nosotros podemos repetirlas sin temor de ofender la virtud mas perfecta.

¡Sea pues esto un motivo de consuelo para nosotros! Aun cunndo nuestra resignacion en las penas de la vida sea tan debil que degenere muebas veces cuasi en impaciencia; aun cuando nuestra insensibilidad no siempre pueda abstruerse de quejas y de murmareciones; aun cuando nuestros sacrificios ofrecidos con una mano tremba, regados con muestros lagrimas y cumplidos entre la exigencia del deber y la rebelion de la naturaleza, seam del número de aquellos en que parece que la vieltma se reaste hajo la mana que la inmola, ata embargo Jestecristo los las unido al suyo, por mas que seam de poco valor; el los ha ofrecido en si mismo à su Padre; el las realizado el mérito de la resignación que los acompañas; el los ba hecho dienos de la neeptación divina; y elevando de este modo el hombre chasta Dios, ha hecho que Dios se glorifique y se compione el hombre.

Pero no solamente somos ignorantes y timidos, no selo tenemos necesidad de instruccion y de fortaleza; sino que necesitamos tambien un auxilio para aumentar nuestras fuerzas y nuestro valor. Porque tal es la condicion humana, dice S. Leon, que el hombre no puede elevar su corazon, si Dios no baja el suvo hasta él; el

hombre no puede subir hacia Dios, si Dios no desciende hasta el; y solo à ese precio infinito es como podemos volver à colocarnos en el lugar de donde caimos. El hombre no hubiera podido jamás volver de la impiedad a la justicia, de la miseria a la eterna folicidat, si el Justo por escelencia no hubiera descendido personalmente basta los impios, si Aquel que es esencialmente dichoso no se hubiera inclinado hermanente hasta los desgraciados (1). Este es el gran beneficio que nos hizo la oración del Salvador. Aunque esta oración es humilde y sumisa, es elicaz, y de un valor infinito. Por ella nos ha enseñado Jesus el modo de contener nuestras pasiones en sus justos límites, y nos ha dado fuerza para ello; ella nos la mostrado la voluntad de Dios, como la ley suprema nate la que lodas las frentes deben inclinarso, todo orgallo humillarse y toda repugnancia sucribicarse; y al mismo tiempo nos ha alcanzado los auxilios y las gracias necesarias para poder conformar a ella la luestra.

En efecto, S. Pablo nos enseña que al sumeterse Jesus voluntariamente a nuestras tentaciones y sufrir nuestras enfermedades, adquirio, en cuanto hombre, el derecho particular, el poder especial de socorrer à los que, como él, se ven afligidos por las tentaciones : la quo passus est ipse et tentatus, potens est et his qui tentantur muziliari, Hebr. 2.) Esto supuesto, dice S. Leon, el Salvador no tomo de las pasiones humanas mas que lo que hay en ellas de natural y de inocente, para prevenir y corregir en nosotros lo que ellas tienen de culpable y de injusto. De modo que al esperimentarias en si, las curo en nosotros, y al participar de ellas, se hizo el mismo su remedio; y del mismo modo que al hacerse esclavo nos alcanzo el titulo de señores, al tomar la forma de pecador nos alcanzó el merito de justos; sus penas nos alcanzaron la alegria, sus humillaciones la gloria, y su muerte la vida eterna. Así es que tomando nuestros temores y nuestra repugnancia al dolor, nos hizo participantes de su virtud y de su fortaleza, y aparentando imitar nuestra flaqueza y nuestra inconstancia, nos alcanzó la gracia de vencerlas (2). Es verdad que no nos restituyo à aquel estado de sanidad perfecta que

(1) Hamilitas divinatis nostra provectio est. Nos tauto rediminur pretio. Quis enim ali impietate ad justitiam, à miseria ad heatitudinem esset reversut, nisi Justus ad impios, et Beatus inclinaretur ad miserus? (Seem. 1.) el primer hombre tenta en los bellos dias de su inocencia : el nos dejo las cicatrices de nuestras antiguas llagas, para que pudiésemos recordar que babiamos sido heridos mortalmente. El no nos eximio de los primeros movimientos de las paciones, pere nos alcanzo la gracia de someterlas al deber, de rechazar sus asaltos, de contener su violencia y de abreviar su dunecton, con la condición unica de que nos uniésemos à el é imploresemos sus auxilios. De aqui se si-gue evidentemente, continúa S. Leon, que la misericordia de Dias, personilicada en desucristo, curó las pasiones de nuestra mortalidad al esperimentarlas el mismo, y que la virtud de Dios curo miestra flaqueza dignandose revestirse de ella (j).

S. Agustin, admirado de la tristeza y de la repuguancia que Jesus manifiesta en su oracion, esclama dirigiéndose à el : a ¿ Qué es esto, Dios mio ? ¿como me mandais en vuestro Evangelio que no me abandone al desaliento ni al temor, cuando veo que vuestra misma alma se turba y se abate (2)? ¿ Cómo podrá mi flaqueza soportar el peso de la tribulación, cuando veo que vuestra misma constancia retrocede quebrantada ante ella (3)? ¿Puedo vo esperar que conservare un caracter firme y solido, cuando vos mismo, que sois la pledra angular de todo el edificio cristiano, manifestais sucumbir (4)? « En seguida el Santo Doctor pone en boca de Jesucristo una respuesta formulada en estos términos ; « Debii mortal, estas palabras ; Pase de mi este cáliz, son la espresion de tu flaqueza, salida por el órgano de mi boca; y porque esta palabra de tu flaqueza ha pasado por mis labios, has adquirido el derecho de pronunciar estas otras: Hagase la voluntad de Dios, que son la espresion de mi fuerza. Al revestirme pues de tu miseria, te he provisto de fuerzas para que puedas andar y correr; al tomar, como lo he hecho, ese espanto que te hace tembiar, he trasladado à fi mi virtud, à fin de que te resignes, te eleves sobre ti mismo v puedas triunfar (5). . S. Leon supone igualmente que Jesucristo responde en estos mismos terminos

<sup>(2)</sup> Verbit quamdam formidinem profitentibus, mostra infirmitotis effectus participando cumbat. In moles Dominus nostro pavore treprindat, ut inconstantiam nostram sua virtute solidayet. (Scen. LHE)

<sup>(4)</sup> Passiones mortalitatis nostra ob luc misericordia auhiit, ut savaret col·lucvittus recepit, bit vincaret (Serm. D. L.)

<sup>(2)</sup> Quantoke non turbori jubra animany mean, si turbori video animam tuam ?

<sup>(3)</sup> Quomodo sufferam quod grave tanta formitas sentit?

Quamodo fordamentum quaram, si Petra accumbit? (Freet, 52 in Joun.)
 Audisti in one vocam informitatis tow? Andi in te vocam fortifiedinis mess.

Vive suggera ut currus, transfero in me quo trepidas et substerno quo transcus (tbid.)

al cristiano que tiene horror a los sufrimientos: - [Valer!] o humbre, valor! Yo mismo he esperimentado tus temores, a fin de que pudiesse estar seguro de venecr con mí fuerza (1). a Finalmente S. Hi-lario afirma que Jesucristo intercedió por todos aquellos que, despues de el y por su causa, gemirian bajo el peso de las aflicciones, y que el sentido de la suplica que dirigia a su Padre era este : a Yo os pido. Pedre mio, que todos mis discipulos beban la copa de amargura, cemo yo la beto, sia pender el valor, sin cerrar sus corazones la esperanza, sin dejarse abatir por el dolor ni tener miedo á la muerte [2]. a

Pero mue pocos eristimos comprenden la virtud y la eficacia de estes palabras: Padre mial a Si es absolutamente necesario que vo beha el cáliz amargo que se me presenta, hágase vuestra voluntedla Este consiste en que ellos la consideran como la espresion de la conformidad que Jesucristo tuvo despues de una larga y penosa lucha dentre de si mismo, slendo por el contrario la manifestacion libre de su voluntud que fortifica maravillosamente la nuestra. Así como el Verbo Eterno, al vestirse, como nosotros, de la carne del pecado, conservo su justicia; del mismo modo, al usar el lenguaje de nuestra Duqueza, conservo su omnipotencia. Asi como el cuerpo del hombre, unido en Jesucristo a la persona del Verho, se hizo capaz de unmerito infinito, del mismo modo la voz de la suplica humana, al pasar por su boca divina, adquirió una eficacia influita. Jesus esclamando: «Hagase la voluntad divina, » no es un hombre timido que se resigna, sino un Dios que mar da como señor. El que así babla es el mismo Verbo Eterno, que con un solo fial crio el universo, y este nuevo fiat no es menos poderoso ni menos feemido que el de la creacion. El primero hizo salir del cáos el cielo, la tierra y todos los arbales cargados de frutos. El segundo crió un ciclo nuevo, el ciclo de los almas elevado, una tierra nueva, la tierra de las almas débiles, è hizo salir, del seno de la corrupcion y de los abismos de pecado, los frutos de todas las virtudes cristianas (3). Esto es tan cierto, que despues que Jesucristo pronunció en el Huerto estas maravillosas palabras: a (Hagase la voluntad de Dios!» se vio en primer lugar à los apostoles, despues à los martires, à los primeros fieles, y en seguida de ellos à todos los santos y à todos los verdaderos cristianos, establecer el reinado absoluto de la voluntad de Dios sobre las ruinas de todos los intereses y de todas las pasiones terrenas, y sacrificar al cumplimiento de esta divina voluntad la fortuna, el honor, las delicias y la vida misma. Y así como la reproduccion de todos los seres, la vegetacion de la naturaleza en el mundo material es todovía hoy el efecto omitipotente, el eco prolongado del primer fiat, que Dios pronunció en el principio de la creacion; del mismo modo la reproduccion sucesiva, la propagación no interrampida de todas las virtudes en el mundo espiritual es el producto, el eco repetido del segundo fiat, que el Hijo de Dios pronunció en el Huerto, al principio de la Redención.

Por consiguiente, estas sublimes palabras de la cabeza de la Iglesia, son, dice S. Leon, la salvacion de todo el cuerpo. Estas palabras fecundas, asi por el ejemplo que ofrecen, como por la eficacia que encierran, han sido y serán slempre el origen de la intrepidez de aquellos que praefican la virtud y la piedad á despecho de los sarcasmos y de las persecuciones de los mundanos, lo mismo que de aquellon que conflesan la fe à presencia de los tiranos. De ellas procede la fuerza muravillosa que destruye los odios, inspira el perdon de las ofensas, cieva al hombre flaco a la altura de Dios, y le da el valor sufleiente para bendecir al Señor en la tribulación, para regocijarse en medio de los sufrimientos, para gloriarse de las ignominias, y saltar de gozo en los brazos mismos de la muerte. Estas palabras poderosas produjeron el celo de los apostoles, la constancia de los mártires y la paciencia de las victimas de la persecucion. Estas han formado el consuelo de los afligidos, el valor de las almas timidas, el ferver de los confesores, la generosidad de los corazones penitentes, y han sido el escudo de las virgenes. Estas palabras en fin han alcanzado la conversion de los pecadores, la perseverancia de los fustos, la instrucción, la hermosura y la suntidad de toda la Iglesia. En una palabra, ellas han hecho nacer en la tierra todas las granias del ciclo. El mundo no hubiera sido testigo de todos estos prodigios, si Jesucristo no hubiera orado de este modo en todos y por todos (1).

 <sup>(1)</sup> Ego de tiro fui trepidas ; tu de meo esto securus. (Serve. III de Pena)
 (2) Pro his regat qui passari post se erant ; id est : Quomodo à me bibitur, ita

th his hillator : sine spet diffidentia, sine sensu doloris, sine metu mortis (Conon 31 in Manh.)

<sup>(3)</sup> Fociam codos nevos et terram novam. (4s. 65.) Seil nova creatiera. (Gaint, 6,)

<sup>(1)</sup> Hae vox caprits talus est totius corporis. Hae vox omnes fideles instruit, omnes confessores accerdit, comnes martyres commarit. Nam quis mundi odira, quis tentricionan turbines, quis posset persecularum superare terrores, unit

¡Cuan bellas y consoladoras son las palabras de este gran Pontificel Jesus oró en todas y por todos ; In omnibus et pro omnibus. El no se limito à una oracion general y comun; y comprendio en su peticion a todos los cristimos en particular; y nosotros tambien estuvimos presentes en su pensamiento; todos sin escepcion.

¿Que suerte seria la nuestra, mortales infortunados, sin esta oracion? Yn hernos visto que al decir Jesus a su Eterno Padre: a Si es posible, a manifesto claramente que el hombre degradado ao puede evitar el amargo culiz de los sufrímicatos. Si esto hubiera estado en el orden de las cosas posibles, el Salvador hubiera querido beberlo todo el solo, y su amor nos hubiera librado a todos de beberlo. Y bien, ¿ que hubiera sido de nesotros bajo el peso de las tribulaciones de la vida, de que no podemos evadirnos, ni tenemos la fuerza sufficiente para soportarlas? Qué bizo pues nuestro Redentor ? El Iomo sobre si nuestra enfermedad, dice S. Hilario, para librarnos de elle, y con su oracion crucifico en si mismo, por decirlo asi, todo aquello que nos hace frágiles y timidos, y convictio en trofeos de victoria esos despojos de nuestra naturaleza pobre y tremula (1). ¡Que espresiones tan admirables! ; que doctrina tan magnifica y tan profunda! Así es en efecto; la paciencia de los eristianos en las penas procede de la virtud de los sufrimientos de Jesucristo; nuestro valor nace de su timidez; nuestra resignacion, de su tristera i nuestra conformidad en participar de su caliz, de su repugnaucia; nuestra fuerza, de su flaqueza; nuestra perseverancia, de su oracion [2].

Ved en efecto los incrédulos y los disidentes. Separados del cuerpo de la ficiella, y por lo mismo de Jesucristo que es su cabeza, no participam de los frutos de esta poderosa oracion. Por consiguiente, á pesar de su filosofía, á pesar de su filosofía, á pesar de su filosofía, a pesar de su fice y consequente, a pesar de su fe vaga e inderta en Jesucristo, á da que modo suportan les molestias de la vida, los dolores de las enfermedades, las variaciones de la fortuna, la pérdida de las personas mas cumadas, la injusticia de las persecuciones e el peso de la deshorra ? Ay! ¡ Con una

Christon in complete, et pro complete discret Patri : Fint voluntes tun't

(1) Onnem in se corpors mostri infirmitatem assuminit, rrucique secum universe quittus infirmalement afficit. Et ideo transire ab co calix non poluit, nisi laberet ilium, quin non post, nisi deservitium, quin non post, nisi et ejus passime non postumus. (Con. 31 in Manh.)

(2) Pati nisi ex eius presione non possumus.

impaciencia, con una rabia, y un odio interior y secreto contra Dios y contra si mismos, que los arrastra à la locura o al suicidio. En ciecto, en los paises donde domina la herejia, y en aquellos en que la duda de todas las verdades religiosas ha destronado la fe, el número de los desgraciados privados de razon es lan grande, que los establecimientos mas vastos no son capaces de contenerlos; los suicidlos se multiplican de una manera tan espantosa que se ven, oo solo hombres, sino tambien mujeres y niños atentar contra su propia vida con una horrible sangre fria. ¡Es pues cierto, como lo habian proclamado los estóicos, que el suicidio, ese horrorose escese contra naturaleza, se hace en cierto modo un deber triste, una necesidad funesta para el hombre sia religion, porque ese hombre carece de la fuerza necesaria para soportar una existencia mas amarga que la minerte!

Observad tambien, con respecto à los catolicos, esos hombres en quienes no reina ya la fe al la piedad. Vedlos cuasi reducidos a la triste condición de los incredulos y de los herejes. Por consiguiente el menor obstáculo que se opone à sus projectos de ambicion, à su hambre de deleites à a su sed de riquems, los irriti; la menor advers dad los dessilenta; la perdida mas leve los abruma; la mas pequeña humillacion los aduet; cualquier delor los dessepera; y la adversidad fos bace; o encuentra ya debiles hasta la bujeza, impacientes hasta el foror, o metancolicos hasta la muerte.

Mas, considerad por otra parte los verdaderos católicos, que fienen viva en el fondo de sus corazones la fa de Jesucristo sufficudo. Su lengua repite continuamente estas solifimes palabras: a ¡ Hagase la voluntad de Dios ! » Y la miseria, la catumnia, la humillacion y el dolor los encuentran siempre, sino goassos y traoquilos, al menos resignados, humildes y paelentes. Ellos no abren la boca sinó para perdonarlas. Ellos no piensan en las penas que sufren sino para perdonarlas. Ellos no piensan en las penas que sufren sino para hacer de ellas un sacrificio a Dios. [Ah! ¡quien podría pintar el maravilloso poder de estas bellas palabras de resignacion a la voluntad de Dios! ¡Quién podría decir fas llagas que decatrizan, la fuerza que comunican, el valor que inspiran, las penas que cadulzan y las vidas que conservan!

Tengamos pues conflanza nosotros, hijos de la verdadera Iglesia, en esta oracion empipotente de muestro Salvador; San Leon es quien nos exhorta a ello, Repitamos frequentemente con Jesucristo, y no dejemos jamas de pedir que la voluntad de Dios, nuestro criador y nuestro padre, se cumpla en nosotros y por nosotros: Fiat voluntas tua. Hagamos de esta oración un arma de defensa para nuestra voluntad vacilante, cuando la teutación venga a asaltarnos, y un escudo de paciencia, cuando la adversidad nos hiera o la tribulación nos oprima(t).

¿Que dize finalmente de la fuerza de estas palabras para librarnos del temor de la muerte? Entre todos los santos, acordaos principalmente ahora de S. Pablo. Ningun hombre en el mundo ha espresado el desco de vivir con tanta frecunencia como S. Pablo ha solicitado la gracia de morir. Ya hemos oido esclamar: El único desco de mi corazon es ver comperse los lazes de mi cuerpo, para ir a unirme con Jesucristo: Cupio dissolui, et esse cum Christo, Que fenomeno lan estrano es este i pregunta S. Agustin, Pablo desca la muerte, y Jesus la teme; Pablo la llama, y Jesus la aleja de si (2). ¡V que! 2 el discipulo es mas intrepido que el Maestro, tiene el esclavo mos valor que su Señor, la oveja mas que el Pastor, y el hombre es mas fuerte que Dios? Sc. esto es y debe ser asi. ¿ Y sabels por que? (Ahl el discipnio esta gozoso, precisamente porque su Maestro se affigio; el esclavo está en seguridad porque su Señor temió; la oveja esta animosa porque el Pastor tembló; y el hombre mortal siente en si energia y Inerza, porque el Hombre-Dios esperimento el espanto y la flaqueza.

Al vestirse de nuestra carne el Verbo Divino, dice S. Ambrosio, tomo todos sus sentimientos, y al crucificar la una crucifico tambien les otros. Así como nos mercelo la gracia al crucificar en sú persona misma la carne del pecado, así tambien nos adquirfo la fuerza al crucificar todos los sentimientos de nuestra flaqueza. De ahi nace que el temor de la muerte, cas sentimiento comun á todos los hombres, no turbe a los verdaderos cristianos (3). Y en efecto, que es lo que pasa hoy a nuestra vista? Nosotros vemos que los que solo son cristianos en el nombre, católicos por casualidad, eclasiasticos por interes, o religiosos por vanidad, que no ticuen pensamientos que os sena terreuos, que no trabajan sino para satisfacer su ambiciou, o que, sumeriolos en los placeres sensuales, parece que aspiran a la

felicidad de los brutos, y que, ó pesar de pertenecer al cucrpo de la Iglesia, se hacen prácticamente cismáticos, supuesto que se separan de su espíritu: nosotros vemos, repito, á esos hombres temblar, palidecer, turbarse y helarse de espanto al solo recuerdo de la muerte, y de shi su empeño en alejar de si el pensamiento de ella, como si olvidandola pudieran retardarla un solo momento. Y si alguno de ellos recibe, al parecer, la última hora con cierta especie da indiferencia, esto no es ni puede ser por un esceso de valor, sino porque la razon le ha abandonado, o porque se ha cantregado à una desesperación profunda, tanto mas diabelica e incurable, counto mas fria es y mas tranquila en apariencia. Tal es el solvebio y culpable despræcio de Dios y de si mismo à que el impio se deja llevar canado dlega al fondo del abismo: fanpius; cum in profundum venerit, contemnit. (Prov. 18.)

Otra cosa muy diferente sucede à las almas verdaderamente cristianas, que, mirando con un noble desprecio el mundo y sus decepciones, la carne y sus placeres, no solicitan mas que el ciclo, no aborrecen mas que el pecado, no tienen otro amor que el de la virtud, otro anhelo que el de la eracio, ni otro celo que el de la amistad y la pasesion de Dios. Nosotros vernos reus almas, ; y con cuánta edificacion, con cuanta tertugra y con cuánto gozo de nuestro corrazon I nosotros vernos esas almas cuando somos llamados de lievaries los consuelos de la Religiou en su último momento ; nosotros las vemos tranquilas a vista de la muerte, mirarla sin aterrarse, esperarla con ánimo firme, con frente serena, y recibirla con la soncisa en los labios y con una piadosa y tranquila resignación,

¿Y qué es lo que puede proporcionar à esas almas privilegiadas en ese terrible momento tanta par y tanta conflanza?¿De doude les viene esa elevación de cornzón y ésos sentimientes tan sublimes y tan superiores à los sentimientos comunes de la humanidad? ¡Ah! Esto consiste en que esos cristianes son el verdadero pueblo escogido y amado de Dios, en el que este Dios se complace en hacer brillar su poder. Esto causiste en que ellos son los miembros vivos y gloriosos del cuerpo adorabla de Jesucristo, unidos a el como a su cabeza, por la profesion sincera de la fe, por la posesion de la gracia santificante y por el ardor de la caridad divina. Con este fin les comunica el mismo, segun la promesa que lizo por el profeta rey, ese valor sobrehomano, al hacerles participantes de los efectos maravillosos sobrehomano, al hacerles participantes de los efectos maravillosos

<sup>(1)</sup> Discant hane vocem Ecclesie filit; et presidio presentissimo orationis ntantar; ur, com adventas tentationis violenter incumbit, superato timore formidinis, accipant tolerantism passionis (Serm. 4, FT.)

<sup>(2)</sup> Paulus ontat mortem, Christin timet. (In Ps. 21.)

<sup>(3)</sup> Communis affectus est morten timere, quem suscepit Christus, ut crucifigeret, sient crucifisit et carnetti (In Ps. 33.)

de sa oración (1). En efecto, esas almas cristianes, en los piadosos trasportes de su fe, repiten continuamente esta misma suplica: 
« (Háguse la voluntad de Dios l a Y estas divinas palabras son, lo mismo para ellas que para nuestro Redentor, un alimento tan delicado como confortativo: Meus cibus est un faciam voluntatem potres per. Mona. 4:)

10 grande y sublime oracion! La unidad del cuerpo de la Iglesia se hase en ella sensible por la unioni de cabeza. Ella comprende à los justos de todos los grados, eila espresa los sentimientos de los debiles, lo mismo que el heroismo de los fuertes; ella representa todas las mesocias y promete todos los socorros. En ella la amargura encuentes una difficira, la fluqueza un sosten y la afficcion un consuelo. Podas las pusiones estan crucificadas en ella, y todas las virtudes recompensadas. Ella es la fuente de la paciencia durante la vida, y de la resignación, de la conflanza y de la paz a la hora de la muerte. Ella soia basta para convencernos de una manera sensible de que el que en este dia oro al parecer como el último de los hombres. es verdaderamente Dios; ella es indudablemente el cumplimiento del oráculo del profeta, supuesto que por su medio se elega el hombre à una gran altura de aima, de sentimientos y de virtudes, y por consigniente Dios es conocido y glorificado de una manera admirable: Accedet hamo no cor allum, et exultabiliar Deus.

#### SECUNDA PARTE.

La ley divina no es otra cosa que la voluntad de Dios manifestada para que sirva de regla al hombre. Luego cuando ácsus pronuecia en el huerto de Gethsemani, con un tono tan sumiso, y tan licos de autoridad al misno litenpoy, con banta humilidad y con tanto imperio a la vez estas sublimes palubras : Padre nio, haguse vuestra voluntad : Pater, fiat voluntas tua, no solo hizo, como Redentor, una oración tustructiva, consoladora y clicaz, que divige muestro sentimientos, escusa nuestra repugnancia y fartifica nuestra flaqueza en el tiempo de la tribulación y a la hora de la muerte; sino que, como legislador, promulgo segunda vez la ley divina, y nos intima de nuevo á todos la obligación de cumplira. Estamos pues obligados à tener siempre presente en el espiritu y grabada en el corazon esta

ley divina, esta voluntad de Dios, la unica santa, la unica perfecta, tamatable y eterna, porque nuestro Salvadov, que es tambien nuestro Dios, nos la ha impuesto como el objeto de nuestras afecciones, el término de nuestras operaciones y la regla de nuestra vida.

Mas, o santa y adorable ley de mi Dios, ¿ en que has venido a parar actualmente, jay! entre los cristisnos? ¿Quién es el que, on nuestros dias, piensa en ella, la uma y la observa? ¿Quién es el que forma un escrupulo, o mas bien, quién es el que no se jacta y se gioría de violaria?; Y por que? Por un pedazo de pau, por un puñado de cabada, como se queja el mismo Dios por boca de su profeta : Propter pugillum hardei et fragmen panis dereliquerunt me (Ezech. 13.) : es decir par satisfacer una ambicion que nos pone en ridiculo entre los hombres, al mismo tiempo que nos bace culpables ante Dios; por alimentar un odio que nos produce á nosotros mismos disgustos mas graves que el mal que enosa á la persona que es su abjeto; por acumular riquezas que muy pronto vendra la muerte a arranearnos de las manos; por satisfacer los culpables deseos de una carne destinada a ser bien pronto presa de la corrupcion, y a no ser mas que un cadaver informe, que exhale por todas partes la infeccion ; finalmente por intereses éfimeros, por pasatiempos innobles y por placeres que pasan en un instante. Y por esto es por lo que se viola la ley de Dios; por esto es por lo que se olvida, se ofende y se ultraja al mismo Dios : Propter pugillum hordei el fenguen panis dereliquerunt me.

Hay mas ; por el mas pequeño estimulo del interés, de la ambicion o de las pasiones, por cualquier exigencia de la vanidad, del lujo, a de eso que se llama las conveniencias del mundo, no solo los javenes de imaginación ardiente, y las jóvenes de corazon impresionable, sine les hombres mas graves, y non las mujeres de edad apadera, no perdonan gasto alguno, se esponen á todos los peligros, sufren toda clase de humillaciones y se condenna à todos los sacrilleios. Mas, cuando Dios manda que se ejecute su voluntad, que se observe su ley, entonces es cuando, ante esta ley, ante esta ley suprema del Dios por escalencia, del lloy de los reyes, se presentan objectores para exaferar su severidad, pretestos para cludir su obligacion, y escusas, ya de debilidad, ya de impotencia, para justificar su transgresion. Quiero ir todavia mas lejos. Los padres, los amigos, los estraños, y sobre todo las personas que se distinguen por su rango y por su autoridad, nos encuentran siempre prontos a servirles, bajos para adularlos y solícitos para complacerles y obedecer sus ordeurs,

<sup>(1)</sup> Mirabilis Deus in sauctis suis ; ipse dabit virtulem et fortitudinem plobis sox: (Pi, 0.7.)

sus deseos y hasta sus caprichos. Solo con Dios es con quien nos manifestamos rebeldes y pertinaces. Unicamente de su voluntad es de la que no nos cuidamos. Anadiré mas aun. Si prevemos que la violación de la ley de Dios, en otros términos, el pecado, ha de causar la ruína de nuestra fortuna, así como causa la de nuestra alma; si conocemes que nos ha de imprimir el sello de la infamia ante los hombres, así como nos atrae el odio de Dios; que nos ha de perder para el tiempo, usi como nos pierde para la eternidad; ; oh! entonces, encontrames en nosotros mísmos (uerzas suficientes para abstenernos de el , para reprimir las mas violentas inclinaciones, para contener las pasiones mos furiosas. Es deeir, que solo violamos la ley de Dios cuando esta transgresion no ofende mas que á Dios, no nos atrae otra desgracia que la desgracia de Dios ni otros castigos que los eastigos de Dios; y de est emodo, como observa un Padre de la Iglesia, al delito de ofender a Dios, anadimos el de no ofender mas que à Bios solo, de preferirlo todo à Dios, de colocar à Dios en un grado inferior á todo, y de lanzar nuestro desprecio sobre Dios, en la comparación que hacemos entre la criatura y el Criador (1).

¡Desgraciados de nosotros, hermanos mios! El dia terrible vendrá, y mas pronto tal vez de lo que creemos, en que, sorprendida por la muerte, deberà nuestra alma presentarse en el tribunal de ese Dios de majestad y de grandezu, sin que magun pariente la asista, sin que niugun abogado la defienda. Niuguno de nosotros podrá evadirec de esta terrible comparecencia : Omnes nos manifestari opurtel ante tribunal Christi (H. Cor. 5.). Y bien , jeual serà entonces nuestra confusion, nuestro espanto y nuestro dolor, cuando ese Dios, con la ley en la mano, nos pida cuenta del olvido a que la hemos condenado y de la impudencia desenfrenada con que la hemos viotado I (Cunt sera el castigo que por ello deberemos esperar ! Prevengamos esta terrible desgracia. Juremos hoy delante de esos altares, cumplir en adelante en todo y por todo la voluntad de Dios. Jurémoslo delante de ese mismo Jesucristo que nos ha dado el precepto de cumplirla, que nos ha dado el ejemplo, y nos ha asegurado la posibilidad de hacerlo, por medio del auxílio divino que nos ha alcanzado con su oracion. ¿ Y cual es esta voluntad divina! ¿ Cual es el deseo que ese Dios de amor nos manificsta? Have est voluntas Dei , sonetificatio restra. Es que tengamos todos una vida cristiana, pura y santa, y que todos sin escepcion aseguremos la salvacion de nuestras almas por medio de la exacta observancia de su ley divina:

Deus vult omnes homines salvos fieri (I. Timoth. 2.).

Si, gran Dios, vos sois nuestro principio y nuestro fin, nuestro Criadar y nuestro Soberano, nuestro Padre y nuestro Dios ; nosotros queremos por consiguiente que vuestra voluntad, en la que vuestra gloria está asociada a nuestra salvacion eterna, se cumpla siempre en nosotros en el ciclo y en la tierra : Fiat voluntas tun sicut in cuelo et in terra: Nosotros queremos permanecer siempre sumisos, siempre ficies à esta voluntad; ella es nuestra ley suprema. Haced que reine siempre en nuestro espiritu y en nuestro corazon. Mas pay I ¿que podemos nosotros sin vuestro auxilio ? Aplicadnos pues el fruto de vuestra oracion en el Huerto. Concede los la gracia necesaria para hacer callar ante vuestra ley santa toda murmuracion de nuestra parte, para abogar nuestra repugnancia, para vencer nuestra flaqueza, para domar nuestra resistencia, para reprimir nuestros deseos culpables, para mandar la carne, para veneur los respetos humanos, para despreciar todas las ventajas temporales, para inmolar todo amor profano, para suportar todas las penas y estar dispuestos à todos los sacrificios. Haced en fin que el camplimiento exacto de vuestra voluntad, despues de haber sido la regla de nuestra vida, sea nuestra fuerza, nuestro consuelo y nuestra esperanza en la hora de la muerte, y que, por haber cumplido vuestra voluntad en la tierra con una obediencia perfecta, podamos cumplicla para siempre por nuestro honor perfecto en el cielo. Así seo.

MA DE NUEVO LEÓN
DE BIBLIOTECAS

(1) then solus in comparations emulian tild vitis fait.

# CONFERENCIA SEXTA.

### La Agonia.

In fortiguline van directurest eum ungelo, et inviduit et confurtatur est : fieut et ropitifeum.

Por un fortuleza pravalecció contra un annal y venció; y fan fortulecció : Bató s' auglicó ul augel.

(Osen XII, E. 4.)

Piré una Jucha estrana, unica y singular la del patriarca Jacob cuyo chogio ha hecho el profeta en estas pocus palabras, donde nos manifiesta un fragil mortal desplegando una fuerza maravillosa contre el angel Gabriel, ese ángel que representa y cuyo nombre nos recuerda de virtud misma de Dios. En presencia del ángel se mostro Jacob animoso, y prevaleció contra el mismo Dios: Et incabiti ad ingelym, el confortatas est, y sin embargo el no tuvo otro poder ni beros armas que la humildad, la humildacion, las lágrimas y la oracon: Previ el rognett cum.

Mas, no es posible leer estas palabras del profeta Osea relativas à Jacob, sin recordar al mismo tiempo-estas otras palabras que los Evangelistas S. Matco y S. Lucas han escrito de Jesucristo; e Separándose Jesus de nuevo, aró hor fercera vez, y un augel se le apareció del clelo para confortarle. Habiendo entrado entonces en la agonia, continuó orando: Herum abiti; et orant tertio (Matth.). Apparuit autem illa Augelus de codo confortans eum. Et factus in agonia, prolivius orabat (Luc.). \*

(Ahl dice S. Isidore, signiendo en esto la opinion de San Agustin; supuesto que estos dos hechos se refleren cuasi con lus mismas palabras, no puede dudarse que el uno sea la predicción del otro; no puede dudarse que la lucha del patriarca en los llanos de Betel fuese la imágen profetica, la historia anticipada de la lucha ó agonia de nuestro Señor en el buerto de Gethsemani (1). Así pues la causa

(1) In hos principaliter sacramenti Dominici imago figurata est-

principal porque el misterio de Jacob ha merceido ser tan aplaudido en la Escritura Sagrada es porque sirvio para figurar un misterio tan grande de Jesucrieto. Mas, 10 admirable armonia de los Libros Santes! Si el combate de Jacob debe su dignidad al de Jesucristo, la lucha de Jesucristo tiene su esplicación en la de Jacob. Nosotros vemos en la figura una reunion de circunstancias que Moises expresó, pero que S. Lucas pasó en silencio en el original. Pues bien, como debemos hablar hoy de la lucha o agonía de Jesucristo, es absolutamente accesario espouer circunstanciadamente la historia de la lucha de Jacob, que fué su prediccion y su figura. Esto es precisamente lo que yo me propongo hacer en este dia. Mi objeto es esplicar el Evangelio, con el Génesis en la mano, y por medio de la luz que refleja de un hecho evidentemente misterioso y profetico del antigun Testamento, disipar las tinichlas de uno de los mas importantes misterios del nuevo. El asunto, como veis, es muy importante, y merece de vuestra parte la mayor atencion.

### PRIMERA PARTE.

La palabra agomo se deriva del griego, y significa propiamente « lucha o combate, » y porque en los últimos instantes de la vida parece que el alma está en lucha con la enfermedad que la obliga á abandonar el cuerpo, se dice del hombre que se halla en su última hora « que está en la agoma, » ó de otro modo que está en lucha con la muerte. Pues bien, en el pasaje relativo à la última oracion del Salvador en el Huerto, la palabra agonía se ha usado en el sentido primitivo de « lucha o combate, » Efectivamente, donde el testo lalino dice que Jesus entró en agonia : factus in agonia, el testo original griego dice que estaba en lucha : Com essel in agone : es decir. que el Señor, en el Huerto, semejante a un afleta animoso, tuvo que luchar y combatir; y su agonia no fué el esfuerzo del hombre debilque se muere, sino la lucha del hombre fuerte que pelea con valor. Mas, ¿dequé naturaleza fué este combate ?¿ Quiênes fueron los combatlentes ? ¿ Con qué armas pelearon ? El Evangelio calla en este partleular. De modo que la agonia del Salvador en Gethsemani, el mayor de los misterios de su Pasion, parece que es tambien el mas oscuro y el mas impenetrable.

Ciertos escritores mas piadosos que ilustrados han creido dar una esplicación plausible a este misterio, diciendo que el Salvador en el Huerto tuvo tan viva en su imaginación la representación de las heridas atroces que habian de desgarrar su sagrada esrne, y los oprobios que su augusta persona habia de sufrir, que su humanidad, abandonada entoneca á su llaqueza, quedo inundada de horror por esta vista y llena de abatimiento, que despues de sucumbir Jisus hajo el peso de fanta angustía y de tanto horror, suplico encarecidamente e su Padre que le librase del terrible cáliz que contenta tantas pénas y tantas iguomínias, y que la necesidad en que estaba de heberlo por razon de un decreto inexorable y el contraste violento que se elevo en el entre la voluntad bumana que rehusaba, y la volantad divina que aceptaba, lo redujeron á la agonia y á un sudor de sangre, hasta tal punto que tuvo necesidad de que un angel vintese à confortarle.

Estas interpretaciones, estas conjeturas son, no solo erróneas, sino injuriosos taminer á la augusta dignidad del Dios Recionor, à la escelencia de su sacrifició y a la grandeza de su amor para con nosotros. En primer lugar, desde el momento en que el Savador, apenas nacido en Belen, se ofrecio á su Padre como victimas, segun la espresión de S. Pablo, por la salvación del mundo, no hubo un solo instante de su vida en que la luz de su sabiduria infinita no se representase en su espirita los formentos y los aprobios de su pasion, de una manera tan ciara como los vió en el Huerto. La prueba de esto es que yn los habia anunciado muchas veres a sus apostoles con todas sus circunstancias. Y sin embargo, Jejos de esperimentar repugnancia ú horror, Jejos de entrar en agonia por este pensamiento, hablo siempre de el con todos los trásportes del desco, con la satisfacción mas veredadera de corazon.

No puede sostenerse tampoco sin favorecer la herejia de Nestorio que, en estas circonstancias, la humanidad santa de Jesucristo, fue abandonada asu flaqueza. Porque es de fe que no hubo un solo momento en que la humanidad de Jesucristo careciera del auxillo de la persona del Verbo, en la que subsistia.

En lercer lugar, ya hemos notado muchas veces con Santo Tomas que la humanidad aggrada de d'escurristo estaba sometida a la Divinidad de tal manera que la Divinidad era precisamente quien la inclinaba a todas sus rodicciones y determinaba todos sus movimientos humanos. Luego cuando su voluntad humana parcee querer una cosa contraria à su voluntad divina, ese movimiento de la voluntad humana habia sido determinado espresamente por la voluntad divina. Por consigniente, jamás liubo en desuseristo esta oposición que nosotros esperimentamos tan frecuentemente entre el espiritu y

la carne, ni jamas hubo en el desacuerdo ni contradiccion alguna entre las dos naturalezas (1).

Por el contrario, esta misma oracion que principia con estas palabras, «si es posible » indica de parte de la voluntad humana del Salvador una sumision completa, y absoluta à la voluntad divina, en el momento mismo en que parece que se opone à ella, y la repugnancia de la carne fué sacrificada aun ântes de nacer.

Pues bien, esta sumision absoluta, que puso las dos voluntades en perfecta armonia y subyugo la sensibilidad misma de la carne, previno desde entonces é hizo imposible toda lucha interior, todo esfuerzo violento. Por otra parte, unas pulabras tan humildes, tan pacíficas y tan admirablemente mesuradas, y tales como convenian al alma santa de Jesucristo y á la persona del Verbo, á la que estaba unida, alejan la ídea de que el Salvador sostuviese un combate en si mismo y que fuese presa de la agonia por obedecer un decreto de su Padre; tanto mas cuanto que de acuerdo con su mismo Padre había formulado y suscrito este decreto, porque, no perdamos fúe visto, dice San Agustin, que el autor del cáliz de la Pasion es el mismo Dios que lo bebe (2).

I Lejos de nosotros pues unas suposiciones tan absurdas y tan injuriosas à nuestro Divino Salvador I unas suposiciones que no solo maneillan su dignidad de autor y consumador generoso de nuestra salvacion, sino que le presentan como un hombre comun, como Calvino oso llamarle, un hombre debil, finetuando entre la obediencia y el temor, entre el tedio de vivir y el miedo de morir; que le presentan finalmente como un justo, cuya flaqueza puede escusarse y llorarse, pero que la obediencia no podría proponerse por modelo.

¿ Cuál es pues el misterioso secreto de esta iucha ? Esta lucha tiene una relación evidente con nosotros; todos nosotros estamos comprendidos en ella. Porque al ver al Hijo de Dios prosternado, con el rostro contra la tierra, temblando, llorando, y entre las angustias de la agonía, pareceria que olvidado de los hombres y de todo cuanto le rodea, solo se ocupa de si mismo y de la idea terrible que llena su imaginación, los tormentos y los opcobios que le esperan.

(1) In Christo non fuil contrarietas carnis ad apiritum sient in nobis et hoc ipsum qued voluntas humana alind voleitat quam ejus voluntas divina, praesdebat ex ipsa voluntate divina, cojus heneplacito natura humana motibus propriis morebatur. (3, p. q. 18.).

(2) Auctor calicis est ipse Dominus qui hibit.

V. DE R. III.

Mas cuando se le ve interrumpir muchas veces su oracion, adelantarse con gravedad majestuosa hácia sus apostoles, sacaries de su sueño y exhortarles à velar y à tomar parte en su oracion, no deja dudar ya, diee el venerable Beda, que esta oracion y esta fucha fueron mas bien por sus discipulos y por nosotros, que por el (1).

Mas, ¿de qué modo combatió el Salvador por nosotros dentro de si mismo? Este misterio, lo repito, se encuentra esplicado en la lucha de Jacob, figura de la de Jesus. En efecto, nosotros leemos en el Génesis que volviendo Jacob de Mesopotamia, y temiendo por si y por su familia el odio inveterado de su hermano Esau, que venia hacia el con fuerzas considerables, pasó con sus once hijos un torrente que atravesalia su camino. Dividió su comitiva en dos partes, y se separo de ella para encomendarla à Dios que se la habia dado(2). Poes bien, la historia de Gethsemani està figurada en este pasaje con todas sus circunstancias. Jesucristo, verdadero Jacob, perseguido para ser condenado a muerte por los Judios, tan bien simbolizados en la persona de Esnu, paso el torrente Cedron con sus hijos, con sus apostoles, reducidos al número de once por la defeccion de Judas. El los dividio en dos secciones; dejó ocho de ellos a la entrada del Huerto, y penetro con los otros tres en el interior, y separandose de todos, se retiro aparte para orar por aquella familia amada que su Divino Padre le habia dado: Ques dedisti mins (Joan, 17, Es decir, que fue à orar por la Iglesia naciente, cuyo tipo fiel fue la familia de Jacob; porque asi como todo el pueblo judio descendió de los doce hijos de Jacob, de los doce apóstoles salió todo el pueblo cristiano.

Jacob oro en estos términos: « Libradme, Señor, de las manos de mi hermano Esaú, » Mas añadió al momento: « Porque hé aqui que se acerca ya tal vez para degollar à la madre y à sus hijos (1) ». 

Y por consiguiente es ciaro que Jacob, si habiar de si mismo, reflere todo su pensamiento à su familia; que por ella es por quien en realidad tiembia y se entristece, y que para ella sola implora la divina protección que parcee invocar para si mismo. Así fué como, segum el Evangelio, pidió la Cananea à Jesucristo que tuviese pie-

(1) Demonstrat; quis et pro illis orarerit, quos et ipos sedulo monet, orationum santum vigilando et orando existere participes.

(2) Jacob eum undecim filirs transivit xadum; divisit populum qui secum erat, in dons turmas, et mansit solus. (Gen. 33.)

in duas turmas, et manus soute, (cen. 32.)

(3) Erue me de manibus fratris mei Esau, ne forte venieus perentiat matrem
eum filis.

dad de ella ; mas esta piedad que ella solicitaba para si misma no era otra que la gracia de ver à su hija sana: Jesa, fili David, miserere mei. Filio meo male à diemonio vezatur. (Matth, 15.)

Observad tambien que, teniendo Jacob consigo cuatro mujeres, de quienes habia tenido sus once hijos, parece que debia haber dicho « las madres » y no « la madre». Esto consiste en que cue estas palabras, « la madre con sus hijos, » es necesario reconocer unas palabras misteriosas. [Ay! [comprended bien, hermanus mios, la grandeza de los misterios que, bajo las narraciones mas sencilias y finniliares, se hallan encerrados en la Escritura Sagrada! Jacob no tuvo a la vista solo « las madres » y sus hijos presentes enfonces, sino tambien » la madre » y sus hijos ausentes, es decir, la Sinagoga y los Judios, que debian descender de él y de su raza. Y cuando el insiste con Dios a fin de obtener su bendicion, no la implora para si mismo, supuesto que Dios se la habia promelido personalmente en muchas ocasiones, sino que pide rendidamente que esta bendicion se estienda à toda su descendencia, à todos los Judios que nacerian un dia de él.

Pues bien! La gracion de Jacob fué el símbolo admirable de la de Jesus en el Huerto, y nos da su esplicacion. Es verdad que el Salvador al esclamar : « Pase de mi este cáliz» imploro al parecer un favor personal; mas en el fondo, dice S. Hilarlo, oro por si mismo en sus relaciones con la madre y los hijos ; es decir, por la Iglesia y por los fieles. En efecto, el no pidio ser eximido de la paston; lo que hizo fué solicitar de su Padre que le dejase é el solo todo el horror y toda la amargura, y que se nos trasmitiese a nosotros los cristianos que componemos su familia toda la gloria y todo el mérito que el habia de adquirir por sus sufrimientos (1). El no rehuso para si la copa de la justicia divina, por el contrario, la reciamo con todo su ardor : Fiat, fiat. El pidio que al derramarse sobre su cabeza este caliz nos viésemos nosotros libres de él, y que pudiésemos participar de su herencia sin pasar por las terribles pruchas de sus tormentos, que habriamos merecido todos personalmente (2). El pidio ser tratado, sin embargo de ser la santidad infinita, con el mismo rigor que si fuese el hombre del pecado, y que nosotres, aunque cargados de todos los pecados y dignos de todos los castigos,

<sup>(1)</sup> Quod antem of a se transeat rogat, non ut ipse practicatur rogat; sed ut in alterum id quod a se transit, accidat.

<sup>(2)</sup> Vellet quidemess non pati, sed ut cohieredes suam glorism sine passionis sua difficultate mercantur.

fuésemos tratados con las mismas consideraciones y el mismo amor que si fuésemos la inocencia misma y la santidad de Dios (1). En una palabra, el no pidio la pasion sino para si solo: Fiat volunfas tua.

En cuanto à la bendicion de su Padre, no la reclamo para si, que como hijo de Dios es bendito eternamente; el pidio que esta bendicion que le era ya debida por naturaleza, fuese por gracia y en virtud del mérito de sus sufrimientos comunicada a nosotros. Vuestra
bendicion, parece que decia, es cierta para mi, Padre mio; nadie
puede disputarmeta. Mas esto no me basta. Yo pido que ella sea
derramada sobre lodos les que han de nacer de mi amor, y que un
decreto terrible condena a la maddicion eterna. Yo soy su fiador, su
mediador y su víctuna. Vos mismo, Padre mio, al formarme un
cuerpo, para que sustituya a las antiguas ofrendas, me habeis cacurgado este misterio: Hostiam et oblationem noluisti, corpus autem applicati mithe (Hebr. 20).

Vos mismo me labeis dado por hijos esos por quienes ruego. Yo quiero pues que ellos se coloquea en mi lugar, así como vo me he colocado en el suyo; que ellos participen de mis privilegios y de mis gracias, como yo me he vestido de su carne de pecado; y que despues de haber sido hasta aqui vuestros enemigos, pacdan en adelante invocaros, encontrar en vos un padre lleuo de bondad y ser amados de vos como tiernos hijos: Et ubi sum ego, tilte et minister meus erit (Jounn. 12). Tales son los sentimientes que la oración de Jacob nos hace encoutrar en la de Jesucristo. Pero penetremos mas adelante en la historia misteriosa de este sunto patriarez.

Mieutras que Jacob oraba con tanto desinterés y fanto fervor por so posteridad, por toda la nacion judia, se le aparecio un angel en figura humana, para disputarle el exito de su peticion.

En efecto, este angel garantizo de nuevo su hendicion a Jacob, mas á él solo; y en cuanto á su posteridad, en cuanto á la sinagoga de los Judios, le reveló la imposibilidad que había de bendecirla, supuesto que por el contrario debia ser un din maldecida y entregada á la destrucción por laber negado y condenado à muerte al Mesias.

A esta revelacion de la suerte futura de su pueblo se hiela de es-

panto Jacob. De pronto se abraza cuerpo á cuerpo con el ángel, le oprime entre sus brazos, y lucha con el hasta el amanece: Et coce luctabatur cun eo usque mane; intimándole que no le dejará sin que haya obtenido de el la promesa de que el pueblo judio seria conservado a pesar del deieldio de que había de hacerse culpable, y que además seria bendecido un dia despues de haber recibido su perdon; Jacob declara en una polabra que combatirá hasta que obtenga, en su persona misma, la bendicion del ángel para su posteridad y para su pueblo: Non dimittam te aisi bemeliceris mitis.

Ved aquí pues la historia anticipada y la esplicación de la lucha de Gelhsemani. Segun la opinión de los Santos Padres y de los intérpretes, este mismo angel Gabriel, que se apareció á Jacob muchos siglos antes, se apareció tambien à Jesus en Gethsemani. Esta e virtud de Dios e anunció al Salvador que los rigores de la justicia divina contrariaban los designios de su misericordia para con los hijos de los hombres. Convertir en bendiciones los anatemas y las maldiciones que los hombres habían merceido y que los condenaban à todos al suplicio de los angeles rebeldes; permitir que los privilegios del Santo de los santos fuesen trasmitidos à los pecadores, y que las penas y las ignominias de los pecadores fuesen acumuladas sobre la cabeza del Santo de los santos ; consentir en que la inocencia fuese castigada y el crimen quedara impúne; todo esto era, le dijo él, un esceso tal de bondad, que el Redentor no podría obtenerlo sino á fuerza de ardientes suplicas y por medio de la mas genosa lucha.

Este anuncio capaz, no de abatir, sino de fortificar el amor de Jesus à nosotros, fué el único consuelo que el angel le ofreció (1). Esto bizo decir al venerable Beda que este consuelo no sirvio para disminuir el dolor y el abatimiento de Jesus, sino para aumentarlos (2).

No es esto decir, como veis, que el Hijo de Dios tuviese necesidad de un angel para conocer la severidad de los juicios de su Padre; sino que, como dice S. Hilario, del mismo modo que el se afligió y uró por el genero humano a la manera de los hombres, así tambien quiso recibir esta manifestación de una manera humana para convencernos cada vez mas de que era verdaderamento hom-

<sup>(1)</sup> Non reputans illis delicita ipsorum. Ut efficeremur justitis Dei in illo. (II. Corinth. S. et 5.)

<sup>(1)</sup> Apparuit Angelus de codo confortans eum.

<sup>(2)</sup> Confortatus tali confortatione, que delere non minuit, sed magis auxit. (In Luc. 22.)

bre (t). A esto anade el venerable Beda que para darnos um prueba mas irrefragable de que en Jesucristo hay dos naturalezas, dice el Evangello que los angeles le sirvieron y confortaron; que le strvieron como Dios, y le confortaron como hombre (2).

Sin embargo, al oir esta manifestacion, se despiertan mas vivos los temores y los cuidados de Jesus por intestra pérdida; su amor se hace mas ardiente, sus fuerzas toman un desarrollo nuevo; el entra en lucha con la justica de Dios, el maiste en su oración con mayor energia de espiritu y mayor vehemencia de afecto. Y observad que esto interpretacion por si sola derrama mucha claridad sobre el testo fell librangello, pues que la agonia ó la lucha del Señor, y la doble intensitad de su oración se nutaron despues de la aparición del angel, como una consecuencia del consuelo que le lieva: Apparail Angelus confortans cuas; el, factus la agonia, prolixies orabet.

Ya hemos descubierto el verdadero molivo, el carácter natural de la facha de nuestro Scior en el Huerto. ¡Oh! ; cuán noble, cuán sublime y cuán digno es de un Dios mediador! Esta agonia, esta lucha se verilico, no entre las dos voluntades de su Persona, sino entre dos atributos de su Naturaleza Divina, entre la justicia y la misenicordia; aquella representada por el Padre, y esta personificada en el Hijo. Esta agonia, dice San Ambrosio, no es el resultado de uma estraía flaqueza, sino el efecto del mas tierno amor. No es el temor de su Pasion quien le empeña en esta fucha, sino el deseo mas ardiente de aplicarsos su fruto, y de hacernos triunfar con su propia victoria [In Pasil.]. Pero procuremos descubrir mejor ann la realidad y el cumplimiento de este profunda misterio, a la claridad de la figura que es al mismo tiemos su profecia.

El ángel, optimido entre los brazos de Jacob, le pide por favor le deje ir: Ait: Bimitte one. Esto era como una confesion de su detrota. Pero Jacob le responde: En vano lo esperas. Mientras no me hayas dado la seguridad de que la bendicion que me es personal se estenderá tambien sobre mi pueblo, y que el alcanzará su salvación al mismo tiempo que su perdon, no saldras de entre mis brazos: Non descitam te, nisi benediceris mitis.

Esto mismo sucede en Gethsemani. La justicia de Dios, severa é

inflexible à las dos primeras súplicas de Jesus, parece que le repetia : Separa tu causa de la de los pecadores. Dejame que derrame libremente mi colera sobre la posteridad proscripta de un padre culpable : Dimitle me. Mas el Salvador principa por tercera vez la misma oracion, y lucha con la justicia de Dios, insistiendo mas largamente y con mas fuerza en su demanda. Porque, como nos lo ha enseñada S. Publo, à la oracion del mas ferviente amor une las súplicas de la humildad mas profunda; à las lagrimas que corren de sus ojos mezela las lágrimas de su corazon, y á los acentos de su palabra junta la voz mucho mas sonora de su songre (Hebr. 5), y parece que esclame : No, no, justicia eterna, yo no dejare de llorar ni de luchar con vos, hasta tanto que los pecadores, à quienes represente, sean colocados en mi logar; hasta tanto que ellos sean perdonados y henditos en mi y conmigo: Non dimitlam te, nisi benedizeris mihit.

Para vencer la resistencia de Jacob, le hiere Gabriel en un costado; le entorpece el musculo que une el musio à los lomos y donde reside la fuerza de los atietas; el le paraliza, le debilita y le deriha en tierra. Mas, ¡ quien lo creyera ¡ Jacob, asi debilitado, toma nuevas fuerzas; estrecha mas de cerca a su adversario celestial, y obtiene al fin lo que pretendia : la bendicion divina que habia pedido para su pueblo : Et benedizit el. En otros términos, el obtiene la promesa de que los mismos perindos judios serian conservados milagrosamente : que tendrian tambien parto un dia en la sangre del Mesias, indignamente derramada por sus padres, y que heckos finalmente cristianos, serian santificados y salvados: Salvus fiat mais faste [10].

¿Mas, quién es, preguota S. Isidoro, este hombre misterioso que adquiere mas vigor al ser debilitado; este hombre à un tiempo mismo vencido y vencedor, humillado y bendecido (1.7 Este és, responde el mismo Padre, este es el tipo, el simbolo de Jesucristo, que, por la enfermedad de su carno y por la humillacion de su persona en el Huerto, prevaleció contra el mismo Dios (2).

En efecto, el ha sido tambien, segun la espresion del Profeta, colocado bajo el peso de la justicia de Dios, y en ejerto modo herido,

<sup>(1)</sup> Sicut pro nohis est contristatus, ita et pro nohis est confortatus. (Eib. 10. do Trimit.)

<sup>(2)</sup> In documentum utrinaque naturae, et ei Angeli ministrăsse, et eum confortăsse dicentur. (In Luc.)

<sup>(1)</sup> Quis est isto claudus et benedictus?

<sup>(2)</sup> in passione visus est Christus in curporis sui infirmitate prevaleisse Des (In Genes.)

abatido, humillado, quebrantado y oprimido (1). Siendo él el Hijo amado de Dios, santo e inocente, ha sido tratado como uno de nosotros, como un hombre pecador y odioso, que, para hallar gracia, tiene necesidad de luchar y de descender al grado de suplicante. Mas, como su condicion de Hijo de Dios es inseparable de su humanidad, y como esta está unida à la persona del Verbo, y todas sus acciones son por lo mismo de un valor y de un precio infinito, se hace fuerte contra Dios cu la flaqueza misma à que se ve reducido como hombre; hace brillar, en su propia humillacion, toda la altura de su diguidad, y obtiene para nosotros la bendicion de su Padre, y la adopeton divina que solicita con tanta insistencia y con tantos esfuerzos; Excuditus est pro sua recerculta (Hebr. 5).

¡Oh! ¡ cuán grande es y cuán precioso el místerio que se cumple para nosotros en la agonía de Jesucristo! Gracias a este combate, nosotros nos colocamos desde este momento en el lugar de nuestro Salvador, que permanece en el nuestro. El peso enorme de nuestras culpas se acumula sobre la cabeza inocente del Redentor, y a nosotros, que somos rescatados, se nos ha devuelto su justicia y su santidad. Nosotros todos somos en este instante incorporados a él y asociados al sacrificio que acaba de comenzar, de tal manera que todo el dolor y todo el oproblo caen sobre el , y á nosotros se nos reserva todo el fruto y todo el mérito. Desde este instante su Pasion serà la nuestra, por cuanto el sufrira en nuestro nombre; la humanidad entera, toda la especie humana, segun la doctrina de S. Pablo, sufrira en el y con el, y todos, elevados a una potencia y a una diguidad infinita por la persona que nos representa, nos hacemos capaces de satisfacer completamente à la justicia infinita. De modo que despues de la consumacion de su sacrificio en el Calvario, cada uno de los que hayan sido regenerados en él por el bautismo, y que renazean de él, podra decir á Dios con justa razon y con plena conflanza : « Justicia eterna, vos no teneis ya nada que exigir de mi; yo os he satisfecho ya plenamente. Yo soy el mismo que ha sido entregado en la persona de mi Redentor; yo mismo soy el que ha sido acusado, escarnecido, escupido, azotado, coronado de espinas y cubierto de heridas. Yo soy en fin el que, en cualidad de hombre viejo, de hombre de pecado, ha sido clavado en la cruz con Jesucristo? Po-

(1) Vidlimus com percussum à Des et humiliainm. Voluit Deus conterere cum mérmitate.

deis pues exigir mas de mi? Yo he pagado mucho mas de lo que debia, supuesto que por faltas que solo son un mai finito, he dado una satisfaccion infinita. El cuerpo de mis iniquidades se ha destruido; así pues inclinaos hácia mi para sellar mi reconciliacion, elevad la mano y bendecidme (1). »

Finalmente el angel muda el nombre de Jacob, su veneedor en esta lucha, en el de Israel, que significa un a hombre fuerte contra Dios mismo; » y le añade esta promesa; » Supuesto que has quedado veneedor dei mismo Dios, mucho mas fuerte serás contra los hombres, e Además, la enfermedad de su pierna, de que quedo cojo para toda su vida, atesfigua la verdad de su lucha, y se hace como el trofeo v la insignia de su victoria. Pues bien, todo esto se ve igualmente en Jesucristo. Su humillacion tan profunda, que le hace tomar la naturaleza de esclavo (2), su perseverancia en la oración, su obediencia tan perfecta que le hace aceptar la muerte, y la muerte de cruz (3), le hacen triunfar de la justicia. Esta es la causa por qué le ha dado Dios un nombre nuevo, que aventaja á todos los demás nombres en gloria, en majestad y en grandeza; un nombre glorioso ante el que el ciclo, la tierra y los infiernos se inclinan, y toda rodilla se dobla. Sus heridas mismas, cuyas cientrices conservara aun en el cielo, pruebas incontestables de sus humillaciones y de sus dolores, atestiguaran fa lucha penosa que el ha sostenido, y serán al mismo tiempo como el trofeo magnifico de la victoria que ha alcanzado en nuestro favor (4). De modo que al ver las heridas de la humanidad de Jesucristo, toda lengua se verá obligada à reconocer y confesar que es el verdadero Hijo de Dios, igual à su Padre en la gloria lo mismo que en la naturaleza : Et omnis tingua confileatur quia Dominus Jesus Christus in gloria est Dei Patris (Ibid.).

Mas, ¿como ha podido el Dios Padre mostrar este inexorable rigor con an Hijo que es igual à el 2 (Como ha podido exigir de clique, para desarmar su coleró, descienda á unas humillaciones ton grandes y tan contrarios à su dispidad?

¡Ay! hermanos mios, este Divino Hijo tiene en sí, es verdad. la santidad infinita de Dios; mas esta cubierto al mismo tiempo de los

Nos seimus quia vetus homo noster eracifixus est, ut destruatur corpus peccati. (Rom. 6.)

<sup>(2)</sup> Humiliavit senwilpsom, formum servi ueripiens. (Philip. 2.)

<sup>(3)</sup> Factus chediens usque all mortem, mortem autem crucis. (Ibid.)

<sup>(4)</sup> Proper quoi donavit illi nomen, quoi est super omne nomen: at in nomine Jesu onne genullectatur, celestium, torrestrium et infernorum. (1814.)

despojos del pecado, está cargado con la responsabilidad del pecado. Esto solo basta para hacerle en cierto modo odioso a su Padre, que le cujendra de su sustancia y que hace de él el objeto de sus delicias eternas. Esto solo basta para que su padre aparte al parecer sus ojos de él , se haga insensible à sus l'agrimas y desoiga sus suplicas. Esto solo basta en fin, dice San Pablo, lleno de admiracion al ver que un Dios, Illjo tan el evado y tan puro, objeto de tanto amor, no pueda hallar grach ante un Padre, Dios como él, para quesca envuelto en los castigos que nosotros heños merceido, y entregado en lugar muestro a todes los horrores de una muerte la mas cruel (1). Dios no ha perdanado atura su propio Illjo<sup>1</sup> (Cuánto se encierra en estas pafabras!

10 malicia del pecado l'10 rigor de in justicia de Dios l ¡Ni el diluvio con que Dios cubrio la tierra, porque queria mejor verla privada de habitantes que poblada de vicios, ni el fuego que redujo a cenizas la Pentapalis con sus infames habitantes, ni el castigo pronto y terrible que los angeles sufrieron por un solo pecado, ni aun el ardor devorante de los fuegos eternos del inflecno, nos dan una idea tan viva y tan fiel de la justicia de Dios, de su edio y de sus venganzas contra el pecado, como la que nos da la incha que Jesticristo sostiene y las humillaciones que sufre por la reconciliacion de los pecadores! O vosotros los que juzgais el pecado con tauta induigencia, que lo mirais mas bien como un efecto de la fragilidad de la naturaleza, que de la malicia de la voluntad, que veis en él una sorpresa hacha à la razon, mas bien que un monstruoso aborto de los desordenes del corazon, un olvido mas bien que una ofensa de Dios; vosotros los que as garais que, siendo infinita la misericordia de Dios, disimulură y perdonară vuestros pecados : Misericordia Domini magna est, multitudinis percetarum menrum miserebitur (Eccli; 5), Vosofros que formais de Dios la idea de un ser debil é imbecil, semejante al dios de Epicuro, que cierra los ojos sobre todos los desarreglos que una vergonzosa pasión se perdona a si misma, de un ser poco cuidadoso de recompensar a quien le honra y de castigar a quien le ultraja; vosotros que pensais, como el mismo Dios se queja por el profeta, que la santidad infinita juzga el pecado con la indiferencia estuplila del hombre que lo comete: Existimasti inique, quia ero similis tui (Ps. 49); vosotros en fin que procurals dismi-

(1) Proprio Pilio suo uou pepercit, sed pro nobse annihua tradilli illam.

muir à vuestros propios ojos el mal del pecado, y que exagerais al mismo tiempo la severidad de la pena eterna que os amenaza, mirándola como escesiva é incompatible con la idea de un Dios Influimente lucno y misericordioso (1); jah! comprended ahora por la lucha que Jesucristo ha sostenido en Gethsemani para obtener el perdon y la reconciliacion de los pecadores, cuánto aborrece Dios el pecado y con cuanta severidad lo castiga. Comprended que si Dios ha tratado con tanto rigor a Jesucristo, santuario de la gracia y de la inocencia; si no ha perdonado a su propio Hijo, que solo llevaba la forma esterior del pecado, mucho menos os perdonará a vosotros, enemigos suyos, vasos vergonzosos de infamía, eargados de desórdenes y de toda clase de pecados. Comprended bien la advertencia solemne que os hace S. Pablo, a saber, que no hay gracia, induigencia ni salvacion para los que no observan el Evangelio de nuestro Señor Jesucristo, y que si la muerte viene á sorprenderios en estado de pecado. Dios sin tener consideracion a su número ni à su condicion, les destina inexerablemente à una condenacion eterna (2).

Sin embargo no nos engañemos acerca de esto. La santidad, la fusticia y la misericordia se encuentran en el Padre lo mismo que en el Hijo. En tanto que el uno rehusa al parecer lo que el otro pide con tantas instancias, hay entre los dos la misma voluntad y los mismos intereses, así como hay la misma naturaleza. El mismo Hijo de Dios, en cuanto Dios no quiere perdonnr a los hombres, sin que hayan satisfecho rigorosamente à la fusticia de Dios, y estaria igualmente pronto a castigarlos, si una victima divina, y por consiguiente la unica digna de Dios, no se le ofreciera en espiacion por elios y para ellos. El Hijo de Dios mismo es esta víctima divina. Él se vistió espresamente de la naturaleza humana para poder cumplir, en nuestra mortalidad, lo que la severidad de sus propios juicios tenia derecho a exigir de los hombres. Así pues Jesucristo, tengamos esto presente, se humilla, derrama lágrimas y súplicas ante su propia Divinidad, que le es comun con su Padre ; el tiembla y se aterra en presencia de la justicia divina, que es la suya, el mismo quiere que ella sea satisfecha antes que les hombres puedan obtener lo que pide para ellos. ¡ O misterio que conserva a Jesucristo toda la diguidad y toda la grandeza de Dios, aun en las humillaciones mismas del ultimo de los hombres! ¡O misterio por quien la Jus-

<sup>(</sup>f) Contemnit culpum et exageral pienam. (Fernill.)

<sup>(2)</sup> Qui non chediout Evangelio Domini nostri Jesu Christi punas dabunt in interito acternas. (II. Thess, 1.)

ticia obtiene una satisfaccion infinita, y la bondad da pruebas de una infinita misericordia! En la agonia de Gethsemani, en este misterio de rigor y de amor es donde, segun la bella imagen del Profeta, la verdad de los decretos divinos, la paz y la reconciliación de los hombres, la justicia que condena sin apelacion y la misericordia que perdona con amor se encuentran, se confunden en un mismo abrazo y en un mismo beso, y triunfan unidas ; Misericordia el verilas obviaverunt sibi ; justitia et pax asculatu sunt. (Ps. 84.) 10 misterio! 10 abismo profundo de la sabiduria, de la omnipotencia, y de la bondad de Dios! 10 razon humana, humillante! ¡Sabiduría creada, confundete y anonadate ante esta obra maestra de la virtud de Dios! Sí, místerio sublime, yo me inclino, yo me anonado, yo me confundo ante ti, y en mi confusion te admiro y te adoro. Unios à mi, inteligencias celestiales; unios à mi, almas cristianas; rindamos nuestro homenaje á este misterio profundo de nuestra Religion, y gloriemonos en nuestra fe, basada sobre un misterio que Dios solo puede comprender, y que Dios solo ha podido cumplir.

### SEGUNDA PARTE.

En la lucha de Jecob contra el ángel y en la de nuestra humanidad con Dios, ¿uo partece que Dios y el ángel debian haber quedado vencedores? Sin embargo, ya hemos visto que no fue así. En Jacob el hombre triunfa de un angel; en Jesucristo la humanidad entera ha triunfado en cierto modo de Dios (1). Mas ¿cuil es este secreto de la fuerza prodigiosa que aseguró a Jacob la victoria sobre el ángel? El profeta Osea nos lo ha revelado; este secreto fue la humildad, las lágeimas y la oración : Flevil et supplex fuit itil. Por otra purte S. Pablo nes ha descubierto el secreto de la fuerza que hizo a Jesucristo, aunque en la enfermedad de nuestra carne, vencedor de Dios mismo en su gloria; esta fuerza la encontro en la humillacion, en la oración, en las lagrimas y en las suplicas: Cum clamore et lacrymis pro sua recercatia.

En el misterio pues que tiemos esplicado en el dia de hoy se encierra una profunda y preciosa enseñanza; vedla aqui. En las luchas de hombre a hombre, el que tiembla ante su adversario, el que sale herido, el que es derribado en tierra y cuya sangre ha corrido, ese se reputa vencido; mas en las luchas del hombre con Dios, aque; à quien un santo temblor agita en presencia de este mismo Dios, y que abatido bajo el peso de la tribulación, anonadado à vista de las heridas de sus propios pecados, arrastra su frente por el polvo, es el vencedor que triunfa de la justicia de Dios como obligandole á abrir los tesoros de su misericordia (1).

¡ Cosa admirable! Dios es infinito, inmenso, absoluto, omnipotente; nada resiste á su poder; todo cede á su palabra; todo desaparce á un signo de su voluntad. Y sin embargo existe un medio
de vener à un Dios tan elevado en poder y en majestad, y este
medio es la humildad de espíritu, la contricton de corazon y la súplica ferviente. Es imposible que Dios no acoja estas demostraciones,
que no ceda y serinda á ellas. El poder de Dios triunfa de todo; mas
la humilde y fervorosa oracion triunfa de Dios mismo; ella detiene
su brazo, y apaga el rayo en sus manos, ella le desarma, le apacigua,
hace de el un amigo y le coloca cuasi hajo su dependencia (2).

El rey profeta había ya dicho en otro lugar que el hombre no puede esperar su auxilio sino de Dios, pero que este auxilio divino está colocado á una altura, á una distancia infinitamente grande de suerte que el hombre, por muchos esfuerzos que haga para elevarse y estender sus manos, no puede alcanzarlo: Quoniom tu es, Domine, spes men: altissimum posuisti refugium tuum. (Ps. 90.) El verdadero Jacob sin embargo nos ha mostrado boy la verdadera escala que hace juntar el ciclo con la tierra; el nos ha hecho conocer que la humildad, la contricion y la oracion hacen desaparecer la distancia que separa el hombre de Dios, que ellas hacen que Dios descienda hasta el hombre, y cievan al hombre hasta Dios, de tal modo que concluyen por comprenderse, por amarse y poseerse mutuamente. Tal es el gran secreto que Jesucristo nos ha enseñado con sus palabras y sus ejemplos. El publicano del templo, Zaqueo, la Magdalena, Pedro y tantos otros penitentes ilustres, los generosos confesores de la fe y todos los cristianos fervientes lo habian aprendido tambien, dice Cornelio A Lapide, y este es el medio por donde pudieron venece la justicia de Dios, apaciguarla cuando su indignacion llegaba a su colmo, convertirla en compasiva bondad y obtener de ella todo cuanto quisieron: el perdon, la gracia, la santidad, la salvacion eterna y el poder de obrar todos los prodigios de la virtud (3).

(1) Flevit, regavit, potens fuit.

(2) Cor contritum et humiliatum Deus non despicies. (Ps. 50.)

(3) Hoe arcanum vincendi, et quidvis obthocodi constitum norunt et usurpant viri sancti, qui in Deo faciunt virtutem. (In 28. Match.)

<sup>(1)</sup> Virtute sua superavit Deum et potens fuit.

S. Gregorio había dieho tambien: El muslo es el simbolo del amor propio, de la confianza en las propias fuerzas y de la concupiscencia. Pues bien, es necesario que este nervio, herido, lastimado y humillado por la mano de Dios, pierda su fuerza bajo su impresion, porque el hombre no puede elevarse hasta el amor de Dios, si no principia por debilitar dentro de si el amor del siglo, y humillar su amor princió (1).

¡ Animo pues, o cristianos, á quienes la multitud, la malicia y la verguenza de vuestras fultas abate y desespera! Venid à los pies de Jesucristo, que lucha por vesetros, que por vesetros está poseido de angustis y de agonia. Humilians, llorad, orad con el y con el mismo fervor que el. Confesad que vosotros solas habeis cometido el crimen de ofenderle, y que solo vosotros mereccis ser castigados; y por los méritos del misterio de este dia implorad en alta voz la misericordia y el perdon que este misterio os ha alcanzado. Formad en favor vuestro una asociacion de oraciones con otros hermanos; invocad la mediacion de los santos, de los angeles y de Maria su amable reina; haced novenarios, consagráos a las prácticas de devocion, fortalecéos con reliquias y con escapularios. Vésotros mirais tal vez estos medios como necedades, y estos obietos como cosas supersticiosas, buenas a lo mas para las mujeres y para los imbéciles; mas todo esto pertences en el fondo à la mas alta filosofia. Estas prácticas, al mismo tiempo que son actos de fo, de esperanza v de religion, son tambien actos de sincera humildad. Por ellas principiareis à debilitar el nervio de vuestro musio, receptáculo funesto del amor propio. Por ellas volvereis à la simplicidad evangélica de los niños, os hareis pequeños, y esta primera victoria, obtenida sobre el orgullo que os plerde, os alcanzará la gracia que os salva. Si se os dijese que era necesario renunciar a vuestras riquezas, dar al mundo un eterno à Dios y encervaros en un claustro : que era necesario estenuncas con avunos, desgarrar vuestro cuerpo é inmolarle con la penitencia como una victima vivlente, deberiais sin duda hacerlo (2). Se trata de vuestra nima, y supuesto que habeis sufcido tanto para perderia corriendo por los caminos de las pasiones, no debercis doleros de sufritpara salvarla: Jesucristo ha sufrido por vosotros los dolores de la agonia, y parece que vosotros no debeis tener dificultad alguna co

agonizar por vosotros mismos, como la Escritura os exhorta á hacerlo (1); debeis pelear hasta la muerte por la justicia y por et ciclo, supuesto que habeis sufrido tan rudas pruebas por el mando, el inflerno y el pecado. Un sacrificio temporal, por penoso que sea, es siempre pequeño; y no es nada en comparacion de la eterna felicidad que debe proporcionaros. Con mucha mas razon debeis procurar poner en práctica los medios que os he propuesto; el resultado es tanto mas seguro cuanto mas facil es la ejecucion.

El hombre que se humilia, que ora y gime está cierto de su salvacion. ¡ Cuantos pecadores y cuantos incredulos despues de caer de rodillas se levantan justos y fieles! Dios exige poco de nesotros, porque sabe que no podemos dar mucho, mas sin embargo quiere alguna cosa, y esta pequeña cosa es la humildad y la oracion. Si vosotros alcanzais sobre vosotros mismos esta primera victoria, este Dios de elemencia y de misericordía estendera sobre vosotros sus brazos miscricordiosos para sacaros del abismo de la corrupcion en que habeis cuido. Dad pues el primer paso; su misericordia horá lo demás, y vosotros adquiriréis sucesivamente la fuerza necesaria para domar todos vuestros vicios, todos vuestros habitos culpables y todas vuestras pasiones. El ángel habia dicho á Jacob : Si tu has prevalecido contra Dios, con mucha mas facilidad triunfarás de los hombres. Y vosotros tambien, dicesan Geronimo, si por medio de una oracion humilde conseguis aplacar à Dios, con mucha mas razon podreis triunfar por ella de vuestras pasiones, de vuestros enemigos, y del mayor de todos ellos que sois vosetros mismos (2). 4 Ah! Hagamos todos la misma esperiencia de este gran secreto de la vida cristiana, y cogeremos todos el mismo feuto, de modo que podra decirse de cada uno de nosotros : Por su fortaleza prevaleció contra el angel; veució y fué fortalecido despues de haber llorado y urado (3). Asi sea.

<sup>(1)</sup> Femur, id est, amor proprius, fiducia suarum virtumm et conrupissentia que viget in femore, Der virinte tacta dorrescit; quia necesse est ut, debilitata amore sucuti, bomo convalencat ad amorem Dei. (Moral.)

<sup>(2)</sup> Si rem grandem dixisset tibi propheta, farere debuisses. (IF. Reg. 5.)

<sup>(1)</sup> Agouisare pro anime tue; et usque ad mérican certa pro justicia. (Eccli. 4.)
(2) Si per orationem dominamur Deo; multo magis de omnibus affectus et hos-

then pravalevimus.

(3) In fortindine sua threctus est cum Angelo, et finalent, et confortates est ;
flevit et regard cum.

# CONFERENCIA SÉPTIMA.

El sudor de Sangre.

Signiquis tourorum, et cints vitular aspersur, toquimiles concitécat ad cauudationem carnis, quanto majes sanguis Christi mundatis émocientiam metraus ab operibus mortuis ad cercicadum Doo vicenti?

Si la sangra de los foros, y la especiaco del aque menchino con la cuitra de una hecurra, matifican a los insumedas, puriferando su sucrogenario mes la mangra de Cristo partifera i overtra consecució de las clores mesertas, que a lacercositributar un culto verte leva al Disc viva?

Estas bellas palabras del Apóstol prueban claramente que el antiguo sacrificio judicio de fa « teruera poja » era misterioso y profetico, y representaba «tigrande, el inefable, el precioso sacrificio de Jesueristo.

La victima era una ternera, y su sexo significaba, segun los santos Pádres, la enfermedad de la carne de que el Verbo Eterno se ininia vestido, supuesto que la hembra es el simbolo de la fiaqueza como el hombre lo es de la fuerza. Por esta razon ha dicho san Pablo que Jesucristo fué erucificado y muerto segun la fiaqueza de la carne, y que resucito por el poder de Dios: Cruccificaus est ex informitate, vivit ex virtute Dei: (II. Corinth.)

La ternera debia ser rojiza, pero sin tacha, y sin haber Hevado jamus el yugo ; estas particularidades eran el emblema de la humanidad de nuestro Salvador, humanidad sin tacha, como que fue exenta anu de la sombra misma del peeado, y libre absolutamente del yugo de Lucifer que pesa sobre todos los hombres desde su nacimiento, porque son pecadores, mas toda curojecida, toda cubierta de la sangre que derramó por nosotros. Así es que la esposa de los Cantares dice habiando de Jesucristo: Dilectus meus candidus et rubicumdus, (Cant. 3.)

La becerra, despues de inmolada, era consumida por el fuego, y

de sus cenizas mezciadas con agua se formaba una especie de agua bendita, con la que se hacia por siete veces una especie de aspersion del tabernaculo y del pueblo que se ponía alrededor de él. Así es como del cuerpo adorable de Jesucristo, consumido por el fuego de la caridad divina, se formó ese baño saludable que, por medio de los siete sacramentos, esparce sus aguas purificantes sobre la Iglesia, verdadero tabernaculo de Dios entre los hombres, y sobre todo el pueblo fiel. Hay sin embargo la diferencia de que el rito hebreo no producia mas que una purificacion legal para el cuerpo : Sanguis et cinis vitula sanctificat inquinatos ad emundationem carnis, mientras que el rito cristiano, ennoblecido por la carne erucificada y por la sangre de Jesucristo, purifica las almas de las manchas del vicio, y las hacedignas de ofrecer un verdadero culto al Altísimo, de serie agradables, y de hacerle vivir en nosotros y nosotros en él : Sanquis Christi emundat conscienciam nostram ab operibus mortuis ad serviendum Deo viventi.

Los mismos doctores judios nos han transmitido una particularidad de la mas alta importancia, relativamente à la inmolacion de la o ternera roja. » Ellos dicen que se ofrecia à Dios este sacrificio al pie del monte de las Olivas, en el huerto de Gethsemani. No puede dudarse que este sacrificio era la figura del que Jesucristo ofreció à su Padre en el mismo lugar, derramando un sudor misterioso de sangre, é inmolándose à sí mismo por nuestra salvacion en medio de las llamas de su caridad divina. Esta segunda circunstancia de la agonía del Salvador es la que vamos á meditar en el dia de hoy. Nosotros debemos penetrar el misterio profundo que se cumplió en este sudor sangriento, el misterio de la purificacion del hombre por la abolicion del pecado y por el aumento de la gracia, à fin de que concibamos el deseo de aprovecharnos de el para gloria de Dios y salvacion de nuestras almas ; Et sanquis Christi emundabit conscientiam nostram ab operibus mortuis ad serviendum Deo viventi.

#### PRIMERA PARTE.

El Salvador había dicho en cierta ocasion à sus apóstoles : Un bautismo de un género abolutamente nuevo, un bautismo de sangre me està reservado, y ¡ cuán vivo é impaciente es el desco que tengo de recibirlo (3): Esta profecia se cumplió literalmente en el luerto de

<sup>(1)</sup> Daptismo habeo haptizari, et quemodo coaretor usque dum perficiatur. (Luc. 12.)

las Olivas. En efecto, segun reflere san Lucas, despues de la agonía que habia sufrido, un sudor de sangre mano de su sagrado cuerpo, y con una abundancia tal que, no solo el mismo Jesus fué todo bandado y como bautizado en su propia sangre, sino que la tierra fué regarda en forno de el (1).

Y bien, ¿ cuál fué la causa, cual fué el fin de este estraordinario y

maravillosa sudor? Algunos autores piensan que fue un efecto de la

ausiedad violenta que el Scuor esperimento a vista de sus tormentos,

Sus profundas angustias, su espantoso terror, dicen, contraian todas las venas y el corazon mismo, y de tal modo las hacian incapaces de contener la sangre, que ella se abria paso al través de los poros, y manaba por todas las partes de un cuerpo tan delicado como puro. Mas esta esplicacion de uno de los mas estupendos milagros, que el Salvador obro en si mismo, es evidentemente erronea, porque es contraria a la dignidad de la persona del Redentor, a la generosidad de sus sentimientos y a la escelencia de su sacrificio. En efecto, no solo no bubo jamas en Jesucristo, como lo he demostrado en el día de ayer, locha alguna interior entre el espiritu y la carne, entre la voluntad divina y la voluntad humana; sino que ni aun esperimento de una manera marcada repugnancia alguna á sufrir; no puede pues admitirse en el una repugnancia bustante fuerte y bastante profunda para estraerle la sangre de las veues. Además, si el Redentor no se hubiera sometido a beber el caliz amargo de sus penas sino despues de haber estado en agonia hasta derramar sangre, sino se hubiera resignado à ello sino con una obediencia forzada y violenta, si hubiera manifestado una voluntad contraria à la de su Padre, si ci no hubiera sneumbido sino a una necesidad inevitable, no seria verdad lo que dice san Pablo, que Jesucristo, considerando con un gozo sunto el fruto de su muerte, desprecio la verguenza y el dolor y volo apresuradamente al encuentro de su cruz 21. No seria cierta esta otra reflexion de san Pablo; à saber, que nosotros hemos sido santificados y reseatados por el ardor y la generosidad con que el Hijo de Dios se ofreció por nosotros à su Padre (3). ¡No, no! esclama el venerable Beda con la generalidad de los Padres de la Iglesia, esta

clusion de sangre del Redentor no fue el resultado de la debilidad del hombre, fué un prodigio de la omnipotencia de Dios; pues, por mas que digan ciertos autores, sudar sangre por todas las partes del energo es un fenúmeno contra la naturaleza 11.

¿Guáles fueron pues los motivos y los misterios de este sudor milagrosamente sangriento? Yo los voy à indicar, con la nyuda de las luces de la Escritura y de los santos Padres.

Entre los sacrificios que el mismo Dios habla prescrito ca la ley antigua, el holocausto ocupaha el primer lugar. Se iumolaba uma victima muy para, que era ofrecida y consumida toda entera enhonor de Dios, en reconocimiento de su majestad suprema y del alto dominio que ejerce sobre la vida y la muerte de todos los seres. Por esta razon se llamaba el sacrificio por escelencia; este era el mas agradable à Dios y cuyo ofor le era el mas suave (2).

Ved aquí pues el primer motivo del sudor de sangre que Jesus esperimento en Gethsemani; este fue el desco, dice Santo Tomás, de efrecer á su Etarno Padre en muestro nombre un bolecausto perfecto, en el que la victima toda entera fue consumida par las llamas de la caridad divina, en vez de serlo por el fuego material (3).

Efectivamente nuestro Salvodor habia anunciado muchas veces que un dia daria su vida voluntariamente, para volveria à tomar muy pronto. Habia declarado tambien por boca de David que su sacrificio seria voluntacio, y que esta circunstancia formaria toda su escelencia y todo su mérito. (Ps. 53.) Sin embargo, ¿como podia cumplirse este sacrificio de una manera sangrienta sin que la injusticia y la violencia tomasen parte en él? Y tomando parte en él la violencia y la injusticia, ¿ como podia ser mirado como enteramente puro y voluntario? Pues bien, estas dos condiciones que parece que se escluyen mutuamente, se encontraron admirablemente unidas en el huerto de las Olivas, dande se ofrecio un sacrificio sangriento sin el concurso de la violencia. Allí no habe termentos ni golpes ; ninguna herida, ninguna causa esterior obliga à la sangre à salir de las venas. M la traicion de Judas, ni la injusticia de Pilatos, ni el odio de los-Judios, ni la crueldad de los Gentiles tuvieron en ello parte alguna; ellas permanecieron completamente estrañas.

Ningun crimen deshoura, ni ann en apariencia, un sacrificio tun grande. Ninguna infamia mancha una accion tan pura. Ningun

Et factus est sudar ejus sicut gutte sanguinis decurrentis in terram.
 Oni proposite abi gaudio austratit crucem, confesione contempta. (Hebr. 12-)

<sup>(3)</sup> to que voluntate sanctificati sumus. (Hebr. 10.)

<sup>(1)</sup> Nemo sudarem hune infirmitati deputet: quia contra natorum est sudare singuinem. (In Luc. 22.)

<sup>(2)</sup> Holocaustem oblatio survissimi odoris Domino, (Levit. 4.).

<sup>(3)</sup> Loco materialis ignis fuit, in halocansto Christi, agnis charitatis (3, p. q. 36art. 4/)

sentimiento perverso viene à ofuscar à nuestros ojos la generosidad con que Jesucristo se iumola. Ninguna boca profana insulta aqui su immo como sucedio en el Calvario, y no puede atribuirse à la violencia ni à la fuerza lo que es un efecto de su bondad infinita. Aqui, Jesucristo, verdadero pontifice, no tiene necesidad ni de ministros ni de servidores para cumplir su sacrificio, pues él se basta a si mismo. Porquesiendo à la vexacerdote, altar y vietima de su sacrificio, abre el mismo por su propin voluntad sus venas sagradas, y deja salir libremente la saugre y la vida, de manera que solo su omnipotencia es capaz de detener la muerte: Tristis est anima mea usque ad

Este es pues un sacrificio completo por la entera destruccion de la victima; es asimismo el mas augusto de los sacrificios, porque el cuchillo que deguella esta victima es su obediencia, el altar sobre que se ofrece es su santidad, y el fuego que la consume no es otra cosa que su amor. Así como la tierra mejor es la que produce en abundancia flores y frutes s'u ser hendida por la reja del arado y sin tener necesidad de cultivo alguno; así como la fuente mas pura es la que derrama por si misma el agua clara, sin necesidad del trabajo del hombre : así como la uva mas esquisita es aquella de que destila un dulce lleor aun antes de ser pisada en el lagar; asi tambien la parte mas noble del sacrificio de Jesucristo en su Pasion es al parecer la que se cumplio en el Huerto. Allí su cuerpo adorable, sin haber sido labrado aun por los azotes, sin haber sido herido por los claves, ni por la lanza, sin haber sido prensado sobre la eruz, derrama espontáneamente su divina sangre para el alimento, el consuelo y la salvacion del bombre, ¡O amable Redentor! Vos parece que decisis entonces: «Mi sangre es exigida, es necesaria; el cielo y la tierra, Dies y les hombres tienen sed de esta sangre. ¡Pues bien! Vedia ahi, yo la derramo por los que la reclaman. » 10 puro y sublime holocausto, que hace abolir y oividar todos los holocaustos antiguos que solo había prescrito y aceptado Dios en otro tiempo, proque eran la figura simbolica de este (1)1 ¡O puro y sublime holocausto! ¡Como desde el fondo del valle de Gethsemani hace subir su suave perfume hasta el trono del Eterno! ¡Como serena su semblante irritado! ¡Como forma las delicias de su corazon (2)!

S. Pablo esclama que en este holocausto se ofrecio Jesucristo por

nosotros y en nuestro nombre à Dios su, padre como una victima de una suavidad infinita (1).

Ved aqui pues como la humanidad entera ofrece a Dios, en la persona de Jesucristo y por Jesucristo, un holocausto de una escelea e cia y de un mérito infinito, porque divina es la victima que se immola, y divino es el sacerdote que la presenta. De este modo recibe Dios de parte de los hombres, en este misterioso instante, un culto perfecto y digno de el, y la Esencia infinita es hourada cuanto puede serlo.

El sacrificio de la « ternera roja » no solo tenia por objeto honrar à Dios, sino tambien purificar à los hombres : Ad commdationem carnis. Era pues à un tiempo mismo un holocausto de adoración y de cuito, y un sacrificio propiciatorio y expitatorio para la remision de los pecados. S. Pablo observa que, para que los pecados fuesen-perdonados, se exigia siempre la efusion de la sangre de la victima y esta es, añade, la segunda razon por que el Salvador derramo la suya en Gethsemaní, por medio de un sudor abundantisimo: el quisso purificarnos de tados muestros pecados (2).

A decir verdad, Jesus nos habia ya dejado adivinar sus generosas intenciones y revelado este misterio de bondad y de misericordia por la humilde actitud que tomo desde el principio de su oracion. Al inclinarse profundamente con el rostro en la tierra, nos dió à entender evidentemente, dice A Lapide, que habia consentido en Ilevar la inmensa carga de nuestros pecados, y que en este momento se veia obligado à encorbarse hasta la tierra, como abatido y cuasi aplastado bajo este enorme peso. Por otra parte, continúa el mismo interprete, Jesucristo en esta actitud es nuestro amable Redentor que, por nosotros, se presenta ante su Padre como un culpable arrepentido que viene à someterse al castigo que ha merécido, y que parece que le dine al mismo tiempo : Vedme aqui, Padre mio, vo me entrego à vos por les hombres ; yo me efrezco à sufrir solo toda in pena en que ellos han incurrido. Desde este momento entrego mi cuerpo para que sea desgarrado por los azotes; mi cabeza para que sea cenida con una dolorosa corona; yo presento mis manos y mis pies à les claves, y tode mi cuerpo à la cruz. No azoteis, Padre mie, mas que a mi solo, no coroneis de espinas, ni clavels en la cruz mas

<sup>(1)</sup> Hostisa et oblationes noluisti, corpus autem aptasti mihi. (Hebr. 10.)

<sup>(2)</sup> Holocaustum, oblatio suavissimi edoris Domine.

Christus tradidit semetipsum pro nobis oblationem et hostiam Deo in odorem sunvitatis, (Ephes, 5.)

<sup>(2)</sup> Purgutionem peccatorum faciens, (Ephes. 1.)

que à mi solo; perdonad à los hombres y volvedies vuestra amistad.

Mas, ¿ por qué junta Jesus à esta suplica una contricion profunda y un sudor desangre? Para comprender esto, observemos que, segun las palabras del mismo Salvador en el Evangelio, el pecado se forma en el corazon ántes de que se consuma por la aecion esterior (1). Por mejor decir, no consiste, hablando con propiedad, observa el Doctor angelico, en la materialidad del acto, sino en la determinacion de la voluntari 21. Por esta razon cantinua el mismo Santo, antes de que el pecador ofrezen a Dios el sacrificio de su enerpo por medio de la satisfaccion, debe ofrecerie por la contricion el sacrificio de su carazon ; porque el dolor voluntario del pecado con que se ha manchado es la primera condicion indispensable al pecador para que pueda obtener su perdon y reconciliarse con Dies, y ella es la que constituye esencialmente la penitencia verdadera (3). Ved aqui poes, prosique Sto. Tomas, la causa primera del dolor interior que Jesus sintio entonces; él quiso concebir y esperimentar la contricion por todos los pecados del género humano, supuesto que se habia encargado de explarlos(4), y el sudor de sangre que se esparelo en abundancia sobre todo su cuerpo sagrado, fue, dice S. Bernardo, el terribie efecto de esta profunda contricion que destrozaba sucorazon [5].

¡Cuanta magaificencia hay en esta interpretacion del sudor sangriento de Jesus, y cuan digna es de su augusto misterio! Ella ordena de una manera admirable las misterios de Pasion, y nos bace conocer toda su economía. Procuremos sin embargo amplarla algo mas. El pecado, observa Sto. Tomás, tiene algo de infinito, si se considera con relacion a la majestad infinita de Dios, contra la cual se subleva (6). El pecado encierra tambien, anade S. Gregorio, una

(1) Le corde exenct cogitationes pravo, fornicationes, homicidia, etc.

(2) Peccatum minit alitul est quam actus humanus malus, id est, voluntarim, sive sitquasi à voluntate effectire, sive ait quasi à voluntate imperatus. (1.2. q. 71. a. 8.)

(3) Positientia est dobre voluntarius pre peccato quod dotet commissise. (In 4. Dist. 17. sp. 2. err. 1.) Impossibile est quod peccatum alicui remittatur sine positienti et displicentia peccati requiritire al rationem vene positientia; (S. ps. s. 2c.)

(4) Doloro interioris causa fuit primo quidem onnia peccata generia humani pro quibus satisfaciebat, (3, p. 9, 48, a, 6.)

(5) Neque enim corpus extrinsece tanto talique sudare diffueret, si cor intrinstcus unlinos doloris molestia frangeretur. (True, de Par. Dom. c. 27.)

(6) Pecratam quamdam infinitatem habet ex infinitate Divinor Majestatis. (3-p-q-1-s.2.)

malicia cuasi infinita, de parte del hombre que lo comete, pues que el hombre que se abandona al pecado lo sigue con tal avidez, y su corazon se encuentra de tal modo dispuesto, que quisiera poder vivir slempre à fin de poder siempre pecar ; de modo que si la vida del pecador no tuviera fin, su pecado tampoco tendria término 1). Y supaesto que aquel à quien la muerte sorprende en el pecado permanece en esta horrible disposicion de querer constantemente la culpa, aun en el tiempo mismo en que sufre y maldice la pena, se sigue que los condenados deberán sufrir para siempre supuesto que conservan siempre la voluntad de obrar mal, y así como su pecado es eterno, eterno debe ser tambien su castigo (2). Pues bien, supuesto que el pecado tiene una malicia infinita, y que es una ofensa infinita contra Dios, se deberia, para alcanzar el perdon, conechir un dolor infinito de cl. ¡Mas, cual es el hombre que comprende todo el mal que ha hecho a Dios y a si mismo al cometer el pecado (3) ?... / Y quien puede detestarlo con la viva contricion con que merece ser detestado "

1 Ah! El dolor de David, de Pedro, de la Magdaleno, y de otra multitud de santos modelos de contricion sincero, de verdadera penitencia, estuvo muy lejos de llegar à la altura de la maticia del pecudo. Por consiguiente asicomo las adoraciones de un Hombre-Dios son las únicas que podian tributar à Dios el culto que le es debido, así como los sufrimientos de un Hombre-Dios son los unicos que podian satisfacer per el castigo del pecado, del mismo modo tambien la contricion de un Hombre-Dios es la única que podia detestar y llorar dignamente la malicia del pecado.

Esto es precisamente lo que hizo Jesucristo en Gethsemani. El Salvador, como lo lice ver en el dia de ayer, habia obtenido, por el mérito de su lucha misteriosa y de su sublime agouna, la gracia, que solicituha con tanto amor, de colecarse en auestro puesto y de representar en si mismo la universalidad de los pecadores posados y futuros hasta el fin del mundo, sin escepcion alguna. El habia obtenido quedar por fiador de todas sus culpas, y satisfacer completamento por elles à la justicia de Dios. Pues bien, para cumplir cata grande explacion, principio por esperimentar en su tierno conzon un dolor perfecto de todos estos pecados, ântes de que su cuerpo tan puro

(4) Vellent sine fine vivere, ut possent sine fine peccare.

(2) Ideo sine fine poenss luent quia voluntatem habuerent sine fine peccandi.

(3) Delicta quis intelligit? (Pr. 18.)

sufriese el castigo de cilos; para cumplir esta explación detestó la culpa, con toda la amargara de la contrición mas viva, ántes de sufrir la pena con la muerte mas ignominiosa y mas cruel; y el anargo dolor que esperimento voluntariamente fué, segun el piadoso Luis de Blois, tan profundo y tan intenso, como si los pecados de todos los hombres hubieran sido suyos propios, y los hubiera el solo cometido todos (1).

Es decir que Jesucristo nos babía sustituido, y que habiendo tomado sobre si la responsabilidad de todas nuestras dendas y de todos nuestros deberes, quiso, como puntifice fiel, pagar las unas y cumpifir los otros de una manera perfecta. Parece que se olvido por un instante de su santidad, de su inocencia infinita y de su semejanza con su Padre, y que no llevó a su presencia mas que el vestido del pecado; el se presento con las condiciones de verdadera penítencia que deberiamos tener nosotros, y esperimento todos los sentimientos que deberiamos tener nosotros, y esperimento todos los sentimientos que deberiamos esperimentar nosotros a vista de nuestros pecados, si nuestra inteligencia estuviera esclarecida por las mismas luces que la suya, si como el conociesemos toda la grandeza y toda la mijestad de Dios, si como el conociesemos toda la malicía y toda la deformidad del pecado y los horrorosos castigos que la estár reservados.

En efecto, si pudiesemos tener de estas cosas el conocimiento que tenia el Redentor, si el terror de la justicia divina produjese en nosotros la impresion que debiera producir, ne hay duda que nuestro semblante se cubriria de confusion; un terrible espanto, una consternacion profunda abatiria nuestro espíritu; el dolor mas agudo y mas intenso destrozaria nuestro corazon; un frio giacial, un temblor convulsivo agitaria nuestros miembros, un terror mortal se apoderaria de nuestras personas; pasodros sentiriamos unidadirios nuestras venas, y ho selo sudariamos sangre como Jesus, sino que moririamos de angustia en el acto, porque nuestra flaqueza seria impotente pora resistir un deshordamiento tal de dolores.

Pues bien, Jesucristo, dice Sto. Tomás, esperimento en si reunidos a la vez todos estos sentimientos de amargo dolor, y de terrible espanto, que deberian agitar el corazon de todos y de cada uno de los pecadores si viesen sus faltas con la claridad que Dios las ve. El sintió pues en su corazon, mas fuertemente aun, la contricion que todos los hombres juntos han tenido, y que debian tener; ya porque se afligió por los pecados de todos, y ya tambien porque su dolor nacia del conocimiento claro que tenia de la majestad, de la grandeza y de la bondad infinita de Dios á quien el pecado ultraja y de su inmenso amor por los hombros, á quienes este mismo pecado precipita en su eterna ruins (1).

¿ Quien podra pues, no digo medir ó espresar la Intensidad del dolor que, segun la espresion de Isains, molió el corazon de Jesus ávista de sus pecados, Attritus est propler scelera nostra (Is. 53.). sin formar de el la mas pequeña idea? A este propósito, observa el Doctor angélico que, debiendo satisfacer por los pecados de todos los hombres, se vio poseido por la tristeza mas profunda que puede imaginarse (2), y su dolor fué mas fuerte que todos cuantos dolores podemos sufrir en la vida presente (3). En efecto, ved aqui como habia el mismo Salvador por boca de sus profetas : « O vosotros todos los que pasais cerca de mi, espectadores insensibles é indiferentes, detencos un instante y ved si hay en el mundo un dolor que pueda ignaiarse à mi dolor : O vos omnes qui transilis per vium, attendite et videte si est dolor sicut dolor meus. [Thren, 12.] Yo he sido saciado de todas las amarguras posibles; se me ha obligado á beber hasta el esceso un licor emponzeñado (4). Todas las iniquidades de los hombres, semejantes á torrentes hinchados por aguas cenagosas, han venido à descargar dentro de mi(5), ellas han turbado mi corazon, y todas reunidas han formado en el como un océano inmenso de dolores, cuyos abismos horrascosos me han sumergido y tragado en cierto modo (6), n

Así pues cuando los evangelistas dicen que Jesucristo sintio en el Huerto un pavor indecible, una profunda melancolia, un temblor

<sup>(4)</sup> Omnia mundi pecesta in se receperal, tantumque pro illis ultro sibi dolorem cordis assumpsit hae a ea 1950 patrasset, (De Fass, Dom.)

<sup>(1)</sup> Passiact dolora Christo fuerant acompta valonfarie propter finem liberationis homisom a peccato; et sieo tiniam quintifatem doloris assumpiat que est proportionats magnitadais frontes qui inde sesprebator. Doluit pro jeccatis omnium, qui dolor in Christo escesait omnem dolorum esquisque contriti : lum quia ex majori sapisotis et charitate processit, tum quia pro omnibus peccatis simul doluit. (8, 79, 4, 85, 2, 6.5)

<sup>(3)</sup> Ut sähihaeuv pro peratis omitum hamitum, accepit trittitammaximam.
(3) Delor interior in Christo fuit maximus inter dolores presentis vitz.
(3, p. q. 46, n. 6.)

 <sup>(4)</sup> Replexit me amaritulinilar, inchriabit me absinthio. (Theon. 3.)
 (5) Torrentes iniquitatis confurbaverunt ms. (Pa. 47.)

<sup>(6)</sup> Magna est veint mare contritio tun. (Thron, 2.) Veni in altimilinem maris, et tempestas demersis me. (Ps. 68.)

V. DE R. III.

horrible, un inmenso espanto y una ansiedad capaz por si sola de causarie la muerte, Capit pavere, taulere et mustus esse.... Tristis est unima mea usque ad mortem, usan unas espresiones, que lejos de ser exageradas, se quedan muy inferiores à la verdad, supuesto que no existen palabras para pintar un dolor sin li-

Y es estraño en vista de esto que el corazon tierno de Jesus, como David lo habia anunciado, se derritiese y se liquidase en Gethsemant, como la nieve a los rayos del sol, o como la cera al calor del fuego [1]? 2 Debe causar admiracion que una contricion tan profenda, que un dolor tan intenso abriese su corazon y sus venas, y que, obiertos tambien por fuerza los poros de su delicada niel, dejasen salir la sangre en gotas tan abundantes, que corriesen en pequeños bilos hasta llegar à regar la tierra (2) ? ¿ Débe causar admiracion que esperimentase un desfullecimiento tan estraordinario y tan escesivo, que sin un nuevo milagro hubiera sido hastante para causarle la muertel Iristia est anima mea usque ed mortem.

Ved aqui pues el profundo misterio de este milagroso sudor de songre. Este es el gran acto de contricion que el Hijo de Dios hizo por los pecados de todos los hombres, y que acompaño con sus lagrimas, mas con unas fágrimas fan estraordinarias como el dolor que las produjo, es decir, con lagrimas de sangre. | O dalor! | O lágrimas! | Cuantes termentos causaisa Jesueristo, pero enentos consuclos derramais sobre nosotros! Porque el Redentor se contristó por nosotros, Attribus est propter scelera nostra, nosotros estamos segures al presente de poder obtener la gracia necesaria para arrepentirnos de nuestras faltas. Sin este esceso de amor, hubiéramos permanecido endurecidos y sumergidos obstinadamente en nuestros pecados, y hubieramos puesto el colmo a ellos con la desesperación y la impenitencia. ¡Aht ¡El dolor que ha quebrantado el corazon de Jesus ha ablandado el nuestro, y su sudor de sangre ha preparado el curso à nuestras lágrimas. Esta contricion del Salvador es la fuente de la nuestra. De ella es de donde el arrepentimiento, ci llauto y los gemidos del pecador reciben su origen, su mérito y effeacia, porque el precio infinito de la contricion tan viva y tan profunda del Hije de Dios ha dado à la nuestra el poder de borrar en nosotros el pecado y conseguir nuestra reconciliacion con Dios(1). Y de este modo se cumple el divino oraculo de que: La sangre que Jesucristo derramo en el huerto de las Olivas purifica nuestra conciencia de las obrasmuertas del pecado (2).

Luego cuando el alma de Jesucristo está en agonía, cuando su corazon está abismado en la triateza, cuando todo su enerpo adorable está sumergido y como bañado en su propia sangre, no debemos mirar en el, dice S. Pahlo, sino una victima divina que expla y borru el pecado con sus padecimientos voluntarios [3].

Finalmente, cuando el fuego habia consumido la victima se mezclaban las centzas y la sangre de la novilla roja con agua, y se formalia una especie de agua lustral o bendita, con la que se asperjaba siete veces el pueblo. De modo que este holocausto ofrecido en houer de Dios y por la explacion del pecado era al mismo tiempo un sacrificio impetratorio que obtenia una especie de sacrificacion legal (4). Bajo este aspecto, fué tambien la figura del sacrificio de Gethsemani, en el que el Redenter nos alcenzo todas las graclas que por medio de los sacramentos vienen a embellecer nuestras almas y hacerlas dignas de servir à Dios y de vivir unidas à Dios (5)!

Jesucristo, dice en otro lugar S. Pablo, amo a su Igiesia hasta al punto de entregarse el mismo por ella; y de esta manera formó una Iglesia dotada de belleza y de gloria. Ella era lamunda y el la hizo aparecer santa y pura; ella era odiosa y digna de menospecio, y el la hizo amable por los atractivos con que la adorno (6)

Paes bien, con el sudor de su sangre es con lo que cumplió el Salvador principalmente este admirable misterio, supuesto que este sudor se manifesto en seguida de su agonia y de su oracion, cumado Jesus habia solicitado con tantos esfuerzos, con tantas lagrimas y

<sup>(1)</sup> Effusus sum velut aqua. Factum est cor meum tanquam cera liquescents.

<sup>(2)</sup> Et factus est suder ejes sient gotte sanguinis decurrentis in terram.

<sup>(1)</sup> Ipor exhibut qued sufficers fuit adomnium peccatorum deletionem. (3, p. q. 4. m. 4.)

<sup>(2)</sup> Sanguis Christi emundat conscientiam nostram ab operitors martiis,

<sup>(3)</sup> Ad destructionem peccoti per hostiani suste apparait. (Hebr. 9.)

<sup>(4)</sup> Songnis vitalie aspersus sanctificat imprimator.

<sup>(5)</sup> Emindut conscientism nostram ad serviendum Deo viventi-

<sup>(6)</sup> Christus dilexit Ecclesium, et tradifit semetipsum pro ea, ut exhiberet sibi gleriesam Feelesiam, non habentem maculam out rugam; sed ut sit saneta et immaculata. (Enher, 5.)

tantos gemidos que todo el merito de su Posion se nos aplicase a posotros : Et factus in agonia prolixius orabat.

Así pues, observa el venerable Beda, por este sudor sangriento que mana del cuerpo real de Jesus, símbolo de su cuerpo místico, nos da una prueha sensible de que su oracion ha sido olda, y de que mosotros, representados en su persona, principiamos tambien à ser purificados por su sangre (1).

¡O tierno y afectuoso misterio! añade S. Bernardo. Las lagrimas que corrieron de los ojos del Redentor no bastaron á su amor; el quiso que todos ses miembros se trasformasca en cierto modo en otros tantos ojos, y que toda su sangre se convirtiese en lagrimas; el quiso verter lagrimas de sangre y asociar su cuerpo à esta manifestación patetica de dolor, á fin de purificar y embellecer en todas sus partes á la Igiosia su esposa (2).; Purificación preciosa, observa S. Augustín, que princípio à hacer hrillar en todo el cuerpo de la Igiesta, entre todas las virtudes, la paciencia de las almas adigidas y la constancia de los martires (3)!

Esta escrito tambien que la saugre que salio de todas las partes del cuerpo adorable del Schor, despues de haber bañado su carne segrada, corrio hasta humédecer el suelo: Sícut gulles sanguinis decurrentis in terzan. Pues bien, por este hecho nos quiso dar a entender que desde este instante pertenecía su sangresa la tierra, á fiu de que, segun la profecia, todos los pecadores que vivieran en la tierra pudiesen embringarse con este sagrado tieor: Bibent omnes pecadores terra [Ps. 77]. Quiso advertirnos tambien que la tierra, una vez empapada en este sagrado licor, no se securá jamás, y que la sangre del verdadero Abel, derramada, no ya por la mano cruel de Cain, sino por la caridad misma del Redentor mas poderosa que el odio y la envidia de sus enemigos, no essará jamás de elevar desde esta tierra, que ha sido regada con ella, gritos poderosos hacia el cielo; que sin embargo estos gritos no llamarán el castigo ni la venganza, sino la misericordia y el perdon, y que nosotros, aun-

que polvo, aunque tierra herida por la maldicion y el anatema, abriremos nuestro seuo a los beneficios de este rocio divino, y seremos benditos y salvos (†).

La aspersion de la verdadera agua lustral se estableció para nosotros sobre esta tierra; nosotros podemos disponer de la sangre de la verdadera vietima divina, como habla S. Pedro. Con tal que asi lo queramos, podemos ser lavados y purificados siete vecesen los siete sacramentos de la Igiesla, que se ofrecen à todos indistintamente (2).

i Desgraciados pues de nosotros sino participamos de este santo riego! La ley que prescribia el rito da la aspersion antigua concluia con estas terribles palabras: « Todo aquel que no fuere purificado por este rito, será escluido de la comunion del pueblo, perecerá: Si quis hoc ritu non fuerit expiatus, peribit anima illius de medio Ecclesia: » Estas palabras eran profeticas, ellas no se cumplen à la letra sino aplicandolas à la aspersion de la sangre de Jesueristo; porque nadie se justifica sino el que se lava en esta divina sangre. El que no se aplica sus méritos, el que no lava sus manchas en esta sangre preciosa, se ve escluido durante su vida de la comunion y del espiritu de la Iglesia, y despues de su muerte serà desterrado para siempre de la asamblea de los santos: Si quis hoc ritu non fuerit expiatus, peribit anima illius de medio Ecclesia. (Num. 19.)

Detengamonos aquí un momento. Contemplemos de nuovo a Jesus que postrada en tierra despues de haber lavado, segun la protecia de Jacob, la ropa de su cuerpo, es decir, nuestra humanidad en el vino misterioso, y su vestido en la sangre de la vid escogida (3), riega todavia con su propia sangre toda la tierra que está á su alrededor. Reconocemos en esta circunstancia la fuente misteriosa del Salvador, que se eleva en el centro de su Iglesia, adonde segun otra profecia, deberán venir todas las naciones à sacar con gozo las aguas de la salvación eterna (4). Reconocemos aquí al Redealor, que reseata al hombre aum mas alla de lo que es necesario por una redencion infinita como su santidad (5), y que, segun la

<sup>(4)</sup> Per irrigatam ejus sanguine terram, nobis declaratum est quad effectium some presis obtineret ut nes san sanguine piurgaret. (In 22, Luc.)

<sup>(2)</sup> Nou solis oculis, sel quasi omnibus membris Jesus Bevisse videtur; ut totum ammi corpus, quod est Ecclesia, totius corporis lacrymis purgaretur. [Hennil. 3. Dissu. Pal.)

<sup>(3)</sup> Sudore sanguinis Dominus significavit de toto corpore, quod est Ecclesia,

<sup>(1)</sup> Christi ampuis delluxit ja terram, at significatetur terrenos homines Christi sangnine irrigandos. (Theopsi.)

<sup>(2)</sup> Et sanguis Christi emundabit nos ab operibus mortuis ail serviendum Deo viventi.

<sup>(3)</sup> Lavahit in vino stolum suum, et in sanguine uvae pallium suum. (Genez. 49.)

<sup>(4)</sup> Haurietis aquas in gaudio de fontibus Salvatoris. (74, 12.)

<sup>(5)</sup> Copiosa apud eum redemptio. (Pr. 129.)

espresion de San Pablo, ha hecho superabundar la misericardia y la gracia donde el desbordamiento y la corrupcion del pecado lo india inundado todo (1). Reconozcamos en fin a muestro tierno Padre que arrastrado, como dice S. Juan, por el esceso de su amor, ha querido lavar en su sangre las manchas con que el pecado habia afeado nuestras almas (2), para merecernos la dicha de formar parte un dia de esos cristianos afortunados de quienes se ha dicho: « Ved aqui las almas verdaderamente grandes y heroicas, que despreciaron la vida y las caricias engañosas del mundo, y conquistaron el precio del reino eterno, porque supieron purificar sus conciencias en la sangre del cordero (3). Apresuperanos pues mosotros tambien á recurrir a los secramentos; este es el baño sagrado donde debemos, tra mojar el vestido impuro que afea muestras almas, seguros de que la sangre divina nos lavará de todos nuestros pecados.

#### SEGUNDA PARTE.

El misterio del sudor de sangre fué, camo hemos dicho, una prueha de la immensa contriction que los pecados de los hombros escitaron en el Redentor.

Al sufeir este profundo dolor, y el derramar estas lágrimas amargas por los pecados de otros, quiso el Salvador, como observa Sto. Tomás, darnos un ejemplo luminoso de lo que nosotros debemos bacer por nuestros pecados; el fué el modelo de la verdadera penitencia (4).

Mas, jo ceguedad, o escandalo! El mundo, y aun el mundo cristiono está lleno de pecadores; ¿ y quiénes son los que miran el pecado como el mayor de todos los males? ¿ Quiénes son los que lo miran con horror, y hacen una penitencia sineera (5 º Lejos de mirar el pecado como on veneno que inhitra la muerte en el alma : anima que pecacerrit i pou morietur, se comete con la misma indiferencia y la misma facilidad con que se bebe el agua que refrigera la vida: Bibunt iniquitatem quasi aquam. (Joh. 15). Mas no es esto todo. El

(4) Thi abundavit delictum, superuhendavit et gratia. (Born. 5-)

pecador liace un juego de sus malas acciones : Et quasi per risum operatur scelus. (Prov. 10.) En vez de confundirse, en vez de ruborizarse del mal que comete, forma una vanagloria sacrilega de las cosas mas vergonzosas y mas infames : Lotantur cum male fecerint; et exultant in rebus pessimis. (Prov. 2.) En fuerza de entregarse al pecado y de sumergirse en él; en fuerza de amario y de habituarse à él, forma de él el pecador como una segunda natoraleza, y cas en una horrible ceguedad acerca de la malicia que encierra. ¡Almas verdaderamente dignas de compasion! Porque si los pecadores son los mas desgraciados de entre los hombres, los que multiplican sus culpas con una licencia tan desenfrenada, que no se ruborizan de ellas, que no esperimentan remordimientos ni sienten su peso en la conciencia, son los mas desgraciados de entre los pecadores. De todas las enfermedades, la mas grave y la mas desesperada es aquella que no se siente. Pues bien, la contricion profunda de Jesucristo en el Huerto y su sudor de sangre nos descubrea la malicia, el escándalo y el peligro de esta terrible insensibilidad, de esta infernal indiferencia de los pecadores. Porque al cargar Jesucristo con los pecados de todos los hombres, tomo sobre si la responsabilidad de la pena, pero no la malícia de la culpa. El tomó la superficie, las miserias del pecado, pero no su injusticia ni su naturaleza; todo cubierto en apariencia de los despojos del culpable Esau, conservo sin embargo la voz pura, dulce é inocente del amable Jacob, Porque aunque todos nuestros pecados se acumularon sobre su adorable euerpo, no pudieron sin embargo penetrar en su corazon inmaculado, no pudieron pervertir su voluntad, ni mancilar su înocencia, ni hacerle un solo instante criminal o culpable. Y sin embargo estos pecados, que no son suvos, aunque los expia como tales, estos pecados estraños que él ahomina y detesta aun en el acto mismo de cargarios sobre si por nuestro amor; le cubren de tanta confusion, le inspiran un horror tan grande y escitan en el un dolor tan vivo que tiembla ante la justicia de Dios aunque no la ha provocado, cae en un desfallecimiento mortal, sus ojos se convierten en dos arroyos de lagrimas y su songre se abre paso al través de sus miembres.

Mas, siendo así que los pecados ajenos producen en Jesus una impresion tan dolorosa, ¿por que estraña obeceacion somosnosotros tan indiferentes á nuestras propias faltas? Es cierto que su terror y su contricion nos aseguran el perdon; pero no nos dispensan de la penitencia ni nos prometen la impunidad. Nosotros no estamos

 <sup>(3)</sup> Dilexit ons, et lavit nos à peccatis matris in sanguine suo. (Apov. 7.)
 (3) Isti sunt qui contemparant visam mandi, et personerant ad praemia regui, et

Averunt stolar auco et dealvaberunt cas in sanguine Agui.

(4) Christus dedit maximum possitentise exemplum, dum non pro percate proprio.

<sup>(4)</sup> Christina dedit imaximi im perintentia: exemption, dom non pro percano p ased pro alieno voluit nonam subire. (3, p. q. 46.)

<sup>(5)</sup> Nullus est qui agat pomitentiam de peccato suo dicens : Quid feti?

realmente seguros de nuestro perdon por la contricion y las lágrimas sancrientas de Jesucristo, sino en tanto que nos asociamos à ellas por medio de un arrepentimiento sincero. Mas si continuamos en pasar tranquilamente nuestra vida en el pecado, si nos obstinamos en cometerlo como por diversion, y en vanagloriarnos de él; si á la audacia de abandonarnos al pecado sin pasion, sin recato y sin remordimientos, añadimos el furor diabólico de revolcarnos en su fango impuro y de hacernos, con todas las potencias de nuestra alma, con todos los miembros de nuestro cuerpo y hasta en el meollo de nuestros huesos, hombres de pecado; si continuamos profanando con nuestros vicios, nuestros escándalos, nuestros sacrilegios y nuestras irreverencias en el santo templo, esa sangre divina con que hemos sido hañados en el bautismo, ; oh l'entonces, esclama S. Pablo, la sangre del Testamento, la sangre de la alianza, de la reconciliación y del perdon, la sangre preciosa y sagrada de Jesucristo que habremos hollado indignamente como una cosa vil y profana, lejos de implorar la piedad en nuestro favor, dara gritos de venganza contra nosotros y atraerá sobre nuestras cabezas los mas terribles castigos (1). Desgraciados de aquellos de entre nosotros sobre quienes se cumpla esta terrible profecia : « Porque has odiado la sangre que debia santificarte y causar tu salvacion, esta sangre te perseguirá y caerá sobre ti como un castigo : Cum sanquinem oderis, sanguis persequetur, a (Ezcch. 35.) Ella os perseguirá durante la vida, para lienárosia de amargura; ella os perseguirá en la muerte, para atraer sobre vosotros la desesperacion; clla es perseguirá en el tribunal de Dios, para llamar la condenacion sobre vuestras cabezas; ella os perseguirá aun en los abismos eternos del infierno, para avivar el fuego, para hacer vuestros remordimientos mas punzantes y vuestro suplicio mas atroz.

¡Ay! Esta sangre se levanta tal vez contra nosetros sin que nosotros nos apercibamos de ello, y tal vez tambien somos nosotros de esas plantas de que habla el Evangelio, estériles para la virtud y fecundas para el escándalo y el desórden. Ya el hacha fatal de la justicia de Dios está próxima a caer sobre la raiz, y á precipitarnos de un golpe en el abismo sobre el que estamos suspendidos [2]. Pocos dias mas, algunos instantes mas tal vez, y un golpe imprevisto, una rapida enfermedad nos llevara à la tumba aun ántes de que hayamos peusado en morir. Todo lo habrémos perdido entonces para siempre, y seremos presa de esa llamas devoradoras de las que ningun poder será bastante á librarnos, de las que ninguna gracia podrá eximirnos, ni aun la sangre misma de Jesucristo nos sacará de ellas (1).

De este modo corremos à nuestra perdicion, no precisamente

De este modo corremos à nuestra perdicion, no precisomente porque cometemos el pecado, sino porque no nos detenemos jamás en la carrera del pecado, porque no tenemos dolor sincero del pecado ni hacemos una verdadera penitencia.

(Ah! Prevengamos'una desgracia (an grande por una pronta vuelta sobre nosotros mismos. Dios no prolonga la vida al hombre que ha tenido la desgracia de ofenderle sino para que haga penitencia de sus culpas. Guardémonos pues de abusar, para cometer nuevos pecados, del tiempo precioso que él concede à nuestro arrepentimiento. Recurramos al mérito infinito de la sangre del Redentor que corre todavia abundantemente para posotros de una manera mística en el sacramento de la penitencia y en el de la Eucaristia. Apliquemonos sus frutos. Oremos, insistamos para que esta sangre divina ablande nuestro corazon y lo penetre de un dolor profundo, que nos asegure el perdon. Entonces esta preciosa sangre, que habiamos profanado anteriormente, pero que obtiene al presente nuestros humenajes y nuestras adoraciones, se derramará sobre nosotros; elta borrara de nuestra alma las obras de muerte, las obras de pecado que la desfiguran ella nos volvera la vida con los adornos preciosos de la gracia santificante, de tal modo que despues de haber servido flelmente a Dios en la tierra, fremos à vivir eternamente con él en el cielo (2). Así sea.

(1) In inferno nulla est redemptio.

DE BIBLIOTECAS

(2) El sanguis Christi eminidavit conscientiam nostrara ab operibus mortuis, ad serviendum Deo viventi.

<sup>(†)</sup> Quanto magis putatis deteriora mercri suplicia, qui sanguinem Testamenti, in quo sanctificatus est pollutum duscrit? (Hebr. 40.)

<sup>(2)</sup> Jam securis ad radicem posita est. (Matth. 3.)

## CONFERENCIA OCTAVA.

Judas en el Huerto.

Dominalor, Bontine Drus, miserciora et elemeno, patiene el multa miserationia ao verna, qui essandi miserciordista in millio, qui nufere iniquitalem el acilero atque perinta.

Mey de los Reres, Senier Dies, Dies envittion, pochente y tico en miscramedia, Dies de rerisdi ; xui sois quien haceis miscraoridia bata anil generaciones, y quien harrais la hitipidiad, el crimus y el prendo.

(End. 50)

Por muy admirable que Dios se manifieste en sus santos, no resplanderen tanto su bondad, su grandeza y su omnipotencia en el cornzon fiel que le consagra su amor y sus adoraciones, como en el corazon rebelde que le olvida y que le ultraja; y las maravillas que obra en favor de las almas justas no nos hacen conocer tan bien al Señor como las que obra con los pecadores. Así pues cuando Moises comprendió charamente en el monte Sinai la paciencla con que Dios sufre al culpable, el afan con que le busca, la longanimidad con que le espera y la generosidad con que le perdona, entonces le parecio Dios mas grande, mas poderoso, mas magmilico, y si puede deeirse así, mas bios. En efecto, en medio del arrabamiento y del extasis fue cuando se le oyo esciamar como fuera de si : Señor , vos sois verdaderamente el Dies y el dominador universal; vos sois el Dios de la verdad, de la clemencia, de la paciencia y de la bondad, pero de una bondad infinita, ¡ Porque vo veo al presente como sufris todos los crimenes, cómo borrais todas las culpas y con cuánta abundancia derramais sobre todos los hombres los tesoros de vuestra misericordia! Dominator, Domina Deus, misericors et clemens, patiens et multæ miserationis ac verax; qui custodis misericordiam in millia, qui aufers iniquitatem et scelera alque peccala.

Pues bieu, así como Cain fué el mayor criminal del antiguo Tes-

tamento, del mismo modo Judas fué el ser mas perverso y mas detestable del nuevo. Si Cain mató con su propia mano al mas puro de los hijos de los hombres, Judas, con un beso mas cruel y mas acerado que el airma mas mortifera, dio la muerte al Hijo sautisimo de Dios. Y sin embargo, ¿cómo recibió Jesus al pértido discipulo ? ¿Cómo trató a este lufame, marcado con el sello de la traicion, cuando fue al Huerto á consumar cara á cara su traicion? Tel será el asunto de esta conferencia.

¡O rasgo admirable y patético de la Pasion de muestro Salvador I Jesus nos ha retratado en él todo su corazon; en él nos ha manifestado toda la solicitud y toda la ternura de su amor para con los pecadores. Estudiemos atentamente este cuadro divino, y en tanto que Judas abusa, para su mal, de la inefable bondad del Salvador de los hombres, apresurémones á aprovecharaos de ella para nuestra salvacion; de este modo podremos reconocer tambien y publicar, como Moisés, la grandeza y la misericordia de Dios que borra nuestras faitas y nos envia el periton.

#### PRIMERA PARTE.

No puede escusarse verdaderamente la conducta de los apostoles en Gethsemani. En efecto, mientras que su Divino Maestro cumplia los mas grandes misterios, mientras que intercedin en su favor y sostenia por ellos una lucha terrible, ellos no tenian el valor de velar una hora, ni sahian orar por si mismos. Algunas veces no puedo persundirme que el Salvador les hablase iroutcamente cuando despertandolos por tercera y última vez, les dijo : « Dormid ya y descansad; ved aqui que se acerca la hora; y el hijo del hombre va a ser entregado en manos de los pecadores (1). « No, lo repito, yo no puedo creer que Jesus quisiese echacles en cara, con unas palebras tan punzantes, su ingratitud y su cobardia. Este tono de sarcasmo no pudo convenir à Jesucristo en el momento supremo en que, embriagado, por decirlo así, por el desco ardiente de inmolarse por nosotros, no debia manifestar otra cosa que su paciencia, su bondad v su dulzura. Yo diria pues, con Origenes y Beda, que estas palabras : « Dormid ya y descansad, » son palabras de misericordia y de

(1) Et venit tertio ad discipulos soos, et art tilla: Dormile jam et requiserte; exce approplaquavit hora; et filius hominis tradetur in manus peccatorum. (Matth. et Marc.)

consuelo; que son como una consecuencia de los grandes misterios que el Salvador había obrado, misterios hasta entonces de terror para los hombres, y en adelante de conflanza y de misericordia, supuesta la intervencion del divino mediador. Esto es lo que babia hecho decir à David que las almas ficles al Señor se dormirian un dia v descansarian en paz en el seno de Dios (1). Es elaro pues que al dirigir el Salvador à los apóstoles estas palabras del profeta rev : a Dormid va v descansad. a quiso usarias en el mismo sentido, v significar que habia llegado la hora en que la profecia se cumpliese. Es como si les hublera dicho : « Ahora que el sacrificio que voy á ofrecer por vesotros ha sido aceptado, que mi sangre está á vuestra disposicion y que os he asegurado el perdon y la proteccion del elelo, podeis reposar tranquilamente en el seno de la misericordia divina, como el niño que duerme un sueño tranquilo en los brazos de su madre. " De modo que lejos de ser estas palabras una reconvencion, son una promesa de la mas tierna caridad.

Adenas, ¿ podia Jesus manifestar algun disgusto á sus apóstoles cuando pernanece sereno ante la perfidia de los Judios y la traicion da Judas ; cuando recibe al traidor como á un amigo que vuela á su socorco, y no como á un cruel perseguidor ansioso de inmolarle? Pero prosistamos.

El Salvador nos babía ya dicho que los amadores del mundo muestran mas difigencia y actividad para cometer el mai y para perderse que los partidarios de la virtud para hacer el bicu y salvar sus nimas (2). Los discipulos fieles se entregan al socino, mas el discipulo que le entrega no duerme. Él se halla muy ocupado en reunir soldados, en asegurar los puestos y organizar el espionaje, y despues de haberio dispuesto todo con una astucia diabolica y una horrible sangre fria, se dirige a la hora convenida hacia el huerto Gethsemani, acompañado de una tarba de hombres armados, y se presenta, dice S. Leon, no ya como otras veces cubierto con la piel de oveja, sino con todo el esterfor de un lobo furioso y cruel (3).

Estos soldados componian la cohorte que el gobernador romano acostumbraba poner à disposicion del gran sacerdote para la guardia del templo, y este pontifice apostata, poniendola à las ordenes del traidor discipulo, la emplea en hacer prender é insultar al Dios del templo (1).

Esta turba sacrilega estaba engrosada por un gran número de principes de los sacerdotes, de doctores de la ley, de senadores y de magistrados del pueblo. Movidos por el bárbaro placer de ser testigos oculares de la captura de Jesus de Nazaret, no se ruborizaban de mezclarse à la vil soldadesca, ni de descender de la dignidad de jucces al puesto lufame de verdugos. Aquellos, que no habian podido concurrir personalmente à este acto de iniquidad, tuvieron gran cuidado de lacerse representar en el por sus criados y sus satellites. Por esta causa una gran turba de arqueros, de empleados subalternos y de esclavos, enviados espresamente por los principes de los sacerdotes, por los ancianos del pueblo y por los doctores de la ley se habia reunido à la fuerza armada (3), para que pudiera decirse con verdad que toda la nacion, por sus representantes, contribuyó à la captura del Mesias de Jacob.

Ademas de las espados y palos de que iban armados todos aquellos hombres, llevaban tambien consigo linternas y antorchas en gran número (3), para impedir sin duda que à favor de la noche pudiese Jesus sustrarse à sus pesquisas, internandose en la espesura del bosque. Con este orden caminan en silencio. Judas à su cabera los manda y les sirve de guia (4). Esto era muy justo, esciama à este proposito S. Leon, porque la presidencia debia concederse à aquel que entre toda la turba gozaba del privilegio de la perfidia, y quateria sobre todos ellos la infame primacia de la maldad [5]. Y S. Cipriano añade que no sicado esta turba una tropa de soldados, sino una cuadrilla de mathechores, era natural que Judas, como el mas insigne de todos los malhechores, fuse su jefe, su guia y su enseña [6].

Contemplad sin embargo por otra parte lo que sucede en este momento en el Huerto. La escena ha cambiado de repente. El hombre tímido y abatido bajo el peso de una profunda tristeza y de una

<sup>(1)</sup> In pace, in idipsum dormism et requiescam. (Ps.)

<sup>(2)</sup> Filli hojos seculi prudentiores fillis lucis in generatione sua sunt. (Luc.)

<sup>(8)</sup> Non ovina pelle velatos, sed lupino furore manifestus. (Serw. L. de Pass.)

<sup>(1)</sup> Judas ergo cum accepiaset cohortem. (Juan.)

<sup>(2)</sup> Cam thirta multa, missi a principibus sacerdotum et senioribus populi, (Mathi.) et scribis. (Marc.)

<sup>(3)</sup> Cum gladin et fustibus. (Matth.)

<sup>(4)</sup> Judas antecedebat eos. (Luc.)

<sup>(5)</sup> Turbs ducen sequitor, qui privilegio perfidio obtinuerat in facinore principatum. (Secu. FII. de Poss.)

<sup>(6)</sup> Judas signifer instructa malignitate pracedit. (De Pass. Dom.)

agonia mortal ha desaparecido en Jesucristo; al presente solo se ve en él el Dios Salvador, satisfecho de haber prevalecido por nosotros contra el Dios juez, de haber desarmado su justicia y asegurado nuestra participacion en su sacrificio y nuestro derecho à su bendicion eterna; el camina generoso é intrépido como cabeza y modelo de los matrires; à consumar la obra de nuestra salvacion.

Así pues, mientras que sus erueles enemigos vienen a apoderarse de su persona, el que conoce perfectamente la trama urdida contra su vida, y los tormentos que se le preparan, los previene y se adelanta à su encuentro con la confinnza de un hombre que sale à recibir à sus fieles amigos que vienen à socorrecle (1). Al pasar junto à sus discipulos les dice : Levantaos, vamos ; el traidor esta ya cerca (2). Apenas habia habiado cuando Judas se presenta con su turba criminul. O impio sacrilegio! Los angeles y los santos no se acercan à Jesperisto sino para servicle y adorarle, y Judos no se acerca sino para entregarie 1 2 Y que hara Jesus?; Se hara invisible à esta horda sacrilega? No, este Salvador lieno de hondad no huye, no se oculta sino cuando el pueblo, en el esceso de un santo entusiasmo, quiere elevarie al trono; mas cuando se trata de ser elevado por nuestro amor a la cruz, el mismo sale al encuentro de los que le llevan los tormentos. ¡ Cuán bello es, esclama a este proposito S. Gerónimo, ver al Redeutor presentarse espontaneamente à sus perseguidores y à sus verdugos, cuando está seguro de poder ofrecurse é inmolarse per nesetros ( Cuan bello es eirle decir a sus discipulos : - Levantaos, vamos ! » à fin de que pudiesen atestiguar un dia el deseo, la calma, la conflanza y el gozo de corazon con que el Hijo de Dios se habia ofrecido a la muerte por los hombres (3). Vedle; Judas se aproxima, y Jesus sale à su encuentro. El mira la traicion con horror, pero quisiera trocar y convertir al traidor, y por lo mismo le recibe con in frente screna y el semblante afable. La duizura reposa en sus labios, sus palabras están llenas de bondad, su continente es amable; es la imageu viva de la misericordia de Dios, pues que esta misericordia, segun el profeta rey, no deja de correr en busca del pecadoro de salirie al encuentro, of recióndole la reconciliación y el perdon ca el tiempo mismo en que el pecador la desprecia y la insulta (4). Mas, sin embargo de manifestar su amor, con el desiguio de mover el corazon de estos mulvados, no deja por eso de manifestar la independencia y el poder de su Divinidad, a fin de confirmarnos en la fe; y al Dios, que hablando como hombre podia poco ha que se le perdonase, sucede el hombre que habla y obra como Dios, que confunde á sus enemigos y se bace obedecer de ellos.

¡ Cuánta no seria en efecto la consternacion de estos criminales al verse sorprendidos por Jesus, cuando pensaban poder sorprenderle fácilmente, y tener la cruel satisfaceion de aterrarie con la llegada repentina de tantos humbres armados l'al Hijo de Dios desconcerto su culpable designio; el se presenta à ellos, y les dice con una voz menclada de duizura y de majestad: «¿A quién buscais?» No es esto decir, observa Teofilacto, que Jesus, la sahiduría incarnada, no suplese à quién buscaban, sino que de este modo quiso manifestarnos que, annque estaba en su presencia, no fué conocido de ellos (1).

Mas, si estos malvados no le conocen, nosotros le reconocemos, por este rasgo, por el Dios de la sabiduria que se burla de los designios perversos de los hombres. Jesus, nuevo Elisco, dice S. Juan Crisostomo, hirlo con ceguedad à esta insolente soldadescu que hahia venido a apoderarse de el (2). Del mismo modo que los enviados del rey de Siria no reconocieron a Elisco, nun cuando estaban en su presencia, y se dirigicron a el mismo para preguntarle donde estaba Elisco, así estes enviados del principe de las tinichlas se encucutran en presencia del Salvador sin conocerle, y preguntan al mismo Jesus donde está Jesus para apoderarse de él. ¡Luego tantas luces no le descubren, tantos ojos no le distinguen, tantos personas como habían estado en su compañía no le recovocen! Concluyamos de aqui, anade S. Juan Crisostomo, que Jesus va voluntariamente à la muerte per nesotros; que sin su consentimiente no hubleran podido sus verdugos hacerse dueños de su persona, y que se leshubiera hecho invisible sino se hubiera dignado descubrirse àellos (a).

¿Y deque sirvió al infame haber dadoa lossoldados esta consigna : « Aquel a quien yo besare, ese es, prendedle y conducidle con cui-

<sup>(1)</sup> Scient Jesus amnia que ventura erant super sum, processit. (Jour.)

 <sup>(3)</sup> Singite, camas hine; ecce applopinquavit qui me tradet. (Mottle.)
 (3) Protiguam gravit tertio securus de Passione qui pergit ad discipulos, dicens:

<sup>(3)</sup> Protigions cravit territi securits de Passione sus pergit ai meripinos, ino Surgite, comus : ut confidentiam et gaudinur passuri vidiant. (In Marth.)

<sup>(4)</sup> Et misericordia tun subsequetur me. (Pa.)

<sup>(1)</sup> Sed estendere volens quia, com provious esset, ah eis vidéri non poterat.  $(In\ Joan_*)$ 

<sup>(2)</sup> In medio corum existens, exemunit ocules corum. (Hom. 82. in Joon.)

<sup>(3)</sup> Hos autem fecit Josin estendens quad non solum comprehendere emit non possent, sed nee videre, nin ipse consentiat, (Loc. vit.)

dado para que no se os escape (1)? » ¿De qué sirvió à Judas haber elegido como señal, para entregar à su Masstro, el beso, que es lo mas sagrado que hay en la amistad? Jesucristo no quiere ser reconocido por esta señal criminal, y por lo mismo la hace inutil. Judas, el vil delator, Judas en presencia del mismo Salvador, no encuentra al que ha convenido en entregar por medio de un beso; Judas que se ha jacitado, que ha prometido manifestarle à los demas, no le reconoce el mismo, y responde tambien a Jesus de Nazaret, que él busca à Jesus de Nazaret.

Mas, ¿cómo és posible que Judas, a un paso de distancia de su Maestro, no le reconociese por su dufee voz, por su talie esbelto, por su bella figura, por su semblante apacible y su actitud divina? Esto no debe sorprendernos. Origenes escribe que una antigua tradición conservada entre los cristianos de la Judea y llegada hasta él contaba que : A la manera que el maná del desierto ofrecia un sabor diverso segun las disposiciones y el gusto de cada uno, Jesucristo, verdadero maná hajado del cielo, como se llama él mismo, se trasformaba de diversas maneras ante aquellos que le rodeuban, de modo que cada uno le reconocia mas o menos, o no le conocia absolutamente, segun las disposiciones de su propio corazon (2).

Pues bien, Judas, al principio confidente de Jesus, se habia vuelto traidor; de discipulo del Salvador se había convertido en su enemigo; el viene à visitarie en este momento con la hipocresia en la frente, la mentira en los labios y la perfidia en el corazon; por consiguiente no le reconoce. Con este milagro ha quevido el Salvador darnos una importante leccion. Ella se dirige principalmente à vosotros, nuevos Judas, hereferos de su espíritu de odio, de hipocresia y de avaricia; à vosotros que, esclavos de la vanidad, estais todavía dominadas por el orgulle y devorados por el venco de la envidia; à vosotros a quienes el placer embriaga y la voluptuosidad corrompe. Giegos por las tinichlas que acumulan en torno vuestro fantas pasiones y tantos vicios, no veis ni podeis ver a Jesucristo. Vosotros no le reconoccis ni aun en el acto mismo en que os jaciais de ser del numero de sus discipulos y de creer en él. Vosotros no sentis la majestad de su presencia en nuestros templos sagrados; vosotros no

gustais las dulzuras de su gracia en la mesa eucarística; vosotros no distinguis el sonido de su voz en la predicación evangélica; vosotros no esperimentals el amor de sus miradas en sus celestiales inspiraciones. Su presencia os rodea por todas partes, y vosotros no sabeis tributarle un homenaje, dirigirle una súplica, pedirle su amistad ni hablarle de la vuestra. El es vuestro Redentor, vuestro hermano afectuoso, vuestro amigo fiel, el tierno esposo de vuestras almas, y es para vosotros como sino existiera ; él es como un Dios estraño que un muro de division separa de vosotros y que se oculta á vuestros ojos bajo las sombras de un doble misterio : el misterio de su grandeza y el de su justicia (1). Apresuraos pues, infortunados, á conocerle mientras que es todavía tiempo; no aguardeis el dia funesto en que os dirà à su vez que no os conoce, y en que os cerrarà irremisiblemente la entrada de su paraiso (2). Porque desgraciado de aquel que haya apartado su vista para no verle, porque será privado para siempre de contemplar su rostro divino en el cielo (3).

Mas en tanto que Judas no puede reconocer à Jesus, los otros discipulos que le ven distintamente se preparan para vengarle, Así pues, o almas humildes y modestas, almas sencillas y puras, almas amantes y ficles, Jesus os renueva en el prodigio que obra la consoladora promesa que os había hecho en otro tiempo de palabra, que solns vosotras sois las que veis à Jesucristo; porque vosotras le reconoccis en sus misterios, vosotras le admirais presente en su Iglesia, es decir, vosotras le escuchais en su doctrina, vosotras gustais sus delicias en sus sacramentos, y conversais familiarmente con él en la oracion. Vosotras solas sois las que le tenels siempre presente en vuestro espíritu y mucho mas en vuestro corazon, y solas vosotras sois las que, despues de haberle conocido y amado al través de las santas oscuridades de la fe, gozareis sin obstaculos de su vista despues de la muerte (4). Y lo mismo durante la vida que en vuestra última hora, le encontrareis siempre prodigo de gracias, siempre verdadero y lleno de misericordia : Misericors et clemens, patiens et multa miserationis ac verax.

Este mismo acontecimiento nos descubre tambien otro misterio de justicia con respecto à los Judios. El acto de husear à Jesus mientras que está en presencia de cilos es el presagio del inmenso

<sup>(</sup>t) Quemeumque osculatus fuero, ipse est; tenete cum. (Manh.) et ducite caute (Mare.)

<sup>(2)</sup> Venit traditio usque ad me: quod unicuique, prout fuerat dignus, apparebat: aicut manna habebat saporem ad omnem usum convenientem, (Tract. 35 in Math.)

<sup>(1)</sup> Peccata vestra diviserunt inter me et vos. (Is. 59.)

<sup>(2)</sup> Nesrio vos. (Mattle.)

<sup>(3)</sup> Alecondi faciem meam ab eis. (Exech, 339.)

<sup>(4)</sup> Beati mundo corde, quoniam ipsi Deum videbunt. (Matth.)

castigo que atracrá sobre toda su posteridad el crimen enorme de que se hacen culpables al presente. Ya hay en efecto diez y ocho siglos que Jesus vive entre los cristianos esparcidos por todo el mundo, y clos no le perciben. Ellos no pueden dar un paso en el mundo sin encontrarle, y sin embargo no le ven. Ellos no pueden comer el cordero sin tenerle a la vista, y no le recouceen. Ellos no pueden for una sola pagina de la Escritura sin oir su voz, y no la distinguen. Si les grituis ; Que-buscais, desgraciados ? Ellos co responden todavia hoy que esperan continuamente al Mesias, que buscan a Jesus de Nazaret. El Mesias sin embargo vino; Jesus está al lado de ellos; mas, repudiado per sus padres y detestado por ellos mismos, los deja en su ceguedad (1).

Y si preguntais igoalmente a los herejes y en particular a los protestantes; « ¿ Qué quereis? ¿ que buscais despues de trescientos nãos, con la lectura continua de la Biblia? ¿ Para qué tantes extunentes y fantas investigaciones, tantos estucizos y tantos viajes, tantos estudios y tantas disputas? « Eilos os responden al momento que buscan la vertadera Religion, la verdadera Iglesia de Jesucristo. Y sin embargo esta Religion y esta Iglesia existen may cerca de ellos; á saber la Iglesia Católica, la Religion Católica. Ellos la encuentran aun en el seno mismo de sus familias, en la persona de sus padres que en gran número abraza el Católicísmo, y sin embargo no la distinguen, y buscan siempre y vuelven á buscar continuamente á Jesus de Nazaret.

Esto consiste en que animados de los mismos sentimientos que el discipulo infel, buscan à Jesus con el espiritu lieno de orgullo y el corazon leuchido de odio, de injusticia, de aversion y de una fe corrompida; y como la verdadiera fe de Jesucristo no se encuentra en el camino del orgullo y de la obstinacion, estos desgraciados cristianos, imitadores de los gentiles de otros tiennos, sufren sa mismo castigo. De modo que puede aplicarseles le que S. Pablo decia de los Gentiles: e Ellos persiguen la verdad sin descanso, y ella se les escapa siempre, y cuando se giorian de haber encontrado in verdadera sabiduria, no han encontrado otra cosa que la duda, el error y la locara (2).

¡O misterio profundo! En tanto que las sectas disidentes buscan

en vano la verdadera Iglesia, pueblos enteros de idolatrus en la India, en la China, en el Africa, en las dos Américas y en la Oceania la encuentran sin buscarla; en tanto que Jesus Nazareno se hace invisible à los ojos soberbios del hereje que pretende verle, se descubre por si mismo al humilde idolatra que no le conoce ni pregunta por el. Así es como se verifica esta prediccion : « Yo he sido encentrado por los que no me buscabia, y me he hecho ver de los que no preguntaban por mí (1).

Cristianos descraciados, á quienes el error ciega y la presuncion degrada, jay! buscad à Jesus y à su Iglesia con la rectitud de corrazon y la humildad de espairitu, con que los buscan esos Gentiles afortunados, y los encontrarcis como ellos. Bascad à Jesus en tanto que os coucede dias para ello, en tanto que está cerca de vosotros, que os llama y os espera (2), y no os espongais à buscade à la hora de la muerte, cuando, sorprendidos en vuestro pecado de orgullo y de rebelion, no podréis verle ni encontrarde (3), ¿Mas, qué digo? Vosotros le vercis, vosotros le encontraréis, mas no será entuncas ese Padre tierno, ese Dios elemente, ses Redeutor misericordioso que quiere salvaros; será un bos de majestad, un juez severo que os llenará de espanto y pronunciará contra vosotros una sentencia de condenacion. Esta vista será formidable; y la manera terrible con que Jesueristo se manifestó à los Judios en el Huerto no fué mas que el preludio y la figura.

Guando à esta pregunta de Jesus : a A quién buscais, a respondieron los Judies que buscaban à Jesus de Nazaret, el Salvador añadió : "Yo soy. a Esta palabra estaba sin duda llena de dulaura y de modestia; mas Jesus, segum la profecia, le había comunicado la virtud de Dios (4). Todos los que la oyeron fueron heridos por ella como por un rayo, y de repente toda aquella turba de hombres armados, y el mismo Judias con ellos, helados de espanto, enen los unos sobre los otros y són derribados en tierra.

10 pulabral 10 prodigio la Por que caen todos esos hombres en un momento? Esto sucede, dice S. Augustin, por el poder de Jesus,

(4) Inventos sum à non quarrentibus me ; polam apparui his qui me non interegalent. (Rom. 40.)

(2) Quarite Dominum, dum inveniri potest; Invocate cum, dum prope est. (Iz. 55.)

(3) Queretis me et non invenirtis, et in peccalo vestro moriemini. (Joan. 7.)

(4) Dahit vori sun vocem virtutisc(Ps. 67.)

<sup>(4)</sup> Ut videntes non vident, et audientes non audient neque intelligant. (4r. 44.)

<sup>(2)</sup> Semper discentes et uniquam al scientium veritails pervenientes. (\*) Tim. 2.)
Suplentium quimunt, et stulti facti aunt. (\*) Cov. 4.)

que puede hacer todo cuanto quiere (1). Esto sucede porque Dios está oculto en el cuerpo de este hombre. ¿ Dónde está ahora el aparato formidable de tantas armas? ¿ Dónde está el odio furibundo de tantos verdugos? Una sola palabra pronunciada por un hombre sin defensa los hiere, los vence y los derriba en tierra (2).

Esto es, añade S. Cirilo, lo que hace este espectáculo magnifico y digno de fijar la admiración de nuestra fe. ¡Cuán bello es en efecto ver una cohorte de milsolidados reunida à un numero igual de hombres armados, todos timidos y temblando, y derribados por una sola palábra de Jesucristo I ¡Cuán bello es contemplar al que, lleno poco há de espanto y de tristeza unte sus discípulos, se hace de pronto tan terrible á sus enemigos! ¡Cuán bello es reconocer por este rasgo la omnipotencia de Dios que se manifiesta en Jesucristo en el momento en que presenta sus manos á las cadenas como el último de los hombres (3)!

Mas, ¿o grandeza del misterio cristiano l'Esta palabra : « Yosoy : Ego sum , » que resono en otro tiempo tan terrible sobre el Sinai, ha tenido ahora en Gethsemani un ceo todavía mas terrible. Esta palabra, que conquisto al egipelo, confunde ahora al judio, y nos revela claramente que el que la pronuncia es el mismo Dios omnipotente. A esta palabra caen todos por tierra ; solo Jesus permanece en pic. Asi se representa de una manera sensible la deferencia que hay entre el Criador y la criatura. Solo Jesus es, solo Jesus existe por su propia virtud; todo lo demás solo tiene una existencia precaria, una vida prestada, y por esta razon todo lo demás existe como sino existiera. « Yo soy el que soy. » Y en efecto todo tiembia en su presencia; el universo se desploma, se deshace y se aniquila. Jesus solo es grande, Jesus solo reina y manda. Jesu solo es Dios.

Cesad de hablarme, esclama S. Ambrosio, de esas legiones de (1) Quace ceciderant, aisi quia hoc volui, qui potoi quidquid volui? (Tract. 118. in Jone.)

(2) Uhi nune militam cohors, et manistris principum et planisvorous? Uhi terror et manistones armorum? Nempe una vox turbam edits ferocem, armique terribilem, sine ulla tela percutit, repuist, stravit. (*Void.*)

(3) Invasit ces illico tinore, et protteril et examines juenore solo; et armatam colortem vox unius hominis terroit, et latens in humanitate omnipotentia. El qui se discipalis pavidam, coram persecutoribus terribilem se exhibuti. (In Joen.)

angeles que él podia hacer bajar det cielo para que le defendiesen. Ese socorro hubiera dado importancia al poder de sus enemigos, y hubiera hecho dudar del suyo. Al derribarlos con una sola palubra, se muestra todavia mas formidable. De ese modo resplandecen mas su majestad, su poder y su divinidad; esa es una prueba incontestable de que él se basta á sí mismo, que es fuerte por su propia fuerza, que puede quitar la vida a esos malvados, supuesto que les quita el poder de obrar; esa en fin la prueba de que fesus es el Dios preconizado por los profetas, que cuando le place, puede confundir con un soplo la impiedad, y aniquilar el impio (1).

Mas ; ay! no puede contemplarse esa turba de judios y de romanos derribados por la palabra del Redentor, sin pensar en la multitud de pecadores que en ese mismo valle quedaran mudos de espanto al oir a Jesucristo repetirles desde su tribunal esta palabra : " To soy! Si, yo sov, dirá en ese gran dia, cuando se manifleste al mundo con todo el esplendor de su gioria, con todo el aparato de su justicia y de su majestad; yo soy. ¿ Me conoces ahora, filosofo orgulloso, que rehusas creer mi religion? Me conoces to, hereje obstinado, que niegas la verdad de mi doctrina?; Meconoces, insensato eismático, que desgarras el seno de mi Iglesia? ¿Y to tambien, católico sacrilego, me conoces ? ¿ Vosotros todos, voluptuosos, avaros, soberbios, hipoeritas, vengativos, que habeis violado mi fe, profunado mis saeramentos, deshonrado mi templo, cidiculizado mis ministros y hollado mi sangre, me conocels ahora? Yo soy aquel euva justicia habeis provocado con tanta frecuencia y con tanta audacia, cuya paciencia habeis fatigado y cuyo amor habeis despreciado : Ego sum. Reconocedme, y esperimentad en mi vuestro Dios y vuestro juez, ya que no habeis querido amarme como á vuestro Dios y vuestro Redentor.

Desgraciados pecadores, esclamau S. Augustin y S. Leon, ¡como podremos entones resistir la mirada severa y el semblante irritado del Dios de las venganzas, supuesto que los Judios en el huerto de las Olivas siniferon que sus fuerzas les abandonaban en presencia del Dios de las misericordias! ¡ Qué consternacion, que tercor profundo no producirá en nuestros corazones esta palabra, pronunciada con un tono amenazador por la majestad del Dios que vendrá à jurgar al mundo, supuesto que causó tanto terror cuando fué pronunciada por el Dios compasivo que iba a ser juzgado! ¡ Cuán terrible será

<sup>(1)</sup> Et spiritus labiorum suorum interficiel impium. (1., 11.)

Jesus cuando venga à reinar, si su muestra tan terrible ahora que va à morir  $\{t\}$ !

Sin embargo, no era aquel ann el tiempo de justicia y de su venganza, era por el contrario el dia de su elemencia y de su misericordia, y por esta razon con la misma voz omnipatente que había paralizado y derribado a los Judos, les manda que se levanten, y les vuelve el movimiento y la libertad.

Masl jay! que terrible misteriose nos revela en este hecho! El misterio del hombre llegado al endarcelmiento en el pecado. Corazon de roca! La miseriocrdia divina no puede ablandarle ai los beneficios atracefic; los castigos no le doman; la dubura le hace insolente; la severidad le hace perverso, el se envanece en la prospertdad; se desespera en la desgracia, se vuelve sordo, ciego, insensible à todo lo que puede moverte y convertirle; los mas grandes prodigios no hacen otra cosa que candenar las tinichias que le cubren y afrimarle en su endurecimiento.

Ved a los Judios en el Huerto. Derribados mortalmente por una palalara de Jesucristo, se ven vuellos á la vida. Este foé un prodigio criticate que cada uno de ellos esperimentó en si mismo, y lo vio en les demas, y de que fué a un tiempo mismo parte y testigo, y sin embargo este prodigio tan estraordinario del poder y de la bondad del Salvador no produjo en ellos la mas leve impresion. Los sacridotes y los fariscos fueron los primeros en querer oscuracerlo, y su ejemplo movio à los otres à no bacer aprecio de el o atribuirlo à un vértigo natural. La prontitud misma con que fueron levantados del suclo acubo de obeccarlos, y, si ingratos, ciegos, perfidos eran cuando cayeron, dice S. Augustin, se eucontraron al levantarse todavia mas périldos, mas ciegos y mas ingratos (2).

Mas el que en esta circunstancia solemne se mostro mas ingrato, mas pérfido y mas terco que todos fué, dice S. Juan Crisostomo, el traidor discipulo. Derribado en tierra con todos los otros, tevantado como ellos à una señal de su Divino Maestro, no solo abusa del doble milagro-obrado en favor de todos, no solo no unelve en si mismo y se convierte, sino que llevando mas lejos que los otros la perversidad y el descaro, anade la impiedad, la hipocresia y el in-

sulto à la ingratitud y à la perfidia. S. Pablo dice que la pasion de las riquezas ha hecho perder la religion y la fe à un gran número de cristianos (1). Judas fué uma prueba terrible de esta verdad. La avaricia le habia hecho perder la fe. El ceso de creer que Jesacristo era Dios, y por esta causa, dice Teofilacto, so lisonjeaba el pérfido de engañar à su Maestro con el beso de la amistad, ocultarle así la perversidad de su corazon, y pasar todavía por su amigo y su discipulo, cuando era el enemigo que le vendia. Con este pensamiento se acerca al Salvador con una benevolencia afectada y una calma hipocrita. Maestro, le dice, yo os saludo. ¡ Pérido! le llama su Maestro en el momento en que va á entregarlo como á un vil esclavo por unas cuantas monendas de plata. Le llama su Maestro cuando, apóstata cobarde, ha abandonado su divina escuela para secundar las inspiraciones y cumplir la obra del inflerno.

El Mesias había munciado por su profeta que la hoca del hombra de pecado, del hombre eminentemente hipocrita, se abrirás para ardir la perfidia (Y bien! dice S. Geroalmo, ved aqui como Judas se presenta en este momento a Jesus. Él no le saluda, el no le habíasino para entregarle. La profecia se cumplio en el (2).

¿ Y que hace Jesucristo? ¿ que le responde? Jesus vetoda la negrura de ese corazon abominable, de esa naturaleza infernal, ci mide toda la profundidad de su malicia, y sin embargo en vez de una mirada que le confunda, de una amenaza que le aniquite, ceha sobre Judas una mirada llena de amor y le dirige una palabra de dulzura que pueda convertirie. « Judas, le dice, amigo mio, ¿ ta aquit? ¿ y á que has venido? »

į Amigo miol... Qué titulo para un monstruo que ha dicho pocos instantes hā: vį Que quercis darme y yo le entregare vivo en vuestras manos? v i Amigo miol... I žy ½ quiso hubiera esperado una polabra tan llena de dulturay de amor de parte de un Dios ultrajado, de un Salvador entregado l' La traicion está conocida; la traicion está descubierta; Judas se adelanta para poner el sello con la mas negra perifida, y Jesus le da todavia el nombre de amigo. ¿Será cierto, o Dios de bondad, que Judas podia tódavia tuene derecho à vuestra ambistad con tal que desistiese de su crimen 7 Sin duda alguna. El Salvador quiso manifestarnos claramente por su conducta que aun-

<sup>(1)</sup> Quid jam poterit majestas judicatura, cojus tantum potes humilitas judicanda? (Leo. Serm. F. de Pairs.) Quil regusturus poterit, qui mariturus hoc potuit? (Aug. Frag. 112, in Joan.)

<sup>(2)</sup> O imemati Judar! Interrogastis, et eccalistis : letati estis, et ingrati estis. (Serm.CXXI. de Temp.)

<sup>(1)</sup> Quam quidam appetentes, erzaverunt à fide. (1, Thimet.)

<sup>(2)</sup> Venit Judas ad Daminum, ut cum tradat. Ecce co poccatoris et dolosi. (In Ps.)

que el pecador haya descendido hasta la pecildia y el endurecimiento, no deben sus ministros desesperar de su conversion ni el pecador mismo de su perdon hasta el útimo instanta; lo misericordia de mi Dios! ¡Cómo se descubre aqui vuestra ternural Del mismo modo que una tierna madre cuando ve de repente que su tierno hijo eslá proximo à caer, corre, vuela para detenerle en el borde del precipielo, asi Jesus, cuando ve à su infortunado discipulo proximo à consumar su reprobacion cou su pecado y a precipitarse en los inflernos, emplea con el todo el poder de la caridad para ablandar su corazon cadurecido, y volverie à la gracia, à la salvucion y à la vida (1).

Y en efecto, ¿que palabras pudieran emplearse mas propias para convencerá Judas del hortor de su traicion, y de la bondad del que va à entregar, y para volver al traidor al camino del arrepentimiento, que estas de Jesucristo : Amigo, ¿á qué has venido? «Porque esto era decirle: Judas, ¿piensas tu que ignoro el hortiblo designio que te ha traido aqui? ¿Piensas que no sé el bando criminal á que te has afiliado, el papel infame à que has descendido, la mision cruel de que te has encargado y el abismo de bajeza y de perildia en que has caido?

¡ Quien lo crevera! Estas palabras tun dulces, pronunciadas por Jesus con un neento particular de énérgica solicitud y de tierno amor, estas palabras capaces de romper el corazon mas duro y derretirlo en lagrimas, no hacen impresion aiguna en el de Judas ni cambian su resolucion; el se acerca a Jesus para imprimir en su frente el beso homicida... Detente, detente, le gritan en esta acto los Padres de la Iglesia. O Judas, le dice en primer lugar S. Agustin, ¿que infame sacrilegio es el tuyo? Tú haces que el signo de la paz sirva para romper el Sacramento mismo de la paz; to empleas una prendia de amor para hacer una profunda herida, y bajo el simbolo de la mistad das la muerte 2]. Judas, le grita s an vez S. Ambrosio, ¿ como osas acercar tus lábios impuros à un rostro sagrado, en el que apenas uso Maria imprimir con el mayor respeto sus castos besos?

(f) Animitis affecti corrigit, Theoph, in Joan, Studens sub languamitate illum lucrari. (Andrea: in Luc.) Et hoc benignatis sue frist, ut omnis illa exhiberet que pravi cordis pertinaciam emollire possent, (Rernard, Sern. de Patz.)

(2) O signum sacrilegum ubi, per pacis signum, pacis rumpitur sacramentom! O Juda, pro pignare amoris, valnus indigis; pacis argumento, mortem immitis. (Serm. XF., de Temp.) ¿ Cómo osas venir á derramar el veneno de la perfidia en esa hoca divina de donde proceden la gracia y la verdad, y convertir en signo de traición el beso, esta espresion de amor, esta prenda de amistad; este sello de fidelidad (1)?

¡Dulce Salvador mio, esclama igualmente S. Bernardo, Dios de infinita bondad! Y que, ¿no os contentais con llamar amigo al traidor que os entrega, sino que aplicais tambien amorosamente vuestra boca divina que no conoce la doblez a esta boca del infierno, de donde no sale otra cosa que la malignidad y la perfida? ¿Ah! Vos tocais todos los resortes para mover el corazon de vuestro infiel discipulo, y para valverie al camino de la salvación baciendole conocer todo el horror de su perfidia (2).

Mas, ; podémos nosotros decir a Judas una cusa mas sonsible que estas dulces palabras que Jesus le dirige : a Judas, tú entregas al Hijo del Hombre con un beso? » Porque, observad en primer lugar que él le llama por su nombre, y le prueba de este modo, segun S. Juan Crisostomo, que, lejos de estar frritado contra el , le lloravivamente y quisiera verle volver en si y salvarse. No hay efectivamente una señal de afecto y de interés como la de hablar à alguno-Hamandole por su nombre. En segundo lugar. Jesus no dice à Judas; a Tú entreges al Hijo de Dios, por no aterrarle con la idea de su poder y de su justicia; sino que le dice : « Tú entregas al Hijo del Hombre, » á fin de atracrie mejor por el recuendo de su dulzura y de su bondad (2), St, observa igualmente S. Ambrosio, por estas palabras salidas del fondo de su corazon, y sacadas de los tesoros de su bondad divina, Jesus da á entender à Judas que conoce su traicion, mas al mismo tiempo le ofrece de nuevo el perdon (4). Ved aqui por que, añade S. Bernardo, no muestra el Cordero divino repugnancia alguna a dejar que se aproxime esta bestia feroz, ni su luca inmaculada repele el contacto de los labios impuros de Judas (5). El no se

(4) Venenum infundis osculo; que gratia elevitatis infunditur, qued pacis insigue est, que fides sucrtà signatur. (In Par., 39.)

(2) Os, in quodolm inventus non est, ori quod abundavit malitin dulciter applicussit, et illum commovent; et diucus : Amiro, horrore scelaris sul cor impil ferire valuisti. (Seek, de Paix.)

(A) Proprium nomen ponit : qued erat magis dolentia et revocantia, quam prosucati ad iram. (Cateo. in Lie.)

(4) Consilium proditionis aperitur, et adhue positientia non negatur, (In Pt. 39.)

(5) Accedentem ad osculum sanatissimi oris trucem bestiam adversatus non est, (Serm, de Pass, Dom.)

V. DE R. III.

aparta, el no muestra un rostro severo, el no retira su frente, sino que sale al encuentro del pérfido, se arroja a él, le abraza y recibe su beso.

Detengámonos aqui un instante á considerar á Jesus enlazando sus brazos con los del traidor discípulo. Venid a contemplar conmigo esta escena de ternura y de amor, vosotros impies, herejes, o pecadores, à quienes los muchos estravios de vuestro espiritu, la perversidad de vuestro corazon, los escandalos de vuestra vida, vuestras costumbres voluptuosas, vuestros odios crucles y vuestras fogosas pasiones han desmoralizado y desanimado hasta el punto de huceros desesperar de vuestro perdon y de vuestra salvacion, y de haceros mirar como inevitable vuestra condenacion elerna; jah! fijad yuestras miradas en este cuadro único que nos ha trasmitido el pincel de los evangelistas. Ved a Jesas estrechando á Judas entre su amorozas brazos, la santidad confondida con el pecado, Dios con el hombre, la hondad y el amor con la perildia y el odio; esta es la espresion sensible, la pintura viviente de la misericordia de Dios, cuyo seno està siempre pronto a recibires, cuyo corazon està siempre abierto para abrigaros, y que está siempre dispuesto á volveros su amistad y a sellarla con el beso de la reconciliacion. Cobrad animo, elevad vuestras miradas al cielo y abcid vuestro corazon à la confianza y al amor. Cuando Judas se baya retirado, arrojãos en lugar suvo en los brazos de Jesus, seguros de que ese testimonio de afecto, que no fue rehusado a un Judas, tampoco lo sera a ningun pecudor por culpable que sea. Judas, aumque soberbio, cruel y obstinado en su crimen, no fué rechazado, sino por el contrario acogido en los brazos de Jesus; vosotros tampoco sereis rechazados cuando os presentels à él con un corazon contrito y humillado.

En cuanto a mi, pobre pecador, os confieso que el beso que Jesus concede à Judes me habla de la misericordia divina mucho mas que la mirada amorosa que arroja sobre Pedro, mas que el perdon que otorga à la Magdalena, mas que la alianza divina prometida à Zaqueo, y mas aun que el parajso abierto al maihechor. En esta circunstancia voo à esta divina miscricordia confirmar la verdad de las consoluloras promesas que ha heclio à los pecadores arrepentides; yo la veo desplegar toda la grandeza de su clemencia infinita y toda la ternura de su inmensa caridad : y confundido de admiración y li eno de emocion, no sé bacer otra cosa que florar la ternura, afirmarme en mi esperanza, herir mi pecho con la contricion, y esclamar en los transportes demi reconocimiento: « ¡ O Rey de reyes, Se-

147 nor Dies, Dies caritativo, paciente y rico de misericordia, Dies de verdad; vos sois el que haceis misericordia hasta la milésima generacion, y el que borrais la iniquidad, el crimen y el pecado lo

### SEGUNDA PARTE.

El misterio de la perfidia de Judas fué figurado y anunciado en la Escritura Sagrada desde el principio del mundo. Cain que bajo el manto de la mas astuta hipocresia, oculta la perversidad de su alma; que engaña al inocente Abel su hermano con la miel de sus palabras y con sus fingidas caricias; que, despues de haberle asegurado su amistad, le invita a salir al campo como por recreo, y le hiere y le sacrifica á su envidia, á su odio y á su credulidad, fue segun S. Gerónimo, el tipo prefético de Judas. Y en efecto, el discipulo inflet se presenta à Jesus en el campo de Gethsemani con la simulacion en el rostro y el celio en el corazon; el trata de engañarie con un saludo hipocrita, con un perfido heso, y le entrega en manos de sus enemigos (1).

Judes, prosigue S. Leon, á ejemplo de Cain maté tambien al verdadero Abel, pues el beso con que le designo á los Judios fue el primer golpe, y el mas cruel de todos, que quito la vida a Jesus (2).

Mas, pay! dier Origenes, la raza de este traidor desgraciamente no se extingujó en el. Todos los hereiss que pretenden tener à Jesus por Maestro, y corrompen su Escritura, alteran su doctrina é insultan su Iglesia, son otros tantos Judas (\$). Todos los malos sucerdotes que se acercan al altar para alabar y bendecir a Jesucristo, para darle el beso de paz y alimentarse de su carne, pero que se acerean con un corazon inmundo, enemigo de la cruz y de la santidad cristiana, son igualmente atros tantos Judas; porque profagan el mas santo de los misterios, y tratican con la sancre divina de Jesucristo, como Judas, por un vil intérés. Tambien pertenecen a la ruza de Judas esos malos cristianos que vienen al templo bajo pretesto de oir la palabra de Dios, y de asistir á las divinas lecciones de Jesucristo, Are Rabbi, y que por la inmodestia de sus miradas, por la indecencia de su postura, y de sus maneras, son el escandalo de muchos

<sup>(1)</sup> Dat Judes signum osculi cum veneno doli. Sie Cain obtulit sacrificium subdolum et reprohotum. (In Marth.)

<sup>(2)</sup> Signum traditionis seriore ounillas telis, osculo prebnis, (Serm, F. de Pass,

<sup>(3)</sup> Omnus harvetici sicutTudas, Jesu dieurt : Rubbi, (Hom. 38, in Marth.)

cristianos para quienes hacen inutil el precio de la Redencion. Son finalmente Judas esos viles hipocritas que, durante el tiempo pascual, se acercan al tribunal de la penitencia, y despues se sientan en la mesa eucaristica como si quisiseen reconciliarse con Jesucristo, abrazarle y hacerse sus amigos fieles, mientras que su corazon no se ha mudado; mientras que están prontos a volver á la vida de escandado y de pecado que salo interrumpen por algunos instantes; mientras que cu estos actos ésteriores de religion no se proponen otra cosa que engañar al publico, a sus padres, o á sus superiores, y conjunc el anatema de la Iglesia; mientras que solo dan al Señor un beso impio, paes salen del santo tribunal sin tener un pecado de menos y cargados con dos sacrilegios mas. En una palabra, son traidores y fementidos como Judas todos los hipocritos que afectan en sus discursos por la verdad, la virtud y la religion, un celo y un amor que no tienen en el corazon.

Pero ; cuan lamentable es la suerte de todos estos traidores! Al acercase à Jesus con semejantes disposiciones, reciben un abrazo que no los convierte, un saludo que no los santifica y un beso que no los salva. ¡ Ay! esta hondad y esta misericordia de Jesueristo producen para cllos lo mismo que para Judas una justicia mas severa y un castigo mas terrible. No scamos nosotros del número de esos perfidos a quienes la traicion y la mala fe conducen à la impenitencia y à la condenacion. Escuchemos por el contrario à David que en el salmo segundo, segun el testo hebreo, nos invita a abrazar devotamente al hijo: Osculamini filium. Porque este hijo no es otro que nquel de quien dijo Isaias : « Un niño nos ha nacido; un bijo nos ha sido dado 1), a liste es aquel hermano tan amable, aquel esposo amoroso de nuestras almas, enya compania buscaba y cuyos besos ansiaba la esposa sagrada de los Cantares (2). Este hijo es Jesucristo, y la manera de saludarle sin ultrajarle, de darle el beso sin hacerie traicion, de estrecharle en nuestros brazos sin aprisionarle; el modo de manifestarle el amor que espera de nosotros y que nos promete, es, dice S. Bernardo, servirle con un afecto verdadero, y observar con obras santas la doctrina que nos trajo del ciclo, al mismo tiempo que la profesamos con nuestros palabras (3). No cesemos de

abrazar de este modo á ese Hijo divino: Osculmania filium. Porque en cambio de nuestros piadosos besos él nos dará, como nos lo ha prometido, riquezas de misericordia y de amor; el mismo vendrá de estrecharnos entre sus brazos, y à prodigarnos sus caricias a la hora de la muerte en los últimos sacramentos, y sle este modo acabaremos nuestra vida en el beso del Señor. Dichoso beso para nosotros, esclamaré yo con S. Bernardo, afortunado heso, prueba admirable de las coimplacencias divinas, admirable heso, que no solo aproxima un rostro á otro rostro, una boca á otra boca, sino que une el Griador à la criatura, el hombre à Dios, en el tiempo, y en la eternidad (1). Así seo.

 Felix esculum se: stupenda dignitate mirabile, in quo aon os ori imprimitur, sed Deus homini unitur, (Serm. 11. in Cont.)

(1) Puer natus est nobis, filius datus est nobis.

(2) Quis mihi est te fratrem meum et invenium te, et deosculer te? Osculebur me osculo oris ani. (Cont. 1, et. 8.)

(3) Oscillom gratissum est, quando jucunda impiratione trahimur ad hene agendum, (Lib., Sentent.)



MA DE NUEVO LEÓN DE BIBLIOTECAS

### CONFERENCIA NOVENA.

La Prision de Jesus.

Oblatus cet, quia tipe colest. Il se electri, perque quise.

(FC 207)

Lo que forma la mayor gloria de Sanson, no es el haber sido el mas fuerte de todos los hombres, sino haber sido un personaje profetico y haber figurado en si uno de los misterios mas importantes de Jesucristo.

Este eclebre Nazareno, à quien el odio de los Filisteos había puesto muchas veces ascehanzas inutiles, acabó por ser aprisionado; mas esto no se verifico sino canado el esceso de su amor à una espesa infiel le hizo cortar el cabello en el que residia todo el secreto de su fuerza.

Pure bien, ¿ puede verse una figura mas marcada de Jesucristo? El verdadero Nararevo, después de laber desconcertada siempre los designios de los Judios que querian pranderle, y hecho intilles tudos sus esfuerzos, no cae en poder de sus enemigos sino cuando, en el esceso de su caridad y por las sinagoga, frecuentemente designada por los profetas con el nombre de esposa infel, consiste en que la gloria de su cabera sen disminuida. Esto significa que los verdaderos Filistros no prevalecen sobre el verdadero Sanson sino cuando este permite que su humanidad santa deje de ser protegida visiblemente por la divinidad à la que está unida personalmente, y que sea sometida a la flaqueza comun de los hombres. De modo que el Mesias, como lo habita sinueciado claramente el profeta, no fue immolado sino porque el mismo se ofrecio voluntariamente : Oblatus est, quita ipse caluit.

Estas breves y sencillas pilabras de Isaías encierran la circunstancia mas importante de la pasion y muerre del Redentor. Porque su sacrificio no ha sido eficaz para nosotros ni nos ha resentado, sino porque fue voluntario, y porque su muerte, maschen que el esceso de la malicia de los hombres, fue el misterio de su caridad divina: Oblafus est, quia ipse voluit; verdad escucial que brilla con un resplandor especial en el misterio de la prision de Jesus en el huerto de las
Olivas. Guardemonos pues, diec S. Ambrosio, al ver a Jesus en
poder de sus verdugos, de acusar su propla llaqueza, o la fuerra y
la violencia de los hombres (1). No, no, la truicion de Judas, la sacrilega auducia de los Judios no son mas que instrumentos clegos
de los designios de su sabiduria y de su amor ardiente. No es la
fuerza de las armas sino el misterio de la salvacion del mundo lo
que encadena al Salvador y le entrega à sus enemigos (2). Consideremos pues hoy bajo este punto de vista el tlerno misterio de la
prision de Jesus en Gethsemani, à fin de que tomemos la resolucion
de hacernos cautivos voluntarios de aquel que voluntariamente se
hizo cautivo por nosotros: Oblatus est, quia ipse voluit.

#### PRIMERA PARTE.

Al derribar el Salvador con una sola palabra a la infame soldadesca amotinada para apoderarse de su persona, no lo hizo porque pensara escaparse de las manos de sus viles perseguidores, solo quiso manifestarnos, dice S. Agustin, que sin su voluntod nada podian sobre el. Esta prueba no le basta y ba querido añadir a ella otras mas palpables y mas luminosas para conveneranos cada vez mas de su Divinidad y de la libertad de su sacrificio (3).

Ved en primer lugar el tono de autoridad con que manda que dejen libres à sus amados discipulos, y les garantiza la vida. El se vuelve con un aire de soberano hácia los criados insolentes y crueles à quienes el mismo poder que los habia derrihado acaba de levantar, y añade: Ya os lo he dicho; yo soy Jesus de Nazaret. Si pues es à mi a quien huscals, os permito que os apodereis de la persoun del Maestro, mas no toqueis à los discipulos (4).

Y bien, ¿que simple mortal, añade S. Agustin, hubiera osado jamás, en tales circunstancias hablar así a unos soldados que habían venido a prenderle? ¿No hubiera temido por el contrario hacer nacer

(1) Com legionus teneri Jesum, cavcamos ne putentus com teneri invitum, et quasi infirmum. (In Lux.)

(2) Dominum omnimu mysteria non arma tenuerunt, (Ibid.)

(3) Osterulit quod nilversus cum nihil calussent mis quod ipse voluinset. (Fract, 112, in Jona.)

(4) Dixi vohis quia ego sum. Si ergo me quaritis, sinite los ahire. (Joan. 18.)

en ellos con un lenguaje tal, una idea que tal vez no tenian, la de apoderarse tambien de los discipulos, o dar una orden que no hubieran obedecido? Mas el Hijo de Dios, cuya pulabra produjo el cielo y la tierra, sabe cuanto es el poder y la fuerza de sus manditos. Esta es la causa por que habla como un rey a sus vasallos, como un señor á sus criados, como un Dios a sus criaturas, sia temer de modo alguno ser desobedecido. El habla como Dios que ejerce su imperio lo mismo sobre las voluntades mas rebedes que sobre las mas doelles; sus mismos enemigas se ven obligados por una fuerza invencible a dejar ir á sus discipulos, porque su Divino Maestro no quiere que perezean: Inimicos jubes et hoc faciunt; sinunt seilies, eso doire, quos Jesus non vult perire.

En efecto, ¿puede esplicarse de otra manera que los Judios prendan á Jesus como cabeza de una nueva sociedad, que miraban como berética, y que dejen en libertad à sus discipulos depositarios de su doctrina, y que no dejarian de propagarla aun despues de la muerte de su Maestro? ¿ Como comprender que se apoderen de un pretendido reo de estado, y no inquieten a sus complices? Como comprender que unos lobos devorados por el hambre se precipiten sobre el pastor, y dejen libres à todas las ovejas, sin tocar ni à una sola? Además, ¿ qué resistencia podían oponer once hombres a aquella multitud armada que los tenia ya cercados y les habia quitado los medios de fugarse? Si pues nadie osa tocar á uno solo de los apostoles, no es, dice S. Juan Crisostomo, por efecto de la benevolencia de los soldados, sino por la virtud divina de su augusto prisionero que imprimió à este nuevo precepto : « Déjales ir, » la misma fuerza que habia dado á esta palabra : « Yo soy. » Así pues el mismo poder divino que había abatido á los Judios á los piés del Maestro, los contiene para que no puedan hacer mal alguno à los discipulos (1).

Por medio de esta órden, que sus enemigos siguen con una obediencia tan pronta y tan perfecta, aleja Jesus la idea de que haya podido care en manos de los Judios por la fuerza. El demuestra à los mas incredulos la facilidad con que podia impetir que se apoderasen de su persona, supuesto que no tiene mas que hablar para que sus discipulos conserven su libertad, y demuestra al mismo tiempo

(1) Admirari qui posset cur non comprehenderiul etiam cum Jesu, aut verberavernat discipulos. Quid ergo cus continuit? Hoc quippe non fuit corum propositi, aed illius potentius que cos egerat retrorsum. (Homil, 82, in Joan.)

que es llevado à la muerte porque así lo permite, lo consiente y lo quiere : Oblatus est, quia ipse voluit.

¡Cuán patético es este rasgo de amor del Redentor! Olvidado de sí mismo, no piensa mas que en poner á sus discipulos en seguridad. Prouto a aceptar para si la prision y la muerte, se apresura à asegurar à sus amigos la libertad y la vida ; mas en la conducta que observa hoy con respecto ó los apóstoles que le acompañan, ha dado, dice S. Cirilo, una garantia de lo que hará un dia por todos los fieles cuya figura eran los apostoles. Porque si él mostro en estas circunstancias tanta solicitud per salvar un número tan pequeño de los suyos, ¿ como es posible que no quiera proteger siempre la innumerable multitud de los cristianos (1)? Dichosos pues los que le pertenecen por la docilidad de su fe y el fervor de su caridad l El, como lo anunció por boca de su profeta, los rodea, los cubre, como con un escudo, con su protección divina y con su tierno amor. El los toma en sus brazos amorosos y los estrecha en su seno como una madre afectaosa hace con su tierno hijo. Ninguna fuerza creada puede entonces arrangarles de este asilo de seguridad que ellos encuentran en las manos de sa Salvador, y ni la malicia de los hombres durante la vida, ni los borrores de la muerte osan accrearse a ellos para causarles mal alguno (2).

El Señor obliga a sus enemigos, no solo à abedecer sus ordenes, sino tambien a vir sus reconvenciones. Dirigiendose à los principes de los ascerdotes y a los magistrados del pueblo que se hallaban presentes les dice : « ¡ Y quo! ¿ soy yo un vil ascesno para que vecejais armados de espadas y de palos para prenderme? » Con estas galabras queria decirles, segun S. Gerónimo : « ¡Cana insensatos sois en venir con un aparato tan formidable à prender un hombre sin defensa, que se poin el mismo voluntariamente en viestros manos [3] l'a Despues añade Tesus : « Diarjamente he estado en medio de vosotros, enseñando públicamente mi doctrina en el templo. ¿ Por que no me prendisteis entonces que podiais hacerlo con tanta facilidad ? « Es como si les hubiera dicho, segun la esplicación de S. Cirilo : « Yo he enseñado en el templo donda vosotros obrais como

Patandian est imaginen connium cos terminas. Qui fam parcorum, tali lempore, curam habuit, quomodo immuerabiles fideles non proteget? (Lift. 11 in Jonn.)

 <sup>(2)</sup> Et uon tanget illes turmentum malitie (ecf), termentum mortis, (Sap., 3.)
 (3) Quari dierret : Stalbum est com glodusquaerere qui se ultro vestris manifum tradit. (In Matth.)

señores y donde teneis á vuestras órdenes una guardía numerosa. Yo es he enseñado dectrinas que os eran odiosas. Muchas veces he arrojado de él los vendedores cuyos fraudes y engaños aprobabais. Vosotros heamabais de rabia, pero ninguno de vosotros se atrevió d poner las manos sobre mi. Esto deberia convenceros de que solo teneis la pérfida intencion de dañarme, pero que os falta el poder para hacerio. Sabed pues que lo que no pudisteis hacer entonces, perque yo no quise, no lo podriais tampoco ahora si yo no lo permitiese, si yo no os entregase espontaneamente mi persona y me complaciese en bacer que vuestro odio impotente sirva al cumplimiento de mi designio. (1) a Finalmente el Salvador concluye con estas graves y misteriosas palabras : « Hacedlo shora ; esta hora es la vuestra, esta es la hora del poder de las tinieblas. [2] o

Oh 1 Quehorrible revelacion, esclaran Origenes, es la que hizo el Salvador à aquellos seres perversos, quando así les habló! El les descubre que obraban sin saberlo bajo la inspiracion del poder de las tinieblas, es decir, que eran impulsades por el demonio, que ellos obedecian al demonio, que eran ministros ciegos y ejecutores de sus deseos injustos y crueles (a). En efecto esto fue como si les hubiera dicho : Esta es la hora en que podeis prevalecer contra mi, porque es la hora en que he permitido al demonio que ejerza sobre mi persona el mismo poder que le di en otro tiempo sobre Job, que fue mi figura. Vosatros pues sois ministros del inflerno, sois demotiles visibles. Animados contra mi de un odio igual al de Lucifer, las mismas tinieblas os clegan, el mismo furor os posee; y ¡ved aqui, desgraciados, lo que os agrada, y de lo que os gloriais como de un triunfo! Howest kara vestra et potestas tenchrarum.

Mas, ¡qué es esto! La soldadesca está pronta; el traidor ha dado la senul; Jesucristo se ha dado a conocce; los succedotes braman. estan impacientes por tenerle cutre sus manos; y sin embargo estas espicitus soberbios, impudentes y audaces permanecen inmobies y escuchan en silencio unas reconvenciones tan amorgas. Y ninguno hay que ose interrumpirie, ninguno que se atreva à respirar, ninguno que imponga silencio ni haga ejegutar contra el el mandamiento de prision. ¡Ay! Esto consiste en que la misma virtud divina que los ha derribado, que los ha levantado y los ha obligado a

respetar à sus discipulos, contiene igualmente su furer y detiene sus brazos estendidos contra el Maestro. Así como Jesus no quiso ser conocido de ellos sino coando se dignó darse á conocer, del mismo modo en este momento no permite que ninguno de ellos le toque sino cuando sea su voluntad. Así como hizo que el beso de la traicion fuese inutit para designarle, así ahora hace que la fuerza y el odio sean impotentes para prenderle. Así como no quiso que el reconocimiento de su persona dependiese de la perfidia de su discipulo, así tampoco quiere que el instante de su prision dependa del furor de los soldados, sino que lo retarda segun su voluntad. De este modo demuestra todavia mas claramente que supuesto que hace inmobles à sus enemigos por espacio de una born. pudiera dejarles en este estado para siempre; que no podrian prenderle si el mismo no consintiese; en una palabra, demuestra que es Dios, y como tal, el dueño de su vida, el arbitro de su libertad y el sacerdote voluntario de su sacrificio : Oblatus est, quia time voluit .-

Mas, cuando Jesus dice : « Esta es vuestra hora ; esta es la hora del poder de las tinichias; o da a los Judios el permiso para acercarse y para apoderarse de él, y declara que desde aquel momento se abandona á merced de su crueldad y de su furor. Ved aque por que los arqueros y los soldados, todos bajan sus armas, preparan las cuerdas y se disponen para amarrarle. Mas como los satúlites de los grandes y de los poderosos se schalan ordinariamente por su audacia, un cierto Malco, esclavo vil del gran sacerdote, se adelanta el primero para apoderarse del Salvador. A vista de esto no pueden los apóstoles contener su celo. Señor, dicen á Jesus, ¿ no nos permitis que hagamos uso de nuestras espadas? Domine, si percutimus qualia? Luc.) Pedro, mas animoso y mas ardiente que los otres, sin esperar la respuesta del Señor, y mas veloz/que la palabra, se arroja sobre el insolente criado, y quiere hendirle la cabeza con su espada; mas, por una disposicion secreta de Jesus, el golpe se tuerce, y en vez de abrirle la cabeza, le corta la oreja derecha [1]. Oh! ; cuan imprudente es el celo del principe de los apostoles! ¡Quien puede calcular las consecuencias de la lucha designal que se empeña entre los soldados y los apóstoles! Sin embargo, no temais; apenas principia, cuando el Salvador pone fin á ella. Basta, basta, dice

<sup>(1)</sup> Cred Alex, to Cot, in Luc.

<sup>(2)</sup> Hac est hora vestra, et potestas teochrarum. (Matik.)

<sup>(3)</sup> Umit etiam, quod line potestia est tenebris data, id est diabolo, et Judieis insurgerali in Cristam. (In March.)

<sup>(4)</sup> Somon Petrus educit giudrum ; et percutiens servom principis sacerdotum. amputavit auriculam ejus desteram, (Jonn.)

à sus discipulos, no opongais mas resistencia: Sinite usque huc. (Luc.) En seguida dirige a Pedro vivas reconvenciones, y bajandose, coje la oreja ensagrentada de Malco, la coloca en su lugar y la cura milarrosamente.

Seguramente los Evangelistas no han referido estas circunstancias sinuna razon elevada, y este relato, tan sencillo en apariencia, oculta en el fondo misterios importantes.

En primer lugar, i cuso bello es, dice S. Geronimo, ver a Pedro manifestar en todas partes el ardorde su fe mas que todos los otros! Y aunque en estas circunstancias probase que no comprendia el gran misterio de la muerte del Salvador, no se engaño sin embargo en su amor u el. Su corazon no resistió al dolor de ver curgar de ligaduras y strastara a la muerte al que diabia reconocido y confesado por verdindero Hijo de Blos (1). ¿Pero sabeis vosotros, prasigue S. Ambrosio, por que es Pedro y no otro de los apostoles, quien corta la oreja a Maleo? Porque solo a Pedro es a quien ha dado Jesuoristo, con el poder de atar y desistar, el derecho de cortar con la espada espiritual del anatema la oreja espiritual de los que no escuchan o escuchan o escuchan o escuchan mal la doctrima de la Iglesia (2).

La reconvencion misma que Jesus le hace no es menos misteriosa ni menos subline. De estes palabras / a Baja tu arma; vuelve esa espuda a la vaina; porque todos los que se sirvan de la espada, percerán por la espada, a resulta claramente, diee el Emiseno, que el Schor no opuso resistencia alguna porque no quiso, no porque tuvires imposibilidad de hacerlo. Además no es menos evidente que aunque se trataba entonces de una defensa legitima, se negó Jesus a usar de los armas [8].

Mas, ¿qué quiere decir esto? ¿ Quiso por ventura el Salvador al espresarse así, prohibir a los principes y a sos soldados el uso de las armas en um guerra justa y en el caso de uma defensa legitlma, como lo erce equisocalamente Tertullano? No sin duda ; mas el quiso advertirnos, responde S. Cirilo, que las perseenciones de los tiranos contra los cristianos (cuyo preludio y cuyo simbolo es la que

(1) In omnibus loris undenloris fider invendur Petrus; et firet erret in sensu, neu errat affectu : nolens illum mori quem enafessus est. Filiam Dei. (In Marc.)

(2) Quare PetrusP Quia ipse ligandi atque advendi adeptus est potestatem. Et ideo initis giadio spiriturii aurem mule intelligentis. (In Luc.)

(3) Quad se non delendis, nou est impotential, sed voluntatis, sed neque jus Bommus armis voluit delendi; (ta Matth.) Jesus sufre al presente por los. Judios], no debian ser rechazadas por la fuerza material, que nos espone a parecer por la espada, sino que debia emplearse contra ellas la fuerza del alma, la dulzura, la humildad, la paciencia y la oracion. El quiso enseñarnos que en una guerra espíritual no son los armas visibles las que convienc emplear, porque si con ellas podemos vener, podemos tambien ser vencidos; sino las armas in visibles y espírituales, de que habla San Pablo : el escudo de la fe, el casco de la esperanza y la coraza de la caridad, que harán siempre triunfar la Iglesia en la tierra y aseguraran a los martires una corona de victoria en electo (1).

Sin embargo, el Salvador insiste, y continua diciendo a Pedro: « ¿Cómo puedes tú creer que yo rebuse el cáliz que mi Padre me ofrece por mano de estos verdugos? » Esto era decirle : Pues qué, ¿ he orado tanto, he Juchado tanto para beber sola la amargora del cáliz de mis dolores y aplicar todo el fruto á los hombres, y aliora que estoy próximo á llegar al fin de mis combates, ahora que este caliz se me presenta, quieres tu que yo retire la mano y que no le beba? Sahe, o Pedro, continua el Salvador con un acento de majestuosa firmeza, sabe, Pedro, que si vo no quisiera hacer uso de mi poder, sino opelar a una defensa esterior, no tendria mas que haeer una señal, y el cielo y la tierra se conmoverlan para volar a misocorro; en vez de doce apóstoles, podría yo disponer de mas de doce legiones de angeles, y esterminar en un instante à mis enemigos (2). Mas entonces estarla yo en contradiccion conmigo mismo, porque yo say quien ha enviado los profetas, yo quien les ha inspirado cuando han anunciado mis oprobios, mis tormentos y mimuerte. ¿ Luego, como puedo yo impedir el cumplimiento de lo que he hecho anqueiar en las Escrituras, y que he establecido yo mismo? Así pues, yo soy quien dellene el auxillo celestial que mi Padre estaria pronto à concederme. Mi amor a los hombres encadema su justicia, mi resignacion calma la impaciencia de los ángeles, y la que se apodera de todas las criaturas a vista de los ultrajes que recibe el Criador.; Oh! ¡Qué declaracion tan preciosa! Nosotros sabiamos, Señor, que no es por necesidad, sino por amor, por lo que os entregais à la muerte por nosotros; mas és muy consolador, es muy dulce à nuestro corazon oirlo repetir con tanta frecuencia, y

<sup>(4)</sup> Docemur hoc facto quanam pictate zelus in Christom procedat. Arma enim nostra non carnalis sunt, sell, ut alt Apostolus, spiritualia. (In Joon.)

<sup>(2)</sup> An putas quia non possom rogare Patrem meum; et exhib-kit milii plusquani diodecim legiones Angelorum? (Matth.)

reconocer por unas pruebas tim evidentes que vuestra caridad, mas que la perfidia de los hombres, os ata hoy las manos y os carga de cadenas: Oblatus est, quia inse voluit.

Mas ; la amputacion de la oreja de Malco y su curacion carecen acaso de misterio? No, dicen los Padres. Recordemos en primer lugar que en muchos lugares de la Escritura la oreja del cuerpo se toma metaforicamente por la inteligencia, la docilidad y la obediencia del espiritu à la palabra de Dios ; y en este sentido está escrito : «El pueblo gentil me ha obedecido en el entendimiento de su orejao, Ps. 17 y Jesucristo en el Evangello repite con frecuencia estas palabras : " El que tiene orejas para eir, que me olga. " (Matth. 11) Esto supuesto, ¿sabris por que, observan Origenes y S. Cirilo, en castigo del insulto hecho á Jesucristo sufrió el criado del gran sacerdote la amputacion de la oreja derecha, en tanto que la izquierda fue preservada? Esto significa lo que sucedio realmente; es decir, que el pueblo judio, por haber negado y condenado á muerte al Mesins, fue castigado con la perdida de la oreja derecha; es decir, que perdió el sentido fácil, verdadero y espiritual de la Escritura Sagrada. El ne la entiende ya sino con la oreja izquierda, el no compcende ya las promesas al los misterios sino en un sentido falso, material y humano; el no percibe mas que la sombra y la corteza, sin descubrir en manera alguna la sustancia y la verdad (t).

Jesus vuelve à colocar milagrosamente en su lugar la oreja ensangrounda de Malco, y con esto nos da á entender, dice S. Agustin, que llegará un dire en que, en su misericordiosa bondad, volverá di los Judios la verdadera inteligencia de la Escritura, y les dará un corazon docil y sumiso á su palabra (2).

S. Ambrosio piensa que esta amputacion de la oreja derecha es el emblema de la sordera espiritual con que están heridos los herejes en enstitu de haber ranegado de Jesucristo al renegar de su ligiesta. Porque la esperiencia prueba que ellos no entienden la Escritura sino en un sentido ridiculo y erronco; que la desfiguran de una mantera atroz y que bacen de ella un horrible sacrilegio, emplemdo, para apoyar los errores que les pierden, el cedigo de la verdad que deberia edificarlos y silvarles. Mas Jesacristo, por la curacion de

Malco, nos da à entender que los herejes mismos, si se canvirtiesen sinceramente, tendrian la inteligencia verdadera de los Libros Santos, y se salvarian (1).

¡Cuau dichesos somos nosotros los calólicos en tener la inteligencia perfecta y comprender en su verdadero sentido la palabra de Dios encerrada en los Libros Santos! Mas no olvidemos que esta ventura nos será inútil sino procuramos conformar nuestras obras a esta celestial doctrina, á esta palabra de Dios que profesamos sinceramente en nuestro espíritu, y cuya pureza publica nuestra bora.

Pero podrá decirse: "no podia el Salvador haber curado à Malco con una sota palabra é con un soto signo? Sin duda alguna, supuesto que à una palabra suya saltó el universo de la nada. Sin emborgo quiso que esta curación fuese obra de sus manos pora manifestar, dice S. Ambrosio, que el Dios que en este dia no cura masque un soto miembro del cuerpo humano, es el mismo Dios que le formó en otro tiempo todo entren del limo de la tierra, y que el que al presente reseata al hombre, es el mismo que le crio en otro tiempo (2). Por esta razon, presigne S. Ambrosio, se vió entonees al lodo, de que el hombre está formado, reconocer a su artifice primitivo, y obedicer á su Grisdor. Y en efecto, anade S. Leon, apénas necrea Jesucristo su mano poderosa à la oreja de Malco, cuando la carne, todavía palpitante, siente al momento que la fuerza divina del que la formo la primera vez la vuelve à formar al presente, y dócil vuelve à tornar al instante su primera figura (3).

Sin embargo, por este milagro no manifestó Jesucristo tan solo su omipotencia, sino tambion su dulzura, su paciencia y su cari-dad. Esta es la causa por que no cesan los Padres de meditar en el, y hacerte el objeto, en su admiración, de sus elogios y de su amor. En primer lugar si obrar nuestro Bedentor este admirable prodigio con un vil criado que se había adelandato para insultarle, manifestó, segun S. Jum Criscistono, la bondad de su conzon. El quiso cusciarnos que no debemos negar nuestros beneficios ni nuestro manor a persona niguna, ni auta a las que nos hacen mal y nos

<sup>(</sup>f) Quo, cen typo quodam, significatur: Indeceum populos dextero et facili andim cartinos. (Cyrill, in Jour.) Nam legem modo cara sinsitro antitu ambiunt. Umbrano habestes traditionis de lege, non veritatem. (Dreg. in Matth).

<sup>(2)</sup> Quidante pro Diumon amputata et à Domino sonata significat? Nui (Judicis.) auditum, amputata veteri vettarale, reverancum?

<sup>(1)</sup> Sed Dominus refundi analitum, demonstraus et ipios (Hareticus), si curvez-tantur pusse salvari. (In Luc.)

<sup>(2)</sup> Jubere potuit, sed matoit operari, ut aguascamus ipaum case qui de limo terre corporis membra formacit. (Lib., 10, in Luc.).

<sup>(2)</sup> Reformat Christus quad fose immerent. Ner tank care sequitur ejus imperium, cujus erat ipas figurantum (Serw. P. De Paus.)

persiguen (1); ¿ O ternura de nuestro Salvador l'esclama S. Ambrosio, él no quiere que ninguno sea v(etima hoy por su causa; él no permite que ninguno de sus perseguidores sea herido por su defensa. Por esta señal reconozco al que vino para ser herido y para curar á todos los hombres con la sangre de sus heridas (2).

¿Puede imaginarse una cosa mas tierna ni mas patetica, dice S. Gipriano, una cosa que nos paine mejor el corazon tan noble de Jesus, que verle curar amorosamente por si mismo al primero que alenta centra su persona (a)? Ved aqui, añade San Ambrosto, como cumplió el Señor la jey que el había dado a todos de hacer el bien a los mismos que nos odion. El cura jas heridas de los criminales que vienen a arrastrar a la muerte al que es santo y justo por escelancia (4).

Mas, jo furor maldito de esos monstruos endurecidos, prosigue S, Bertardo, e compotes mas duros que has reces, pues que no se ablandan por la mejestad de un milogeo tan grande, ni por los muestros de una caridad tan estruordinaria [51]. Ved aqui que ellos sepreparan para prenderle s que ejeculan esta cruel y sacrilega prision con tados las circunstancias descritas por los profetas [0]. En primer lugar ellos le rodena, semejantes à perros rabiosos que acosan de cered à una tinada oreja, 6 à tores furiesos que persiguen à una novilia cobarde [7]. A la manera que un torrente, negrosado por las lituitas, rompe todos los diques y se precipita sobrelos campos vecinos, así su faror, tanto mas violento cuanto mas largo tiempo habia estado comprimido, se desencadena contra el [8]. En seguida le echan sogas al cuello como e una besta feror, y amarran fuertemente por

(4) Discinus manusctulinem Curisti; crudious nos quod in personipros testras oprofer uso, nos beneficia, "Homil, 82s. in Joan.).

(2) oblight persecutorem offendi vulnere, qui voiuit suo vulnere annes sumes.
[Liv. 3. Officiar.]

- (3) Quid potest clamentins, quid benignius dici? Sanatur à Christo qui savrit in Christom. (De Bon. Potient.)
- (i) Illi Justo mortem inferelant; persecutorum vulvera ipse sanchat. (in
- (5) Maledietis furor corum, qui pertinax : quem nec majestas miraculi nec pietas beuelicii confesogere putoit. (Serm. De Pari.)
- (6) Ceburs ergo, et tribanus, et ministri Judzoreas comprehenderunt Jesum, et ligaverunt eum. (Joan.)
- (7) Circumdederant me vitoli multi, tauri pignes obsederant me. (Ps. 31.)
- (8) Quasi rupto mure irrocrunt super me, et ad meas miserias devoluti sunt. (705. 30.)

los brazos y por la cintura al dulce Nazareno, que volunciamente presenta sus manos á las ligaduras (1). Al mismo tiempo los guardias, los sacerdotes y los doctores que asistian á esta ejecución con la boca abierta, braman de rabia, como un leon hambriento ruge al divisar su presa. Ellos saltan, ellos se regocijan como los venecedores dueños ya del botin que deben repartir entre sí; y aplaudiciadose los unos á los otros con un gozo feroz, esclaman : « Ya llego el din tan descado; al fiu se nos ha concedido devorar una vida que nos ha sido tan funesta y podemos hacer de ella el delicioso alimento do nuestro odlo (2). »

¡Hombre elegos é insensatos! ¡ Almas pérfidas y crucies! les grita S. Ambrosio, así cargais de cadenas al Dios autor de la vida y de la libertad, à aquel a cuyos piés deberiais arrojaros suplicándose que os librase de las ligaduras de vuestras iniquidades [3]! ¡[Detenéos por favor ; pensad en lo que haceis y temblad! Porque no se encadena impunemente à la sabiduria incarnada; no se aprisiona impunemente al que es la justicia incorruptible.

Mas, ¿ por que apostrofar à los Judios ? Jesucristo, observa S. Ambrosio, no se hace su prisionero sino porque estaba ya dispuesto à serlo, ni es cargado de cadenas sino porque astaba ha querido. El Salvador, añade S. Agustin, había ya probado por una serie de prodigios sorprendentes que nadie habiera podido apoderarse de su persona si el no lo hubiera permitido y que si en esta ocasion no lo hubiera consentido, como en otras varias, los Judios se hubieran retirado en silencio sin realizar el proyecto cruel que les había conducido al Huerto. Mas tanapoco Jesucristo hubiera cumpildo el amoroso sacrificio para el que vino al mundo (4). S. Pablo babiando de si mismo, y cuyas palabras debemos aplicarnos cada cual, habia dicho intes: « Jesus me amo, y por mi amor se entrego en poder de sus enemigos (5), »

(1) Funes extenderunt in laqueum mihi. (Ps. 139.)

(2) Sicul canllant victores capta praola, quando dividunt spolia. (14, 2) Vocem dedecant, sicul in die solemni, Frentierunt dendins suis, et diverunt: Devorabamin, En isla dies quam expectarinous. (Jer. 2.)

(3) Oh amentes et perfidi! ligaverunt Deum, à quo solvi potuit velle déhuerunt. [In Luc.]

- (4) Si nunquam se ab eis permitteret comprehendi, non quiden isti facerent propter quod venerant; sed nee ipse faceret propter quod venerat. (Tract. 2 in Jonn.)
- (5) Difexit me, et tradidit semetipsum pro me, (Galut, 2.)

Comprendamos pues este misterio. El verdadero Sanson no pudo ser preso sino cuando quiso serlo; el se hizo traicion en cierto modo à si mismo, no pudiendo resistir à su amor por estos hombres ingratos é injustos que debia librar con sus propias ligaduras, así como debia glorificarios con sus oprobios, consolarlos con sus dolores y resucitarlos con su muerte. Y en efecto, jo desgracia del pecador! el estado de pecado, dice el Espiritu Santo, es para el alma un estado de triste cautiverio y de vergonzosa esclavitud : Qui favit percutum, servus est peccati. Y esta esclavitud es tan dura que el alma manchada por el pecado no solo está en la servidumbre y en la dependencia, sino que tambien está cargada de cadenas que tienen encorvada su frente hacia la tierra, y la impiden elevar sos miradas al cielo; degradada por el pecado se halla como envuelta en las ligadoras que no la permiten moverser de modo que no puede dar un paso en el camino de la salvacion, y se halla reservada para la muerte eterna bajo el imperio del demonio (1).

Pues bien, Jesucristo, como hemos visto ya, había obtenido de su Padre, por sus suplicas y su agonia, la gracia de ser tratado como uno de nosotros y de ocupar muestro lugar, à fin de que nosotros pudiésemos colocarnos en el suyo, y participar de sus méritos y de sus privilegios. En este supuesto di debió verse cargado con las cadenas humillantes de nuestros pecados. Mas como es la santidad y la inocencia infinita, estos horribles lazos no pudieron envolver su alma, y por consiguiente fué necesario que los sufriese su cuerpo; y para obtener que nuestra alma se viese libre de ellos, debio sujetar su cuerpo al poder de las tinichlas. ¡ Ah! esclama S. Leon; seguramente el Salvador no hubiera sido preso por los Judios si el no lo hubiera querido. Mas el peso de las cadepas invisibles con que el espiritu infernal retenia nuestras desventuradas almas era tan enorme, la fuerza de aquellos lazos era tal que ninguno de nosotros podia librarse de ellos, ni hacerse hijo de Dios, siendo como era esclavo del demonio, si el mismo Hijo de Dios no hubiera consentido en cargar su cuerpo inmaculado de cadenas visibles, y ser tratado como prisionero de los hombres (2). En estas circunstancias, añade S. Leon,

el demonio, obieccado por su propio orguilo, no descubrió la libertad de la inocencia ni la santidad infinita que distinguia a Jesus de
todos los demás hombres; el creyo que habiendose vestido el nuevo
Adan de la naturaleza humana, habia contraido trambien su mancha
original. En esta intelligencia trato de perseguicic como a uno de los
esclavos que el pecado habia sometido á su imperio. Esta es la razon
por que se atrevió á aprisianar por mano de los Judios á aquel que
nada le debia; y este acto de injusticia que ejercio contra el nuevo
Adan, cabeza de un pueblo de santos, te hizo perder los derechos
funestos que le babía hecho adquirir la culpable temeridad del primer Adan, cabeza de un pueblo de réprobos.

¡ O sublime é incomparable misterio de bondad! esclama San Cirilo; si el velo que le cubre se hublera descorrido entonces, se hubiera visto verificarse el cambio precioso que, Jesus había solicitado por su agonia, de tomar lo que nos pertenecia, y merecernos lo que era esclusivamente suyo. Entonces se hubiera visto que en tanto que unas manos sacrilegas cargaban á Jesus de cadenas, otra mano misericordiosa è invisible compia las nuestras; que en tanto que el demonio se apoderaba de la persona del Salvador por mano de los Judios, nosotros nos emancipábamos de la esclavitud del demonio (1). S. Pablo habia dieho todavia con mas fuerza : « Porque el Hijo de Dios fué atado como un vil asesino por una turba insolente y feroz, es precisamente por lo que nosotros hemos sido emancipados de la vergonzosa servidumbre de la corrupcion y del pecado, y hemos sido investidos solemnemente con el derecho que nos hace participantes de la gloria y la libertad de los hijos de Dios. ¡ Cuan preciosa es y coan dulce esta libertad que Dios nos ha dado (2)! En ella se eumplió esta profecia solemne de David : « El Señor, que ha criado el cielo y la tierra, ha acudido à mestro socorro; al medo que una mano compasiva libra al pajaro que imprudentemente ha caido en el lazo del cazador, así este Dios de bondad ha roto las cadenas que nos tenian atadas, y nuestra alma se ha salvado de la red infernal de Satanas (3), o

<sup>(4)</sup> Fines percatarum circumplexi sunt me. (Ps. 418.) Preoccupaverant me laques mortis. (Ps. 41.)

<sup>(2)</sup> Steneri oidlet, non nique brueretur. Si quis hominum posset salvari, nisi illi non sincret comprehendi. Tatitus vinculis tenebatur adstricti, ut., nisi per hune optin, sum possenus absolvi. (†. de Parte)

<sup>(</sup>t) Milites vincula Domino imalitumi, qui ad unstram naturum descendit, ut à percutorum et diaboli vinculus nos eriperet. (San Cyril. Alexand, in Jann.)

<sup>(2)</sup> Qua libertate Christos nos liberavit. (Galut, 4.)

<sup>(3)</sup> Anima nostra, sirat passer, exepta est de laqueo yenuntum. Laqueus contritus est, et um liberati annus : Adjutorium nostrom in munice Domini qui fecit culum et terram. (Ps., 123.)

Recibid pues, o Señor, el tributo de mi reconocimiento y de mis alabanzas, supuesto que os habeis dignado romper y llevar vos mismo en mi lugar las cadenas de mi esclavitud. Esta libertad es para mi de macho precio, es un reflejo de la gloria; porque al salvame del inflerno me asegura la rica y preciosa hecencia del cielo, ¡O santas e inestimables cadenas de mi Redentor! Quién me diera besarlas con amor y respeto! ¡Quién me diera poder ponerlas en mi cuello, y gloriarme como S. Pablo de ser el prisionero de Jesacristo! De este modo podrsia decirse de mi que el amor me hacia cautivo de mi Salvador, del mismo modo que mi Salvador ha querido hacerse cautivo per mi amor: Oblatius est, guia ipse voluit.

#### SEGUNDA PARTE.

No puede admirarse demosindo la generosidad, el anbelo y la caridad con que el Salvador presento voluntariamente sus manos a las cadenas de sus enemigos; mas tampoco podrá detestarse lo bastante la audacia impía y la infame crucidad de los Judios y de Judas en particular, que no se detienen en encadenar à Jesus, despues de haberle visto obrar tantes prodigios. Sin embargo, esto no debe sorprendernos. Judas y los Judios, que ligan el cuerpo del Salvador, estan ellos mismos envueltos con ligaduras mas terribles. Porque el Evangelista dice de Judas que despues de su comunion sacrilega entró Satanas en su alma y tomo posesion de ella (1), y el mismo Jesucristo limbia dicho à les Judios pocos momentes antes, que al apoderarse de él, obraban como satélites del poder de las tinichlas que reinaba en ellos. El crimen de que se hacen culpables Judas y los Judios al apoderarse de Jesus, sin embargo de que es tan infame en si mismo, no debe sorprendernos, supuesto que ellos mismos son esclavos del demonio y obran bajo sus inspiraciones y sus pre-

Lo que es necesario deducir de esto, amados hermanos, es que Dios habita verdaderamente por su gracia en el alma justa, mientras que el demonto reina por su malicia en el alma manchada por el pecado. Por consiguente, así como has virtudes sublimes de los santos, que salen de los limites ordinarios de la moralidad humana, se deben à las comunicaciones inefables, y al poderoso auxilio de Dios que fija su morada en el corazon del hombre justo, asilos desórdenes y los pecados que llenan de admiración y de horrer a los pecadores mismos, que escandalizan à los mismos escandaloses, y salen de los limites ordinarios de la perversidad humana, son el resultado del impulso formidable, de la infornal energia del demonio que reina en el corazon de los pecadores.

Esos padres desnaturalizados que, no contentos con ser ellos mismos impios y libertinos, toman al parecer todos los medios para inocular à sus propies hijos en la impiedad y el libertinaje de corazon : esos amigos engañosos, esos pérfidos compañeros, esos infames confidentes en quienes la malicia iguala à la corrupcion, y que procuran, sin saber por qué, inleiar en los impuros misterios de la voluptuosidad à las virgenes inocentes, y à los jóvenes que conservan ann la sencillez de la virtud; esos autores de libros Impios y de poesios obscenas que pierden con sus escritos aun à aquellos que no pueden perder con sus discursos; esos fonestos autores de pinturas escandolosas y de estatuas indecentes, que llegan á insinuar el vicio representándolo en accion, que parecen dominados por una especio de furor que les arrastra à acometer pecados inmortales, pecados que les sobreviven, y con los que infestan no solo la generación presento, sino tambien las generacioces futuras; esos incredulos, que despues de haber abjurado toda creencia y toda religion, desplegan un celo infernal por arranear del corazon de los pueblos todo sentimiento de fe y de piedad, y destruir en ellos todos los principios de religion; todos esos seres perversos, de quienes no puede decirse que sean arrastrados por el placer o por la pasion, sino por un celo ardiente de propagar y de eternizar el pecado, no obran tanto por si mismos, cuanto por instigacion del espíritu infernal; ellos son los verdaderos ministros, los verdaderos apóstoles y los verdaderos esclavos de Satanas; v segun las palabras del mismo Jesucristo, el demonio es su padre, y ved aquí por que ellos cumplen los deseos y ejecutan las obras del demonio (1).

¡ Mas, cuan triste es la recompense que reciben de su docilidad sacrilega y de su infune ministerio ! ¡Oh! ¡ Cómo sus cadenas e haccu cuda vez mas pesadas! ¡ Cómo con el trascurso de los años se hace su esclavitad mas dura y mas fremediable! Ella comienza en el tiempo, y no concluirá jamás, porque tendra por duración la eternidad entera. Esos son los corazones perversos de quienes dice la Escritura que su conversion es muy difiel! : Perversi dificile corri-

<sup>(1)</sup> Post acceptant buccellant introivit in com Satanas. (Jean, 43.)

<sup>(1)</sup> Vos ex patre diabolo estis : desideria ejus vultis perficere. (Joan. 8.)

qualtur. Sin embargo, el número de esos hombres tan profundamente corrompidos no es tan grande. Mucho mas numerosa es la multitud de pecadores de costumbre, cuya malicia no es tan profunda, pero que no por eso dejan de estar hajo la dura esclavitud del demonio, y cuya conversion presenta por consiguiente grandes dificultades.

Ah! (Desveiturados cristianos!) De qué les serviró que el Redenter se haya dejado lígar por ellos, y que haya roto una vez las cadenas de sus pecados, si ellos coritioúan en forjar otras nuevas con sus propios manos? Porque intestras obras de tiniellas, nuestros babltos citinitades son verdaderos cadenas preparadas por el inflerno, y ligaduras pesadas con las que atamos nuestra alma para hacerla esclava del mas cruel de los tirmos (4); jay caán difiell es evadirse de estos bierros cutando so ha principiado à Hevarios!

¡ Ved en efecto ese pobro peendor cuyas recaidas se han multiplicado con tanta frecuencia, y que ha visto encanecer sus cabellos en una firmesta esclavitud! Pues bien, ya sea por la necesitud intlma que el alma tiene de Dios, o por el temor de perdese o el desco de salvarser ya sea por lu voz amorosa de la gracia que no cesa de dejarse oir à le lejos del pecador que huve de ella, al mas pequeño golpe con que se siente bérido en su fortuna, en su persona o en su familia: al mas pequeño terror que le causa una muerte repentina; id accrearse una solem pidad cualquiera, ese pecador forma propositos de conversion. Mas, pay! apenas los ha formado cuando los abandomit y por que? porque así como la cadena que llevan los esclavos por muchos años penetra algunas veces la carne y aun hasta los mismos fruesos, así en los pecadores envejecidos en el servicio del demonio, la cadena infernal, como S. Agustin dice de si mismo, se insinua hasta en la voluntad, que por lo mismo se endurece en ellos al ignal del hierro, y bajo un peso tal que cilos no hacen otra cosa que suspirar, y las mas veces en vano: Suspirabam ligatus, non aliena catena, sed forca voluntale. Esos desgraciados quisieran, y no pueden; se levantan, y vuelven à ener; se arrepienten, y cometen nuevos pecados; se agitan en el fango, y Jamas salen de él; oven la voz de la gracia, y obedecen los instintos vergonzosos de la naturaleza. Ellos no quisicran haber comenzado, y jamás se resuelven à acabar. Ellos se echan en cara sus vicios, y jamás se corrijen-Ellos gimen bajo el peso de sus cadenas, pero nunca las rompen. El

pecado, que otras veces les causaba horror, se les ha hecho con el tiempo una costumbre indiferente. La costumbre, dice à este proposito S. Bernardo, se ha convertido en naturaleza, y la naturaleza se ha becho para el pecador una necesidad de pecar. Horrible pecesidad, que produce cuasi la imposibilidad de corregirse! ¡Fatal imposibilidad que degenera en una fria desesperacion de la salvacion! ¡Horrorosa desesperacion, que consuma el terrible misterio de la condenacion eterna! De este modo los pecadores de costumbre continuaran llevando siempre las mismas endenas; de temporales que son, ellos las barán eternas. Ligados al presente por el pecado, ellos y todas sus facultades, permanecerán para siempre encadênados por el castigo que lloraron eternamente, que los abrumava eternamente, sin encontrar jamás alivio alguno (t). En tanto que el alma del justo unida à Dios por la cadena de oro de la caridad, llevando à Dius en su corazon, y permaneciendo ella misma en el seno de Dios. se despierta en Dios à la hora de la muerte para reposar slempre con Dios; per el contrario el alma del pecador que ha vivido en la esciavitud del demonio unida a el por la cadena del pecado, que tiene al demonio en su corazon, y que ella misma habita en el, se despierta à la hora de la muerte entre sus brazos para ir à participar eternamente de su sociedad en medio de un fuego devorador. ¡Teman pues los justos perder la dulce y preciosa libertad que han adquirido; y giman los pecadores al ver la horrible esclavitud à que los ha reducido el demonio!

Mas, ¿ no queda ya esperanza alguna ?¿ No hay medioalguno para romper ha cadeinas tan degradantes, y salir de una esclavitud tan vergonzosa? [Aul ] Descenturados pecadores, vuestro estado me causa compasion! Mas, ¿ que quereis que os diga? Vosotros os habeis internado en di demasiado.

Escuelad sin ambargo lo que no habeis querido oir en otro flempo, a saber, que no esto mismo flevar al tribunti de la posituacia un solo pecado, que diez pecados; no es lo mismo confesar despues de haber cometido una fatta, que poner un intervalo de muchos años entre el pecado y la penitencia. Escuchad: si el mal es grave, ¿ quité o es la causa 7, por que os internals lanto en los caminos del desorden, à pesar de los avisos de la gracia y los remordimientos de la conclencia? Al presente siento decroslo con S. Agustín; pero di-

Ligatis manilars, et peditous mittite eum in tenebrus exteriores; ibi crit fletus et stridar dentium. (Manh., 22.)

simular el peligro no seria mejorar vuestra situacion. El hombre habituado á cometer el mal, el hombre agobiado bajo el peso formidable de los hábitos criminales, dificilmente se levanta. Sin embargo no desmayeis; tened confianza. Vuestra conversion es dificil no lo niego; pero no es imposible. El mérito infinito de la prision que el Salvador quiso sufrir por vosotros permanece en toda su virtud. Vosotros no teneis que hacer mas que aplicaroslo; esto podreis conseguirlo por medio de la oracion, de las lecturas pladosas y de las prácticas de devoción, con el uso de los sacramentos, la hulda de las ocasiones, y una separación pronta de todas las personas y de todos los lugares donde principio vuestra esclavitud. Confieso que esto no es fácil; pero es indispensable. ¿ No os someteis á la prueba misma del fuego y del hierro para prolongar algunos dias la salud de vuestro cuerpo " ¡ Y que es el sacrificio de los falsos amigos, de las sociedades disolutas y de las intrigas homicidas, cuando se trata de salvar el alma por toda la eternidad? Creed además que lo que os es imposible con las solas fuerzas de la naturaleza, se os hára facil con los nuxillos de la gracia. Lo que el hombre no puede, lo puede Dies. St. vosotros vereis ener a vuestros pies los pedazos de vuestras cadenas; vosotros recobrareis la verdadera independencia del espirito, la verdadera libertad del corazon, y pasando al presente de la esclavitud del demonio à la libertad de los hijos de Dies in libertatem glorier filiorum Dei, dareis un dia gracias en el ciclo à la bondad de nuestro Salvador, que nos ha conquistado esta libertad por el misterio de su cautividad. Así sea.

# UNIVERSIDAD AUTÓNOMA

DIRECCIÓN GENERAL

## CONFERENCIA DÉCIMA.

#### El tribunal de Cairás.

Principes ejus quari lonnes rugicales. Judices ejus tupi respere, Injuste egerunt contra legem. Nescivit autem iniquas confusionam.

Sun principes como leones rugientes. Sun pueces como lubos nocturnos. Obrarch injustamenta contra la ley. Mas el malvado no comocia la recitama.

Sophum. a.

Uno de los juicios mas inícuos de que se hace mencion en la Escritura es la sentencia impia cuya inocente victima fué Nabotth. Para despojorle de su viña, única heredad que le habian legado sus ascendientes, y transferir su propiedad à Acab que desenba con ânsia uniria à sus dominios, ¿ que bace la injusta Jezabel? Digna consorte de un espeso tan infame, chusa del nombre y del sello real para reunir un tribunal estraordinario, compuesto de los hombres mas malvados de entre los grandes y los ancianos del pueblo. Por su orden es prescutado en él el desventurado Nabotth. Dos falsos testigos à quienes ella misma llama abortos del infierno, hijos de Beliat, le acusan de haber blasfemado de Dios è insultado al monarea, y en virtud de esta deposicion hace ella condenar à la muerte mas injusta al hombre mas religioso, al súbdito mas flel que habia en Israel; despues, para enriquiverese con sus despojos y hacerse dueña de su heredad, le hace quitar la vida (III. Reg., 21.)

Esta fue sin duda una sentencia funesta, pronunciada por un tribunal infame y desapiadado. Y sin embargo, este tribunal no era otra cosa que la figura profetica de aquel que da verdadera Jezabel, es decir, la sinagoga, debía formar para satisfacer à Caiflis, verdadero Acab, con el objeto de hacer acusar por falsos testigos y condenar por jueces inícuos al verdadero Nahotth, Jesucristo, à quien se queria despojar de su viña, es decir, de la casa de Israel, de que el mismo Jesucristo se proclama heredero legitimo en la parabola

V. DE B. HI.

simular el peligro no seria mejorar vuestra situacion. El hombre habituado á cometer el mal, el hombre agobiado bajo el peso formidable de los hábitos criminales, dificilmente se levanta. Sin embargo no desmayeis; tened confianza. Vuestra conversion es dificil no lo niego; pero no es imposible. El mérito infinito de la prision que el Salvador quiso sufrir por vosotros permanece en toda su virtud. Vosotros no teneis que hacer mas que aplicaroslo; esto podreis conseguirlo por medio de la oracion, de las lecturas pladosas y de las prácticas de devoción, con el uso de los sacramentos, la hulda de las ocasiones, y una separación pronta de todas las personas y de todos los lugares donde principio vuestra esclavitud. Confieso que esto no es fácil; pero es indispensable. ¿ No os someteis á la prueba misma del fuego y del hierro para prolongar algunos dias la salud de vuestro cuerpo " ¡ Y que es el sacrificio de los falsos amigos, de las sociedades disolutas y de las intrigas homicidas, cuando se trata de salvar el alma por toda la eternidad? Creed además que lo que os es imposible con las solas fuerzas de la naturaleza, se os hára facil con los nuxillos de la gracia. Lo que el hombre no puede, lo puede Dies. St. vosotros vereis ener a vuestros pies los pedazos de vuestras cadenas; vosotros recobrareis la verdadera independencia del espirito, la verdadera libertad del corazon, y pasando al presente de la esclavitud del demonio à la libertad de los hijos de Dies in libertatem glorier filiorum Dei, dareis un dia gracias en el ciclo à la bondad de nuestro Salvador, que nos ha conquistado esta libertad por el misterio de su cautividad. Así sea.

# UNIVERSIDAD AUTÓNOMA

DIRECCIÓN GENERAL

## CONFERENCIA DÉCIMA.

#### El tribunal de Cairás.

Principes ejus quari lonnes rugicales. Judices ejus tupi respere, Injuste egerunt contra legem. Nescivit autem iniquas confusionam.

Sun principes como leones rugientes. Sun pueces como lubos nocturnos. Obrarch injustamenta contra la ley. Mas el malvado no comocia la recitama.

Sophum. a.

Uno de los juicios mas inícuos de que se hace mencion en la Escritura es la sentencia impia cuya inocente victima fué Nabotth. Para despojorle de su viña, única heredad que le habian legado sus ascendientes, y transferir su propiedad à Acab que desenba con ânsia uniria à sus dominios, ¿ que bace la injusta Jezabel? Digna consorte de un espeso tan infame, chusa del nombre y del sello real para reunir un tribunal estraordinario, compuesto de los hombres mas malvados de entre los grandes y los ancianos del pueblo. Por su orden es prescutado en él el desventurado Nabotth. Dos falsos testigos à quienes ella misma llama abortos del infierno, hijos de Beliat, le acusan de haber blasfemado de Dios è insultado al monarea, y en virtud de esta deposicion hace ella condenar à la muerte mas injusta al hombre mas religioso, al súbdito mas flel que habia en Israel; despues, para enriquiverese con sus despojos y hacerse dueña de su heredad, le hace quitar la vida (III. Reg., 21.)

Esta fue sin duda una sentencia funesta, pronunciada por un tribunal infame y desapiadado. Y sin embargo, este tribunal no era otra cosa que la figura profetica de aquel que da verdadera Jezabel, es decir, la sinagoga, debía formar para satisfacer à Caiflis, verdadero Acab, con el objeto de hacer acusar por falsos testigos y condenar por jueces inícuos al verdadero Nahotth, Jesucristo, à quien se queria despojar de su viña, es decir, de la casa de Israel, de que el mismo Jesucristo se proclama heredero legitimo en la parabola

V. DE B. HI.

de los viñadores avaros y crueles. Esta es la razon porque ese tribunal sanguinario que se habia reunido en el palacio de Caifas, adonde debemos seguir hoy la pisadas del Salvador que se halla en manos de sus pérfidos enemigos, no puede mirarse como una asamblea de jueces, sino mas bien, segun lo habia designado el profeta muchos siglos ántes, como una turba de leones rugientes, ó de lobos acosados, por el hambre, impacientes por devorar el cordero divino y sociarse de su sangre : Principes ejus quasi lemes ragientes. Judices ejus lupi respere. La deposicion de los testigos no presenta ni aun una sombra de verdad ; la sentencia de los jueces no deja ver ningana apariencia de equidad; y jueces y testigos, todos son fgualmente inícuos, y no se ruborizan de la infamia que reçue sobre sus testimonies y su sententia : Injuste egerunt contra legem. Nescivit autem iniquus confusionem. Pues bien, este es el cumplimiento de la profecia que debemos consignar hoy en el tribunal de Caifás, por el caracter de los jueces que le componen y por el de los testigos que en el se admiten, como asimismo por las falsas acusaciones que se regiben contra el Salvador, Este espectaculo nos inspirara horror a la injusticia enorme con que fué tratado Jesus, y nos guardaremos de ser injustos con los cristianos questres hermanos.

#### PRIMERA PARTE.

¡Quien lo hubiera creido jamás! Apenas los discipulos vieron a su Divino Masstro cargado de ligaduras, cuando al momento emprendieron todos la fuga. Como si él hubiera sido un criminal cuyo confacto hubiera podido comprometer a sus amigos y conocidos, un quisieron asociarse mas a su destino, y le abandonaron cobardemente: Tuac discipuli omice, relicto co, fugeront. (Mattia)

Ved aqui pues à los apostoles, enidos en el espacio de dos horas en dos escesos contrarios. Autes de la tentacion creyeron poder pasar sin los auxilios de Dios, y omitieron la oracion; en el momento de la tentacion, creyeron que todo estaba perdido, y sucumbieron. Presuntuosos al princípio, se hicieron al fin incredulos. Demasiado confiados desde luego en si mismos, acubaron por desconfiar del mismo Dios. Así el primer esceso les habia ya dispuesto para el segundo, porque existe una relación secreta entre la presuncion y la cobardía, entre la teneridad y la huida, entre las promesas pomposas y el olyido total de las obligaciones. Solo à la hu-

mildad sincera, segun el pensamiento de S. Pablo, pertenece el verdadero valor, supuesto que etianto mos desconfía el hombre de si mismo y se apoya en Dios, mas fuerte se hace con la fuerza misma de Dios: Cum infirmor, time potens sum (III. Cor. 12.)

Aqui, segun observa S. Gerónimo, se cumple à la letra todo cuanto Jesucristo habia anunciado de si mismo por hoca del profeta. Todos mis confidentes, habia dicho, me han abandonado; mi amistad les ha hecho ruborizarse, cilos han rechazado mi sociedad como la de un hombre abominable; amigos, parientes, todos aquellos con quienes vivía me han dejado solo en medio de mi infortunio [1]. Por esta razon, añade Sto. Tomas, tuvo el Redeator que sufrir tambien de parte de sus amigos, por la cobardia con que le abandonaron (2).

Mas no juzguemos a los apostoles con demasiada severidad, y procuremos compadecernos de su flaqueza. Si su valor se ha debilitado, no es sino cuando han visto à los magistrados y à los principes de los sacerdotes venir en persona à apoderarse del Señor, y despegar toda la raina y toda la fercedad de las bestias salvajes: Indices chas topi, Principes cius Icones rugicades.

Sin embargo esta misma circunstancia, tan sensible a primera vista y tan humillante para el Salvador del mundo, es una nueva prueba de su glorla, de su grandoza y de su majestad. El sislamiento en que sus mas caros amigos le dejan, la susencia de todo otro ser que sufra por el o con el, demuestra chramente, según S. Geronimo, que ninguno podría comparársole en la naturaleza, pues que minguno se asocio a su sacrificio, que el es la única vietima capaz de rreonelliar a todo el mundo, que el se basta a si mismo, porque es Dios, y que en este supuesto, así como el solo habia orado por todos, el solo fambien debia entregarse a la unuerte por todos (n). El mismo Salvador fabía anunciado de anternano todos sus disposiciones por estas patabras de Isalus: Yo me sometere solo a los tormentos de mi pasión, pórque no hay en el mundo hombre alguno que sea digno de sufir comitico (4).

(4) Tuor impletum quod dicitur Psahan LXXXVII. Longe fecial notos mens à me: posurrint me abominatimem eitr. Elougadi à me amiento et preximum, et notos mena à miseria. (In Matth.)

(2) Passus est Christus in ania amiris cum descrentificas. (in 4. Diet. 15, q. 4.)
 (3) Ostenditur quod sicut solus cravit pro omnibus, solus patitur pro micerists.

(4) Torrellar culcavi solus, et de gentilus non est vir meanu.

A pesar de esto los soldados y los demas crueles sicarios procuran no olvidar la advertencia infame que les había hecho Judas, de que velasen cuidadosamente cuando se apoderasen de Jesus, à fin de que no se les escapase : Tenete eum, et ducite caute (Matth. 14.) Ellos no cesan de amarrar con nuevas ligaduras y de cargar con dobles eadenas al Dios de la libertad; ellos forman á sus costados un cerco, mas fuerte; ellos le fuerzan a caminar, o mas bien le arrastean violentamente al traves de las calles; ellos le presentan à la indecente curiosidad de los espectadores como un insigne malhechor, cuya fuga pudiera comprometer la existencia de la religion y la seguridad del estado. En vez de esa gravedad, de esa calma que sienta tan hien a los magistrados, cuando tratan de hacer constituir à un culpable en las prisiones públicas, esos indignos ministres no desplegan aqui otra cosa que una rabia inhumana, semefantes à esos animales erueles que arrastran su presa al fondo de les basques para sacine el hambre que les devora : Principes ejus quasi leones. Judices ejus lapi vespere.

El tumulto causado por aquella soldadesca tan numerosa, y los gritos salvajes que l'anzan aquellos nuevos Filistos, mil veces mas culpables quo los de otros tiempos, l'a alegria que manifiestan por la prison del verdudero Sanson, despietan a los habitantes paeificos; y las calles se fleaan de gentes ansiosas de reconocer al culpable. Los unos le prodigan fasultos y los otros se compadecen de su suerte; unos le ceren victina de la calumida y otros en fin suponen que las inagoga le habra sorpendido en la perpetración de algun gran crimen, supuesto que ha procedido a su prisón con una ostentación tan con-

siderable de fuerza.

Entre las turbas de curlosos que habian acudido à este triste espectáculo, los barbaros reconocea, a umo de los discipulos secretos de Jesus. Este car un jiven que seguia à su Maestro; un seneille manto cubria su desnudez. Al momento se arrojan sobre el y le cercan por todos lados para preuderle. Mas el joven se despoja súbitamente de su vestidura; el la deja entre sus manos y consigue evadirse. Este episodio que sob se enenentra en S. Marcos, encierta ciertamente un misterio. En primer lugar este empeño furiaso de los Judios en apoderarse de un discipulo secreto, que acababan de descubrir entre las turbas, prueba evidentemente, dice A Lapide, que hubleran tenido mucho mas placer en apoderarse de los doce apostoles, discipulos públicos del Salvador, cuando les encontraron con el en el huerto de Gethsemani, con tonta mas razon cuanto que uno

de ellos habia osado resistirles a mano armada. Si ellos no lo hicierron, fue porque el Salvador les Intimó esta orden divina: Dejad ir en libertad á todas los mios que veis ahi. Estas palabras fueron el verdadero escudo que sirvió de defensa a los apóstoles, así como fueron tambien la única fuerza que les arranco al furor de aquellos lobos crueles reunidos para devorar las ovejas lo mismo que el pastor, y saciarse igualmente de su sangre.

Además, si este jóven discipulo se hubiese encontrado cubierto con sus vestidos ordinarios, no hubiera podido escapar de las manos de aquellos que ya le habían cogido, y sus vestidos hubieran sido sus cadenas; mas en el estado do desnudez en que se hallaba, envuelto solo en un manto de que podía deshacerse sin trabajo, consiguio poner en seguridad su vida. Figura admirablemente espresiva de las disposiciones que debemos tener nosotros si queremos seguir à Jesucristo de cerca, en esta vida de tentaciones, de asochanzas y de peligros, en la que el demonio, representado en los Judios del Huerto, da vueltas sin cesar en torno nuestro, como un leon rugiente para devorarnos: Tanquam leo rugiens circui quarens quem devoret. (I. Petr. 5.) Si, esclama S. Gregorio; para poder luchar con ventaja contra el demonio, es indispensable nos desprendamos de todo lo que pueda perjudicarnos; es decir que debemos estar separados de todos los bienes del mundo, y prontos á sacrificar y á abandonar aun à aquellos mismos cuyo uso nos está permitido, slempre que se trate de asegurar la salvación del alma (1).

Entre tanto, el Salvador preso fué llevado al palacio de Anás, que habla sido gran pontifice. Este era un hombre soberbio, avaro, voluptuoso y eruel, y por lo tanto enemigo encarnizado de la doctrina, de la vida y de la persona de Jesucristo. Esta presentacion fué hecha por astigacion de los sacerdotes mas jovenes. Estos querian proporcionar à aquel anciano la barbara satisfaccion de ver agolidado bajo las cadeasas un personaje tan importante como Jesus que era desde mucho tiempo el objeto de un odio implacable para el pontifice. Pero lay ofra razon indicada por Teofilacto; y es que envejecido Anás en la maficia y cargado de años, podria imaginar algun delito secreto, y sugerir eligno mocito plansible para que el

(1) Quid aunt terrena omnia misi quedam corporis impedimenta? Qui ergo contra diabolum ad certamon properat, vestimenta abjeiat, no saccumbat. (2) Sospicantes huns, cum astatio e sest, exogitare aliquid possei adversus Jesum digunum meter. (Propic, in Academ).

Nazareno aparcelese digno de muerte (2).

Nosotros ignoramos el recurso de que se valió el pontifice Anás; mas lo que sabemos es que este hombre, despues de haber satisfecho su odio salvaje con el espectáculo de las humillaciones y de los insultos del angusto preso, hizo estrechar todavia más sus endenas, y en este estado le envió à Califas, digno yerno de tal suegro. Este que habia sida elevado para aquel año á la dignidad de gran sacerdote, se encontraba tambiem autorizado para juzgar sin apelacion los erimines contra la religion; Et misti eum Annas ligatum ad Caipham pontificem.

Aquí constene hacer notar con S. Geronimo que, en virtud de la institución divina suncionada por la lev de Moisés, la soberania del sacerdocio era entre los hebreos una dignidad vitalicia, y al mismo tiempo hereditarja entre los descendientes de Aaron. Más en liempo de Jesucristo, la ambición y la avaricia de los jefes de las familias sacerdotales, à pesar de querer adquirir la reputación de ser observadores escrupuloses de la ley de Moisés, habian hecho del soberano sacerdoció una diguidad temporal limitada al espacio de un año y al mismo tiempo la habian hecho electiva, o por mejor decir, venal; porque el prefecto romano la conferia ordinariamente al que mas ofrecia, y S. Gerónimo asegura, segun el historiador Josefo, cuyo testimonio no puede ser asespecheso, que Caifas se había elevado á esta diguidad supremi del sacerdocio, sirviêndose precisamente de su oro como de escala para subir à ella.

¿Debe sorprendernos en vista de esto; añade el sábio Alcuino, que este pontifice de iniquidad pronunciase una sentencia inicas \*¿No se sabe que entre los eclesiásticos, Simon está muy cerca de Judas, que la tradeion es la compañera ordinaria de la simonia y que aquellos à quienes el oro abre la puerta de los entros eclesiásticos no se mantienen en ellos sino a favor de la iniuaticia y del sarcilegio.\*

El Evangelista S. Juan amade a estas rellexiones el peso de una observacion de la mas alta importancia. Este Caifas, dice, es el mismo que habie declarade pero tiempo antes en la asamblea general de la nacion, celebrada en su palacio con ocasion de la resurreccion de Lazaro, que el bien público reclamada imperiosamente la muerte de Jesus de Nazaret: Erat autem Caiphas qui constituta dederat Judovis qui expedit unum hominem mori pro populo. Joan, 18.) Pues bien, esta observacion tan grave encierra un sentido profundo, supuesto que el evangelista la hace con la intencion hiea marcada de no dejar perder de vista que Jesurcisto fue conducido, para ser juzgado, a presencia de un magistrado que

babia ya pronunciado publicamente la sentencia de su muerte, aun antes de haber oido las acusaciones presentadas contra su persona.

El gran consejo se hubia reunido en la casa de este hombre tan profundamente perverso, y se habia declarado en sesion permanente. Todos los sacerdotes, todos los doctores de la ley y todos los ancianos del pueblo esperaban alli con ansledad el resultado de la espedicion de Judas : Ubi ammes sucerdates el scribæ el seniores convenerant, (Matth. Marc.) Pues bien, esta reunion era digna de figurar al lado de Caifás su jefe, compuesta como está de los mismos hombres que habian decretado en union con el la muerte del Redentor en el último conscio de que hemos hablado. Así pues esta horrible asamblea es indudablemente aquella de quien el Salvador había dicho en persona de David : Una asamblea de malvados me ha arrastrado hasta el centro de ella. Los hombres pecadores se han citado a ella, esperando la ocasion favorable para perderme : Consilium malignantium obsedit me. (Ps. 21.) Me expectaverunt peccatores ut perderent me. (Ps. 118.) Esta asamblea por consiguiente no se compone de jueces integros, ella no encierra otra cosa que crueles verdugos que ocuitan un barbaro furor bajo la toga de magistrados. Luego Jesucristo no es un acusado que va á sufrir la prueba del juicio de los hombres, sino un cordero que va à ser devorado por los dientes de lobos hambrientos : Judices ejus lupi cespere. Principes ejus leones rugientes.

Ellos quieren sin embargo disimular su rabia sanguluaria bajo la mascara de la dipocessia, ellos procurran, dice S. Juan Crisostomo, vestir su intriga de ciertas formas jodiciales, y dar al asesinato juridico del inocente las apartencias de la legalidad. (1) Solicitos por recojer las acusaciones mas inicoas y prestar oidos à las mas atroces calumnias, maudan por todas partes emisarios y satélites para biascar testimonios; ordenan asimismo, en la imposibilidad en que se encuentran de hallarios verdaderos y fieles, que se presenten á su tribunal hombres sobornados y testigos falsos. Tan cierto es que para estos magistrados sin probidad y sin pudor, todos los caminos sou inteños, todos los medios son legitimos con tal que puedan mandar al suplicio a Jesus de Nazaret: Principes autem sacerdotum, et omne concilium quarribant falsum testimonium contra Jesum, ut emm morti tradarent. Mare.)

<sup>(</sup>f) Nonvalla more judiciario querrant, ot abitu judicii atque figura insidias posterant. (Hoss. 55. in Matth.)

De aqui dehemos deducir que cuando la autoridad hace pesar de una manera evidente el yugo de la opresion sobre el debil inocente, cuando la calumnia espera recompensas, en vez de los castigos que debla temer, el número de los calumniadores y de todos aquellos que cenden su conciencia se multiplica infinitamente. Ved aqui porque, dice a este proposito San Juan Crisóstomo, una turba de falsos testigos se presento a este tribunal de sangre, atraida por la seguridad de su impunidad y por la esperanza de halagar los descos del Sanbedrin (1). Así se cumplió la prediccion del profeta, a saber : Que una nube de testigos corrompidos se elevaria contra el Mesias, pero que sus cargos, lejos de probar su culpabilidad no harian otra cosa que poner en claro su mentira y su iniquidad, y presentar su perversidad en contradiccion consigo misma: Sarrexerunt in me testes iniqui; et mentita est iniquitas sibi. (Ps. 26.)

En cícelo, segun el relato de los evangelistas, entre tantos calumniadores no se encontro il uno solo que hiciese pesar sobre el Redentor una acusación de importancia. Lejos de eso, sus deposiciones cam evidentemente frivolas y despreciables, ó bien se destruian mutaamente por una evidente contradicción; esto tuvo por resultado necesario lincer que descenasen todos los cargos acumulados contra Jesus, cargos reconocidos como insuficientes para poder entablar, con alguna aporiencia de justicia, una acusación criminal: Et non invenerunt, cum multi falsi (estes accossissent. [Matth.] Multi carios falsem testimonium dicebant adversus eum, et convenientia testimonium cerant. [Marc.]

¡O triunfo magnifico de la inocencia de Jesus I esclama en este lugar Origenes. En medio de tan numerosas deposiciones no encuentra la calumnia ni aun una sombra ni una apariencia de que pueda prevaferse contra ci (2).

¡Alı! ya sahiamos, Señor, que vuestra justicia no podia aparecer injusta, y que vuestra santidad infinita debia mostrarse siempre sin tacha. Ya sabiamos, porque el Profeta nos fo habia asegurado, que las pesquisas mas minuciosas para encontrar en vuestras acclones un solo pecado o el mas leve defecto, no darian otro resultado que esfuerzos vanos: Queretur peccalum illius, et non invenietur.

(Ps. 10.) Y sin embargo, ¡qué secreto place mo esperimentamos al ver a vuestros mismos enemigos, a pesar de su número y de su astuta malicia, burlados en su criminal esperanza! Ellos han examinado y han escudrinado vuestro vida lumaculada, y se hen visto forzados à reconocer su impotencia para encontrar en ella, ni aun en apariencia, un solo hecho é una sola palabra que pueda vituperar la critica ó reprobar la mas severa censura. (1)

Dos deposiciones sin embargo parece que debian esceptuarse de entre tantas imputaciones calumulosas presentadas contra el Sciendor; estas son las de dos testigos falsos que declararon haberle oido decir : « Yo puedo destruir el templo de Dios y reedificacio en tres dias. a Tres años ántes habia pronunciado Jesus efectivamente este discurso al acercarse la Pascuo. V sin embargo los evangelistas miran tambien esta deposicion como un falso testimonio : Novissimo venerunt duo falsi testes dicentes : Hir dixit : Possum destruero templina Dei, et post triduum reedificare illud. ¿ Como pues, pregunta S. Gerónimo, pueden reputarse como testigos faisos dos hombres que dicen la verdad? A este responde el mismo sante doctor, que el falso testimonio consiste, no solo en afirmar un hecho que nh ha sucedido, sino tambien en dar a las palabras un sentido diferente de aquel en que han sido dichas. Esto es precisamente lo que hicieron aquellos viles acusadores. En primer lugar es cierto que Jesus había habíado de la destrucción de un templo; mas, como los evangelistas han tenido cuidado de advertir, el hizo alusion al templo vivo de su sagrado cuerpo, y de ninguna manera tuvo intencion de designar el templo material que edifico Salomon, y reedifico Herodes. En segundo lugar, aquellos t stigos, al referir las palabras del Salvador, los habian alterado, le habian añadido algunas espresiones, babian mudado algunas otras, y de esta manera habian dado, à lo que era um calmania manifiesta, la apariencia de una acusacion inspirada par la verdad. Jesus habia dicho: « Romped las ligaduras de este templo, y los testigos alteraron esta espresion y le hicieron dezir : «Yo destruiré el templo de Dios, » Nôtese bien, prosigue S. Juan Crisóstomo, que Jesderisto, a fin de no dejar duda alguna acerca de que sus palabras bacian relacion a su enerpo, no se sirve de las palabras destruir y edificar, sino que emplea las fra-

<sup>(1)</sup> Mendaces accedint multi, volentes gratiam tribuere Caipha hoc ipsum desideranti. (Hom. 83. in Matth.)

<sup>(2)</sup> Nec color invenielatur qui posset contra Jenum adjuvare mendacia, (Hom. 35. in Manh.)

<sup>(1)</sup> Quod meximum lucem exhibet Jesus: qui sic irreprehensibilitor dixit, et fecit ut nullam versimilitudinem inventrent in eo reprehensionis mali multi et obstinati. (Hom. 35, in Matth.)

ses comper las liquituras (desatar) y resnoitar, las euales significan evidentemente un cuerpo animaño, un templo vivo y alegórico. Finalmente, pura dar más claridad á sus espresioues, no dice : a Vorapper las liguituras de este templo, o sino por el contrario; o Romped vosotros mismos las liguituras; o giro de frase que hace resattar mas chiramente la alusión que hacia à su cuerpo real, que puda recibir la muerte de una mano estraina, pero que á el no le era permitido volver sus propias manos contra si mismo (1).

Ademas esta acusacion erar, no solamente una calumnia manifiesta, sino tambien una necedad ridienta. Porque, aun admitiento que el Salvador imbiras tenido realifiente la intencion que sos acusadores le atribuian, de esto no resultaba cargo alguno contra el acusado, supuesto que que re destruir el templo para hacerio renacer á los tres dias de entre sus rumas, mucho mas grandioso y magnifico, esto no hublera sido un acto de bandatismo, sino mas hien una pasión noble por la gloria de este monumento; es indudabla por consiguiente que una acusacion semejante no se imbieran atrevido a persontar delante de otros jucces.

Ademas los Judios eran celosos hasta el fanatismo por la existencia y por la gioria de su celebre templo, y era bastante habtar mal de aquel edificio sagrado para atracese el odio del pueblo y ser reputado diguo de muerte. Así es que Jeremias fue condenado a perder la vida por liaber anunciado que Dios destruiria un dia el templo, y convertiria su arca en un horrovoso desierto [2]; así es que mucho tlempo despues fue apedreado S. Esteban por haber renovado la misma profecia (Act. 6). Esta misma acusacion presentada contra Jesucristo em por consiguiente en manos de sus enemigos un resorte poderoso para sublevar contra el las pasiones populares. Ved aqui por que una deposición de esta especie, que en ninguno otro bibunal lublera sido admitida en juleio como prueba, encontro favor en el de Caifas. Este pontifice no solo la escucha , sino que la acoge al momento como una prueba legal, le da una grande importancia, la hace propagarse, y divulgarse cu el pueblo por los emisarios que manda por todas partes. Con estos edioses manejos consiguio el fin que este mismo pueblo, que poco ántes veneraba á Jesus como á un profeta, le detestase despues como à un sacrilego; que las mismas

¡Infernal astacia de aquellos asesimos disfrazados de jueces! No era aquel un tribunal donde se sentaban magistrados; era verdaderamente, como estaba amunciado, una conjuración abierta, urdida por profetas del inflerno; cada pensamiento fue un proyecto de profunda malicia, cada palabra un insulto, cada acto un atentado contra la inocencia y contra la verdad.

Sin embargo, esta acusacion, mas que suficiente à los ojos de los Judios para bacer pronunciar contra el verindare Jeremás una sentencia de muerte, no em bastante para decidir al procurador romano da resu aprobacion à esta inicina sentencia. Y sin esta saucion la sentencia de Cairás no podia ejecutarse. Pilatos, educado en la idolatira, no podia participar del fanatismo de los Judios por el templo del verdadero Dios; por consiguiente el podia a lo mas censurar, como temerarias o como la espresion de una vana jactancia, unas pulabras que no tenian para el ningun sentido pluesible; y que además no habian sido puestas en ejecucion; no podia pues darles el valor suficiente para que constituy sen un crimea capital. Mas lurde veremos en efecto que los Judios mismos no se atrevieron a presenter esta acusación en su tribura).

Si este testimonio provoco entre ellos una alegria fantastica fue principalmente por el efecto que podla producir y que peodujo realmente en el pueblo; pero uo quedaron plenamente satisfechos de di. Desesperando pues aquellos verdugos de poder fundar sabre las deposiciones de los testigos ni um una apariencia de culpabilidat contra Jesus, quisieron encontraria en sus mismas respuestas. Con este fo tan criminal, olvidando Catifas el respeto debido a la alta diguidad de que estaba revestido en cualidad de gran ponífice y de presidente del sagrado consejo, se levanta en medio de la asambiea, y descendiendo al oficio de juez instructor, se aproxima al acusado y ledice con voz insoiente; Qué haces? ¿Por qué no habias? ¡No oyes los cargos graves que esos testigos hacen pesar sobre ti? Miserable, supuesto que te obstinas en callar, es que mada ilenes que responder: Surgens summus sacerdos in medium interroquari Jesus, dicesa :

voces, que habian liceho resonar en los aires su Hosoana, lanzasen eineo dins despues gritos de muerte contra el mismo Salivador, y que aun en el tisuppo mismo en que estaba elevado en la cruz, ese pueblo estraviado viniese a echarle en cara con un insulto irónico la pretension aodaz que habia manifestado de querer destruir el templo de Dios: Vah! qui destrais templum Dei!

<sup>(1)</sup> Vos., isquit, solvite, non ego; quis illicitum est ut nobismetipsis inferamus

<sup>(2)</sup> Jer. 26.

Non respondes quidquam ad ca qua isti adversum te testificantur? (Marc. Matth.)

Nada era mas facil para el Salvador que destruir la neusación presentada contra él de haber querido destruir el templo. Para confundir à sus dos acusadores no tenia mas que repetir sus mismas palabras, cuyo sentido habian alterado aquellos criminales. Sia embargo el no quiso inecrlo; él no opuso una sola palabra à la provocación insolente con que Cafús creyo haber herido su amor propio, y se encerro en su tranquilo y majestuoso silencio: Ille autem facebat, et nihit respondit. (Marc.)

Y en efecto, apura que había de responder? dice Teofliacto. ¿La sabiduría de Dios, que soudea los corazones, no conocia acaso pérfidos desiguios? ¿No sabia que, estando ellos obstinados, como lo estaban, en no ubrir los ofos á la luz de las obras de su miscricordia, mucho menos, habían de prestar oidos a sus palabras (1)? Por otra parte, esta asamblea, añade S. Juan Crisostomo, no tenia de tribunal mas que la forma; no era en realidad mas que ma reunion tenebrosa de uscaluos, avidos de la sangre de Jesus, y para manifestarles que los había conocido, no se digno responderles; su silencio era una eloquete reconvencion (2).

En otra conferencia esplicaremos el misterio profundo del silencio qui Jesucristo guarda ante los tribunales. Hoy nos contentaremos con hacer conocer, con S. Cipriano. la majestad y la grandeza que resplandece en el noble silencio que Jesus opone à los que le imputaban haber marininado la destrucción del templo. Es necesario recordar à este fin, que al pronunciar Jesus tres años antes estas notables publiares : Romped las ligaduras de este templo. y vo lo resudtare en tres días, había anunciado con palabras terminantes la perfidia de los andios que le habían de condenar à muerte, y su propio poder divino, en virtud del cual había de resueitar al tercero día. El tiempo en que debia cumplirse esta doble profecia, había llegado ya. ¡O misterio sublime! Las mismas palabras que el Scior había pronunciado cuando celebro la primera Pascua de suvida pública, se reproducen en la ultima. Se desentierra como un recuerdo acusador la predicción que el había hecho de su muerte y de su resurrec-

cion; se le forma un crimen de haber anunciado con anticipacion que la vida le seria quitada por los mismos que le preparan la muerte en este momento. Mas si la infernal perfidia de estos inicuos personajes les da el triste merito de ser los ciegos ministros, los ejecutores sacrilegos de la profecia salida de su boca, su orgullo los hace indiguos por otra parte de comprender el grande y consolador misterio que en ella se encierra. Luego si Jesus hubiera esplicado el verdadero sentido de aquellas palabras, hubiera hecho una revelacion absolutamente perdida, y esta es la razon porque calla. El confia a sus apostoles la misjon de predicar à los espíritus humildes y à los hombres de corazon sincero el complemento de la segunda parte de su profecia, es decir, el gran prodigio de su resurreccion. Él deja a los Judios el cuidado de cumplir, a su voluntad, la primera parte; el quiere que, con la muerte que se disponen a darie, rompan ellos mismos las ligaduras de su templo viviente, separando de su euerpo su alma divina, que era como el pontifice de él; esperando este momento, objeto de los deseos de su corazon, la verdad cirras oscurecida por falsos testimonios, el Verbo, la palabra interior de Dios, sometida á los juicios engañosos de los hombres, culla como una vietima que espera que la mano que debe inmolarla descargue el golpe de expiacion [1].

Mas, ¿ qué hace Caifas y sus consejeros a vista de este silencia, verdadero triunfo para el Salvador? Ay! ¡Una especie de vertigo infernal se apodera de ellos ; y lejos de haber podelo comprender el grande é inelable misterio de que ellos mismos van à ser los ministros, ni aun aprecian las apariencias. Y cosa sorprendentel es necesario confesario : Pilates, a pesar de ser pagano, aquel hombre que no habia sido ilustrado por la fe, ni habia nacido bajo el imperio de la ley, como lo veremos en otro lugar, Pilatos se sorprendio del majestuoso sileneio que Jesus guardo tambien en su presencia, el sintió aumentarse su admiracion y su respeto, y redoblo sus esfuerzos y su celo por librarle del suplicio. Y los Judios, adoradores del verdadero Dios, ese pueblo privilegiado que había recibido una ley de justicia y de verdad, lejos de conocer que el silencio del Salvador hacia brillar su inocencia mucho mas que si les hublese respondido, toman de el ocasion para odiarle mas y para llenarle de oprobios, y su furor se aumenta, y sus persecuciones no cesan sino despues de su

<sup>(1)</sup> Ipse vere stricted corum presentia, quod qui non crediderant operibus, multo umus sermonibus crederent (In Matth.)

<sup>(2)</sup> Rienim solum figura judicii ibi erat; in veritate autem latronum incursus nicut in spelunca; et ideo Dominus sile! (Hom. 85, In Natth.)

Fabio testimonia Veritas premitur; Seemo Dei judicatur, et ad victimantacena reducitur. (De Past.)

muerte. [Barbaros! Ellos habian depuesto todo sentimiento de humanidad. Mas fariosos um que esos animales feroces que sacian su crueidad à favor de la noche, à la infamia y à la iniquidad, con que ellos se cubren, ainden el crimen de caminar con su frente elevada y no ruborizarse de su injusticla ni de su infamia: Principes ejus leones rugientes, funices ejus lupi vespere. Injuste egerunt contra legan; a lescivit autem aniquus confusionem.

¡Ved aqui el horroroso abismo en que cae el hombre cuando las pasiones le hacen perder de vista à Dios y à la Religion!

## SEGUNDA PARTE.

Ojala, hermanos mios, el tribunal de Calfás hubiera sido arrostrado para siempre eu la destrucción de Jerusalen cuyo escándalo fue, y hubiese permanecido enterrado para siempre hajo sus rumas l Mas, jay consuestros dias principalmente parece que ese tribunal infamé renace de sus centras, y es demasindo cierto por desgracia que se multiplica en una proporcion espantosa entre las naciones cristianos, con menosprecio de la fe y de la ley de Jesucristo. ; No estamos viendo en efecto diariamente una nube de hombres, a quienes no recomienda mérito ni virtud alguna, lauzarse sobre los empleos publicos por les mas vergouzosos caminos? Esas almas bajas, que han abdleado todo instinto de conciencia y que jamas han penetrado en el santuario de la ciencia, no solicitan los cargos publicos sino por la autoridad de que disfratan, por los honores inherentesa ellos, por los adelantos de fortuna que proporcionan y por la impunidad que aseguran. Poco les importan los deberes que imponen ni la respansabilidad que llevan consigo. A imitación de Caifas y de les sacerdotes, verdaderos satelites de sus crimenes mas bien que ministros de su sacerdocio, los hombres a quienes aludo, llegan a les empleos públicos per los caminos de la corrupcion y de la intriga, y nosotros tenemos el dolor de no verlos sostenerse en ellos sino por medio de la Injusticia : Qui per avacitiam accedit, per injustifiam servatur.

Si esceptuamos esos hombres estraordinarios cuya reputacion, en todos tiempos y en todos lugares, los pone à salvo, podemos decir con verdad que una turba de almas vulgares invaden hoy los cargos sociales en los paises que mas se vanaglorian de sus costumbres y de su civilizacion. La mayor parte de esos dichosos advencizas, ni aun pueden patiar la bajeza de sus sentimientos con el prestigio de

su nacimiento. Sin fortuna, y lo que es todavia peor, sin mérito se levantan de las clases mas oscuras y usurpan un lugar entre los grandes del pueblo, no apoyandose en el brazo de la justicia sino asiendose al favor ó a la intriga. Tan soberbios y altaneros al presente como viles y aduladores fueron en otro tiempo, parece que quieren indemnizarse sobre el público y sobre sus desgraciados subalternos del largo noviciado de humillaciones y de bajezas que sufrieron bajo el dominio de sus superiores , y procuran esplotar su flaqueza, sorprender su conflanza y buriar su credulidad. ¿No es cierto que se ven en nuestros dias muchos ramos de la administracion convertidos en verdaderos feudos de una inmensa renta, y hechos el privilegio esclusivo de cierta clase de hombres y de familias? Los Barones del monopolio ejercen en el la dominación mas dura, y despues hacen pesar la responsabilidad de su conducta sobre algun superior imbécil, a quien atribuyen la causa de todas las faitas que señalan su administracion, de todos los actos arbitrarlos que cometen, de todos los gastos que hacen y de todas las injusticias, las vefaciones y los abusos de poder de que se hacen culpables. Se ha levantado un grito contra la antigua aristocracia; se ha ajado la antigua nobleza, nacida en siglos de fe. Yo no negare los abusos que se le han echado en cara; pero no temo asegurar que esos abusos fueron mucho mas tolerables que los que comete la aristocracia nueva, nucida en este siglo de incredulidad y de indiferencia, quiero decir la aristocracia de los empleados y de los industriales. ¿No es cierto que esta ameva aristocracia adolcee de todos los vicios de la antigua, sin poscer ninguna de las virtudes que eran como su compensacion expiatoria? ¿No es cierto que ella manifiesta, como la antigua, toda la insolencia del orguilo, sin distinguirse igualmente por rusgos magnanimos de caridad; que, como ella ostenta el desarregio de las costumbres, sin tener la misma nobleza de pensamientos; que ella ejerce el mismo despotismo, sin manifestar la misma generosidad; que ella se entrega o todas las locuras del capricho, sin poseer la misma elevacion en los sentimientos y en los modales? La aristocracia de otros tiempos estaba compuesta de un pequeño numero de familias; la de hoy se ha multiplicado de tal modo que la mitad del genero humano parece que se ocupa en nuestros dias en gobernsr à la otra mitad, sin poder conseguirlo. La antigua aristocracia constituia la fuerza de los Estados; la nueva es el azote y la desgracia de la patria. Elia es quien de dia en dia hace mas onerosos los impuestos por el medo con que los aplica; ella es quien hace mas

odioso el gobierno à quién sirve; ella es en fin quien hace mas desgraciado el pueblo cargado con la obligación de sosteneria.

La aristocracia de los títulos tenia la vanidad por herencia; pero el carácter distintivo de la aristocracia de fortuna es la crueidad. Ved lo que sucede en las oficinas de la administracion, cuando llama à la puerta el desgraciado o el inocente que ni tiene protectores que invocar, ni presentes que ofrecer, ni recompensas que prometer para lo futuro, ¿ Se encuentra neaso alguno que se digne animarle con una sonrisa? No. Si el suplica, todos se tapan los oidos; si dirige alguna esclamacion, no se hace justicia a su demanda. Viles satélites, colocados en el umbral del templo de la fortuna y del santuncio de la justicia, prohiben la entrada a los que no tienen mas recomendacion que la de la inocencia, del mérito y de la virtud, y conceden favores y gracias mas difíciles de pedir que de obtener. Y en este supuesto, ; quien podra numerar las injusticias cometidas disriamente, las recompensas negadas o suspendidas, los méritos olvidados y los inocentes oprimidos? ¿Quién podra numerar las lágrimas que por esta causa se vierten? Y sin embargo, pontemplad los autores funestos de tantas desgracias! Ellos apenas se dignan-cebar una mirada desdeñosa sobre las victimas de su insaciable codicia y de su egoismo cruel, o fijan sobre ellas una mirada de indiferencia, mientras que por su parte hacen callar sus remordimientos al ruido de los festines. Tan descarados como injustos, ostentan a los ojos del público escandalizado el insultante espectaculo de una opulencia, frato vergonzoso de su rapacidad, y de la fortuna que han levantado sobre la miseria ajena.

Que pensais vosotros, hermanos mios, de csos hombres que pueblan sin embargo todos los países de la Europa civilizada y cristiana? "No erceis que, con todos los principios de moral y de religios, han abjarado tambien todos los instintos de hamanidad? Sia duda alguna; el leon que destroza, el lobo que devora el rebaño sin defensa, tiene mas pudor y menos erueldad que csos hombres de corazon de bronce que son la verguenza del siglo XIX. ¿ O Caifas, que urrha de imitadores y de discipalos cuentas todavia entre nosotros! Principes que leonis rugientes. Jualices que luji vespere.

Mas, ¿donde esta la causa de esta plaga que consume el cuerpo social y que amennan estender cada dia mas su horrible gangrena? Es necesario decirlo; Califa, to mismo que los sacerdotes y los ancianos de los Judíos, no estaban tan corrompidos, ni cran tan avaros y tan cruetes sino porque pertenecian à la secta de los Saduccos.

Desechando por lo mismo el dogma de la inmortalidad del alma, no tenian la santa esperanza ni el temor saludable de la vida futura, y se ocupaban unicamente en crearse por todos los medios imaginables una felicidad material en este mundo. Pues bien, los mismos efectos suponen la presencia y la accion de los mismos principios y de las mismas causas. El libertinaje que levanta insolentemente la cabeza, la avaricia que no conoce ya freno, ese furor monstruoso de querer hacer su fortuna con los despojos de sus semejantes , todos esos vicios, espareidos en las clases todas de la sociedad actual, prueban que los cristianos modernos han desterrado de su memoria la Religion y sus leyes santas. Dios y sus terribles juleios, la muerte y su saludable terror, la eternidad y sus terribles suplicios; de modo que en todas las moradas de esos hombres friamente egoistas y crueles podeia grabarse esta inscripcion afrentosa: Aquí habitan unos hombres que no viven ya à los ojos de Dios ; Non proposuerunt Deum ante conspection sucon. (Psal.) Todo este trastorno de la sociedad es una prueba evidente de que la caridad se resfria en razon à la disminucion de la fe, y que el espíritu del interés individual está tan triunfante en el mundo porque el conocimiento y el amor de la verdad se han estinguido insensiblemente en él : Quoniam diminutw sunt veritates à filis hominum. (Psal.)

No parece sino que en nuestro siglo, el vapor, esa potencia nueva ha flevado, en su rápido curso, la Religion lejos de nosotros; no parece sino que el hierro, destinado en adelante a facilitar las comunicaciones de los pueblos entre si por caminos nuevos, ha hecho oividar el camino que conduce al cielo. En medio de todas las invenciones, en medio de todos esos admirables descubrimientos que se han hecho para proporcionar el hienestar del hombre en este mundo, nada se ha hecho para acelerar el progreso de la virtud; y mientras que los cristianos afluyen en los teatros, el Señor ve sus templos cada dia mas desiertos. Y sin embargo no es el lujo ni los tentros, no es la elegancia en los modales ni los circulos brillantes lo que forma la verdadera civilizacion de un pueblo. El humilde labrador, de las complias que, instruido en sus deberes de cristiano, los cumple con fidelidad; que lleno de piedad para con Dios, se conserva casto en si mismo y so muestra justo con su projimo; que acoge al huerfano y alivia las miserias de la viuda; que practica la caridad con el pobre y la hospitalidad con el estranjero.... Un hombre tal, a pesar de su esterior tosco, es mil veces mas civilizado que el rico habitante de las ciudades que, bajo formas halagüeñas y distinguídas, oculta un corazon cerrompido y un refinado egoismo. El conocimiento y la práctica de la verdadera Religion es lo que forma la civilizacion verdadera. Convenimos en que esta fichre que devora á tintos países no ha llegado todavía á su apogeo en nuestra bella Roma, que la idolatría del oro no es todavía en ella, como en otros países, el culto dominante, y una respecie de religion de Estado, Pero si el mal no es en ella tan profundo. ¿no puede llegar à serlo?

Redoblad pues vuestra vigilancia, padres de familia, maestros de la juventud, depositarios de la autoridad, redoblad vuestra influencia y suestro celo para propagar en todas las ciases del Estado el conocimiento, el amor y la praetica de la verdadera Religion. Evitad a la moderna Jerusalen, con vuestros esfuerzos en prevenirlos, el escándalo, el oprobio y todos los males que causaron la cuina de la mitigua capital del pueblo de Dios. Salvadla, en una palabra, de la desgracia de tener por magistrados y por administradores à esos hombres crueles cuyo corazon está siempre ablerto á la injustica y siempre cerrado á la compasion, y cuya frente jamás se ruiboriza: Principes ejus lejones vujicules. Judices ejus lupi cespera.

# UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DIRECCIÓN GENERAL DE

# CONFERENCIA UNDÉCIMA.

La Bofetada

Recogitate cum qui talem sustinuit d peccatoribus adversus semetipeum contendictionem, ul ne foligamini, animis restrie descientes

Pensad en aquel que mirió una gran contradicción pue parte de los pecendoces, para que no o denomincio ni caigais en el abelimiento.

(Belor, 12.)

Todos los perseguidores de la verdad han sido siempre tan artificlosos é hipócritas como injustos y crueles. Ved a Acab. Esc monarea impio aborrece de muerte al inocente y animeso Miqueas, porque este profeta le echa en cara sus vícios y le amenaza con les castigos de Dios (1). Sin embargo, el hace comparecer un dia ante su inícuo tribunal, compuesto de cuatrocientos profetas falsos, animados todos por el espiritu del demonio, al pladoso Miqueus, unico profeta inspirado por Dios. El le ruega y le conjura que le descubra claramente la voluntad del ciclo (2), mientras que en el fondo de su corazon solo le pregunta con el fin de encontrar en sus respuestas una ocasion o un pretesto para hacerle morir. En efecto, apenas el profeta había, cuando su discurso lleno de modestia y de sinceridad, es mirado como un andaz insulto ; uno de los satélites del rey, seguro de que agradará en ello à esta majestad indigna, imprime en el rostro del profeta una insolente bofetada, y el rey y su consejo acaban por condenar á Miqueas á la pena de muerte.

La palabra Miqueas significa: « Que es igual a Dios, « Illjo de Dios, » ¿ Y como no reconocer, dicen los Padres y los interpretes, en este lucho acsecido en el tribunal de Acab, la historia anticipada,

(1) Ego odi eum, quia non prophetat mihi homma sed malim. (III. Reg. 32.)

(2) Adjure te, ut non loqueris milit nisi quad verum est in nomine Domini,

la profecía clara y terminante de lo que sucedió al verdadero Miqueas, al Hijo de Dios, igual á su Padre, cuando se presento ante el tribunal de Caifas? Este pontífice indigno, lo mismo que su tribunal compuesto de hombres infames, cuya pintura hice ayer, profesaba tambien un odio profundo à Jesus, porque este divino Salvador no cesaba de censurar su vida escandalosa y de anunciar los castigos próximos à estallar sobre el. Sin embargo, por una artificiosa malícia, le escita a inabler no para que se justifique, sino a fin da que sus palabras sumistren un motivo de acusación contra el. Mas apénas abre la boca, cuando una hofetada sacrilega marchita su rostro sugrado, y jueces y pontifice se apresuran a condenarle.

¡O ultraje sangriento hecho a la majestad de Dios ante el tribunal de los hombres! El nos recuerda, dice S. Pablo, que solo por nosctros sufre. Jesucristo una contradiccion tan grande y una afrenta tan eruelmente ignomiulosa. El nos enseña que no debemos entregarnos al resentimiento ni al renco cuando recibimos una injuria por parte de los hombres, sino que por el contrario debemos sufeirla con paciencia, en vista de lo que el Hijo de Dios, tan santo y tan inocente, sufrio por nossitros : Recogliate cum qui talem sustimuit à peccutoribus adversus semetipsam contradictionem, ut un fatigemini, amimis restris deficientes.

Animados de estes sentimientos, debemos meditar hoy todas las circunstancias de la injuriosa bofetada, de la afrenta cruel que recibió muestro Salvador, y examinar el misterio que en ella se encierra, las instrucciones que nos da y las gracias que puede al-canzarnos.

### PRIMERA PARTE.

Ya hemos visto que a pesar de todos los medios de seduccion, a pesar de la autoridad suprema de que estaban investidos los magistrados y los pondifices que se habían erigido en jueces del Mesias, con todos sus esfuerzos y á pesar de haber mendigado y escuchado un grau número de falsas, suposiciones, no habían podido encontrar un solo testimonio que pudiese inheche alguna reconvención diguade aprecio. Hemos visto tambien que aquellos jueces inicuos habían puesto al preso en el caso de justificarse de las imputaciones presentadas contra el, con la intención bárbara de sacar de sus respuestas un motivo de acusación que en vano habían esperado entrar en las deposiciones de los testigos; pero que el Señor había confundido sus culpables designios guardando un profundo silencio, ¿Qué hace en-

tonces el astuto Caifas? Principia a interrogar à Jesus sobre los discipulos de que se habia rodeado y sobre la naturaleza y el objeto de su doctrina (1). El infame pontifice se lisonjeaba, dice S. Juan Crisostomo, de poder descubrir por este medio alguna cosa censurable en su doctrina, supuesto que no habia podido encontraria en su persona, y esperaba hacerle pasar por un cindadano sedicioso, jefe de sociedades secretas, é innovador peligroso en materia de religion (2).

Si Jesucristo nuestro Redentor no hubiera sido al mismo tiempo nuestro Maestro, hubiera eludido tambien esta capciosa pregunta de Caifiis, guardando el mismo silencio y manifestando el mismo desprecio. Pero importaba a toda la Iglesia, que habia venido a fundar, saber que él no era autor de una doctrina oculta, que busca las tinieblas y aborrece la luz; y en este supuesto, pensando mas bien en instruir à los cristianos futuros que en satisfacer la insidiosa curiosidad de los Judios presentes, responde con una voz grave v majestuosa : « Yo he hablado siempre pùblicamente à todo el mundo; vo he enseñado en la sinagoga y en el templo, y las doctrinas que he esplicado privadamente no son diferentes de las que he anunciado en público. Por consiguiente, en vez de pregentarme à mi pregentad mes bien à algunos de los que me han oido; ellos saben perfectamente y pueden decir lo que les he enseñado (3). > 10 respuesta admirable! El que con un tono tan imponente asegura haber hablado públicamente al mundo, se anuncia evidentemente y se revela como el verdadero Maestro y el verdadero legislador del mundo.

Por otra parte, no puede imaginarse, dice S. Agustin, una cosa mas dulce, mas sensata ni mas justa que esta respuesta tomada en su sentido literal (1). El Salvador hizo alustou principalmente a los emisarios que los mismos sacerdotes habían enviado un dia con la

<sup>(1)</sup> Pontiles ergo inferregavit Jesum de discipulis ejus et de doctrina ejus,

<sup>(2)</sup> Quia Christo nulla crimina inferre poterat, interrogat de discipulie ; selena cum quan actitionem arguere, conciliabula fucientem, novaque dogmata inferentino. (Hom. 82, in Joan.)

<sup>(9)</sup> Ego judion focultar sum mundo. Ego semper docta in synagoga et in templo, in quo omnos fudio correctiont. Et in occulto focutus sum nihil. Qual me interrogas ¿ Interroga eco qui audierunt quid focutus sum ipsis. Ecce hi sciunt quid dixerim ego. (Joon.)

<sup>(4)</sup> Quid ista responsione verius, ant mansuetius, aut justius. (Tract. 113. in fame.)

comision de prenderle mientras que enseñaba en el templo, y que se habitan hocho sus admiradores y sus discipulos despues de haberde idio. (Joan.) El dice que nada era mas facil qui saber de boca de ellos lo que el habia enseñado, y que el camino mas senellio y mas legitimo en un juicio semejante era el de dirigirse à ellos, mas bien que à el. Porque, ¿se ha oido decle jamás que euando se trata do destrinas, peligrosas o sospechas se principie por interrogar à los que has hau propagado; sin preguntar antes à los que las hau oido?

Además, anade de S. Juan Crisistomo, por esta respuesta, que es una apelacion al testimento ao sospechoso de sus enemigos dispuedos a tenderle sechanzas y a perderle, demuestra el Salvador que tiene una convicción intima de no haber enseñado mas que lo verdadero y lo justo (1).

Más los criados de librea, insolentes por su naturaleza, lo son hasta el esceso à la sombra de la protección de los grandes. Ved aqui pues que un locayo del soberano pontifice, aquel mismo Malco, coya oreja tubbia curado I sous rallagrosamente en el Huerto, se adelanta hasta el medio de la sala donde Jesus estaba en pié, y, tan ernel verdugo, como vil y bajo adulador, dice el ahad Ruperto (2), levanta sis mano sacrilega, y con la intención de agradar al pontifice hiere violentamente el sagrado costró de Jesus. En vez, de mirar esta brintal acción como una ofensa hecha á la diguidad del tribunal, todo el Sambidria la aplaude; de mado que naimado el insolente criado por estas súales de aprobación, añadiendo el insulto flu brantifidad, dice al Salvador; a Temerario, ses así como te atreves à responder al pontifice supremo (a)?

10 indignidad! 10 afrenta l'esclama en este lugar S. Juan Crisostomo. Puede imaginarse un ultraje mas sangriento ni un insulto mas atroz (4 ° El rey de la gloria es mattratado por en mas vil de los esclaves; el hijo de Dios es vilipendiado por un hombre, desceho delos otros hombres. 1 Ay! añade S. Efren, la tierra temblo, los cielos se llenaron de espanto, los angeles se estremecieron de horror y se

(4) Id not : interroga inimicas meos, qui inidianter milli. Sunt hac verifa condidatis in screme que dieta fuerant, verifatos line emin est verifata inalterabilis demonstratis : cum inimicos quis sucat teate. (Hourt. 82, In Janu.)

cubrieron el rostro con las alas al ver a este ministro de iniquidad ultrajar de una manera tan eruci y tan barbara al Dios de majestad (i).

¿Por qué, o angeles del cielo, no destruisteis à este criminal? Cielos, ¿por qué no le aniquilasteis? Y tú, tierra insensible, ¿por qué no abriste tus abismos para que el infierno le tragase vivo? ¡Ay¹ dice San Agustin, si Jesucristo lubiera querido castigar este ultraje sacrilego, ¿ qué difiell hubiera sido esto à aquel cuyo poder crio el mundo? Pero, en estas circunstancias prefirió enseñaraos con su ejemplo la paciencia, con la que se trianfa del mundo (2).

Así pues eu vez de dirigir reconvenciones estériles al autor infame de un insulto tan atroz, ocupémones en pensar, con todo el entusissmo de nuestro espiritu y toda la ternura de nuestro corazon, en la santidad, en la grandeza y en la majestad del Dios biecho homhre que sufrió este oprobio: Recogitate eum qui talem sustinuit à peccatarions adversus samelipsum contradictionem. Y si somos sus verdaderos discipulos aprendamos à confarmar nuestro conducta s la suya [3].

¿Hay en efecto, dice S. Efren, una cosa mas capaz de extremeceruos que la actitud de Jesus? ¿ No es un milagro sorprendente ver al
Redentor, indignamente maltratado, mostrar tanta paciencia antela audacia sacrilega de su verdugo? ¡ Un vil y despreciable criado
es el autor de esta afrenta, y el Señor del universo el quela recibe! ¡El esclavo se muestra agitado por un furor inferual, y Jesus, à pesar del fuego que anima su rostro, permancee sereno y censervatoda la bondad divina de su corazon! ¡ Ultrajado por
una hofetada, ta mayor de todas las injurias, responde con la mas
admirable moderación y la prodencia mas porfecta (4)!

Ciertamente Jesus hubiera podido interpelar a Calfás, y llenar de reconvenciones a este señor infunciano, cuyo odio manifesto babba animado la insolencia de su eriado ; él hubiera podido decirle con mucha mas razon que S. Pablo al gran sacerdote Ananías : « Dios

<sup>(2)</sup> Fortis percuser et malus adulatur. (Lib. 13. in Joan.)

<sup>(3)</sup> Here class decisset, unus assistent ministrorum dedit alapam Jesu, dicent Sit respondes pantifer? (Isan.)

<sup>(1)</sup> Quid huic contumellie potest adacquari? (Hom. 86. in Matth.)

<sup>(1)</sup> Contremocront celli, experceunt Angeli et façies sum alls contesetunt, cum daret minister iniquitatis alapam/ Domino majestatis, (Seen. de Parc.)

<sup>(2)</sup> Quid per potentiam non potuisset per quam factus est mandus; nisi patientium docere voluisset, qua vincitur mundus? (Trast, 188, in Jean.)

<sup>(3)</sup> Ut non fatigomini, desficientes animis vestria. (Hebr. 12.)

<sup>(4)</sup> Paină emus à servo, rationabiliter profenderque respondit. (Serm, de Pais.)

te herirà por si mismo, muralla blanqueada, que sufres y aproebas que yo sen cobardemente herido en tu presencia. » Mas no ; conservando Jesus hasta el fin, observa S. Cipriano, el respecto al saceradocio en la persona de aquel que estaba revestido de él, à pesar del abuso indigno y escandaleso que de él hacia, se vuelve hácia el hombre que le ha herido, y sia manifestar niagun enfado ni alteración, se contenta con decirle modestamente: « Si he dicho alguna cosa que no deba decir, muestrame en que ha hablado mal: y y si nada he dicho que no sea justo y razonable, ; por que me hieres (i) ?

Pero, podra preguntarse con S. Agostin, ¿por qué el Salvador, que siempres apoyó su doctrina con su ejemplo, no observo aqui to que había aconsejado que se hiclese en semejantes circunstancias? ¿Por que no presento la otra mejilla al que le había dado la bofetada, y sufrio silencioso el insulto que acababa de recibir (2)? ¡Ay! responde el mismo S. Agustin, no solo cumptio el Salvador a la letra el consejo divino que había dado, sino que hizo todavia mas. Porque en el pulació mismo del tináme Caifas, como vamos a ver muy pronto, presento con una paciencia admirable, no una vez sino mil, sus dos mejillas à las manos equelos de una soldadesea insolente, y mas tarde, no solo fue manchado su rostro con befetadas denigrantes y con impuras salivas, sino que oficelo todo su cuerpo inmaculado para que fuese desgarrado por los acotes y clavado en la cruz.

Si en esta primera ocasion, no presento la otra mejilla sin proferir una palabra, obro ast por muchas razones, todas iguadmente dignas de su sabiduria y de su tierno amor para con nosotros. En primer logar Jesus fue acusado, apercibido y custigado por el infame Malco en presencia del primer tribunal de la nacion, parque habia faltado al respeto al gran sacerdote. Pues bien si el hubiera distinulado y guardado silencio ante esta grave acosación (si después de haber sido herido en la mejilla una vez, bubiera presentado la otra para recibir un segundo ultroje, hubiera podido creerse, dice un interprete, que se reconecia culpable, y que confesaba de una manera tácita haber moresido ini enstigo. (a. Lap.). No convenia, añade otro intérprete que el Señor permaneciase bajo el peso de esta

acusacion, haciendo creer que habia faltado á la diguidad sacerdotal. (Jans.) Debió pues rechazar la acusación que se hacia pesar sobre él, quejarse con dulzura del tormento eruel que se le hacia sufeir y pedir una prueba del crimen que se le imputaba, à fin de que la imposibilidad que habia de adueir esta prueba, hiciese brillar su inocencia a los ojos de todos, y pusiese en evidencia la injusticia de sus enemigos. Estas respuestas, estas palabras admirables encierran tamblea una sabiduria profunda. Supuesto que Jesus se habia colocado en jugar nuestro, era proprio de su caridad infinita conscutir en sercastigado como nosotros habíamos merecido serlo; pero convenia tambien a la sublime dignidad, à la escelencia de su ministerio y à la humanidad misma, que su vida resplandeciese pura de toda maneha, y que ni su inocencia ni su santidad infinita estuviesen un solo instante dudosas é inciertas, à fin de que fuese evidente à todos que el pecado por que fué castigado era nuestro, y no suyo, y que si sufrió como uno de nosotros, sufrió tan solo por nuestro amor.

Efectivamente, dice S. Cirilo, el Salvador no quiere sufrir una afrenia tan grande delante de los hombres, sino perque habia de ser mas grande aun la verguenza que nosotros debiamos esperimentar en vista de nuestros pecados al presentarnos delante de Dios. La hofetada ignominiosa que Jesus recibe de los pecadores es por consigniente á un tiempo mismo expiatoria y consoludora ; ella es, por decirlo asi, el salvo-conducto concedido a los pubres pecadores para que pudiesen comparecer en prescuein de Dios sin temor y sin afrenta. Porque en el momento mismo en que el Hijo de Dios recihió como uno de nosotros y aceptó por nuestro amor con tanta resignacion un insulto tan injesto y tan atroz, su Padre, en vista del mérito infinito de una expincion tan grande, borró generosamente de nuestra frente la marca de la ignominia que habíamos contraldo por nuestras culpas, y nos saco de la verguenza que debia hacernos raborizar y helar de espanto en su presencia. Así pues, al tomar el Redentor para si solo la deshonra que nos pertenecia, nos mereció su propla seguridad y su propia confianza delante de Dios, así como por su muerte nos mereció su misma vida (1).

Luego supursto que el recuerdo de nuestros pecados y la conciencia de nuestra ingratitud y de nuestra indignidad nos cubren de

Respondit ei Jesus : Si male locutus sum, pestimonium perhibe de malo. Si autem bene, cur ma cadis? (Joan.)

<sup>(2)</sup> His direct aliquis: Cur non facit quod ipse pracepit? Perculienti, scilicet, non sic respondere, sed maxillam debuit alterum prachere. (Tract. 13 in Jaan.)

<sup>(1)</sup> Dedecorali percato fuimas; quam notam injustum Christi deternit dedecos. Nam sigut sua more mortem nostrom destruata, na pravaricationis nostro dedecos alapa Christo inflicta delevit. (Lib. 11, in Jaza.)

V. DE R. 101.

confusion; supuesto que al levantarnos para ir en busca de Dios, sentimos debilitarse nuestras rodillas y estremecerse nuestro corazon ; supuesto que nuestra lengua vacila y tartamudea, y que el rubor se estiende sobre nuestra frente, hasta el punto de que no osamos levantar los ojos bácia el, ni dirigirle la palabra; debemos figurarnos en nuestra imaginacion el ultraje infomante, el insulto eruel que Jesus esperimento por parte de los pecadores, para bien de los pecadores mismos; este sera un medio aproposito para no dejar abatirse nuestra confianza ni nuestro animo : Recogilate cum que talem enstimuit à peccataribus adversus semelipeum contradiotionem. Y dirigiendo el corazon a Dios debemos decirle entonces con el profeta : Señor, mi bajeza y mi infamia me hacen indigno de que ceheis sobre mi una sola mirada de misericordia ; pero mirad el rostro sagrado de vuestro Hijo Jesus; ved en él la señal de la cruel bafetada que recibio por mi; y par el merito de su ignominia, hoerad la mia, y volvedme vuestra confianza, vuestra proteccion y vuestro amor (1).

# SEGUNDA PARTE.

Al manifestarse el Salvador sensible al insulto que habia recibido en la ocasion solemne de que acabamos de hablar, y al preguntar juridicamente el motivo, obro como nuestro Maestro y nuestro modelo ; porque de ese modo nos dio a entender que los primeros movimientos de impaciencia o de cólera, que el hombre siente cuando recihe una injusticia o una afrenta, no son pecados, supuesto que preceden à la reflexion y al Juicio de la razon. El nos hizo comprender que al sentir el calor subirse al rostro, encenderse la sangre y agitarse el espiritu ; al esperimentar una repugnancia, una antipatia interior en el acto de encontrar a un enemigo personal, de oirle hablar, o de escuchar su nombre, sobre todo si la herida está todavia ensangrentaria y la ofensa es reciente : todos estos sentimientos que se elevan en nosotros sin nuestra participacion, como movimientos de la naturaleza irascible, independientes de la voluntad, no nos hacen culpables à les ejes de Dios, y que por el contrario pueden ser un motivo de mérito, si los ahogamos en nuestro interior y los reprimimos con prontitud. El nos ha enseñado que la ley del perdon de las

ofensas y del amor de los enemigos no nos obliga à abandonar nuestra inocencia bajo el peso de la calumnia, al a condenarnos a un silencio tan absoluto, que no podamos protestar centra la inician persecucion que nos opinime; y que si ella quiere que hablemos con sabiduria y con dignidad canaido nos vemos faculpados o castigados injustamente, ella nos autoriza al mismo tiempo à pedir, à ejemplo de Jesus, la prueba y la razon de los crimenes que se nos imputan, de los indignos tratamientos que se nos hacen sufrir, y à poder decivigualmente; e Si he hablado mal, manifestad en qué; y si he hablado hien por que me heris? y Y, compadecido de nuestra miseria y de nuestra flaqueza, ha querido endulzar así la severidad de la loy que ordena el perion de las ofensas, y facilitarnos su observancia: Ut aon fatigemini, unimis vestris deficientes.

Sin embargo cuando Jesus se quejo de la afrenta que se le hacia, y pidio la razon de ella, habio, es verdad, con una admirable firmeza, pero tambien con mucha serenidad ; el manifestó una dignidad majestuosa, pero al mismo tiempo una grandulzura. Con esta conducta nos enseño que muestra paciencia, a pesar de ser noble, majestuosa y magnanima, no debe dejar por eso de ser humilde y sinesra lo mismo cuando perdonamos, que cuando somos el bianco de la injusticia. El nos enseño a defender auestra inocencia por las vins legitimas, a protejer nuestra virtud con las únicas armas que le convienen, y a rechazar la calumnia y la mentira, no con la colera y la umargura, sino con la paz en el corazon y la verdad en los labios; a no olorgar la razon a mustros enemigos con el espectacido de nuestra impaciencia y de nuestro furor; a no volver amenazas por amenazas, odio por odio ni ofensa por ofensa : y, como el mismo nos dice por S. Pablo : No debemos defarms vencer por el mal, volviendo mal por mal, sino por el contrarie detiemos triunfar del mai por et bien, volviendo bien por mal (1)

En efecto, ¿ con que derecho, dice S. Atanasio, nos atreveremos, siendo preadores como somos, à quejarnos, à entregarnos à los arrebatos de ta colera y à alimentar proyectos de venganza, si sufrimos alguna injusticia de parte de nuestros bermanos, cuando vemos al Hijo de Dios, que es la inocencia misma, sufrir con tanta paciencia por nuestro amor el atroz insulto que le hicieron los hom-

<sup>(1)</sup> Protector noster aspice Dens; et respice in facient Christi tui. (Pr. 83.)

<sup>(1)</sup> Noti vinci a malo, sed vince in bono malom. (Rom. 12.)

bres (2)? (Ah l No seamos tan eclosos del aprecio de nuestros semejantes ni tan susceptibles respecto al honor, supuesto que Jesucristo consintió ser ultrajado por acsotros; imitemos por el contrario su dulzura y su paciencia en sufrir las injusticias que esperimentamos de parte de aquellos que tienen con nosotros la misma naturaleza de hombres, la misma condicion de esclavos y la triste cualidad de pecadores (2).

Si l'essuristo no presento la otra mejilla al que le abofeteo, como les habia dicho que debia hacerse, nos da claramente à entender por su conducta, dice S. Agustia, que este precepto e este consejo del Evangelio debe tomarse, lo mismo que otros muchos, mas bica segun el esprittu, que segun la letra; que el Salvador exige para el cumplimiento de este precepto sublime mas hien las disposiciones del corazoa, que la ostentación material de las obras; que la octon de presentar la otra mejilla puede omitirse, y que lo que nos importa en este precepto es perdonar al que nos injuria y nos ofende, aun cuando sejamos que esta pronto a renovar conitra nosotros las ofensas y las injurias. Porque puede suceder, y suceda efectivamente con mucha frecuencia, que mientras que se manifiesta esteriormente calma y paciencia al recibir las injurias, se allimente en el corazon el resentimiento y el odio (\$\mu\$); y ¿entonces qué significa a los ejos de Dios esa mascara de resignación?

Muy diferente es la conducta del Salvador. Por una parte respondió cen verdad sin manifestar resentimiento, y por otra se resiguó con la moyor tranquilidad á dejarse ahofetear otra vez y à sufrir otros insultos mas bárbaros aun. (Aug. loc. ett.) Así pues Jesuristo confirma en este dia con su ejemplo el gran precepto que nos habia dado ántes con estas palabras: Sabed que mi Padre celestial no os perdonara, sino que por el centrario os castigara del modo mas severo, si vosotros no perdonais con toda la sinceridad del corazon a vuestro hermano que os ha ofendido. (Matth. 18.)

El nos enseñó que basta perdonar en el fondo del corazon, sin

que sea necesario hacerlo con cierta afectacion esterior, y que no es suffciente tener con los que nos han ofendido un trato amable en apariencia, si se conserva en el corazon el odio contra ellos (1). Es decir que Jesus condenó con su ejemplo no solo esas discordías públicas, esas enemistades manificstas, esos odios brutales que estallan slempre en injurias sensibles, en riñas violentas, en traiciones horribles, en asesimatos crueles, y que la civilización moderna ha desterrado á los habitantes de los arrabales y á las clases degradadas de la sociedad; sino que tambien condeno esos odios, que yo liamaria dulces y cuitos, esas enemistades embozadas, esos rencores secretos que no ponen en la mano del ofendido un arma para derramar la sangre y quitar cruelmente la vida à su agresor, pero que aguzan su espíritu y su lengua para hacerles desgarrar la reputación y el honor, tesoros mucho mas apreciables que la vida misma; y desgraciadamente esa especie de enemistades se encuentran en las clases elevadas y aun entre los mismos que ostentan educación y afectan piedad.

¿ No es cierto en efecto que si nuestro projimo tiene la desgracia de ofendernos, aunquesca una sola vez, por un solo acto que la calumnia inventa con frecuencia, è que la maledicencia exagera, aun cuando sea por broma ó por diversion, y aun por ignorancia ó por distraccion : no es cierto, repito, que se nos hace horriblemente antipático, molesto y odioso? Seguimos observando con el los miramientos debidos; no osamos pronunciar en su presencia palabras ofensivas; pero en su ausencia no dejamos de rebajar su mérito, de desacreditar sas talentos, de suscitar dudas acerca de su nudor, de su honestidad y de su religiou, de censurar su conducta y de calumniar sus intenciones; no cesamos de paralizar su industria, de desaminar su clientela, de detener la marcha de sus negocios y de sus intereses; no cesamos de hacerle sospechoso à sus amigos, de Introducir la desconfianza en sus superiores y de escitar contra el el odio de sus parientes. ¿Y qué importa que sigamos visitando a la persona que nos ha ofendido, que le prodiguemos saludos é invitaciones, que le colmemos de atenciones y de cumplimientos, si despues le desgarramas en secreto? En nuestro pecho se abriga el odio, la envidia y la venganza, y tanto mas odiosas, que cuanto al pecado de encubrir una enemistad positiva añadimos el crimem de la hipocresia y de la traicion. Esa falsa generosidad, esas aten-

<sup>(1)</sup> Si enim ille, cum Dens esset toleravit per te als homine percetter colophis entit; to indigeness quoid alliquis tifa convision dicat; et altionem pares. (De Part, Dem.)

<sup>(2) (</sup>Ibid.)
(3) Midi prodest ut alteram maxillam visibiliter homo procheat iritus: fiere coim potest ut quis alteram maxillam visibiliter purcheat, et iratus sit. (Tenet, 115. in Joan.)

<sup>(1)</sup> Nihil prodest ore dimittere, si in corde eum odio habenous. (Hay m.)

ciones afectadas, à las que nos sometemos mas bien por un principio de educación que por espiritu de religion, mas bien por no ofender la vista delicada del mundo que por obedecer la ley de Dios, no bastan para obtener el perdon del padre celestial, que lo ha prometido, no à las reconciliaciones aparentes, sino al olvido sineero de las ofensas y al verdadero afecto del corsazon.

No somos culpables, repito, al esperimentar repugnancia respecto al que nos ha ofendido:, pero pecamos en alimentar esta repugnancia, en secundarla y en manifestarla en nuestros pensamientos, en nuestras aceiones y en nuestras palabras; pecamos en abandonarnos á las imprecaciones, à las madiciones y a las injurias contra el agresor, y este perado es diametralmente opuesto al espiritu del Cristianismo, supuesto que el cristiano, segun la bella espresion de Tertuliano, es el hombre que no tiene enemigos, el hombre que olvida y perdona: Christianus multius est hostis.

Habiendo recibido el llustre martir S. Cristoforo en una plaza pública una bofetada de mano de un miscrable, ceho al momento mano a in espada y se precipito sobre cl. Va ina a atraversarie, cuando se acordo de la bofetada que lesas recibio con tanta paciencia. Al momento se sereno, perdono a su agresor y le dejo ir. En vano el pueblo gritaba a una voz: « Matadie, matadie, muera el insolente, muera el Infame agresor; « Cristoforo respondio con una santa generosidad: a Yo lo haria sino fuera cristiano: Faverem, si non sesem christianus.)

Así pues, cuando la pasion nos domina, cuando los pérfidos amigos nos acousejan, cuando el amor propio nos eseita a tomar venganza de las injurias recibidas, debemos responder con la misma nobleza: No, yo no puedo, yo no deho, y no quiero hacerlo: yo soy cristiano.

De este modo recluzaremos el insulto sangriento que el Dios de majestad recibio de la mano sacribem de un xil pecador, y nos avergonzaremos de no poder sufrir cosa alguna de parte de los hombres siendo como somes pecadores, y hombres de la nada; de este modo nos sentiremos fortificados, y de tal modo superiores a nasotros mismos, que podremos cumplir la ley del perdou y obtener de recompensa. Recoglinte cum qui talem sustinuil a peccatoribus adversus semetipsum contradictionem, ut ne fatigemini, animis restris deficientes. Así seo.

# CONFERENCIA DUODÉCIMA.

La Sentencia de muerte en el tribunal de Caifas.

In judicium equ'in hunc mundum cent, nt qui non vident vident, et qui vident cori fant.

Yo be vanido à este umindo para el juicio ; a fine de que aquellos que so ven venn, y los que ven, queden rivgos.

Joun. XIX. 39.

Este juicio, que el Salvador del mundo ha venido à ejercer en al mundo, es un juicio de misericordia y de rigor, de bondad y de eastigo à un tiempo mismo: In judicium veni in hune mundum; de misericordia y de compasion para los ciegos, à fin de que bran los ojos a la luz; de rigor y de castigo para los que ven, à fin de que queden ciegos hasta el punto de no poder distinguir cosa alguna; Ilt qui non vident vident, et qui vident cœci fiant.

Los ciegos que debian ser illuminados con la luz divina en este misterioso juicio cran los gentiles. Despues de haber reconocido su cegucidad espiritual y de haberla confesado humidemente, debian recurrir al médico celestial que era el unico que podia curarles, en seguida conocer à Jesucristo y crece en el, y linalmente darnosle à conocer y hacernos creer en el. Por el contrario, los que veian, y en este juicio debian quedar realmente ciegos, eran los Judios que tenían en sus manos la ley y los profetas para ver y conocer en ellos al Mesias; pero que en castigo de su presuncion y de su orguilo, no solo no le reconocerían sino que le rechazarían y le harian morir; de modo que ellos y sus descendientes permanecerían en una ceguedad profunda con relacion al misterio de la Redeucion y de la salvación eterna.

Tal es la esplicacion dada por el mismo Jesucristo. En efecto, pensando los Judios que estas terribles palabras se dirigian á ellos, le dijeron : « ¿ De quienes hablais? ¿ Seremos nesotros por ventura esosque ven y que se quedarán ciegos, como deris? » Numquid et

ciones afectadas, à las que nos sometemos mas bien por un principio de educación que por espiritu de religion, mas bien por no ofender la vista delicada del mundo que por obedecer la ley de Dios, no bastan para obtener el perdon del padre celestial, que lo ha prometido, no à las reconciliaciones aparentes, sino al olvido sineero de las ofensas y al verdadero afecto del corsazon.

No somos culpables, repito, al esperimentar repugnancia respecto al que nos ha ofendido:, pero pecamos en alimentar esta repugnancia, en secundarla y en manifestarla en nuestros pensamientos, en nuestras aceiones y en nuestras palabras; pecamos en abandonarnos á las imprecaciones, à las madiciones y a las injurias contra el agresor, y este perado es diametralmente opuesto al espiritu del Cristianismo, supuesto que el cristiano, segun la bella espresion de Tertuliano, es el hombre que no tiene enemigos, el hombre que olvida y perdona: Christianus multius est hostis.

Habiendo recibido el llustre martir S. Cristoforo en una plaza pública una bofetada de mano de un miscrable, ceho al momento mano a in espada y se precipito sobre cl. Va ina a atraversarie, cuando se acordo de la bofetada que lesas recibio con tanta paciencia. Al momento se sereno, perdono a su agresor y le dejo ir. En vano el pueblo gritaba a una voz: « Matadie, matadie, muera el insolente, muera el Infame agresor; « Cristoforo respondio con una santa generosidad: a Yo lo haria sino fuera cristiano: Faverem, si non sesem christianus.)

Así pues, cuando la pasion nos domina, cuando los pérfidos amigos nos acousejan, cuando el amor propio nos eseita a tomar venganza de las injurias recibidas, debemos responder con la misma nobleza: No, yo no puedo, yo no deho, y no quiero hacerlo: yo soy cristiano.

De este modo recluzaremos el insulto sangriento que el Dios de majestad recibio de la mano sacribem de un xil pecador, y nos avergonzaremos de no poder sufrir cosa alguna de parte de los hombres siendo como somes pecadores, y hombres de la nada; de este modo nos sentiremos fortificados, y de tal modo superiores a nasotros mismos, que podremos cumplir la ley del perdou y obtener de recompensa. Recoglinte cum qui talem sustinuil a peccatoribus adversus semetipsum contradictionem, ut ne fatigemini, animis restris deficientes. Así seo.

# CONFERENCIA DUODÉCIMA.

La Sentencia de muerte en el tribunal de Caifas.

In judicium equ'in hunc mundum cent, nt qui non vident vident, et qui vident cori fant.

Yo be vanido à este umindo para el juicio ; a fine de que aquellos que so ven venn, y los que ven, queden rivgos.

Joun. XIX. 39.

Este juicio, que el Salvador del mundo ha venido à ejercer en al mundo, es un juicio de misericordia y de rigor, de bondad y de eastigo à un tiempo mismo: In judicium veni in hune mundum; de misericordia y de compasion para los ciegos, à fin de que bran los ojos a la luz; de rigor y de castigo para los que ven, à fin de que queden ciegos hasta el punto de no poder distinguir cosa alguna; Ilt qui non vident vident, et qui vident cœci fiant.

Los ciegos que debian ser illuminados con la luz divina en este misterioso juicio cran los gentiles. Despues de haber reconocido su cegucidad espiritual y de haberla confesado humidemente, debian recurrir al médico celestial que era el unico que podia curarles, en seguida conocer à Jesucristo y crece en el, y linalmente darnosle à conocer y hacernos creer en el. Por el contrario, los que veian, y en este juicio debian quedar realmente ciegos, eran los Judios que tenían en sus manos la ley y los profetas para ver y conocer en ellos al Mesias; pero que en castigo de su presuncion y de su orguilo, no solo no le reconocerían sino que le rechazarían y le harian morir; de modo que ellos y sus descendientes permanecerían en una ceguedad profunda con relacion al misterio de la Redeucion y de la salvación eterna.

Tal es la esplicacion dada por el mismo Jesucristo. En efecto, pensando los Judios que estas terribles palabras se dirigian á ellos, le dijeron : « ¿ De quienes hablais? ¿ Seremos nesotros por ventura esosque ven y que se quedarán ciegos, como deris? » Numquid et

nos cueci sumus? Y el Sulvador les responde afirmativamente, unadiendo estas palabras todavía mas terribles : « Si fueseis ciegos y conocieseis vuestra ceguedad, no seriais culpables; mas como sois ciegos y en vuestro orgullo pretendeis ver mejor que los demas, vuestro pecado permanecera siempre en vosotros, y con el pecado subsistirá tambien vuestro castigo: Si carci essetis, non haberetis peccatum: nunc vero dicitis: Quia videmus. Peccatum vestrum manel.

Pues bien, esta terrible profecia de la esguedad en la nacion judia debia cacr, este terrible juicio de castigo se cumplio solemnemente en ol tribunal de Caifas. Alli, à pesar de que el Salvador revela y proclama en voz alta que el es el Hijo de Dios, la sinagoga, en nombre de toda la nacion, se obstina en no reconocerie; ella le niega, ella le condena; y à medida que Jesus hace brillar su iuz divian en los ojos de los Judios, se aumenta su reguedad.

Consideremos pues en este dia con un santo terror este misterio de la iniquidad de los hombres y de la justicia de Dios, á fin de que instruidos con el ejemplo de los Judios evitemos el pecado de la obstinación y del endurecimiento, para poder evitar tambien el terrible castigo que les está preparado.

# PRIMERA PARTE.

El silencio misterioso en que había permanecido constantemente el Salvador y que había hecho triunfar su inocencia y su divinidad mucho mas que si hubiera habíado largamente, había reducido á la disesperación à sus jueces inicuos, porque les quitaba todo pretesto y todo motivo para condenarle. ¿ Que hace entonees Caiñas para veneer un ellencio tan estraordinario y que tanta inquietud le causaba? Él imagina conjurar à Jesucristo por cuanto había de mas santo y de mas terrible en la religion judia, por el augusto uombre de Dios, persuadido de que el Salvador, à causa de su profunda religion y de su piedad sincera, y por respeto à un nombre tan santo, había de dar una respuesta. « Vamos, le dice, ya es tiempo de acabar: Yo te conjuro en el nombre del Dios vivo y eterno que nos digas charamente si eres el Mesias, el Hijo bendito de Dios (1). « jo bombre del demonio! esclama en este lugar Origines; porque

el demonio fue el primero que se atrevió á hacer por dos veces esta pregunta à Jesus, y precisamente en los mismos términos : " Dime si tu cres el Hijo de Dios. " El demonio es el que mueve a los homeres animados de su espiritu y hechos sus hijos á dudar de la divinidad de Jesucristo. El demonio es el que ha inventado esta blasfemia. Así pues cuando Caifás repite la misma pregunta no hace mas que imitar al demonio su verdadero padre. [Tract., 35 in Matth.]

Por mejor decir Caifas, añade el venerable Beda, sobrepuja al demonto en malicia, porque si el insiste para obtener de la boca misma del Salvador la confesion de esta verdad, es solo con el animo de calumniarle y perderle. Porque si Jesus se encerraba en una negacion absoluta, Caifas le hubiera convencido al momento de mentira, supuesto que el Salvador habia dicho muchas veces que di era el Mesias y el Hijo de Dios. Y si el respondila afirmativamente, el gransacerdote le declaraba al momento culpable de profanacion contra la religion y de usurpacion de la divinidad. La pregunta pues, observa Teofilacto, era insidiosa, y de cualquier manera que el Salvador hubiera contestado a ella, hubiera puesto en manos de sus verdugos el cueltillo para inmolarle. Por consiguiente Caifas no busea la verdad para creer, sino un pretesto para condenar. ¡Hombre impio! El invoca el santo nombre de Dios para hacer morir al mismo Hijo de Dios [1].

Mas estes culpables designos, que una profunda hipocresia, cuhierta con el manto de la religion, ocultaba à los ojos de los homhires, no podian escapar à la vista del Hijo de Dios, que penetra el fondo de los corazones. En efecto, Jesus responde à esta pregunta, sugerida por el infierno, en estos términos : « Si os digo que yo soy, sé muy blen que uo me erreréis; si por el contrario os pregunto sobre los vertaderos caracteres del Mesias, se de cierto que no me dareis respuesta alguna; de cualquier-modo que sea, vosotros estais resueltos à condenarme (2). »

¡O palabras divinas! ¿Qué es lo que en ellas debemos admirar?; És la sabiduría que descubre los pensamientos mas secretos? ¿ Es la dulzura que se abstiene de toda reconvencion, y que omite toda reflexion severa contra unos hombres cuyos infernales designios acaba

<sup>(1)</sup> Adjuro te per Deum visum, ut dicas nobis, si tu es Christus filius Dei benedictus. (Matth. Marc.)

Interrogabal quidem con ut addiscens credat, sed at dannet. (In More.)
 Si vahis discre, non credetis milni; si autem interrogavero, non respondebits milni, neque dimittets. (Linc.)

de desenmascarar? Porque es como si Jesus hubiera dicho al gran sacerdote: « Tu me conjuras, o Caffas, para que te diga si soy el Hijo de Dies, el Mesias; to afectas un desco sincero de conocer esta importante verdad. Mas yo, que leo tu corazon, sé que si te revelo la verdad, has resuelto no erceria, sino combatiria y formarme de ello un crimen. ¡Desgraciado! Al hacer intervenir el santo nombre de Dios, le haces el ultraje mas sangriento, porque quieres hacarie complice de tu perfidia en la muerte de su Hijo. »

Cuan sabia y cuan preciosa es la declaración que el Salvador hace preceder a su respuesta! Nosotros vemos claramente por este preâmbula que si responde no es porque espere ser creido, ni porque la perfidia de Caifas le haya envuelto un sus redes. Porque antes de responder he descobierto ya los lazos que se le tienden, y hecho ver que conoce todo cuanto Caifas queria en vano ocultar. Luego si responde, no es porque obedece à una interpelacion euya malicia y cuya hipoeresia conoce, sino al respeto que se debe al santo nombre de Dios, nun cuando este en los labios del jimpio que le profana. Si responde no es porque haya sido sorprendido por la simulación del pontifice, sino porque quiere honrar el velo augusto del nombre divino que la encubre. Finalmente, si responde diciendo quien es, no es porque se deje arrancar imprudentemente una verdad que sus jueces son indignos de creer, determinados como estan a hacer de ella el mas deplorable uso ; sino porque cree deber esta revelacion à si mismo, à su Iglesia y a nosotros. ¡Av! ¿Qué hubiera sido de nuestra fe si en unas circunstancias tan solemnes hubiera Jesucristo guardado silencio acerca de su divinidad, o si solo la hubiera confesado con palabras ambiguas? Por mejor decir, si el Salvador hubiera relinsado hacer esta revelación legal y jurídica al consejo supremo, presidido por el gran sacerdote, es decir, á la autoridad legitima y competente, la pertidia de los Judios que no quisieron creerla, bubiera sido en cierta manera escasable, y la fe de los gentiles hubiera estado sériamente comprometida. Por esta razon Jesucristo responde a las dos preguntas que le hace el sumo sacerdote : « Si, vos lo habeis dicho; yo soy verdaderamente el Ilijo de Dios, el Mestas : - Tu divisti, Ego sum. (Matth. Mare.)

Mas no era propio de la dignidad del Hijo de Dios responder simplemente como un esclavo, como un discipulo, o como un acusado á quien se interroga; él debia hablar como Señor que manda, como Maestro que enseña y como juez que condena, y hacer conocer à aquellos hombres inicuos ciertas verdades que no querian conocer. Jesus añade pues con un tono majestnoso y severo : « Sin embargo, yo os declaro que llegará un dia, en que vosotros, que os arrogais el derecho de juzgar al Hijo del hombre, sereis juzgados por el mismo : vosotros le vereis entonces descender sobre las nubes del cielo a la diestra de Dios (1).

¡ Palabras terribles! ¡ Funesta revelacion! No, en tales circunstancias no puede ser este el lenguaje de un simple mortal. Sola la sabiduria increada podia trasladar el pensamiento y el espíritu de les que le escuchaban, del tribunal de los hombres al tribunal de Dios, unir la revelacion de su divinidad al recuerdo del julcio universal que es la prueba de ella, olvidarse de si misma, pensar en la salvacion eterna de los hombres que meditan su muerte y conmoverlos con palabras fulminantes à fin de convertirlos o de hacerlos inescusables. En efecto, es como si Jesus les hubiera dicho : « Que su condicion era independiente de sus crimenes, de sus preocupaciones y de sus errores ; que él no dejaba de ser Hijo de Dios, porque ellos se obstitussen en no reconocarle por tal; que si él comparecia ante allos como su victima, cllos, a su vez, comparecerian un dia ante su tribunal como culpables ; que si el se ballaba al presente entre sus manos para ser tratado como consentio serio, ellos mismos caerán entre sus manos para darle cuenta de su injusticia, de su obstinacion y de su incredutidad ; que hay una diferencia infinita entre el juicio à que el se presenta libremente en esta dia, y aquel à que sas perseguidores se verán un dia obligados a comparecer; entre Callasy el rey de la gloria, entre la asambiea delos impiosy el consejo de los angeles, entre algunos falses testigos y la inmensa multitud de los santos que pronunciaran con él su justa condenacion; que ellos mismos, tan orguliosos hoy, tan insolentes y tan crueles, serán entonces confundidos, bumillados y anonadados por la desesperacton, y reducidos à servir de pedestal à aquel à quien abruman en este momento con su desprecio; finalmente, que ellos volverán á ver todo radiante de esplendor, de gloria y de majestad al que ven al presente caldo en el último grado del envilecimiento, y que supuesto que no quieren reconocerie por su tierno Salvador, esperimentaran entonces en el un just irrevocable, » Asiodo videbilis Filium hominis sedentem à dextris virtutis Dei et conientem in nubibus cali.

<sup>(1)</sup> Verantamen dicovolus: Amodo videlatis Filium komints sedentem i destris virtuis Dei, et venicatem in unlibus cuit. (Matric)

¿Qué diferencia tan notable hay entre la terrible revelacion que el Salvador hace hoy de su divinidad à la soberbia sinagoga, y la que hace en el templo al humilde ciego de nacimiento! Jesus se acerca a este con un aire de bondad familiar y le dice : « Boen hombre, ¿ quieres creer en el Hijo de Dios? Y el ciego de nacimiento le responde : « ¿ Y quién es el Hijo de Dios ? ¿Donde está, Señor ? Porque vedme aqui pronto à creer en él y à adorarie, a Entonces Jesus le dice sonriendose y con una voz amorosa; a Tu le has visto, hombre dichoso. Hele aqui ante tus ojos; el Hijo de Dies sov vo que te bablo (1). . Y con estas palabras le abre Jesus los ojos del espiritu de una manera mas admirable aun que aquella con que le habia abjerto los del cuerpo; el hace descender sobre su inteligencia un rayo colestial, y esta luz le descubre la verdad divina que Jesus acababa de revelarle con sus palabras. El le comunica la certeza y la conviccion perfecta, y con ellas la fe y el amor divino. Entonces el elego de nacimiento esclama fuera de si : « Señor yo creo en vos. » y prosternandose à sus plés le adora : Credo Domine. Et providens adoravit cum.

Así pues Jesucristo se manifiesta al ciego de nacimiento y a Caifas como Hijo de Dius, y Dios en sí mismo; mas al primero como un Salvador, y al segundo como un juez. A aquel se revela para el perdou, y a este para la venganza; para el uno tiene palabras de amor, y para el otro las tiene de indignación; al primero promete su misericordia, y al segundo amenaza con su formidable justicia.

l'Por qué pues esta diferencia? Porque el profeta habia anunciado que el Mesias se manifestaria anucceo a los hombres para salvarlos: pero que se baría impenetrable à los soberbios y los dejaria percecer [2]. Pues bien, el clego de nacimiento busca para encontrar, pregunta para saber y cree para adorar, y ved cuanta es su ventura. El encuentra, el sabe, el adorar, y por un miliagro, mayor aun que el que le habia vuelto la vista del cuerpo, consigue tambien la vista del alma: Qui non videbat, vidot. Caifas, por el contrario, no pregunta sino para sorprender, no escucha sino para engañar, no indaga sino para condenar, y de ahi nace que al mismo tempo que Jesus le instruye, le abandona à su ignorancia. Además tiene delante de si al Hijo de Dios sin conocerle y le oye sin

creerle; y la magnifica revolucion que Jesucristo le bace solo sirve para hacer al pontifice mas obstinado, mas perverso y mas ciego: Et qui vident, corci funt.

Efectivamente, lejos de aprovecharse de esta sublime revelacion para su salvacion, abusa de ella para atraer el odio sobre el Salvador, y acelerar su propia perdicion. Y, ! o diabolica maldad ! ! o infernal hipocresia! Caifas aguardaba precisamente que esta respuesta saliese de la hoca del Salvador; y para obtenerla habia hecho intervenir el nombre de Dies. Al oiela pues, esperimenta un perfido gozo en el fondo de su corazon. Porque siendo la cualidad de Mesias inseparable, segun las profecias, de la diguidad de rey, Caifás creyo que desde el instante en que el Nazareno se proclamase el Mesias, podria deducir de aqui que aspiraba á hacerse rey, y que por consiguiente tendria derecho a aensarle, como le acuso en efecto ante Pilatos de aspirar à la soberania (1). El compone su rostro con todo el esterior de la tristeza, mientras que se regocija en su interior; el hace el papel de pontifice zeloso por el honor de su Dios menospreciado, siendo así que solo trataba de saciar su odio. Para producir Cuifas una impresion mas profunda en el pueblo, y hacer mas vivo con demostraciones esteriores, dice S. Leon (de Pass.), el horror que espresa en sus palabras, se abandona á movimientos violentos y a todos los arrebatos de un hombre que estuviera poseido de un dolor vehemente. El desgarra con furor sus vestiduras y las insignias del sucerdocio, como lo hacian los Judios, segun S. Gerónimo, cuando oian blasfemar de Dios, y dando un gran grito esclama : ¡ Que blasfemia ha pronunciado ! ¡ El miserable ha blasfemado ! Vosotros todos los que estais presentes habeis oido la blasfemia! ¿Que necesidad tenemos ya de buscar pruebas ni de examinar testigos para condenarle (2)?

Desgraciado Caifas, dice S. Leon, que no comprendió en su ceguedad el misterio teralho que cumplia entonces por aquel acto de sacrilego frenesi, por aquella pantomina de dolor. Al desgarrar el mismo sus vestiduras, y pisar las insignias del sacerdocio, se degrado con sus propias manos, hizo dinision voluntaria del honor y de la digaidad de gran sacerdote; y, criminal y verdugo à un mismo tiempo, ejecutó en su persona esta ignomialosa sentencia (3).

<sup>(1)</sup> Et vidisti eum, et qui loquitur tecum ipse est.

<sup>(2)</sup> Quontam to populum humilem salvum factor; et oculos soperborum humiliabis. (Ps 17.)

<sup>(1)</sup> Hone invenimus dicentem se Christum et regem osse,

<sup>(2)</sup> Time Princeps sacerdotum scidit vestimenta sua, dicens: Blaspliemavit, Quid affine egenus testibus? Eéce nune audistis blasphemiam. (Matth.)

<sup>(3)</sup> Nesciens quid line significaret insuma, sacerdotali se honore privavit. Ipse

En efecto, observad que Jesucristo no prometio à Pedro fundar soble el su Iglesia ni entregurle las llaves del reino del cielo, sino cuando Pedro reconocio su divinidad y la confesi en estos términos:

« Vos sols el verdadero Hijo de Dios vivo (1). » Pues bien, así como à la fe en la divinidad de Jesucristo que había sido revelada por Dios a Pedro, y à la confesion que hizo de ella públicamente, fué à lo que deblo, el ser elevado, al soberano sacerdocio de la Iglesia cristiana, así tambien la negación de este mismo dogma y la obstinación en rechazario públicamente segun las sugestiones de Sata-

nás, hicieron perder á Calfas el pontificado supremo de la sinagoga.

Por otra parte, uno era justo que Caifas fuese despojado de su sacerdocio, desde el instante mismo en que habia negado la divinidad de Jesucristo, oculta bajo el velo de la humanidad, y habia osado acusar de biasfemia al pontifice eterno, de quien emana todo sacerdocio? No era justo que fuese depuesto al momento por su superior, cuvo origen y cuyo poder divino habia negado, y que el mismo fuese en su propia persona el ejecutor de un castigo tan grande? Observad tambien, dice San Hilario, que el desgarra sus vestiduras en el momento mismo en que Jesucristo se declara hijo de Dios y Mesias, en presencia de toda la nacion, representada en las personas de sus jefes. Así pues apenas Jesucristo se descubre de una manera legal y solemne per lo que es realmente en si, cuando todas las sombras que estaban destinadas à figurarle desaparecen; y el sacerdocio de Anron cesa tan pronto como se establece el sacerdocio de Jesucristo: la ley desaparece ante el Evangello, y ante el espiendor de una tau grande majestad, el velo de las Escrituras figurado en las vestiduras sacerdotales se rompe subitamente (2). Caifas, pontifice judio, añade S. Gerónimo, desgarra sus vestiduras; mas el soldado gentil no dasgarra en el Calvario la túnica de Jesus, sino que la conserva infacta. Todo esto significa que el sacerdocio de Jesueristo, cuvo emblema son las vestiduras, permanecerá perpetuamente en medio de nosotres que somos los Gentiles, y que por el contrario el fué destruido y abolido para siempre entre los Judios (3).

56 spolist, et prupris manibus poutlikulin induments discorpens, que sila est sul executar opprobrii (Serm. IV. se Pare.)

; Admirable historia de la pasion del Redentor! ¡ Que de verdades encierra, y cuántos misterios se cumplen en ella!

Notad sin embargo un nuevo rasgo de la mulicia infernul de Caifas. Despues de todo le que ha hecho y lo que ha dicho, no pronuncia la sentencia por sí mismo; sino que finge querer recoger los votos de sus concolegas. El se vuelve hácia los miembros que componian el consejo, y les dice : ¿ Que os parece? Quid vobis videtur? O modestia hipocrita! ; Aparentar querer oir los votos de los senadores, despues que les ha declarado les ha impuesto el suyo propio! ¡Fingir que quiere asegurarse si ellos piensan que el Nazareno es digno de muerte, cuando el mismo le ha condenado ya anticipadamente ! ; O astucia infernal ! Despues de haber desgarrado él mismo sus vestiduras, con todas las señales del mas profundo horror : despues de haber llenado, con un acto tal, á todos los presentes de un religioso terror; despues de haber calificado dehorrible blasfemia la respuesta del Salvador; despues de haber declarado que no había necesidad de nuevas pruebas ni de nuevos testimonios para lanzar contra él una sentencia de muerto; ¿no es una irrision amarga preguntar à los senadores su parecer? ¿ Era esto porque los ministros podían tener acaso un parceer diferente del de el gran sacerdote, slendo así que su autoridad estaba reputada como infalible entre les Judios? Por etra parte, dice S. Juan Crisostomo, ¿que libertad de sufragio podían dejar à los jueces subalternos esos gritos, esc furor, y la escena de escándalo, en una palabra, que su jefe habia sabido representar tan bien ?

Así pues la respuesta del gran consejo es tal como debia esperarse de unos viles aduladores, que rivalizaban con Caifás en odio contra Jesus, que particiban de sa furor y que, de concierto con el, babian acordado pocos dias antes la muerte del Salvador. Todos se levantaron de sus asientos, y esclamaron á una voz : Si, nosotros ercemos tambico, que merces la muerte (1).

¿Como, verdugos, condenais nsi, sin mas examen, a la pena de muerte al autor mismo de la vida? ¿Cosa incomprensible! Pilatos, aunque Gentil, no querrá como veremos despues condenar al Nazareno a ciegas. El exigira acusaciones prucisas, pruebas solidas y tesfimonios sinceros. El usará de todos medios, aun licitos, para salvarle. Seis veces declarará que no encuentra en el crimen alguno, y al lavarse públicamente las manos, dará un testimonio solemne de

<sup>(4)</sup> Tu vs Christus Filius Bei vivi. (Matth. 47.)

<sup>(2)</sup> Christi majostate audita, vestem sibi disciodit; ipann videlicet, quo contegibator, sebanencom legis abrumpans. (Canon. 32. in Matth.)

<sup>(3)</sup> Milites grailles una sciodant timicam Christi; saterilotes vero acindont diguidatem accessorii un

<sup>(1)</sup> Qui cumes respondentes dixerunt, Reus est mortis, (Marc.)

la inocencia del Salvador. Y la sinagoga y los principes de los sacerdotes, en esta cuestion capital, de la que depende la libertad politica, lo gracia espiritual y la salvacion eterna de la nacion entera
que aguarda un Mesias despues de tantos siglos, no se cuidan de
camminar la conducta, la vida, la doctrina y los milagros de Jesus
de Nazaret; no lacen indagacion alguna para asegurarse de si es ó
no el Mesias; sino que confunden precipitadamente las cosas divinas con las fumanas, y buriandose de todo derecho y de toda justicia, sin motivos y sin pruebas, bajo la sola asercion de Caitas, tratan al Hijo de Dios de blasfemador de Dios; ellos le niegan, le condenan à muerte, y segum la profecia, carreu ciegamente a derramar
la sangre inocente alvina del que habia senido para salvaries (1).

Fijad lambien la atencion en esta palabra; a Todos; Omnes. El Evangelista no la espresa sin intencion. Ella es en efecto una especie de esclamacion sentenciosa, o como un gemido de escandalo y de dolor, que denota una gran sorpresa. Ella significa cuán admirable es que entre tantos personajes, todos distinguidos por su nacimiento o por su suber, por su autoridad o por su rango no se encontrase uno solo que tuviese bistante conciencia y hastante valor para havocar la justicia y profestur contra la falla de pruchas y contra las intrigas manifiestas. No; todos sin escepcion ratifican, y confirman esta sentencia de inuerte, tanto más injusta cuanto mas procipiidamente luc pronunciada: Dicerunt omas: Reus est mortis.

Sin embargo, este consejo, compuesto del soberano pontifice, do los principes de los sacerdotes y de los ancianos del pueblo, representaba toda la nacion judia. Y ved aquí á todo el pueblo, per el organo de sus representantes, negando al Mesias que le estaba

prometido, que nace de él, y que dehia reconocer y adorar.

Mas no se hace burla de Dios impunemente: Deus aon irridétur!
No se desprecian impunemente sus luces, sus graelas y ans insujiraciones. No se levanta impunemente la caleza para insultar su persona, su doctrina y su ley. Ved sino à ese mismo pueblo herido con
un castigo terrible en el momento en que se hace culpable de un
erimen ton enorme. En el momento es despuiado de todos sus grivilegios y de todas sus glorias. Entonces principia para el la horrorosa serie de desgracias que le han sido anunciadas por los profetas,
por no haber conocido el tiempo de la visita, ni al Salvador divino

que se ha dignado venir a verle en persona. Mas, en tanto que los Judios desconocen al Mesias, el se descubre á los Gentiles. Jesucristo, condenado por el soberano pontifice de los Judios, funda su sacerdocio eterno. Condenado como blasfemador de Dios, llama a si à todas las naciones de la tierra para que le reconozcan, le bendigan y le adoren en espiritu y en verdad. De estemodo, jo grandeza, o magnificencia de los misterios del Salvador! mientras que figura como culpable, obra como juez ; pronuncia una sentencia de muerte eterna contra el alma de aquellos que quieren quitarle la vida del cuerpo; y de este modo cumple la terrible mision que ha venido á ejercer en el mundo, en virtud de la cual vuelve la vista á los ciegos, que conocen su estado y piden humildemente ser esclarecidos, y castiga con una ceguedad terrible à los que tienen la presuncion de ereer que ven. De modo que estos caminan inciertos en medio de las tinieblas del espiritu y del corazon, de los errores y de los vicios, viven y mueren sin abrir los ojos, y pasan de la ceguedad temporal à la ceguedad eterna : In judicium ego in hunc mundum veni ut, qui non vident, videant; et qui vident, eaci finnt.

### SEGUNDA PARTE.

Esta sentencia del Salvador, que vemos hoy cumplirse contra los Judios en Jerusalen y en el tribunal de Caifas, ha continuado desde entonces y continua aun ejucutandose en todos los paises del mundo. A la hora misma en que nosotros hablamos, gracias à los esfuerzos generosos y sublimes de los Misioneros católicos, enviados por la verdadera Iglesia, y diseminados por toda la tierra en número de tres mil y quinientos, los países idolatras, los regiones mas barbaras y mas inhospitalarias, los pueblos enteros, sentados por muchos siglos a la sombra de la muerte, encuentran la vista del alma y abren los ojos à la loz del Evangelio. Los ciegos ven à Jesucristo por el ministerio de sus nuevos apostoles llenos de su espiritu y fortalecidos con su gracia; Jesus continúa aun desde lo alto del cielo la mision que principio à ejercer en la tierra, y por la que vino a vivir entre nosotros , la de esclarecer al mundo : Ut qui non vident, vidennt. Mas en tanto que Dios, en su bondad, hace brillar la luz para tantos hombres, en su colero, deja sepultados á otros muchos desgraciados en las mas horrorosas tinieblas. ¡Ved entre otros, á los llamados filosofos de Alemania, de Francia y de Inglaterra l A fuerza de estudios, de raciocinios y de investiga-

<sup>(1)</sup> Non est qui invocet justitism, et judicet vere; pedes corum ad malum currunt ut effundant sanguinem innocentem.

ciones, hechos deistas, panteistas o ateos, han perdido las nociones mus secillas de Dios, de la Religión y de la ley natural; han obvidado las creencias mas universales y mas comunes de la humanidad, y agitándose en un circulo funesto de sistemas vergonzosos, contradictorios y absurdos, despues de haber profesado todos los circores, han acabado por morir en la duda o en la negación de toda verdad. ¡Abí ¡ coán dignos son de compasión! Su ciencia no es otra cosa que hocura ¿ sus doctrinas no son mas que horibles estravagancias. Ellos se circen ilustrados, y andan vagando en la oscuridad; ellos piensan que ven, y sin cinhargo estan ciegos; ellos creen raciocinar, y no hacen mas que delirar; y a pesar del soberbio titulo de racionalistas que se dan a sí mismos, han perdido no solamente la fe, sino tambien la razon; "Otti vident, core; junt."

Ved también à esos herejes obstinados. Igualmente idólatras de su razon individual, tienen la pretension de entender la Escritura à su manero, y no hacen etra cosa que levantar constantemente nuevas sectas sobre las rumas de las antiguas ; sus cerebros enfermos forjan cada dia nuevos símbolos contrarios al símbolo constante de la Iglesia universal, y por medio de su libre examen van demoliendo uno tras otro todos los dogmas católicos, y destruyen en si mismos y en los demas las primeras verdades del Cristianismo. Desgraciados! Ellos ereen seguir la pura luz de su intellgencia, y no hacen otra cosa que obedecer à la arrogancia y à la malicia de su corazon. Ellos creen poscer solos el verdadero sentido de los libros santos, y no pueden descubrir los dogmas luminosos ni las consoladoras verdades que contienen; y mientras que piensan poder hasturse a si mismos y penetrar mejor que los demás las cosas divinas, se hacen de dia en dia mas ciegos aun para los mas sencillos conocimientos humanos: Qui vident, caci fiunt.

JAhl En enanto a esos espritus à quienes um filosofia desarreglada o una orguliosa herejia ha hecho salir de los caminos de la humilde je, para lamarse en los senderos de todos los errores, cuánto mas preferible seria que no estuviesen dotados de razon, que no que abusasen de ella: mucho mas les valiera no haber aprendido cosa alguna, que haber adquirido una elencia funesta, mas util les seria ser ciegos de nacimiento, que ver falsamente; mas les valiera ignorar el Cristianismo, que combatirlo, y carecer de toda nocion del Evangello, mas bien que interpretarlo a medida de sus qeseos y de sus pasiones. Ellos serian culpables indudablemente ante la ley natural, mas no ante la revelacion positiva. Su pecado, como el de los

Gentiles, seria menos grave, y si ellos conociesen su ceguedad, si buseasen la luz de la verdadera fe con un espírita humilde y un corazon docil, la gracia que ilumina á tantos Gentiles, los iluminarin à ellos, y acabarian ciertamente por no caer en ningun pecado : Si carci essetis, peccatum non haberetis. Mas ellos conocen el Cristianismo, y lo niegan; la Iglesia, y la persiguen; el centro de la unidad, y se alejan de él; la enseñanza católica, y la calumnian; las antiguas ereencias de los pueblos cristianos, y las desechan bajo pretesto de que repugnan à su razon, siendo así que solo combaten su orgalio; ellos se glorian de comprender el Cristianismo mejor que la Iglesia universal, y de tener ellos solos, que son de ayer, unas luces mas vastas que todos los doctores católicos que han aparecido en el espacio de diez y ocho siglos. Ved aqui por que son verdaderamente ciegos ; ved aqui por que jamás curarán de la ceguedad, que es culpable en ellos, por que es voluntaria. Ellos serán sumergidos por el contrario en su ceguedad misma como en un gran pecado, y su obcecacion permanecerá en ellos como un terrible castigo: Nune vero dicitis: Quia videmus. Peccatum vestrum manet.

Esta sentencia divina se cumple tambien aunque de diverso modo en esos católicos que, presuntuosos á la par que ignorantes, engreidos con la ciencia de los colegios, con la moral de las novelas y con la crudicion de los almanaques, se imaginan ser mas ilustrados en materia de religion que los eclesiásticos mas sabios, los hombres mas pindosos y las mujeres instruidas en la escuela misma de la devocion. Ellos tratan el Evangelio con tanta ligeresa como se trataria la mitologia ; ellos declaran que sus dogmas son demasiado oscuros, sus misterios demasiado incomprensibles y su moral demasiado severa; ellos condenan la abstinencia, reprueban el celibato, desacreditan el estado religiosa, se burian de las prácticas de mortificación y de piedad, y ponen en ridiculo el pudor, el recata, la enridad, la delicadeza de conciencia y la devocion. ¡Desgraciados! Ellos usan este lenguaje porque creen comprender mucho, y nada comprenden; ellos se imaginan ver, y estan ciegos, y su ceguedad se aumenta cada dia mas : Qui vident, cuei fiunt. Mas estes son ciegos inescusables porque cierran voluntariamente los ojos al sol de la fe en su mas brillante apogeo; estos son ciegos mas culpables que los mismos herejes, porque rechazan una luz que les ha alumbrado desde la cuna. Por consiguiente su ceguedad, que es a la vez el preado y el castigo de su espíritu soberbio y de su corazon corrompido, será eterna. Nunc vero dicitis: Quia videmus. Paccatum vestrum manet.

Y ¿qué es en efecto la fe de esos católicos en medio de sus protendidas luces? Es una fe enferma, déhil, moribunda y cuasi estinguida. Una fe que pende de un cabello y que duda de su propia existencia, porque ellos mismos no saben si creen ó no, si son ó no son cristianos; finalmente es una fe cubierta con las tiniebhas de un conazón vicioso, mucho mas espesas que las que envuelven un espiritu estraviado.

; Ay! Si alguno de nosotros, entrando dentro de si mismo, reconoce que este es el estado à que se halla reducida su fe; si se siente humillado y confundido, si tiembla al ver una fe tan debil y tan fria en comparacion de la de los verdaderos cristianos, que es tan sencilla, pero tan viva; tan firme, pero tan ferviente; tan combatida, pero tan dichosa, que recuerde que Jesucristo nos ha enseñado que la humilde oracion es el medio eficaz para reanimar nuestra fe y para aumentaria (1).

La religion no es un negocio de orgullosa discusion, sino de humilde creencia; Jesucristo no vino al mundo a establecer un colegio de sofistas, sino una asamblea de creyentes. La oracion es el medio por donde se instruye el hombre en su escuela ; cuanto mas humilde es, tanto mas aprende, y los progresos son en ella tanto mas rapidos cuanto mas docil es el discipulo. Obligad pues à vuestra inteligencia a que tribute homenaje à la verdadera fe; humiliad vuestro orgullo, renunciad à la vanidad de vuestras luces; desconfiad de vosotros mismos y de toda doctrina que no os sea presentada por la Iglesia, depositaria única y fiel de las verdaderas ercencias, maestra inefable y columna solida de la verdad ; bumiliaos y orad. Y en tanto que los imitadores de los judios soberbios permanezcan en las tinichles del orguilo, vosotros seréis milagrosamente esclarecidos, à ejemplo de los primeros Gentiles, nuestros padres en la fe, por esta luz divina, que al ilustrar vuestro espirita, enardocera tambien vuestro corazon helado, y os comunicará la inteligencia práctica de los divines misterios, et apego y et amor à las leves divines, y la fuerza necesaria para cumplirlas. Desde entonces, tranquilos y felices durante la vida, lo seréis mucho mas despues de la muerte, y sobre todo en ese dia solemne en que el Hijo de Dios renovará de una manera pública y brillante el gran juicio que vino à ejercer, y que ejerce aun en el mundo de una manera especial y oculta, lluminando à los ciegos y dejando ciegos à los que ven. Porque entonces, los hombres de presuncion y de orgullo, que pretendiar durante la vida llustrarse con la entorcha de la ciencia profana, quedarán ciegos y sumergidos en las tinieblas esteriores, in tenebras exteriores, mientras que los humildes, los hombres sencillos y piadosos, que prefieren permanecer durante esta vida en su dichosa ceguedad, en medio de la santa oscuridad de la fe, gozarán en el ciclo de una vista bienaventurada, y à la lux de la gloria podrán comtemplar à Dios con amor por toda la eternidad: In judiciom ego in hume mundum veni ul, que non vident videant; et qui vident, encrifont

ANI

OMA DE NUEVO LEÓN

# CONFERENCIA DÉCIMATERCIA.

Los Oprobios.

Non confundantur super ma que quereas les Deus Ierrel : quonian prophot e austinsi popularian, correit confusta facteo mean, Zelus donne lus consellime, el ilorobrio capribrantium lide cociderant super me.

No sean confirmation per causa mis las que te huicas. Dias de terret - paes por la causa de suprifica el oprobles, y la liprominia las colientes mi esses. Parque el celo dete cha que la devendo, y las injurias de los que la ultrajon han canto colies ma.

Ps. 680

Desgraciado Sanson ! Cunado cavo en poder de los Filisteos, estos le arrastracon al altar de Dagon su idolo para ofrecerle un sacrificio digno de el, insultando en el templo mismo de esta faisa divinidad al adorador mas flel del verdadero Dios. Con este designio le colocan en medio de cifos y le sacan los ojos de la manera mas bárbara; despues, los unos le bacen las mas insultantes reconvenciones, los otros se burian de el y le ofenden con los mas impuros sarcasmos; estos le dan bofetados, aquellos le abruman con golpes tanto mas erueles y mas bajos cuanto que se dirigen contra un hombre pribado de la vista y cargado de cadenas; todos, en um palabra se apresavan à maltratarle à porfia, à injuriarle y à prodigarle los mus sangrientos ultrajes que puede imaginar la crueldad unida al desprecio que inspira un enemigo detestado y envilecido (1). Estos indignos tratamientos contra este hombre fameso se prolongaron basta tanto que, principiando a crecer sus cabellos recobro sus fuerzas é hizo desplomarse el templo sacrilego, sepultando en sus ruínas a todos los que

 Praceperunt, il vocaretur Samon, et ante con luderet: (rel) Ut risum nolis probest. Qui addactis de rarcere, ludelat ante cos; (rel) Luditirio erat corum ipsis: (Indic. 16). formaban una diversion de sus humillaciones y de sus sufrimientos.

Yo no creo que se encuentre en los libros santos una figura mas viva y mas fiel de las ignominias y de las afrentas que Jesus sufrio en cesa de Calfas, vergonzoso santuario del demonio, à quien los Judios ofrecieron un sacrificio: sacrificio tanto mas agradable cuanto era mas impio; porque ellos insultaron del modo mas barbaro al lijo de Dios, modelo de sartidad y de inocencia.

Pero el mismo Jesucristo dijo por su profeta; « Ninguno de los verdaderos fieles se escandalice ni se ruborice de las horribles humillaciones de su Salvador : Non confundantur super me qui quarunt te, Domine, a Forque el nuevo Sansou, desplegando la fuerza de su divinidad, hara lambien al morir que se desplome la sinagoga, hecha el verdadero edificio consagrado al culto de Satanás, y envolverá a les Judies en la destruccion de su ciudad y de su templo. Sin embargo, no es únicamente la malicia de los hombres, sino mas hien la voluntad de Dios; no es unicamente el odio de sus enemigos, sino mas bien su amor ardiente a la verdadera casa de Dios, à su Iglesia, lo que le hace sufrir tantos insultos y lan inhumanos tratamientos, ¡ Ah! El se ha encargado voluntariamente de explar todos los pecados de los hombres, y ved aqui por que todos los ultrajes que los hombres han hecho y hacen todavia a la majestad de Dios caen reunidos sobre su cabeza: Quia propter te sustinui opprobrium, operate confusia faciem means. Zelus donnes tue comedil me; et opprobria exprobrantium tibi ceciderunt super me.

Tal es, almas cristianas, el punto de vista bajo el que debemos considerar hoy el grande, el profundo y el frecomprenable anistro de los oprobios de Jesuscristo. Nosatros debemos ver en el los medios contrarios à la sabiduria del mundo, con que la sabiduria de Dios quiso borçar la ignominia del hombre, convertir y vencer al mundo, a fin de que podamos concluir con S. Gregovió que cuanto mas embierto de ignominias estuvo por nosotros nuestro Suivador, tanto mas disno es de nuestros adoraciones y de nuestro amor.

# PHINEBA PARTE

El gran Sanhedrin, presidido por Caifás, acababa de declarar por unanimidad que Jesus, autor de la hendicion y de la vida, era culpable de blasfenia, y mercela la muerte. Al momento se hace señal à la indigna soldadesea à quien estaba conflada la custodia del preso para que le llevasen al patio de esta casa fatal, con orden de tenerie alli durante el resto de la noche, para disponer al dia siguiente de su persona. Entre tunto se dio à todos plena libertad para hacerle sufrir todos los ultrajes de que es capaz la insolencia cuando va guinda por el odio y la crueldad. Ved aqui pues que estos nuevos Filisteos se agrupan alrededor del nuevo Sanson sempjantes à lobos hambientos que circulan alrededor de una débil oveja. En seguida principia y continua basta el dia contra la adorable persona del Salvador aquella escena barbara cuyos numerosos escesos nos han descrito los evangellstus, dejandonos adivinar otros muchos.

Un solo rasgo de semejanza faita entre el nuevo Nazareno y aquel que fué su figura; y es que à Jesus no le sacaron los ojos como á Sanson. Ciertamente los Judios hubieran llegado hasta este esceso, supuesto el odio, la mallela y la barbarie que habia en ellos ; mas una mano invisible les impidio cometer este ultraje contra el verdadero templo de Dios, contra la obra del Espíritu Santo, contra el cuerpo adorable de Jesucristo, el cual debia permanecer intacto. No obstante, los verdugos cubrieron sus ojos con una miserable venda de harapos, por temor de ser turbados por la majestad divina de sus miradas, y para insultarle con mas libertad y mas qudacia; Et cuperunt colore faciem ejus, Marc. De este modo los unos le empujan, los otros le maltratan ; estos hieren su enbeza con furiosos golpes, aquellos imprimen en sus adorables mejillas crueles bofetadas; otros, ; o tormento atroz! le arrancan la barba; otros en fin, por un refinamiento de desprecio, manchan su rostro sagrado con impuras salivas (1). Y para manifestar que miraban como una impostura la revelacion que el acababa de hacer de su divinidad, y convertir en irrision el título y la cualidad de profeta que los pueblos le doban, doblan la rodilla ante el como ante una falsa divinidad, le saludan como a un profeta de burias, y le hieren despues y le dicen con una ironia cruel y una insultante risa : a Cristo, adivina cual de nosotros es el que te ha herido; » en tanto que otros le cargan de golpes y de bofetadas acompañadas de burlas amargas, de sarcasmos mordaces y de horribles blasfemias (2).

¡ Qué ultraje! ¡ Qué indignidad! ¡ Oufrenta del Des Salvador | Jamas criatura alguna, por vil que ella sea, dice san Buenaventura, ha sido tratada con mas desprécio que lo es hoy el Criador y el señor del mundo (1). ; Cosa increible! ¡ El Dios de la sabiduría que ha lospirado y enviado a los profetas es convertido en objeto de irrision como un impostor y un falso profeta! ; Y este rostro divino, ante el que las olas del mar se calman respetuosamente; este rostro celestial, ante el que el sol, al contemplarle sobre la cruz, pierde el resplandor de sus ravos ; este rostro adorable que forma el encanto y las delicias de los angeles, y sobre el que no pueden jamas echar una mirada de amor sin acompañarla con un sentimiento de veneracion; este rostro divino, todo resplandeciente con la claridad de la luz eterna, del que procede la gracia, del que desciende la dulzura, en el que brilla la hermosura y reina la majestad ; este rostro santo y augusto, delicia de los ciclos, consuelo de la tierra, terror de los infiernos, dulce objeto de las complacencias eternas del Padre celestial; este rostro... ; o cielos, estremeccos de horror; tierra, abre tus abismos! el rostro del Hijo de Dios es afeado por las crueles bofetadas y las salivas inmundas de viles sereshumanos y de los mas criminales de entre los hijos de los hombres (2) !

Mas, jay l; o desgraciados judios l Los desacatos horribles que hacen sofric al Hijo de Dios son vengados en el momento mismo en que son cometidos. ¿ Los ultrajes con que abruman el cuerpo sagrado del Salvador son el simbolo del horroroso anatema que caera sobra sus almas ! En justo castigo de las hofetadas y de los golpes con que abruman à Jesus, cabeza adorable de la Iglesia, en el momento en que le tratan de profeta por burla, principian ellos, dise Origenes, à ser maltratados, por Satanas. Ellos reciben la terrible hofutada que los arroja de la Iglesia, y los deshereda de verdaderos profetas y de toda clase de profecias (3).

En tanto que manifiestan el mas profundo desprecio hacia Jesus, y mancham su restro con las inmundicias de sus impuras hocas, se hacen almomento semejantes a Cain; es decir el jugneto y la afrenta del universo, y se ven despreciados de Dios y de los hombres. Finalmente al cubrir el rostro de Jesucristo, dice el venerable Beda, se privan a si mismos de la gracia y del conocimiento de Jesu-

Et viri, qui tenebant, illudebant ei cadentes (Luc.) Ture expuerunt in facient ejus, et colaphis eum caciderunt, (Matth.)

<sup>(2)</sup> Et interrogabant eum dicentes: Prophetiza nolas, Cirriste, quis est qui te percussit. Et alia multa blasphemantes dicebant in eum. (Matth, Loc.)

<sup>(4)</sup> Nihil vilos in mundo estimatom est Domino mundi. (De Perfect. vile. 6.) (2) Horrete, colum et terra, universaque creatura: in quam faciene, quas iniu-

terunt injuries. (Euthym. in Matth.)

<sup>(3)</sup> Colaphis exciderant sanctum Ecclesiae caput: propher quod ipsi colaphimatură Sanua; receperant alapam elernam, et amus prophetia privantur. (Touri, in Matti.)

cristo 1). Los oprobios del Salvador no tienen por consiguiente nada que pueda hacer que los verdaderos cristianos se ruboricen del qua es su cabeza; porque si el los sufre como hombre, los castiga al mismo tiempo como Dios: Non confundantur super me qui querunt te; Deus Israel.

Por otra parte estos oprobios han sido anunciados por los profetas con toda la exactifud y toda la precision que se encuentra en los evangelistas. Joh, hablando del Mesias, habia esclamado: Ellos me han becho mil ultrajes; ellos han herido mis mejillas con horribles bofetadas; tan cobardes como feroces, se han saciado, por decirlo ast, con mis tormentos (2). Jesucristo había dicho igualmente por hoca de David : Yo be sido tratado, no solo como el último de les hombres, sino como el mas vil insecto de la tierra; despues de haber sufrido toda class de humillaciones, he venido a ser el deshecho del vil populacho, y como el oprobio y la abyeccion misma (3). El Cristo se babia espresado por boca de Isaias en estos terminos : Yo abaydone mi cuerpo à sus goipes y à sus contusiones, yo ofreci mi rostro a un dolor atroz, dejando que me arrancaran la barbo (4). Ademas: él mismo habia anunciado todos estos maios tratamientas poco dempoantes de someterse á cilos; porque habia dicho a sus apostoles : Ved aqui que vamos à derusalen, donde seré llevado ante los principes de los sacerdotes, los escribas y los ancianos del pueblo, los cuales me condenarán a muerte. Mas antes que esta sentencia se ejecute, me entregaran à les gentiles para que se burien de mi, me escupan y me azoten (5).

Mas supuesto que el Salvador, que sufrio estas oprobios, los hizoanunciar tantos siglos antes; supuesto que el mismo los predijo con una tierna complacencia, es evidente que ellos proceden de una causa muy elevado ; que decididos en les consejos de Dios, han sido dispuestos por su voluntad y preparades por su mano invisible, y que per consiguiente no pueden ser atribuidos à la casuali-

(4) Velaverunt eum, ut à scipsis gratiam cognitionis ejus abscondant. (10

dad ni solo à la licencia y crueldad de aquella soldadesca desenfrenada. Porque Jesucristo, observa S. Leon, sufre este cumulo horrible de tormentos, de Ignominias y de Insultos, no como victima necesaria del furor de sus enemigos, sino por un acto libre de su obediencia, por la libre eleccion de su amor (1). El mismo permite espontaneamente, que un populacho furioso y cruel, incitado abiertamente por el odio de los sacerdotes, aunque obedeciendo en secreto las ordenes del infierno, tenga hoy la audacia impia de tratarle tan barbaramente. Así pues los judios, al llenarle de ignominias, hicieron sin saberlo, lo que el mismo habín determinado, y en tanto que estos monstruos con forma humana cometen contra el Justo el mas grande de los atentados, no hacen otra cosa que servir de instrumentos à los designios misericordiosos del Redentor.

En cualidad de Redentor y de mediador es como el Hijo de Dios debia sufrir estos oprobios. Ellos le fueron revelados en cuanto hombre desde al momento mismo de su encarnacion ; y desde entonces bizo siempre de ellos el objeto de sus mas ardientes desens y de su mas piadosa espectacion (2). Ahora que ha llegado el momento de sufrirlos, admira su necesidad y su importancia; considera mas bleu el merito que tendrán delante de Dios, que lo injustos que son de parte de los hombres. Por consiguiente lejos de apartar su rostro, el mismo le ofrece a los ultrajes, y sale al encuentro de los insultos: el sufre las ignominias con la serenidad, la paz y la alegria de un bombre que despues de una larga espera, goza al fin del objeto de sus descos y de su amor ; el los graba en el fondo de su corazon como una ley, y una ley suprema de sabiduria y de caridad infinita (3). A esto debo añadir que al decir Isaias que el Mesias babla de ser saciado de oprobios, quiso manifestarnos que este amable Redentor les busco con los mas vivas ansias, que esperimento el mas vivo deseo de ellos; a semejanza de una hambre devoradora, al considerar los beneficios que de ellos nos habían de resultar; y que esta hambre misteriosa de un alimento tan emponzonado y tan amargo, fué satisfecha. Así pues, las ignomínias porque tanto suspiro nuestro Redentor y que sufrio con tanta constancia por amor

<sup>(2)</sup> Exprohenites perennerunt maxillam meam; satisti aunt poens met-(3) Ego autem sum vermis, et non humo i opprobrium hominum, et abjectio

<sup>(4)</sup> Corpus meum dodi percutientibus, genas mess vellentibus. (1s.)

<sup>(5)</sup> Et tradent eum gentifius, et illudetur, et flagellabitur, et compoetur, (Enc. 481)

<sup>(1)</sup> Quidquid Domino Illusianis et contumelite, quidquid verationis, et pome non de necessitate toleratum est, sed de voluntate susceptum, [Serm, III. de Page.

<sup>(2)</sup> Improperium expectavit cor memo, et miseriam. (Pr. 68.)

<sup>(3)</sup> Ecce venio ; et legem tuam in medio cordia mei. (Pr. 39.)

nuestro, lejos de ser para nosotros un motivo de escándalo y de humillación, deben ser por el contrario el objeto de nuestra admiración y de nuestro más tierao amos: Non confundantur super me qui querinat te, Deus Israel.

Mas, ¿que necesidad teniamos de estos sufrimientos? ¿Qué fruto hemos sacado de ellos ? ¿ Quién es el que puede, no digo espresario, sino ni aun siquiera comprenderlo? Nosotros no bubieramos obtenido el perdon de la desobediencia que habiamos llevado hasta el desprecio de la majestad de Dios, si Jesucristo no hubiera llevado la obediencia a su Padre hasta ci punto de consentir en el anonadamiento de su gloria : Propter le sustiani opprobrium. Nosotros no podriamos elevarnos hasta el trono de Dios, si el Hijo de Dios no hubiero descendido hasta el ultimo prado de abyeccion del hombre. ¿Que hubiera sido de nosotros, infortunados, si el hubiera preferido a sus oproblos la gloria que es debida ; sino habiera hecho en obsequio de nuestra curacion el sacrificio de su grandeza; si se buhiera ruborizado de nosotros, cuando le habiamos dado tanto motivo para ello; si se hubiera manifestado mas celoso por su dignidad, que compasivo por nuestras miserias. Nuestra suerte, nuestro destino hubiera sido la sociedad del angel apostata, de cuyo eterno oprobio hubiéramos participado. Complices de su orgullo, hubiéramos sido envueltos en su mismo castigo. Y si finalmente, el rostro del Hombre-Dios no hubiera sido afeado y ultrajado en la tierra, toda esperanza de contemplar en el ciclo el esplendor de su hermosura divina sería perdida para nosotros.

¡O grandeza l ¡O profundidad de los misterios de la sagrada Paston de muestro Redentor ¡Jesucristo, dice Origenes, objeto de lan crucles ignominias de parte de unos criminales mas viles que el cieno, es victima, no solo de la mas atroz injusticia de los hombres, sino tambien de la severa justicia de Dios. Estos oprobios, cuvos instrumentos ciegos, cuyos bárbaros ministros son les judios, son exigidos tambien de una manera invisible por una ley de riguresa equidad y pesados en la balanza de la eterna justicia. Nosotros los hemos merceido, y ellos son la denda que Jesucristo debe pagar por nosotros (!). Este es pues un misterio de inmenso amor y, de miseriordia infinita; porque al mismo tiempo que en este estado de abyección total, ejerce Dios, como juez inexorable, un ministerio terrible

de justicia contra los judios endurecidos, obra tambien como padre amoroso un milagro de inefable miscricordia con los hombres deciles y fieles a su ley. En este estado de humillacion y de sufrinientos, no es Jesus solamente, dice S. Aguatin, un justo que sufre, sino tambien un médico que curá (1). Se le hiere en la cabeza, se le lastima su rostro adorable, y por donde quiera que los judios esan poner sus manos sacrilegas, Jesus convierte en remedio para nosotros estas lucridas y estos ultrajes. En medio de los tormentos que le hacen sufrir sus verdugos, solo piensa en el hombre enfermo que reclama su socorro y á quien no puede abandonar. Allí, abofeteado, abrumado de afrentas y de insultos, no tiene mas que un solo pensamiento, el de ser para nosotros el médico compasivo sin cuya asistencia percepriamos sin remedio (2).

En efecto, añade S. Gerónimo, al permitir que le sean dados violentos golpes, expia el crimen de Adan, cabeza del género hamano, y cura en si mismo teda la desgraciada posteridad de este padre culpable (3). El sufre que su rostro divino sea afeado con asquerosas salivas; y con esta impurezas esteriores quita las manchas interiores de mestra alma, horriblemente desfigurada por el pecado. El sufre diadimente que le cubran el rostro, porque el pecado, segun la profecia, nos oculta la cara de Dios; y por el merito de esta humillacion obtiene que el velo de nuestro corazon sea desgarrado, de modo que podamos, por la fe y por el amor, contemplar con gozo sa hermosura divina (4). En una palabra, con el mérito de estas profundas humillaciones y de estas crueles ignominias borro y destruyo el oprobio eterno que nosotros habiamos merecido.

Mas supuesto que el Redentor fué humillado y despreciado para satisfacer d' su Padre por miestros pecados, no debemos ruborizanos de ét; simo de nosotros mismos. Aosotros debemos cubrirnos de confusion à vista de las heridas de nuestro corazon, de tal mauera ulceradas, que no pueden ser curadas sino con un remedio estruordinario, con las humillaciones de Jesucristo. Nosotros debemos

<sup>(1)</sup> Rec patitur, ist nos, qui digni (ucramus orunes has infamias pati, erueret, ipse pro nubis patiens est. (Hom. 35. in Matth.)

<sup>(4)</sup> Vapulabat, et curaint. [Serm. IX, de Perb. Aport.]

<sup>(2)</sup> Teneliatur, colaphis percutichatur, inridenatur, monitabatur, et erat me-

<sup>(3)</sup> Columbis in caput percussus est, ut caput humani generis, quod est Adam, sanares, (In Math.)

<sup>(4)</sup> Ul velamine faciei ana, velamen confirm mostrorum auferret. Ait eaim propheta (I., 50.): Pecesta vestra absconderunt facient ejus à vohis. (In Marc.)

avergonzarnos de manifestar tan poco reconocimiento al médico celestial que no se desdeño de bajar tanto para curarnos. Nosotros debemos llorar à sus pies et orgullo que nos impulsa a colocarnos en lugar de Dios, que nos hace despreciar su ley, quebrantar su Justicia, molestar su paciencia, despreciar su bondad, someter sus divinos conscios à nuestros capriches, oponer à su voluntad, siempre santa y siempre justa, el desorden y la malicia de la nuestra, siempre desarreglada y siempre injusta, y digua por lo mismo de una confusion eterna y de un eterno dolor. Debemos finalmente con el auxilio de la penitencia y de la oración aplicarnos el fruto de la explacion solemne que el Hijo de Dios ofreció a su Padre por nuestros escesos, como si el hubiera sido culpable de los ultrajes que nosotros incemos continuamente a Dios. Ah !; Si los angeles adoran esas humillaciones de Jesus, no habiendo tenido necesidad de este gran medico; si el infierno mismo las venera, no habiendo podido tener alguna en la redencion, ¿que debemos bacer nosotros habiéndosenos apliendo todo su mérito y concedido todo su fruto? A nosotros toca principalmente llorar, doblar la redilla, y humillar nucstro espírito y nuestro corazon en presencia de un Dios cubierto por nosotros de tanta ignominia.

No timitemos sin embargo nuestras reflexiones a este particular, sino reconozeamos tambien con S. Agustin en" el misterio de los oprobios de nuestro Salvador el fundamento solido de nuestras esperanzas. Jesucristo dejo el cielo, patria de todos los bienes, para venir à vivir à la tierra, residencia de todos los males, é hizo con nosotros un cambio por el que, tomando nuestras miserias visibles y presentes, nos comunicó sus bienes invisibles y ausentes (1). Pues bien, las miserias horribles que tomo nos dan precisamente la seguridad de que él nos pondra en posesion de los bienes que nos ha traido. Porque lo que ha hecho ya, es mucho mas grande que lo que nos ha prometido. Es mas estraordinario y mas increlhie que un Dios sufra como hombre, que no que el hombre participe de los derechas y de los privilegios de Dios. Es mas estraordinario y mas increible que un Dios se haya humillado hasta sufrir los horribles ultrajes del mas vil de los hombres, que no que el último de los hombres se haga hijo de Dios, su confidente y su amigo, y que adquiera derecho à su gloria y à su inmortalidad. Una muerte sin oprobios podría no ser absolutamente indigna de Dios. Mas las burlas, las hofetadas, las salivas, la venda en los ojos, para hacer la irrision mas sensible y mas amarga, todas estas humillaciones ofrecen a primera vista una oposicion tal a su soberana majestad, que es mas facil ereer que él nos colmara en la otra vida de honores divinos, que creer que él se hava sometido en esta á unos ultrajes tan sangrientos. Así como este misterio de anonadamiento es elerto, así tambien sus promesas nos ofrecen la mayor seguridad, ; O tierno Jesus! | One obligaciones tan estrechas no tenemos para con vos! Para garantimos mas la certeza de los bienes que nos habeis prometido, habeis aceptado todos los males de nuestra humanidad, que parecian incompatibles con vuestro estado y vuestra naturaleza; vos nos habeis confirmado plenamente en la fe y en la esperanza de los blenes que nos preparais en la otra vida, al someteros contra toda veresimilitud à unas humillaciones que solo convienen à nosotros. La promesa que nos habeis hecho de elegir nuestra alma por esposa, esas comunicaciones inefables que se leen en la vida de los santos, esos favores de puro amor que les habeis concedido, esas visiones con que habeis consolado à tantas almas privilegiadas, apareciéndoos bajo la figura de un niño o de un Dios crucilicado; esos castos himeneos, esos besos misteriosos; si, todas esas muravillas son muy creibles, porque son menos estraordinarias que las ignominias que habels sufrido de los pérfidos judios. ¡O dichosos oprobios de mi Salvador, vosotros sois un nuevo fundamento, una nueva garantia de la bondad, de la ternura y de la liberalidad con que Jesucristo me tratará en esta vida, y de la gloria inmortal que me reserva en la otra, si le sirvo con amor! Lo que ha hecho ya, es superior a lo que ha prometido. Si ha hecho lo que mas, bara tambien lo menos; supuesto que se hurallió tanto por mi, con mucha mas razon me hará participante de su gloria.

Estos oprobios estan vengados; ellos son voluntarios y eficaces, y son para nosotros una fuente de consuelo; pero no es esto todo; ellos son tambien gloriosos. El Salvador, dice Origenes, no reho; estas humillaciones, porque su rostro marchito por las bofetadas, afcado por las salivas y cubierto de viles andrajos, debía por lo mismo ser a los ojos de la verdadera fe masglorioso que el de Moisés, rodeado de una luz tan viva que la vista del hombre no podía resistiria. (1) Porque la gloria que estas ignominias han hecho briliar en

<sup>(4)</sup> Ad talia commercia venit; attulit nobis de regione illa Lona, et in regione nostro pertolit mala, (Pr.)

<sup>(1)</sup> Non avertit faciem suam à confusione stuporum, et magis glorificetur

el rostro adorable da Jesus, es tan grande que el resplandor del costro. de Moises desaparecto y se desilizo ante el la, como la luz de una pequeña lampara ante el disco radiante del sol. Cuanto mas desperciable le hacen purcera los ojos de los mundanos los oprobios y los tormentos a que se sometto por mestro amor, tanto mas amable le hacen, dice Tertuliano, al corazon de los fieles: Quanto villor, tanto mila charitor. Asi humillado y ultrajado se hizo el objeto de las autoraciones del universo. Todo cuanto la tierra tiene de mas anundo cayó a sus piés, para honra el misterio de sus ignominias, y por esta macea tan vill y tan vergomosa en apariencia, nunque co reladidad tan magnifica y tan diviar, penetrado yo, o dulez Jesus mio, do una verdadera fe y de una humilla piedad, os adoro como a mi Dios, mi Salvador y mi Redentor, como el Salvador y al Redentor del mundo (1).

Esta es la razon por que, observa S. Juan Crisostomo, los evangelistas, à pesar de estar poseidos del mas tierno amor por la personn de Jesus, y del celo mas vivo por su honor, refleren son un cuidado lan minucioso y sin omitir circunstancia alguna, los tormentos y los oprobios que la pérfida sinagoga hizo sufrir a su Divino Maestro. Moises, que los habia visto en espirita, los prefirio sin vacilar, como nos lo ha revelado San Pablo, a las riquezas y a la gloria de Egipto; mas estos escritores sagrados comprendian mucho mejor que Moises el valor inestimable de esas humillaciones. El espiritu de Dios de que estaban animados les habia descubierto el profundo misterio y el abismo de gloria que en el estaban encerrados, Lejos pues de pensar que habían de agradar al Salvador con el relato de todas estas ignominias, lejos de avergonzarse de ellas, creyeron por el contrario que ninguna cosa era mas grande, mas sublime ni mas gloriosa para el Hijo de Dios, para el criador del clelo y de la tierra, que haber sufrido unas humillaciones tan grandes par amor a los hombres (2). ¡O estapidos Judios! ¡Filosofos insensatos! esclama a este propósito Tertuliano; vesetros os escandalizais, y vuestro orgullo tiembla y se irrita al oir la narracion de

vultus ejus, quam fuit valius Moysis gibrificatus, (How. 35. In Math), (1) Tanto magis ab hominal us homorardits, quanto magis pro hominabus indigna suacepit.

(2) Attende qued Evangelista cum summa diligentis ea, que videntur esse exprobaziosma, exponit : nihil occultares, aut verocandans : sed glariam existimans maximana Daminatorem orbis ferrarum pro nobis talia sustinere: (Hose, 86 /n Mitale). los oprobios de Jesus. Vosotros los juzgais incompatibles con la majestad de Dios é indignos de su grandeza. Mas sin embargo no podéis negar que csos indignos ultritjes hechos al Redentor nos han sido útiles à nosotros los que por ellos hemos sido resentados. Porque esta locura aparente de la cruz es la fuente de nuestra sabiduría; estas ignominias son unestra gloria; estos tormentos del Hijo de Dios establecen nuestro derecho à ser un día hijos de Dios y objetos de sus complacencias y de su amor. Y si esto es así, estos oprobios son ignalmente dignos de Dios, supuesto que nada es mas digno de la grandeza de Dios que la salvacion eterna del hombre (1).

En cuanto á nosotros, herederos del espíritu de los apóstoles y de los evangelistas, miembros de la sociedad de los verdaderos fieles, é hijos de la verdadera Iglesia que busca à Dios en la sinceridad de la fe, no nos ruboricemos de las ignominias que nuestro Redentor sufrió por la gioria de Dios, por nuestra salvacion, y por el castigo que habíamos nosotros merecido : Non confundantur in me qui quarunt te, Deus Israel. Procuremos por el contrario tener continuamente á la vista, segun el consejo de S. Juan Crisóstomo, la historia de los sufrimientos de nuestro Salvador, bacer de ella el objeto de nuestras meditaciones y grabarla en nuestro corazon, porque esta historia admirable nos demuestra lo mucho que hemos costado a su amor, y por lo mismo es tan aproposito para escitar el nuestro. A imitacion de los dos mayores hombres del mundo religioso, Moises v S. Pablo, prefiramos estas santas ignominias a los vanos honores de Egipto, es decir, del mundo, y coloquemos en ellas toda nuestra gloria de cristianos (2).

### SECUNDA PARTE.

Al someterse el Salvador por amor « nosolos a esta serie de dulores y de oprobios en casa de Caifas, no solo obro grandes manavillas para nuestro bien, sino que tambien nos dio grandes lecciones y sublimes ejemplos.

El habia dieho en otro tiempo a sus apostoles, y al dirigirse a ellos se dirigia tambien á nosotros: « Aprended de mi que soy dulce

(4) Quodenment Deo indignum milis expedit, et ideo Deo dignum; nihil enim est magis Deo dignum quam salus bominis.

(2) Her autem legamus continue; her nostre-menti inseramus; et in his gloriemur. (Hom. 86 in Matth.) y humilde de corazon; si vosotros me imitais, adquirireis el reposo de vuestras almas en el tiempo y en la eternidad. (1) » Pues bien el Hijo de Dios, que sufre sin murmurar, sin repugnancia y como si lo huliera merecido, que se le cubra el rostro, que se le afec con salivas y hofetadas; que consiente ser blasfemado, insultado, menospreciado y escarriecido, y que guarda sin embargo una aptitud tan humilde y tan resiguada, ¿ que otra cosa hace sino reproducir con su ejemplo la admirable doctrina de humildad y de dulzura que nos había enseñado ya con sus palabras? ¿ Que otra cosa hace sino establecer ia dulzura y la humildad como la unica divisa de los suyos y como el camino real de la salvación eterna?

Mas, ay 1 cumpequeño es el numero de los cristianos que conocen y comprenden esta leccion 1 ¡ Y cuánto mas pequeño es todavia el número de los que la practican, no solo en el mundo libertino y corrompido, sino en el mundo que conserva un resto de religion y de niedad!

En efecto, sino puede dreirse que la mayoría de los fieles se entregue descuradamente y sin medida à los instintos groscros de los sentidos ; si es cierto que el mayor número no es esclavo de los concles futores de la concupiscencia : lo es sin embargo que son muy pocos los que formon un escripulo del desco de los honores, de los arrebatos de la ambicion, y de las ratinosas locuras del lujo y de la vanidad. Se encuentran outy pocos que se reconvengan à si mismos y miscrable orgallo; la mayor parte no quieren desenganarse à si mismos y confesar sus faltas; y mucho menos sufrir las reprensiones de otros aun cuando su injusticia sea notoria, sus desórdenes públicos y sus faltas evidentes; clos se creen en el derecho de sa-crificar la inocencia misma para justificarse.

Pero, à que habio yo de escrápulos? Esos sentimientos, esas exigencias, esos arrebatos son à los ojos de esos hombres una especie de deberes que es necesario cumplir para conservar la reputacion del nombre, el esplendor de la familia, el honor de la persona, los miramientos del estado, la dignidad del cargo y el respeto de la autoridad y hajo pretesto de estas fraces, hajo el velo de estas conveniencias, inventadas por el amor propio, acreditadas por la vanidad, à no se oculta un orgallo inmenso, un inmenso amor propio y un desprecio absoluto de los demás?

(O santa humildad! ¡Virtud propia del Cristianismo, que los Gentiles no habian podido espresar con su lengua, porque no tenian idea de ella en el espiritu ni sentimiento de ella en el corazon! ¡O santa humildad, cuya primer enseñanza, cuyo primer ejemplo lo dio Jesueristo! ¿A qué has venido á parar en el dia de hoy entre los cristianos? Y sin embargo nosotros creemos, nosotros adoramos á un Dios Salvador que aceptó por nuestro amor toda clase de oprobios. ¡Qué contradiccion es la vuestra, o cristianos desgraciados, esclama S. Efren, y cuán culpables sols en creer las ignominias que nuestro Salvador sufrio por vosotros, al escuchar su tragica historia, y sin embargo conservar a vista de estas humillaciones del Dios de la majestad, un espíritu vano y altanero, un corazon arrogante y soberbio (1) ! ¡An! concluyeS. Ambresie, la memoria de las ignominias de Jesucristo deberia estinguir entre los cristianos todo conflicto escandaleso de preeminencia, toda pretension de orgullo, todo desco de engrandecimiento, en una palabra todas las exigencias ridiculas de la vanidad. Entre los discipulos, entre los servidores de un Dios profundamente humiliado, una sola rivalidad es permitida: esta consiste en esceder à sus hermanos en humildad (2). Asi

(f) Dominus tuns, infelfs, propter to sputa et opprobria patitur; tu vero, superbia timidus, lisec audis. (Serm. de Pass.)

(2) Una datur omurbus forma sententia: Ut non de praelatione jactantia sit, sed de humilitate contentio. (Lib. 30, In Liv.)

DMA DE NUEVO LEÓN L DE BIBLIOTECAS

<sup>(3)</sup> Discite à me quia mitis sum, et hamilis coede ; et invenietis requiem aninabus vestrix (Matth.)

# CONFERENCIA DÉCIMACUARTA.

### La Vegacion de San Pedro.

Perditio tun, teruet; tentummodo in

effu perdicion more de li, Lead; solo en ul esta be quallo.

Osfe, 15.)

Para curar al hombro de una grande presuncion y de un orgulto escesivo, permite Dios, dice Sto. Tomás que caiga en grandes pecados 1).

Pees bien, tal vez ningun hombre tuvo mas necesidad que Pedro de este remedio tas triste y tan humiliante para ser curado. El amaba ternamente à su Divino Maestro; pero le amaba mas hien por simpatha natural, paramente humana; observa S. Agustin, que por el don de esa caridad sobrenatural que forma los martires, y son un apovo tan frágil creyó que sus fuerzas igualaban sus deseos [2].

Por otra parte, a pesar de las advertencias reiteradas de su augusto Maestro, no cuidó de formarse con la oracion un excudo contra las tentaciones. Por el contrario, crevendo poseer en si mismo fuerzas bastantes para triunfar de todo, llevo la temeridad hasta el estremo de arrojaves voluntariamente al peligro, en el que le habra anunciado el Salvador qua perceería de la manera mas lamentable. Lo era necesaria esta canta, dice S. Juan Crisustomo, para que pudiese tocar con la mano su propia flaqueza. No es esto decir que Dios le impuiso al pecado, sino que le retiro los auxilios de que su orgullo le habra hecho indigno; le altandono a su valor apareute y a su miseria real, y le dejo à merced de las fuerzas que

el creia tener, pero que no encontro en el momento del combate (1).

Obereado por su presunciou, no conocia Pedro su flaqueza: mas Dios permite su ceida para convenerele de su fragilidat, y darle asi esta grande icecion que muchos siglos antes habia dado por boca del profeta: « El hombre no tiene en si mismo mas que el poder de perderes; en Dios solo está su fuerza, su sosteu y su apoyo: Perditio tua, Israel; tantuamodo in me tauxilium tuam. El hombre pues nada puede sin la asistencia de Dios. Esta importante verdad es el fundamento de toda la moral cristiana; Jesucristo, dice S. Agustin, ha querido enseñar en la persona de Pedro à todo el género humano (2).

Bajo este punto de vista debemos considerar en el día de hoy este triste episodio de la Pasion del Señor, ántes de salir de casa de Caifás. El nos ayudara á persuadirnos que, abandonados a nosotros mismos no podemos hacer otra cosa que correr a nuestra perdicion: que nuestro deber es poner nuestra confianza en solo Dios, y no recurrir mas que à el, si quercemos salvarnos: Perditio tua, Israel; tentimomodo in me auxilión tum.

# PRIMERA PARTE.

Caando Jesus cayo en manos de sus enemigos, todos sus apóstoles le abandonaron, y Pedro salio hoyendo lo mismo que los demás; Omnos relicto eo, fugerunt. Así se cumplieron estás patabras del profeta e a Todos los que, estaban intimamente unidos a mí, se alejaron de mi cobardemente. (3) « Sin embargo, animado Pedro de un amor mas ardiente que los otros à Jesucristo, y mas conflado tambien en si mismo, se volvió pronto atrás y se puso a seguirle de lejos «Peteras autem seguiebalar al longé, porque no podía resolverse, dice Origenes, à separarse enteramente de su Divino Maestro (4). Esta conducta, naíade S. Ambrosio, escita en nosotros un sentimiento de admiracion y de respeto hácia Pedro, pues que à pesar del temor estraordiparió que le inspira el odio de los Judios, no

<sup>(4)</sup> Pro superbia remedio permitit Deus ruere bominem in aliqua percata. (22, q , 162,  $\alpha$  , 6.)

<sup>(2)</sup> Charitatem mar(yearn Petrus non habrit, cam dominum negarit. (De Gent. et Lib. Arth.)

<sup>(4)</sup> Sed desertum dereliquit, at mani ipre intelligat imbecillinatem. (Hom. 81: in Jean.)

<sup>(2)</sup> Ideo B. Potrum descruit, ut in illo totum humanum genus posset agnosecential se sinc Dei gratia valere, (Seem. CXXIV de Temp.)

<sup>(3)</sup> Qui juxta me erant, de lopge steterunt. (Ps. 37.)

<sup>(4)</sup> Sequitur de longinquo, neque tamen recedens als eo. (Tract. 34, in Matth.)

abandona enteramente al Salvador. El temor fue producido en este apóstol por la fragilidad de su naturaleza; su empeño en seguir los pasos de Jesucristo es la prueba de su tierno amor [1]. Mas, pobre Pedro, anade en este lugar S. Agastin; [ah.] [cuan diferente es de lo que exal Tan generoso como había estado en promesas, tan timido se muestra, y tantas precauciones toma cuanto se acerco el peliero [2].

S. Ambresio esoluma a su vez: [Ay] este apóstol desgraciado olsida el oráculo divino que amenaza con una muerte cierta á todos los que se alejan de Dios (3). Así cuando los Evangelistas bacen notar que Pedro seguia à desus desde lejos, nos hacen presentir que se halta á punto de serle infiel, pues que seguramente jumás hubiera negado à su Maestro si se hubiera mantenido siempre mas cercano a el (4).

Con un corazon irresoluto y helado llega Pedro à la casa de Calfais, donde la soldadesca habia llevado ya al Salvador. El consigue
penetrar en ella por la mediacion de uno de los discipulos de Jesucristo, amigo del pontifice, sin sospechar siquiera que el mismo se
mete en el lazo. Apenas entra en el patio de esta fatal casa, cuando
se mezcia con la turba de soldados y de criados, se pone a conversar
con ellos con la mayor familiaridad y franqueza, y se acerca al
fuego para calentarse con ellos (5). Pero, 1 quell 2 debia un discipulo,
un amigo de Jesucristo elegir este momento para sentarse comodamente junto a la hoguera, mientras que se intentaba un proceso de
muerle contra su Divino Maestro? ¡De tal manera, dice S. Juan
Grisostomo, se ha restriado el zelo tan ardiente de Pedro, qua
tiene necesidad de calentarse en el hogar siniestro de la casa de
Gaifas I (6).

Mas [av] no essolo la caridad la que se ha resfriado en el corazon del principe de los apostoles, sino tambien su fe en Jesueristo. En efecto, el Evangelista advierte que la insistencia de Pedro en penetrar en la casa del soberano pontifice fué con el solo objeto de ver con sus propies ojos el descrilace de aquel drama. Pues bien, Jesucristo había anunciado ya cinco dias ántes a Pedro y á los demás apostoles que en el discurso de aquella misma semana seria condenado a muerte y crucificado, pero que había de resucitar al tercero din. Si Pedro hubiera conservado in fe que debia à esta revelacion del Salvador no habiera necesitado presentarse como curloso en casa de Caifas, para saber como iba á terminar esta dolorosa escena, supuesto que ya sabia que acabaria por la muerte, y despues por la Resurreccion de Jesucristo. Por consiguiente, la presencia de Pedro ca este tribunal inicuo indica, segun el parecer de S. Hilario, que la fe divina fué reemplazada en el por una curiosidad puramente humana; que él no creia, o que solo creia de una manera imperfecta las palabras de su muestro que habian anunciado su muerte y su resureccion, es decir, su triunfo sobre la muerte, y finalmente la caida de su discipulo (1).

Sin embargo, vedle reunido á un grupo de hombres del pueblo bajo, de los que cada cual habla todo lo mal que puede de Jesus de Nazaret, el afecta un aire de indiferencia, con la esperanza de que no sera reconocido por discipulo suvo. Mas jay l que esta frialdad que le impide defender à su Divino Maestro es un presagio muy triste. Es un primer paso bacia la infidelidad. Y en efecto, el niega à Jesus hasta tres veces. ¡Ah! dice S. Agustin, cuando el médico celestial predijo esta traicion de Pedro, habia tocado ya su corazon y habia reconocido la enfermedad que en él habia. Es en vano que Pedro, acometido entonces por fichre ardiente, quiera pasar por un hombre lleno de saind : la atencion sobreviene, y Pedro, que hasta entonces no habia consentido declararse enfermo, sucumbe al choque de una simple pregunta (2). En efecto, à la claridad de aquel fuego infernal, unte el cual este discipulo sentia helarse su espiritu en tanto que se calentaban sus miembros, la mujer encargada en la custodia de la casa le reconoce y le señala a todo el mundo como uno de los discipulos del Nazareno. Con una serenidad imperturbable que se asemejaba a la inocencia, leventa Pedro la voz de modo

<sup>(4)</sup> Petrus in hox nobis cut maxime admiratione reverendus; Dominum non dereliquit chiam cum timeret. Metus nature est; cura pictatis. (Lib. 10. In Loss.)

<sup>(2)</sup> Petros promissor egregius cupit ambulare langinquins. (Serw. 111, de

<sup>(3)</sup> Ecce qui elongant se à te perifonal. (Pr. 72.)

<sup>(4)</sup> Bene à longe sequebalur, jum proximus negator : neque enim negaté patuisset, si Christo proximus adhassisset, (Lib. 10, In Luc.)

<sup>(5)</sup> Erat autem cum eis et Petrus stats, et calefaciens se. (Jaca.)

<sup>(6)</sup> Pape quo sopore calor ille vehemens Petri contabuerat, (Hom. 82, In Jonn.)

<sup>(1)</sup> Humana curiositate scire cupichat quid judicaret de Domino Pontilex, (Camo 32, fo Mante.)

<sup>(3)</sup> Audivit à motico quid în se agoretur : febriens enim amum se diverat. Cardis venam ille traspebat. Ventum est ad tentationem, et interrogatus, succuboir, (In Pr. 440.)

que pueda ser oido de todos y responde sin turbarse: Mujer; yo no conozco al hombre de quien me hablas, yo no se siquiera lo que quieres decirme (1). En seguida se retira de alli y se mercla entre la soldadesco. Mas ¡de que le sirve! Apénas ha pasado una hora desde su primera infidelidad, cuando niega à Jesus por segunda vez. Otra eriada acaba de reconocerle igualmente por uno de los discipulos del Nazareno; ella Jo hace notar à los que componen el mismo grupo, y todos confirman su testimonio; ellos le habian conocido igualmente. En este momento se turba Pedro: « ¿ Que decis? esclama, que decis? Yo no conoczo à ese hombre, ni aun de oidas. » Y para apoyar sus païabras hizo un horrible juramento (2).

Despues de estas dos caidas tan lamentables, a quien no esperaria que Pedro se hubiera apresurado à alejarse de aquel lugar funesto? ¡Ah! ¿ Como podia estar segara la fe del discipulo en el lugar en que el Mastro era condenado á muerte como blasfemo? Mas no: Pedro circula desde el perfeo hasta el patio, el pasa de la luza la oscuridad, pero no puede resolverse a abandouar esta mansion homicida. Entre tanto, uno delos soldados seacerca a el y ledice: «¿Como estás tu aqui? Y o te conozo: tú eres de la comitiva del preso. » Pedro lo niega, y protesta alzando fuertemente la voz. Mas el soldado replica: « Es es usado que lo niegues y tu acento galileo es una prueba de que lienes una patría comun con el Nazareno y de que has vivido con el (3).

A los gritos que dan durante este altercado, acude, entre otros muchos, un pariente de aquel Malco a quien Pedro hábia cortado la origia en Gethsemani, y le dice: "¿Como te atreves a negar que cres discipulo de ese hombre? Pues qué, ção te vi yo con mis propias ojos que estabas en su compañia en el huerto de las Olivas? (4). Pedro no se acobarda ni se confunde con tantos testimonios. El insiste cada vez mas en su negacion; el disfinula la molestía, el disgusto y la colerta, y no contento con ser perjuro, lanza contra si y contra los otros imprecaciones horribles, reptiendo en alta voz: « Yo no soy discipulo de ese hombre, yo no tengo mada de comun con el, ni aun siquiera le conozco (5). » De este modo, dice el vene-

rable fieda, se cumple à la letra la prediccion del médico celestial; el enfermo està convencido de presuncion; porque Pedro se habia gloriado de que daria su vida por Jesucristo, y lejos de esto, hace justificar por el resultado lo que habia anunciado Jesucristo; que Pedro le negaria tres veces (t)

Mas, ¡ opalabras de sacrilegio y de horror! ¿ como al pronunciarlas no sintió Pedro temblar sus labios, helarse su lengua y romperse su corazon? ¡Ah I fillama despreciable y peligroso [hommen hune quem dicitis] al que en otro tiempo, segon la inspiración de Dios Padre, reconocio y confesó por Hijo de Dios. [Matt., 16.] Despues de haber jurado y protestado muchas seces que no se separia jamás de él, rechaza ahora como una odiosa calumin el honor de ser su discipido, y ann se ruboriza de conocerle. ¡Ah I Ved aqui al primero de los discipidos de Jesucristo, esclama S. Agustín, aquel a quien el Salvador amo tanto, y distinguió entre todos los demás, vedle aqui renunciando públicamente su titulo de cristiano, vedle haciendose apóstata y abjurando la doctrina, la fe y la Iglesia de Jesucristo (2). ¡ O pecado monstruoso! ¡ O espanlosa caida!

Suspendamos mestra admiración y nuestro dolor á vista de una falta tan grande, porque la infidelidad de este gron pecador es una lección saludable para todos los justos, como observa S. Ambrosió (3). En efecto, si los cuatro evangelistas refieren unanimemente esta caída con sus mas pequeñas eiremistancios, no es, diec Teofilacto, para humillar al principe de los apostoles, sino para dar á todos los fieles una finstrucción solida e importante, y hacerles comprender enán culpables son los que huscan en si mismos la fuerza que solo deben esperar de Dios (4).

Olgamos algunas reflexiones graves y útiles que los santes Padres nos han dejado acerca de esto. En primer lugar la caída de S. Pedro, dice S. Juan Crisostomo, prueba altamente la naturaleza de la flaqueza hu-

<sup>(1)</sup> At ille negavit coram omnibus dicens : Non novi illum, neque novi quil dicas. (Marc. Luc.)

<sup>(2)</sup> Et iterum negavit cum juramento dicens : Quia non novi hominem. (Matth.)

<sup>(3)</sup> Vere et tu ex illis es ; mans et toqueta tuo manifestum le fucit. (Matth.)

<sup>(4)</sup> Nonne ego te vidi in horto cum illo? (Joan.)

<sup>(3)</sup> Carpit anothermalizare et jurare et detestori quia non novi hominem hune quem dicitis. (Matth. Marc.)

<sup>[4]</sup> Ecce medici est completa praditio agroti convicta, persumptio, Non enim factum est quod inse diversit. Animam menne pro-te ponam; aed quod Ille pradixerat. Ter me megalis, (In Joan.)

<sup>(2)</sup> Nesco quod dicis: erat hoc non solutu negate se discipalum Christi; sed etiam se esse christianum, hoc est fidem, Christi; " nemo enim credidit incignitit. (Tract, 113. in Josep.)

<sup>(3)</sup> Error Petri doctrina justorum est. (Lib. 10. In Luc.)

<sup>(4)</sup> Evangelista omnes de Petro seripaérunt : um daripulum accusantes, sed nos erudientes : Quam malom sit non totum Deo tribuere, et in seipso confidere.

(to Jana).

manacuando no euenta con el auxilio de Dios (1). Ademas, añade S. Bernardo, nadie debe admirarse de que los demás caigan, supuesto que cada uno de nosotros puede à cada momento añadir su error à los errores de otro. Lo que sucedio a Pedro puede sucedernos a todos. El mal que comete un hombre, puede cometerlo igualmente otro, sea cualquiera su caracter y su condicion. El hombre no es mas que un peco de barro, y así como todos los hombres estan formados de un mismo barro y tienen un mismo origen y una misma naturaleza, todos estan igualmente sujetos à las mismas flaquezas (2). La deplorable caida de Pedro, presigue Teofilacto, se observa diariamente en un gran número de cristianos. Cada pequeño desco es como una erinda artificiosa que asedia al hombre, le reconviene y le hace caer (3). En primer lugar, sorprendidos y aterrados á vista de tan ernn cuida, debemos temer continuamente por nesotros mismos, y pedir à Dios con el profeta que nos sostenga y nos salve; porque si el justo cae, ¿ que sera del peccador (4)?

En segundo lugar Pedro no sucumbe, observa Teofilacto, sino porque omite la vigilancia y la oración que Jesucristo le había recomendado especialmente. (Temblad pues, o vosotros a quienes el enojo, la indolencia o la frialdad alejan del servicio de Dios! Temblad al ver, por el ejemplo de este apóstol, la fuerza y el poder que tienen sobre las alugas tibias las asechauzas y lastentaciones del demonio (5).

En tercer lugar, no es el formidable tribunal de los sacerdotes, de los magistrados y de los escribas, observa S. Joan Crisostomo, que peocede at interrogatorio de Pedro; no es ningun hombre investido de autoridad quien le ceha en cara ser discipulo de Jesucristo. Nadie le amenaza con azotes ni con la muerte. Una simple mujer le interroga, y una mujer que apenas puede llamarse asi, porque es una humilde criada encargada en guardar la puerta de la casa, en una palabira, una vil esclava (6).

Y sin embargo Pedro no puede resistir un ataque tan débil; el tiembla, el vacila, el cae. ¡ Cuan tunesto es, esclama S. Maximo, el poder de la mujer para arrastrar al hombre a su ruina ! En otro tiempo una mujer sedujo al primer hombre recien salido de las manos del Criador; y al presente otra mujer hace apostatar al primero de los discipulos que Jesucristo había elegido. O hombres, concluye el mismo sànto, aun cuando seais fuertes como Sausen, profetas como David y sabios como Salomon; ¡ab! si no quereis desmentiros a vesotros mismos, no tengais demasiada familiaridad, no tengais relaciones demasiado tiernas con ese sexo seductor; mirade como un peligro y huid de d; porque el es el arma de que se sirve el demonio para abatir la virtud mas robusta, las almas mas fuertes y los corrazones mas fieles (1).

S. Gerónimo hace á este proposito una cuarta reflexion, y es que el primer pecado de Pedro fué una simple negacion , una simple mentira. Mas al perseverar este apostol en su negacion, paso de la mentira al perjurio, del perjurio à las imprecaciones, de las imprecaelones à los anatemas, y finalmente de los anatemas llegó hasta las blasfemias. ¡Qué camino tan horrible recorrio en el espacio de tres horas! De precipicio en precipicio, de abismo en abismo fué cavendo hasta sumergiese en la sima de la infidelidad : Primo aif : Nescio quid dicis. Secundo cum juramento negat. Tertio capit detestari ! Tal es la historia del corazon humano, continua el santo doctor; tal es vuestra historia, o vosotros los que principials la carrera del mall Si vosotros despreciais las pequeñas faltas, ellas os arrastrarán á una rapida pendiente. Acumulando continuamente pecados sobre pecados, y aumentado cada dia mas su número y su malicia, vosotros os precipitaréis bien pronto en el abismo de la corrupcion y del endurecimiento (2).

En quinto lugar, Pedro, segan observa S. Ambrosio, no niega à Jesucristo en el monte ni en el templo, sino en el pretorio de Caifas, donde el Salvador se halla cargado de cadenas, y donde por consi-

Intelligite quam sit imbecilla humana natura, cum Deux descrit. (Hom. 82. In Jone.)

<sup>(2)</sup> Quidquid illi accidir et tihi accidere potest; quia homo es. Homo de humo; fumis de limo. (Malbé, c. 3.)

<sup>(3)</sup> Qued tone accidit Petro, mune viders liber evenire multis. Arguit homitiers ancilla purva quariam voluptus; stalimque negat. (In Joan.)

<sup>(4)</sup> Salvom me fac, Domine : quonium defecit sanctus. (Psol. 11.)

<sup>(5)</sup> Horrozante, considerantes quantum contra remissos valeant insidia diaboli (In. Euc.)

<sup>(6)</sup> Non illi flagella, non illi: sunt admota tormenta. Qui eum interrogat nullus

eat corum, qui auctoritate sua possit formidinem incutere, Mulier cum viaquici vece interrepat, et locte nec proditura confession ; nec finnen mulier, sed puella onifaria, vile maccipium (In Matth.)

<sup>(1)</sup> Disiolus fideles viros per mulieres appagnare commovit. (De Pamilent. Petr.)

<sup>(2)</sup> Perceverare quippe in peccato dat scelerant incrementures. Qui raditima spernit, cadit in majora, (Is Matth.)

guiente la verdad se halla condenada y la justicia prisionera (1). El venerable Beda observa ignalmente que en la sociedad de los impios es donde Pedro no reconoce ni aun por hombre a aquel Jesus que habia reconocido publicamente en otro tiempo, en medio de los discipulos fieles, por el Hijo de Dios vivo. No procureis, cristianos, introduciros en los palarlos de los grandes, de donde la justicia y la religion se ballan generalmente desterradas, y donde cuasi siempre se ve el hombre obligado à ruborizarse del pudor, a avergonzarse de la devocion, à lisoujear el vicio, à aplaudir el crimen y hacer traicion à la verdad. Huid de las reuniones profanas; guardaos de manifestar ligereza en medio de los enemigos de la religion y de la piedad. Si no, acabareis por adoptar poco a poco sus ideas, os plegareis a sus sentimientos, hablareis su lenguaje é imitarcis sus acciones. Y cuantos son, gran Dios, los que, vencedores al principio de las mas violentas pasiones, mientras permanecian en el retiro de sus casas, sucumben desgraciadamente despues bajo el arma terrible de los respetos humanos, desde el momento en que se hallan espuestos al contacto del mundo (2)!

Finalmente, S. Agustin observa, que Pedro era una columna, que era la piedra fundamental de la Iglesia. A pesar de esto, arrojándose en medio del peligro y esponiendose á la ocasión de pecar, vaeila al primer soplo de la tentación, y cae de la manera mas espantosa en el abismo de la apostasía (3). Y ¿cual suerte será la vuestra, hombres del siglo, frágiles cañas, si os esponeis a los peligros de un contagio capaz de corromper à los mismos santos ? ¿No os manifiesta el ejemplo de Pedro el modo con que Dios, para castigar vuestra temeridad, puede privaros de todas sus luces, y quitaros toda vuestra fuerza? ¿No os muestra del modo mas sensible la terrible prontitud y el irresistible poder con que la ocasion acomete al corazon, lo subyuga, lo abate, lo arrastra, y lo convierte en juguete miserable de todos los vicios ? [Ah! hermanos mios, el angel del Señor mando en otro tiempo à Lot, no solo que saliese apresuradamente de Sodoma para no ser consumido por las llamas que iban à devorar aquella ciudad, sino tambien que se alejase de sus alrededores, que

huyese muy lejos y se salvase en la montaña (t). Esto significa que no basta huli las relaciones, las sociedades y los lugares donde arde el fuego de la voluptuosidad, sino que es necesario darles un eterno a Dios. En vano nos lisonjearemos de no caur, si volvemos à las ocasiones que nos habian vencido ya. ¿Veis esos soldados de cera que sirven de entretenimiento à los niños? Armados de pies a cabeza, aparentan fuerza y vigor, y parecen animados de un valor marcial. Pero, que se les acerque al fuego, y vereis que pronto se descompône su marcial continente; poco a poco su falsa armadura se desprende y cae; su mentida fiereza se derrite y desaparece, hasta que reducidos a una masa liquida dejan de tener forma alguna. Tal es, segun las palabras del profeta, la condicion del hombre que se espone à los peligros, en que ha hecho ya la esperiencia triste de su flaqueza (2). Sus juramentos, sus protestas de prudencia y de firmeza, verdaderas armas de cera , se disipan al primer fuego que la ocasion enciende. Todas las buenus resoluciones se olvidan; todas las fuerzas se paralizan; todas las ideas de virtud y de deber se oscurecen. El espíritu se turba, el corazon se ablanda, y entre la seduccion que se hace mas fuerte y la voluntad ya debilitada, se duda un momento, y al fin se sucumbe. ¡Ay! dice la Escritura Sagrada, perece siempre en el peligro el que, en vez de huir prudentemente de él, tiene la loca temeridad de buscarlo. Seria un milagro contra las reglas comunes de la asistencia divina, si protegiera una presuncion como esta. Por fuerte, por virtuoso que se suponga al hombre, no es cosa estraña verle caer, pero seria cosa estraña verle sostenerse sin pecar en la ocasion peligrosa que hubiera buscado el

Puede negarse á Jesucristo de diversas maneras. En efecto j cuántos cristianos vemos, dice S. Lorenzo Justiniano, que imitan lo temeridad de Pedro, que bacen inutil en ellos la fe de Jesucristo que han recibido de Dios mismo, y que en tanto que conflesan a Dios con la boca, valiendome de las palabras de San Pablo, le niegan con sus acciones (4)! En efecto el primer acto de la fe cristiana

<sup>(1)</sup> Non negat in monte, non negat in temple, sed in practoria. Ibi negat, ula Christus ligatus, est, ubi ventos non est. In Lac.)

<sup>(2)</sup> Quam unxin sum pravorum concilia? Inter infideles Petrus hominem negatif quem inter distinulos Deum confessos est. (In Marc.)

<sup>(2)</sup> Free columns firm sime all unios auram tentationis tota contremuit. (Track. 143. In Journ)

<sup>(1)</sup> Ne stes in omni circa regione. In montem salvum be face (Gener. 19.)

<sup>(2)</sup> Factum est cor meum tanquameera liquescens, (Piat, 21.)

<sup>(3)</sup> Qui annat periculum în illo peribit. (End. 3.)

<sup>(4)</sup> Quot, ore quotalie cerainus irritam facientes quam-pecceperunt fidem i dum, juxia Apostolum, confitentes se nosse Deum, factis autem negati. (Te Christ. Agum, v., S.)

consiste, como nota Salvieno, en cumplir los leyes de Jesucristo; todo el que viola estas santas leyes, menosprecia y desconoce por el mismo becho al legislador (1). Esta es la razon por que Tertuliano no teme mirar como una verdadera apostasia los desordenes en que esan tantos cristianos con desprecio de las leyes divinas. Semejantes a Pedro, su temeridad en esponerse à la seducción, su ciega confianza en sirnismos, los conduce a negar esteriormente los ejemplos y la vida de Jesuscristo, aun cuando en el fondo de sus corazones conserven un resto de fe en su doctrino. Pero I desgraciados de cilas I porque Jesucristo, como les amenaza en su Evangello tos negara delante de su Padre, á fin de castigarlos por haberle negado delante de los hombres en su fe o en sus preceptos (2).

Sis embargo, en este estremo á que tal vez hemos sido arrastrados por nuestra imprudencia y nuestra malicia ¿ que otro medio hay para levantarnos, que el que nos ofrece la misericordia de ese mismo Dios a quien hemos desconocido? ¡ Ay l' El hombre no tiene en si la luz del espiritu para conocer la verdad, ni la fuerza del corazon para practicar la virtud. Abandonado à si mismo no puede hacer otra cosa que percer. La fueza la recibe de aquel que le dió la existencia; en Dios solo esta su remedio, su apoyo y su auxilio: Perdirio tra, Israel; ¿ antimunacio in me auxilium turan. Esta triste verdad la esperimento Pedro en su persona, y nosotros podemos à ejemplo suyo esperimentarla en nosotros mismos, supuesto que el Señor se digno elevar al lado del mas terrible ejemplo de la fragilidad humana un monumento magnifico de su miseretordia.

### SECUNDA PARTE.

La triple negacion de S. Pedro tuvo lugar, como observa S. Agustin, en el tiempo mismo en que Jesucristo em victima de todos los insultos y de todas las ignominias de que hemos habiday (a). Es igualmente cierto que esta infidelidad del principe de los apóstoles canso a su Divino Maestro mas humillacion y mas dolor que todas las afrentas que recinir entraces de sus enemigos. El mismo se quejaha de esto en otros tiempos por hoca de Job en estos términos : ¡Ay! ¡ aquel que tanto he amado, aquel que he preferido à todos los demas, se averguenza tambien de mi, se escandaliza de mi, y afirma con juramento que no me conoce i!!! Mas si Pedro jura que no conoce à su Jesus, Jesus por su parte prueba que no ha olvidado á su Pedro tan amado, y a quien ama todavia. En tanto que se halla espuesto à mil ultrajes, que los testigos faisos le calumnian, que los jueces inicuos le condenan, que la infame é insolente soldadesen le desfigura y le desinoria abrumanadole con golpes y con indignas hofetadas, Jesus, el tierno Jesus se vuelvo, dice el Evangelista, mira a Pedro que a este tiempo mismo acaba de negarle por tervera vez, y arroja sobre el una de esas miradas que jamas puede olvidar el corazon : Conversus Dominus respecti Potrum (Luc).

¿Qué significa pues esta mirada del Salvador ?¡Ab l dice San Agustin, esta no fué una mirada de reconvencion, sino de compasion; Jesus miro à su discipulo, no con ojos terribles para confundirle, sino con ojos misericordiosos para convertirle (2).

10 misterio inefable de misericordia y de bondad l' El Evangelio encierra ciertos rasgos que mucho mejor los siente el corazon, que los esplica la lengua. Jamás la divina misericordia, esclama Teofflacto, se ha pintado à si misma con colores mas vivos. Jamas Jesucristo ha espresado mejor la mansedombre de su corazon. Jamás ha manifestado su bondad de una manera mas tierna. Un discipuio tan amado, el privilegiado de Jesucristo rechaza como una injuria la idea de pertenecerle, el se justifica hasta del pensamiento mismo de esta acusacion, como de una horrible afrenta, y lo hace con juramento. Pedro con su apostasia aviva el odio y el desprecio de los enemigos del Salvador, y aumenta su gozo salvaje. El observa esta indigna conducta en el lugar mismo donde se encuentra Jesus, y Jesus la oye; él está en la presencia misma de Jesus, que no ticue mas que volver la cabeza para verle. Este Dios Salvador, tan cobardemente negado por su discipulo, lejos de tratarie con desprecio echa todavia sobre el una mirada de tierno amor (a).

Esta mirada, dice S. Agustin y Emiseno, no es casual, estéril ni infructuosa; sino que à la gracia esterior anade una gracia interior abundante y eficaz. Con esta mirada humilla Jesus á Pedro, mas

<sup>(1)</sup> Cam her all hominis christiani fides, Christi mandata servare, absque dobo Christiania non credit, qui ejus mandata conenicat. (Life, 4, de Perviid.)

<sup>(2)</sup> Qui autem menuverit me comm hominibus, negalo et ego cum coram Patre meo, (Matth, 10-)

<sup>(3)</sup> Inter practictas Domini contumellas trina orgalio Petri facta est. (De consenta Europe.)

<sup>(1)</sup> Quem maxime diligebam, aversatos est me. (408, 99.)

<sup>(2)</sup> Respects Petrum, non at confunderedur, sed of converteredur, (Tract, in Joan.)

<sup>(3)</sup> Admirari dicet Domini misericordiam: qui cum negatus esset, non despexit discipalum, sed respexit. (In Joan.)

al mismo tiempo le sostiene; el le hace avergonzarse de si mismo, pero al mismo tiempo le penetra de compuncion ; él le mira à la cara, pero al mismo tiempo le atraviesa secretamente el corazon; el introduce la tarbación en todos sus afectos, pero tambien abre sus ojos à las lagrimas del dolor. En tanto que le hace conocer el horror de su pecado, le asegura su perdon; y si le invita al arrepentimiento, tambien le escita al amor. En una palabra, el le entristece y le consuela ; el le hiere y le cura [1]. ¡O mirada de misericordia y de amor! sin ella, dice Teofilacto, jamas imbiera sentido Pedro la desgracia de su canha. Así pues en estas palabras : « El Senor se volvio... y miro a Pedro, o esta encerrada toda la historia de la infinita misericordia de Dios, y la de la miseria y de la ingratitud del hombre. En cilas se ve al hombre que cae por si mismo, y que no se levanta sino con el auxilio de Dios. En ellas se descubre el esceso de la flaqueza humana y la necesidad de la gracia; ellas finalmente nos presentan en accion el misterio amunciado por el profeta, relativo a la fragilidad del hombre y a la necesidad de la gracia de Dios: Perditio lua, Israel: tantummodo in me auxilium tuum.

Es cierto que el gallo canto despues de la tercera negucion de Pedro, y que este apóstol se acordo entonces de la prediccion que Jesucristo le habia hecho: « Antes que el gallo cante, me negaras tres veces (2). » Pero, según S. Marcos, el gallo canto tambien despues de la primera infidelidad de Pedro, y Pedro sin embargo no se convictio, sino que nego a su Maestro otras dos veces mas. Esto prueba que si el gallo canto inutilmente la primera vez, en vano hubiera cantado tambien , segun el pensamiento de S. Ambrosio, la segunda y la tercera, y hasta la centesima vez. Este canto jamás hubiera despertado à Pedro ni le habiera movido à contricion. Pedro hubiera podido multiplicar hasta el infinito sus perjurios, y permaneeer siempre en su obstinacion y en su endurecimiento. Lo que convirtio al apostol fue la mirado amorosa de misericordia, a la que Jesus acompaño el tercer canto del gallo. Pedro no hubiera conocido ni llorado su perado si Jesus no hubiera vuelto sus ojos hacia el-Mas apenas Jesus le miro, anade S. Maximo, cuando le abrio los

(2) Et recordatus est l'elrus verbi Domini aicut dinerat : quia ter me negalité.

ojos del espiritu, ilustró su inteligencia y ablando su corazon (1). Era imposible, esclamo S. Geronimo, que Pedro permaneciese sepultado en las tinichlas de su pecado, desde el momento en que fue penetrado por la mirada amorosa y omnipotente de aquel que es la luz del mundo (2). Por consiguiente, prosigue S. Agustín, este discipulo, que estaba muerto por el esceso de la presuncion, fué vuelto à la vida por la mirada de compasion que Jesus en su inagotable bondad dejó caer sobre él. El gallo que canta significa, segun la interpretacion de S. Gerómino, el predicador cristiano que nos exhorta al arrepentimiento y á la penitencia. Y así como el canto del gallo no pudo hacer que Pedro volviese en sí, sin la mirada de Jesus, del mismo modo las palabras del predicador no hieren nuestros oldes sino como un ruído vano, dice S. Pablo, y ni los consejos, ni las advertencias de nuestros padres y de nuestros amigos, ni los buenos ejemplos, ni los castigos de Dios, ni sus beneficios hacen en nosotros impresion alguna, si la accion secreta de la gracia y la mirada de Jesucristo no mudan nuestro corazon.

¡Ab! Nosotros tenemos indudablemente la libertad funesta de separarnos de Dlos y huir lejos de el; pero no podemos volver a el s el mismo no nos llama, si el no da los primeros pasos, sino sale el mismo en busca nuestra! Nosotros podemos por nosotros mismos precipilarnos en el fondo del abismo, pero no podemos salir de el si Dlos no nos tiende una mano compasiva: Perditio tua, Israel; tantummodo in me auxilium tuam.

Nosotros accesitamos por consiguiente que Jesucristo incline sus ojos hácia nosotros, pues que la mirada de Jesucristo, dice el venerable Beda, siguifica su gracia y su misericordia, sin las que ni aun podemos principiar nuestra conversion y nuestra penitencia, y mucho menos consumaria (3).

Y para que no podamos dar por escusa de nuestra tardanza y de nuestra dilacion, que no hemos alcanzado aon esa mirada de miscricordia, a que estan unidos la conversion y el perdon, el Santo Concilio de Trento tiene cuidado de advertirnos que esta mirada de miscricordia no se niega jamas a quien la busca por medio de la oracion, y que la geacia está siempre, por este medio, a disposicion de todos.

(3) Respicere ejus miserari est; quia non solum cum pernitentia agitur, verum etiam ut agatur. Dei misericordia nocessaria est. (Ja Luc.)

V. DE R. III.

<sup>(</sup>f) Misericondia Domon lalenter subvenit; con teligit; memoriam revocatit; interiori grafia sua visitarit; interioris hominis suque ad exteriores lacryma nuviri, et produxit inflectum. (August, De Grada Chrini.) Consolatur et sonat; et sui vultus illuminatione al speri venite invisial; (Emissen, in Luc.)

Respectit Dominus Petrum, et aperuit oculos ejus. (Hom. 9, de Pacoit, Petr.)
 Nec enim fieri poterat, ut in negationis teneliris persereraret, quem fux mundi perspecent. (Hier., In Matth.)

Animo pues, pidamos à Jesucristo que eche sobre nesotres una mirada de misericordia. Digámoste con San Agustin: Si apartais de mi vuestro rostro adorable, perezco; mas an solo rayo de los que salen de vuestra faz me volvera à la vida (1). Abrid mis ojos à vuestra divina luz, porque yo no puedo elevar hacia vos una mirada de reconocimiento y de amor, si vos no inclinais antes sobre mi una mirada de misericordis y de piedad (2). Digamoste tambien con la ligiesia: Si, amable Jesus, dignaos volver los ojos hacia nosotros los que sucumbimos o estamos proximos a sucumbir; baced que vuestra tierna mirada nas levante y nos sostenga siempro firmes. ¡Ah! Si vos nos mirais, nos salvamos, porque podremos desde entonces lavar en las lagrimas de una verdadera cautricion las culpas que hemas cometido, y recthic en ella la fuerza necesaria para no cometer otras nuevas [3].

Observemos para concluir, que lo que vallo à Pedro la amorosa mirada de Jesucristo, fue que sin embargo de haberle negado, no le habia abandonado enteramente; el permanecia aun en el patio mismo donde Jesus se encontraba; el se hallaba todavia cerca de Jesus, y Jesus le miro: Conversus Dominus respezit Petram. Del mismo modo dehemos nosotros necrearnos à Jesus y permanecer à su fado, y estaremos seguros de conseguir esa mirada de ternura que nos penetre con sus rayas sin llenárnos de espanto, y que nos convierta sin confundiraos. Nosotros debemos ir donde el se encirentra, es decir à sus sautos templos; y no abandonar esos lugares sagrados donde el reside como un juez clemente para perdonar nuestras fattas, y como un médico compasivo para volvernos à la vida, y finalmente como un senor generoso y benefico para colmarnos de sus misericordias (4).

Si, frecuentemos los templos santos, y detengamonos ante el sagrado tahernaculo. Imitemos alti a esos mendigos que se sientan algunas veces á la entrada de los palacios de los grandes, sin decirles una sola palabra; que echan de tiempo en tiempo hacia ellos una

(3) Si despies, perco; si requiri, vivo. (McMt. c. 40).

(2) Lamine the aperi ocules mees; non enim possum videre te, nis-respectivit in me. (Serm. CVXI. de Temp.)

in me. (Serin. C. A.I., in Lemps.)
(3) Jean, labentes respice; et nos videndo corrige. Si respicis, labes cadunt;
Flemque culpa solvitur. (Hymir. Dom. and Land.)

(4) Qui propinahir omnibus iniquiatibus tuis: qui sinci omnes mirmilates tuis. Qui reduni de interitu vitam tuam; qui ecronal te in miserirordia et miseritionibus. (Pr. 102-)

mirada triste, como para hacerles conocer la miseria que los abruma. y que bacen al mismo tiempo llegar hasta ellos la humilde plegaria de un suspiro ahogado, mucho mas elocuente que el mal peinado discurso. Debemos pues, á ejemplo de ellos, permanecer cerca de Jesus, contemplarle con respeto y conflanza, con humildad y amor a un tiempo mismo, debemos procurar que nuestra mirada sea la espresion sincera de nuestra confusion à vista de nuestra flaqueza. del dolor de mestras caidas y del desco de ser levantados de ellas : que sea, à pesar de nuestro silencio, como el grito de nuestra alma. Esa mirada, escapada de nuestro corazon, penetrara el de Jesus, y le hara venir a nosotros para convertirnos, volviendonos mirada por mirada y amor por amor : Conversus Dominus respectit Petrum. De este modo, imitadores de Pedro en su presuntuosa jactancia, si hemos caido como el como el resucitaremos tambien a la gracia, y si hemos reconocido que nos hemos perdido por nuestra propria enfermedad, reconoceremos tambien que à la misericordia divina es á quien debemos nuestra salvacion : Perditio tua, Israel; tantummodo in me cuxilium tuum. Asi

MA DE NUEVO LEÓN

# CONFERENCIA DÉCIMAQUINTA.

La Penitencia de San Pedro.

imes dice tibi : ter me negatis... et tu aliquendo concersus, conferma fratres titos.

En versul to lo dire; to me negarés free vers.... y cuando to haves conversido, confirma é ina hermanos à la fe.

Matth. 26, Loc. 22.)

La alta dignidad, la dignidad sobrenatural y divina que la Iglesia Catolica reconoce en el principe de los apostoles S. Pedro, habia sido ya anunciada, figurada y prometida diez y ocho siglos antes en la dignidad no menos elevada, no menos sobrenatural y divina de Aaron. Porque así como Aaron recibio la noble mision de esplicar, en Ingar de Moises, la ley de los Hebreos; así tambien fue confiada à Pedro la mision mas sublime aum de anunciar, en Ingar de Jesucristo, el Evangelio à los Gentiles, Si Aaron invo la insigne prerogativa de interpretar verdaderamente los oraculos de Dios, Pedro obtuvo igualmente el privilegio maravilloso de ser infalible en la interpretacion de la doctrina de Jesucristo. Y así como Dios constituyo à Aaron primer sumo sacerdote de la sinagoga, así Jesucristo declaro à Pedro primer soberano pondifice de la Iglesia Cristiana.

Mas, jay! Si Aaron representó en su persona la dignidad de Pedro, representó también su caida y sú falta; porque Aaron negó à Dios al pie del monte Sinai, mientras que este mismo Dios establecia la antigna alianza por la manifestación de su divino poder; y Pedro negó igualmente à Jesucristo en la casa de Calfás, mientras que este Salvador misericordioso fundaba la alianza nueva por la revelación de su divinidad.

Sin embargo, lo admirable economia de los designios de Dios! Al permitir la caida escandalosa de Pedro, quiso, dice S. Leon, prepa-

rar à todos los cristianos el remedio saludable de la penitencia (1). Por mejor decir, el mísmo Jesucristo es el que nos ha descubierto este misterio de su sabiduría y de su amor. En efecto cuando dirigió à Pedro estas palabras : « Yo te digo que me negarás tres veces... mas cuando te hayas convertido; confirma à tus hermanos en la fe, » revelo claramente que la caída del principe de los apostoles no podría escandalizar à los fieles tanto como los edificaria su penitencia: Amen dico tibi : ter me negabis... et tu aliquando conversus, confirma fratres luos.

Consideremos pues en este dia, os digo con Eutimio, la penitencia de S. Pedro, así como consideramos ayer su pecado, pues que las caídas de los santos se refieren en la Escritura Sagrada con el fin de que los imitemos en su arrepentimiento si los hemos imitado en sus estravios (2).

Veamos en Pedro arrepentido la doctrina y el ejemplo, la esperanza y los medios de la verdadera penitencia, á fin de que la caida de este gran apóstol sea el motivo y la regla de nuestra resurrección y de nuestra vida: Et lu aliquando concersus, confirma fratres tuos.

### PRIMERA PARTE.

¿Quién hubieracreido jamás, que Aaron, el hermano de Moisés, el personajemas respetable y mas esclarecido del pueblo hebreo, aquel hombre à quien Dios concedio tanto amor y tantos homores, y à quien admittó a sus mas intimas y secretas comunicaciones, pudiese un dia, à pesar del conocimiento tan claro que tenia del verdadero Dios, ener en la tidoatria mas vergonosa, adorando un becerro estúpido en lugar de Dios? Y ¿quien hubiera pensado jamás que Pedro, el hermano de Andrés, el primero de los apostoles por su fe, por su autoridad y por su grado, primus Simon, (Luc.) esté discipulo a quien desucristo admitie à la comtemplacion de sus mas grandes misterios, a quien honro con su mas intima confianza y à quien prodigo los testimonios del mas tierno amor, habia de ruberizarse de tenerle por Masstro, y le habia de negar como al mas vil y al mas peligroso de los hombres y esto, despues de haberle reconocido y confesado, por una revelucion simediata del Dios Padre,

(1) Ad hoe hastitre permissus est Petrus, at in Ecclesia principe remedium positentise conderctor. (Scrm. LITIL)

(2) Vidisti peccatam Petri, side et ponitentiam : ob hoc enim culpa et panitentios sancturum scriptos sunt. (In Matth.) por el verdadero Hijo del Dios vivo? Además, así como la idolatría de Aaron fué para los Hebreos un escandalo muy grande, así la negación de S. Pedro fue tambien un escandalo inmenso para los Judios; porque ellos debieron deefr entre si: « Su primer discipulo le abandona, le niega y abjura de el; luego ha comprendido, como nosotros, que Jesus de Nazaret no es el verdadero Mesias; a Esta es la causa por que el pecado de Pedro mercec la calificación que dió el Espritu Santo a la infidelidad de Aaron, à la cual llama un pecado muy grande; l'induvisti pecatum moximum, es decir el mas grande; el mas detestable y el mas forrible de todos los crimenes, porque encierra un esceso de escandalo fundo à un esceso de ingrantitud.

Aprendamos por este ejemplo, dice S. Ambrosio, lo que es el hombre. N'el cerseter sagrado de pontifice, de sacerdote y de profeta le paue à embierto; ni la profession religiosa, ni el santo lazo de protejen; ni las mas grandes fuces de la Religion son para el una seguridad; las mas foereles resoluciones no le afirman suficientemente; la edad madura no le garantiza, toda una vida de santidad y de sacrificios no puede librarle de care en los mas lamentables escesos, cuando confia en si mismo, y croe poder con solas sus fuerzas conservarse fiel y vivir virtuoso (4).

Mas el pecado de Pedro, al mismo tiempo que es para nosotros un motivo de temor saludable, constituye tambien nuestra esperanza y es una preciosa prenda de la esistencia divina. Este pecado es sin duda monstruoso, es tal vez el mayor de todos, esceptuando el de Judas, y sin embargo Jesus lo perdonó à causa del arrepentimiento sincero del que lo cometió. Ved aquí pues condenados y confundidos de antemano Novato y sus sectarios, que al negar el dogma tan consolador del perdon de los perados cometidos despues del bantismo, trataron en su barbaro rigor de precipitar a los pobres peradores en el abismo de la desesperación. Besde este momento, el dogma capital de la remision de las culpas se encuentra claramente confirmado por un magnifico ejemplo, y hecho evidente y sensible en la persona del principe de los apostoles, cuvo perden se espresa en la Escritura lun clarimente como su caida. Desde este momento Pedro convertido lleva en sí la bandera de la esperanza, à fin de que los cristianos sos hermanos, que tienen la desgracia de caer como el, puedan prometerse resucitar como el pormedio del arrepentimiento, y publicar al mundo esta consoladora verdad: que no hay pecado alguno, por grande, por horrible y por monstruoso que sea, que no pueda see borrado por las lagrimas de la contricton, y perdonado:

El ta aliquando conversus, confirma frutres tinas. De modo que el Señor, por estas consoladoras palabras parece, segun el venerable Beda, que quiso decir al principe de los apostoles: Acuérdate, Pedro, de afirmar un dia con el ejemplo de tu penitencia a tus hermanos mas fragiles y mas enfermos que tu, á fin de que siendo ellos pecadores tambien, no desesperen de su perden (1).

Acordãos ademas de esta hella doctrina de S. Pablo: Todo pentifice constituido para el bien y la dirección de los hombres se ellije justamente de entre los hombres, à fin de que siendo ol hombre tambien, sujeto al error, fragil y enfermo, pueda compadecerse de los crrores, de las flaquezas y de las enfermedades de los hombres [2]. Esta es tambien la causa por que, añade S. Juan Crisostomo, la potestad de absolver los pecados no se concedió á los ángeles, porque era de temer que siendo impecables esos celestiales espíritus, se mostrasen demasiado severos para juzzar el pecado [3]. Por consiguiente, al mismo hombre pecador fue à quien la bondad confirio el poder sublime de absolver à los hombres culpables, à fin de que acordándose de sus proplas miserias y de sus propias faltas, estuviese mas inclinado à la bondad y à la misericordia para con sus hermanos (4).

La potestad de absolver à les pecadores arrepentides y abrirles las puertas del ciclo fué concedida à Pedro en toda su plenitud; y por consiguiente todos los sacerdotes la reciben del mismo Pedro; Tibi dato clares regni cociorum. Cuando Dios permitio que Pedro, que habia recibido de el la potestad absoluta de absolver, tuviese el mismo necesidad de una grande absolucion, quiso, prosigue S. Juan Crisosiomo, que los sacerdotus no solo recibicam en la persona de

Informiores fratres, exemple taxe positientias, ne de venia forte desperent, confectare memento. (In: Line.)

<sup>(2)</sup> Omnis Pautiles, ex hominibus assumptus, pro hominibus considinitur : qui condoire positi in qui ignorant et cremi ; quonam ipas circumdatus est infimitate. (Hobr. 5.)

<sup>(3)</sup> Ideireo non Angeli arbitror commissam sacredoti potestatem, no cum ipis minime peccarent, in peccateres sine misericordia vindicarent, ibe Sacredot (4) Homo possibilis supra homines ordinator; or tiom ipie in ellis suas recolit positiones, mitem apud con se pracheat et homiguom. (Ibid.)

<sup>(1)</sup> Here idea scripta sunt, at sciamus aeminem se pretare debere. (In

este apostol el poder de desatar, sino que aprendiesen tambien, con el ejempio de Pedro, la facilidad y la prontitud con que deben conceder el perdon solicitado por el arrepentimiento, y que se guardasen de esa severidad inflexible, que mas bien desespera a los pecadores que destruye los pecados. Al manifestarnos el Salvador al primer pastor que cae en el mos monstruoso esceso y que recibe al momento su perdon por causa de su arrepentimiento, quiso enseñar a los pastores que no deben rechazar á ningun penitente por mas pecador que sea, ni rehusar jamés el perdon á las lágrimas del dolor. El quiso, tambien que el soberano pontifice, en quien reside la potestad espiritual, tuviese igualmente autoridad para absolver de todos los pecados (1). Así pues la caída de Pedro nuestro primer hermano, y su resurreccion à la gracia nos alientan y nos consuelan, demostrandones la facilidad y la prontitud con que nos perdonaran los ministros de Jesucristo : Et tu aliquando conversus, confirma fratres tuos.

l'inalmente, no solo recibe Pedro el perdon de su culpa; no solo deja Jesucristo de imputarle su infidelidad y le trata como si nunca hubiera sido culpable, sino que tambien le restituye todos sus privilegios de cabeza de la Iglesia, de doctor infalible de la verdad y de supremo pastor de las almas. Jesucristo le confia en efecto el cuidado de apacentar las ovejas y los corderos, es decir los obispos y sus hijos en la fe, con la misma confianza que si Pedro le hubiera permangeido siempre fiel: Pasce ores mas, pasce aguas meos; él le vuelve asimismo el antiguo lugar que ocupaba en su predilección y en su amor, dándole la primera noticia de su resurreccion 2), y concediéndole en seguida la gracia de una aparicion especial (3). ¡ Ah! En la parabola del Hijo prodigo, recibido à su vuelta por su padre con las demostraciones de un gozo tan vivo, vestido con sus mas ricas vestiduras, y condecorado con un anillo precioso, nos habia ya renovado suficientemente el Salvador esta promesa feliz que nos había hecho por sus profetas: Si nosotros nos arrepentimos sinceramente de nuestros pecados, serán borrados, como si jamás los bubiesemos cometido; todos nuestros antiguos méritos resucitaran en nosotros, y los vicios que hayamos abandonado no nos

danaran ya ni nos impediran ser admitidos de nuevo à las comunicaciones mas intimas de la bondad divina y participar de las gracias mas puras y mas perfectas (1). Así pues, ¿ de cuanto consuelo es para nosotros ver esta doctrina de esperanza y de amor cumplida y confirmada en la persona de la piedra fundamental de la Iglesia! Et tu aliquando conversus, confirma frates tuos.

Esta admirable conversiou no solumente nos presenta en acción la doctrina de la verdadera penitencia, sino que tambien nos presenta su práctica, sos condiciones y sus caractéres, de modo que al considerarle podemos fundar y arreglar a ella la nuestra.

En primer lugar, la conversion de S. Pedro fue una conversion pronta é instantanea. Apénas el gallo cautó; apénas Jesucristo echo sobre sus discipulos una mirada amorosa, cuando Pedro reconoció su pecado; el no espera, el no difere, el no deja para otro momento sus lágrimas, sus dolor y su penitencia; sino que, como dice el Evangelista, apénas fue tocado por la gracia cuando respondió a ella; no bien hubo reconocido su fatta cuando se deshizo en lagrimas (2). Esta prontitud en aprovecharse de una gracia tan grande alcanzó a Pedro su perdon, su salvacion y su glorja.

Efectivamente, no se puede pensar sin estremecerse lo que hubiera sido de Pedro si hubiera comprendido al momento la mirada amorosa del Salvador. Jesucristo no le hubiera mirado segunda vez, y Pedro hubiera muerto en su pecado. Ved aqui, hermanos mios, el peligro à que os esponeis cuando diferis de dia en dia y de ano en año vuestra conversion; vosotros os esponeis à que la graciadel Scior no os vuelva a llamar y à que vuestro corazon sea condenado à ese terrible silencio de la voz divina que es el mas terriblede los castigos de Dios. Por otra parte, cuanto mas permaneceis en vuestro pecado, mas os acostumbrais, dice S. Bernardo, al sueno de la indirenció, mas frecuentes son las cudas, mas numerosas las culpas, menos vivo el horror que ellas inspiran, menos poderosa la volundad, menos abundantes los auxilios divinos y menos punzantes los remordimientos; y entonecs la enmienda se hace para vosotros mas dificil, y os hallais mas cera de la desesperación que del perdon (3)

Petrus enim, orbis terrarum doctor et magiater, peccavit et veniam impetrarit: ut lare indulgentise norma et regula indicantibus pracheretur. (Loc. cit.)

<sup>(2)</sup> Dicite discipulis ejus, et Petro. (Marc. 16.)

<sup>(3)</sup> Surrexit Dominus vere et apparent Simoni. (Luc.)

<sup>(1)</sup> Impietas impii non nocchit ci qui quacumque die conversus lucrit (Esch. 92.)

<sup>(2)</sup> Conversus Domians respect Petrum, et egresous foras flevit amare.

Quanto qui in peccato diutius remanchit, tanto difficilius evadit. (De Paus, Petr., et Paul.)

Ahora pues que Dies nos hace oir su voz, que el tiempo nos favorece, que la salud nes lo permite y la gracia nos es favorable, guardemonos de oponer à Diosuna orgullosa resistencia. ¿ Porque desgraciado, nos dice el Espiritu Santo por boca del Eclesiastes, desgraciaddel que dilata de dia en dia su conversion; él se verá sorprendido
súbitamente por la colera divina, y será herido y abatido por la venganza del Señor (1)

En segundo lugar, la conversion de San Pedro fué una conversion sincera é interior. La mirada del Salvador descubrio en Pedro todos los pecados que había cometido en uno solo : su incredulidad en las predicciones y en las advertencias de su Divino Maestro; su negligencia en fortalecerse por medio de la oracion; su temeridad en arcojarse en medio del peligro; su ingratitud en negar al Dios Salvador que le babia amado tanto y preferido a los demas; la cobardia que habia manifestado, siendo discipulo de Jesueristo, en hacer causa comun con sos enemigos; la crueldad con que habia herido con su negacion el corazon de Jesus, en tanto que Jesus sufria los insultos mas graves y los ultrajes mas atroces. Estos pensamienlos se presentan de tropei al espírito de Pedro, ellos caen con todo su pesu sobre su corazon, ellos le desgarran, ellos le hacen estallar con su violencia y le deshacen en lagrimas. El nada dice, observa S. Ambrosio, porque un gran dolor es siempre silencioso. Pedro no habla, pero Bora, y sus legrimas son a un tiempo mismo su confesion esterior, y el testimonio cierto de su dolor interior; y aunque ellas no reclamen al parecer su perdon, lo merecen sin embargo y lo alcanzan (2). Dichosas lágrimas, añade S. Leon, que, naciendo en el fondo de un corazon sincoramente contrito y afligido adquirieron la effencia de un nuevo bantismo y borraron en el alma de Pedro la mangha de su infidelidad (2). Así pues las lagrimas, hutilles generalmente, y que aunque derramadas en grande abundancia unda remedian ; que no pueden reparar la perdida de un padre que la muerte nos ha arrebatado, ni la de nuestra fortuna de que hemos sido privados, ni los daños que la calumnia nos ha hecho, ejercen sin embargo una influencia admirable sobre las miscrias del coraon; ellas son como el balsamo que cicatriza las llagas, como el baño que lava las impurezas y como la medicina que cura las enfermedades. En efecto, producidas por una fe ardiente, dicei a Escritura, desde las mejillas del hombre, por donde ellas corren, vuelau con las alas de la caridad hasta el trono de Dios que las recibe, cuya justicia ofendida aplacam, y cuya gracía y perdou obtienen (1). Hay mas aun; S. Augustin añade que las lagrimas de la penitencia no solo son la medicina que cura al pecador, sino que forman tamblen su verdadero consuelo y le propurcionan una verdadera felicidad; de modo que todas las delicias, todos los placeres del mundo son nada encompiaración de los puros goces, de las dubruras inefables que esperimenta el hombre al llorar sus propias faltas al piedel Crucificado (2).

Más, ; ay 1 ¿ donde se encuentra ahora entrelos cristianos ese espiritu de penitencia que fué en otro tiempo una de las glorias del Gristianismo? Al presente se ven muchos que cometen la iniquidad, entregando à ella su cuerpo y su alma; se ven muchos que envejecen en el pecado y se glorian de él con un nire de triunfo; mas ¿ donde estan, no dizo vo, los que lloran, sino sum los que siquiera se afligen y su arrepenten? ¡ Ab! Ahora mas que nunen vemos realizarse la caiamidad de que se quejaha en otro tiempo el profeta : » Que entre una gran multitud de penitentes apénas se encuentra un pecador que está verdaderamente penetrado de contrición y que haga una penitencia sincera de sos culpas (3), »

No puede dudarse que un gran número de cristianos, especialmente en el tiempo pascual al que nos acercamos, vienen al tribunal de la penitentia é confesar sus culpas; pero no vienen conducidos por motivos espírituales y divinos, sino por causas puramente humanas; ellos se confesan para adormecer los remordimientos punzantes de su conciencia y acallar sus gritos importunos, diciendose a sí mismos; Ya me he confesado. Ellos se contiesan para conformarse con la costumbre, y no pura recibir un sacramento; ellos se confican para librarse de la excomunion, para salvar las apariencias, para no perder la estimación de sus superiores, el favor de sus protectores ó el afecto de sus parientes; ellos se confican pour temor de la pena, y no por odio de sus pecados; y por consiguiente su corazon no se muda porque no esperimentan arrepentimiento ni do-

<sup>(1)</sup> No tardes converti ad Dominum, et ne differas de die in diem; aubito cuim venit ira illino, et in tempore yimilictae disperdet te. (Eccles. 5.)

<sup>(2)</sup> Nan invenio quid dixerit, invenio quod fleverit, Lacryma culpum loquinatur et sensam non postulant, sed merentur. (In Luc.)

<sup>(</sup>a) Feices heryme, que, ad diferentam culpan negationis, virtutem sacri huboec optimutis, (Serv. 1X. de Pare.)

<sup>(1)</sup> A maxilla enim ascendunt ad coclum. (Eccl. 33.)

<sup>(2)</sup> Dulciorus cunt lacrymu penitentis quam gaudia theatrorum.

<sup>(3)</sup> Non est qui agat punitentiam peocato suo. (Jer. 8.)

for alguno del mal que han cometido. Oidles sino, y vereis comorefieren los mas grandes escesos, y todas las culpas de un año entero y aum de muchos años con tanta libertad, con tanta indiferencia y sangre fria como si refiriesen obras de virtud cristiana. Y à decir verdad, lo que nos atormenta à nosotros los confesores, lo que nos aflige y nos causa tanto dolor, lo que atormenta nuestro espiritu y nos llena de dudas, lo que hace temblar nuestra mano y nuestra lengua al pronunciar las palabres de la absolucion sobre estos penitentes, no es tanto los pecados enormes de que se acusan, como la indiferencia con que se acusan de ellos. Porque nosotros sabemos que una absolución, arrancada mas bien por los ruegos importanos del penitente, que obtenida por sus disposiciones, no es la que borra el pecado, y que solo el dolor es el que asegura el efecto de la absolucion; que la verdadera penitencia no consiste en confesar la iniquidad propia, sino en detestarla : Prenifentium veram non facit, nisi odium culper; y que segun la definicion del concilio de Trento, la condicion principal, la mas necesaria y la mas importante del sacramento de la penitencia es el arrepentimiento sincero de los pecados cometidos, y que este arrepentimiento ha sido necesario en todos tiempos para obtener el perdon/1). En vista de esto, como podremos juzgar que los penitentes vienen dispuestos para la absolucion, cuando vemos que ningun sentimiento de humildad, de confusion o de dolor se manifiesta en sus semblantes o en sus diseursos? Así pues, estos son penitentes falsos y verdaderos pecadores, y el dolor que ellos no tienen de sus culpas, lo siente Jesucristo de sus confesiones, y llora a vista de ellas, como en otro tiempo lloro a vista de la obstinada Jerusalen (2).

¡Ah l Procuremos al acercarnos á este augusto sacramento, llevar a ci, segum nos advierte el profeta, las disposiciones interiores de un corazon quehantado por la contricion, mas bien que las demostraciones esteriores del cuerpo. Cuando el corazon no se aflige, es inuiti que el cuerpo se humille, que la lengua acuse y que la voluntan forme propositos. Aspiremos a coger el fruto y no las hojas de la penitencia. [a] No nos esforcemos en habilar mucho, sino en entristecernos mucho. Las penitencias elocuentes son muy sospechosos, Y si nosotros conocemos que no tenemos esa contricion sincera.

esforcemonos para escitarla en nosotros mismos por la consideracion de la bondad de Dios, de nuestra ingratitud y de nuestra malicia, y sobre todo pidamosla a Dios, que no la niega jamas al mérito de la oración.

En tercer lugar, la conversion de S. Pedro fué una conversion sincera, activa y circaz. Apénas es llamado por la gracia, cuando sale à toda prisa y huye muy lejos de la casa de Caifas, de aquella casa que se habia hecho tan fatal para su virtud; prueba manifiesta, dice S. Leon, de que Pedro no quiere volver à caer, porque huye la ocasion en que ha caido (1). Origenes dice igualmente à este propósito: - Pedro se apresura à salir, porque quiere realmente obrar el bien, porque quiere explar su falta con lágrimas sinceras, y comprende bien que no puede llevar à efecto esta resolucion en medio de la sociedad de los impios, ni en el lugar que ha sido testigo de su caida, (2)

Pero qué, ¿ no es necesario reparar el escándalo en el lugar mismo en que se ha cometido? ¿Puede expiarse una falta pública con una penitencia secreta? ¿Los testigos de la negación de Pedro no deben serlo también de su confesion? Si, ellos lo serán muy pronto, y Pedro no tardara en reparar abundantemente el escandalo que ha causado. Entretanto nos manifiesta con su huida que la verdadera penitencia debe ser activa y eficaz en el sentido de que es necesario alejar de si todo aquello que ha sido ocasion o causa de pecado, y que la primera obligacion del que ha escandalizado a sus bermanos es huir del lugar donde se ha dado el escandalo. Porque, penantos pecadores, hajo pretesto de reperar el daño emisado, espoñen a los peligros de la ocasion una pasion mal apagada, una voluntad todavia inconstante, una virtud todavia tierna, v entonces en vez de reparar, no bacen otra cosa que volver à escandalizar, y en vez de atraer à la penitencia à sus antiguos complices, vuelven ellos mismos al pecado l

¡Ay l hermanos mios, la verdadera conversion no consiste en las palabras, sino en las obras; no es bastante separarse de la iniquidad, es necesario tambien huir las ocasiones. Es necesario que vosotros abandoneis esos peligrosos amigos; que os alejeis de esas casas, que renuncieis a esas intrigas, que os abstengais de esos espectaculos;

<sup>(1)</sup> Primum locum inter partitionia actus habet et fuit omni tempure ad impetrandami vanium necessarius hie contritionia motus. (Sess. 14, c. 3.)

<sup>(2)</sup> Videns civitatem, flevit super illam. (Luc. 19.)

<sup>(3)</sup> Seindite norda vestro, et non vestimenta vestra. (Icel. 2.)

<sup>(4)</sup> Egressus forus, fugiens cadendi periculum, (Serm. IX. de Pass.)

<sup>(2)</sup> In atrio Caiplas non poterat agere possitentiam, unde foras egreditur de concilio impiorum. (In Mati/L.)

que huyais de esos pascos y abandoneis esos lugares publicos de los que jamas habeis salido sin llevar alguna herida, donde pecais permittendo à vuestro pensamiento que permanezca en el mal, donde cometeis acelones deplorables, y donde, si os manteneis firmes alguna vez, no podeis menos de caer ciento. El penitente que no use de estas precauciones da claramente à conocer que no odía el pecado, supuesto que hace cuanto está en su mano para conservar la ocasión y la fabilidad de cometerilo. El da a conocer que no se arreplente sinceramente, que ama todavia el pecado en el fondo de su corazon ; por consiguiente, que lo unico que hay de verdad en su falsa penitencia as la culpablle voluntad que el deja entrever de procurar alimentar el pecado en vez de destruirlo.

En cuarto lugar, la conversion de S. Pedro fué una conversion humilde, y acompañada de un temor santo. Porque, segun dice la Escritura, así como toda caida en el pecado proviene del orgullo, asi tambien la conversion sincera comienza por la humildad (1). Recordemos que el Schor, despues de su resurreccion, hizo à S. Pedro esta pregunta: «Simon Pedro, ¿ me amas tu mas que estas? Diliges me plus his? " Pero, no sabe el Senor si Pedro le ama? ; por que pues se lo pregunta ?; Ay ! la caida de su discipulo habia tenido su origen en la presunción que le había hecho ercerse superior à los demas à causa de su amor à Jesucristo y de su valor en querer morir por el, supuesto que habia dicho : Ann cuando todos los demás se escandafícen de vos y abandonen vuestra causa, yo no me escandalizare jamas, ni jamas os abandonare: Etsi onenes sciendalisati fueriut in te, ego nunguam scandalisabor. (Matth.), Asi pues, cuando el Señor pregunto á Pedro u si le amaba mas que los otros, » fué como si le hubiera dicho : Pedro ; te crees todavia, como en otro tiempo, superior a los demas en tu amor a mi?; Tecrees todavin, como en otro tiempo, mas firme que los demás, mas constante y mas fiel en seguirme? Ah! Et médico celestial, valiéndome de las palabras de S. Agustin, acaba de tocar la arteria del corazon de su discipulo amado; él ha puesto el dedo sobre la herida apénas cicatrizada de su orgullo, y hace conocer à todos que esta heri la, que parecia mortal en su primer apostol, esta curada de tal modo que no queda ninguna memoria de su antigua enfermedad , y que un sentimiento de humilde desconfianza ha reemplazado à aquel senti-

(4) Cantrifonem precedit hamilitàs; et ante rainam exaltatur spicius.

miento de presuncion en sus propias fuerzas, de que Pedro había hecho tan triste prueba. Pedro, en efecto, no responde con aquel tono de resolucion con que hubiera dicho en otro tiempo: « Si, Señor, yo estoy cierto de que os amo mas que todos los otres; o sino que responde con un aire sumiso, con la frente inclinada y con palabras modestas: - Vos sabeis, Señor, que os amo: Tu seis, Domine, quia ama te. Joan.) ¡ Ah! Pedro, lejos de creer que aventaja a los demas apostoles en su amor á Jesucristo, no se atreve a afirmar por sí mismo que le ama verdaderamente, sino que se refiere al testimo nio del Señor acerca de la realidad de su amor. Y cuando el oye que Jesus le lince la misma pregunta por tercera vez, se llena de tristeza y de confosion : Contristatus est Petrus. (Ibid.) Et no presume ya de si mismo; el no cree ya en las disposiciones de su corazon. Al contrario, él teme por la sinceridad de sus sentimientos, y por la debilidad de sus fuerzas. Por consiguiente fué como si hubiera dicho à Jesus : Señor, a mi me parece que os amo, pero no me atrevo ya á creer en mi propio testimonio; respecto a este particular, me reflero al vuestro. Yo sé que vos conoceis mejor que vo el estado de mi corazon. Beclificad pues mi juicio si se estravia, y concededme vos mismo ese amor, si es que me falta. Yo me confio á vos absolutamente y me apoyo únicamente en vos. Yo quiero amaros, yo no quiero amar mas que a vos, pero conozco que no puedo hacerlo sin vos: Tu seis, Domine, quia amo te.

¡Oh! que lenguaje tan pateire l'Este es el lenguaje de los verdideros penifentes. Y no pueden llamarse tales los que despues de la confesion jamas se dirigen a Dios para implorar su auxilio por medio de la oracion; los que no procuran fortificarse con lecturas piadosas, con la frecuencia de sacramentos y con los ejercicios de piedad. Porque no basta, despues de haber confesado sus culpas al ministro de Jesuchisto, huirfasocas jones de pecar; es necesario tambien tenere la inconstancia de la voluntad, y la fragilidad del corazon, y buscar en Dios, por la practica de la religion, la fuerza necesaria para permanecer en el bien.

¡Coar sorprendente lel secreto para hacerse fuerte es tener una laumida desconfianza de si mismo, y poner toda su confianza en Dios. Cuando el hombre se convence de que noda puede con solas sus fuerzas, entoness se hace capaz de todo en Dios y con Dios: Cum infernor, tune potens sum. Entoness ese hombre, antes tan frágil, que había sido en otro tiempo el juguete desgraciado de todos las pasiones; esa caña, otras veces tan frágil y pronta a doblarse

al mas leve sopio de la tentacion, haciéndose de pronto semejante, dice la Escritura, à una roca inmobile enmedio del mar, contra la que vienen à romperse las irritadas olas, no solo no eac, sino que ni una siquiera se comuceve. Desde entonces ninguna tentación es capaz de hacerle vacilar; ninguna fuerza es bastante poderosa para veneerle; el todo lo resiste, el triunfa de todo [1].

En quinto ingar, la conversion de S. Pedro fué una conversion amorosa y ferviente. Va hemos visto que el Señor repitio hasta tres veces esta pregunta à su discipulo : « Pedro, ; me amas mas que estas? Simon, diligis me plus his? « Acerca de esto es necesario notar, dice S. Agustio, que Jesucristo pregunta a Pedro si le ama, y no si le teme (2), para indicarnos que los pecados no pueden ser borrados sino por una contricion, hija del amor, que es el unico que forma los verdaderos penitentes ; porque el temor de Dios dispose la contricion, pero solo el amor es el que la perfecciona. Y en efecto, Pedro no principio à llorar amargamente su pecado, sino porque principio a amar verdaderamente al Senor (3). Por esta razon, à la pregunta que se le hace, contesta siempre : a Vos sabeis, Señor, que os amo ; » y de este modo, prosigue S. Agustin, lo reconcee Pedro tres veces por su Schor, y repara dignamente su triple negacion, usando para espresar su amor a Jesus del mismo lenguaje con que, vencido por el miedo, habia tenido la desgracia de ofenderle (4).

Mas esto no le basta. Pedro, que había negado al Salvador en el patio de una essa, viene a confesarle públicamente en el dia de Pentecostés en presencia de todo el pueblo, en la plaza principal de Jerusalen, y no teme decir a la multitud: Jesucristo es hijo de Dios, él es santo, inocente y autor de la vida. Vosotros babels cometido un gran crimen posponiendole al homicida Barrahás, y obligando de Philatos à condenar à muerte de cruz, a este mismo Jesucristo. No os quedo ya obre esperanza de salvación que recibir el bautismo de este Redentor à quien habeis despreciado y bacer penitencia de vuestro crimen: Prenitentiam agite, et baptizatur unusquisque vestrum. (Act. 2.)

Pedro confesará muy pronto la fe de Jesucristo en presencia de Caifas, así como había negado á su Divino Maestro en presencia de los criados de este pontífice. En efecto, Pedro es presentado ante el Sanhedrin, compuesto del mismo Caifás, de los principes de los sacerdotes y de los senadores, todos árbitros de la vida y de la muerte, rodeados de una nuhe de satélites y de gente armada; mas la presencia de estos jucces inicuos y crueles no intimida al valeroso apóstol. El les echa en cara su perfidia, su obstinación en desconocer al Mesias a quien habían crucificado, y les exhorta á la penitencia.; O prodigio admirable de la gracia!; Cuán hermoso es ver a este apóstol, en otro tiempo tan presuntuoso y tan débil, transformado por una verdadera conversión en un hombre tan humilde y tan animoso al mismo tiempo!

Su celo no conoceya limites. No contento Pedro con haber confessodo á Jesucristo en Jerusalen, va á anunciarlo tambien á Roma, y de Roma se estienden sus palabras por todo el mundo. Su vida entera no es otra cosa que una cadena de aflicciones, de penas, de fatigas y de persecuciones, que sufre con un corazon generoso e intrépido, con el objeto de propagar el conocimiento y la genéraso e intrépido, con el objeto de propagar el conocimiento y la genéra de Jesucristo. Initiando a David en su conversion á Dios, como lo había imitado en su pecado, se consagra á reparar la ofensa que había hecho á su Señon negándole, y con este objeto redobla su celo y su fortaleza para enseñar la doctrina y la Religion de Jesucristo á los impios y á los idólatras, y afraerles de este moda à su conocimiento y à su amor (1).

A nosotros tambien, si estamos verdaderamente arrepentidos de haber ofendido a este Dios de bondad, de haber negado su ley y deshonrado su fe repetidas veces, dehemos amarle en adelante tanto como le hemos ultrajado hasta aqui. Dehemos esforzarnos en hacer con nuestros discursos y nuestros ejemplos, que otros pecadores vuelvan à Dios, le reconozean y le sirvan con amor, y que al recibir como nosotros la gracia de su perdon, entren a su vez en los caminos de la salvación eterna. El celo por la salvación de las almas, que es el efecto mas noble de la caridad y de una conversión sincera, es asimismo una de las pruebas menos equivocas y mas ciertas. Por esta razon se ha dicho a todos los pecadores, en la persona de Pedro, que el mejor modo de probar que se hallan sinceramente convertidos es trabajar en la conversion de sus hermanos: Et lu aliquando conversus, confirma fratres twos.

<sup>(1)</sup> Qui confidit in Domino, sirut mons Sion, non commorabitus in etermus. (Peal, 124.)

<sup>(3)</sup> Flere copit amare, quia Dominum suum copit amare. (Serm. XXI de Temp.)

<sup>(4)</sup> fielditur tring negetioni trina confessio: ne minus amori lingua servist quam timori, (Treet. 123, In Joan.)

<sup>(</sup>t) Doceho iniquos vias tuas, et impii ad te convertentur, (Ps. 50.)

#### SECUNDA PARTE.

Parece que después de haber recibido Pedro de Jesucristo la seguridad de su perdon de tantas maneras, no debia haberse inquistado mas por su peçado ni aun peusar en el. Sin embargo no sucetio ast, porque a todas las grandes cualidades de su penitancia que acabamos de examinar anadio la que las ennoblece y los corona a todas; quiero docir que persevero constantemente hasta la muerte en su arrepentimiento y en su dolor.

Tan pronto como este nuevo David alcanzo de la immensa bondad del Señor la remision de su pecado, lo grabo en su memoria, a fin de poderlo llorar y explar sin descanso (1). Y al decirnos S. Marcos que Pedro, salido apenas de casa de Cairas, se puso a llorar, quiso indicarnos en cierta manera que las lagrimas de Pedro principiaron à correr entonces para no enjugarse jamas. En efecto, siempre penetrado interiormente de confusion, el corazon siempre lleno de tristeza, siempre humilde en sus miradas, sus ojos siempre bañados en lágrimas, caminaba siempre seguido de su afliccion, cifrando tódas sus delicias en llorar su pecado, hasta fal punto que las lágrimas, en fuerza de correr, liabian formado, segun Nicefero, dos surcos à lo largo de las mejillas de este ilustre penitente. S. Clemente, que fue su discipulo y su sucesor en el pontificado, nos refiere que todas las noches, al cantar el gallo, se levantaba de la tierra, unico leeho en que reposaba, para llorar su infidelidad y pedir perdon a Jesueristo, y que continuo esta mortificación durante los treinta y cinco últimos años de su vida. De este modo la cabeza de la Iglesia fué el vivo modelo de los verdaderos penitentes.

El quiso, aun á la hora de la muerte, dar señales de penitencia. Nerón le habin condenado a morir en una eruz; mas el apostol mártir, siendo pecador, jurgandose indigno de ser erucificado, de la misma manera que el Hijo de Díos, fuente de justicia y de santidad, reclamo y obtuvo como un favor especial, ser clavado al patibulo con la enheza hácia el suelo. De este modo, haciendo brillar, aun a la ultimo hora, la earidad de mártir, no olvido la lumidiad de penitente; su último suspiro fué à la vez un acto de amor y de arrepentimiento, y su dolor no termino sino con su vida, ¿Que deberemos pues pensar y decir de esos pecadores que despues de haber

desarroltado a los pies del sacerdote una lista horrorosa de actos vergonzosos, de crueles injusticias, de odlos inveterados, de venganzas cobardes, de atentados contra el pudor, de irreverencias en la Iglesia, de escandalos en las familias, de maldiciones herribles, de sarcasmos ó de biasfemias contra la religion y la piedad, cehan en olyido todos sus pecudos, los consideran como una cuenta satisfacha, y no vuelven a pensar en ellos para entristecerse, para humillarse, para confundirse en presencia de Dios, y pedirle ese perdon que no saben con certeza si han obtenido?

El perdon de los pecados es un acto tan sublime de misericordia y de bondad, que el alma que lo consigue no debe jamás advidarse de el. Así como no puxde recordarse blen el beneficio inmenso del perdon sin acordarse al mismo tiempo de la gravedad de la ofensa, así el pecador, à quien Dios ha perdonado verdaderamente, no se perdona asimismo ni olvida jamás sus estravios. Cuantormas ha becho Dios brillar su misericordia y su elemencia para con el, tanto más severo debe mostrarse el pecador consigo mismo, recordando sus pecados y llorándolos. Así fue como a ejemplo de Pedro, Pablo, Maria Magdelena, Agustin, Maria Egipciaca, Margarita de Cortona. Ignacio, Camillo de Lebs y otros muchos penitentes, aunque asegurados de su perdon por una revelación celestial, prolongaron su penitencia hasta la muerte, y no cesaron de tener siempro a la vista sus crimenes ni de llorar sobre ellos, sino cuando dejaron de vivir.

¡Cuan desgraciados sois pues, o pocadores, á quienes el peusamiento de que vuestros pecados han sido perdonados os los hace olvidar Vosotros deberiais por el contratio temer con razon que, por lo mismo que se han horrado de vuestra memoria, no se os hayan perdonado, y que Dios se acuerde de ellos, por lo mismo que vosotros no os acordais. En efecto, es propio del verdadero espiritude penitencia, segun la doctrina del profeta, infondir en el cerazon arrepentido la indiguación y el odio que Dios tiene del peccado (1. Foresta cazon Tertaliano define el verdadero penitente: El hombre en colera y en guerra continua contre si mismo: Ponitens est homo irascens sibi. Es dreir, que es un hombre que se coloca en lugar de Dios à quien ha ofendido, que se enstiga tanto mas à si mismo cuanto mas le ha perdonado Dios, y que tanto mas se odia y se detesta cuanto mas conoce lo mucho que Dios le ama.

<sup>(1)</sup> Peccatum meum contra me est semper. (Pr. 50.)

<sup>(4)</sup> In me transferent inc our. (Ps. 87.)

¿Oné diremos pues, y qué deberemos pensar de esos pecadores que, lejos de concebir el mas pequeño odio, el mas mínimo enojo contra si mismos, despues de haber reconocido su ingratitud respecto a Dios, y confesado su audaz rebellon contra el, solo tienen miramientos y condescendencias con su persona, se complacen, se contentan y se halagan à si mismos; esos pecadores que lejos de imponerse alguna humillacion voluntaria, algun ayuno, alguna mortificacion, lejos de combatir ni una sola vez sus propias inclinaciones o sus caprichos, lejos de practicar aiguna obra de religion o de caridad en explacion de sus culpas, cumplen con disgusto la penitencia que se les ha impuesto, y que la han recibido con repugnancia y con queja por juzgaria demasiado severa? ¡Oh! ¡cristianos singulares, que siendo tan dispuestos, tan fáciles y tan activos para satisfacer sus capriches, se muestran despues tan remisos y tan debiles caando se trata de dar à Dios la más pequeña satisfaccion por los ultrajes que le han prodigado!

Debels pues deducir de lo dicho que no son solos vuestros pecados los que os pierden, sino lo penitencia que de ellos haceis, penitencia vana é ilusoria que, en vez de aplacar a Dios, le insulta de nuevo; penitencia que no hace otra cosa que añadir cada año una confesion nal hecha y un sacrilegio ademas à los pecados que cometeis en este intervalo, y que vuelven siempre los mismos al sagrado tribunal; penitencia que converte en veneno mortal para vosotros y en un nuevo triunfo para el demonio el remedio admirable y saludable de la confesion auricular, ese gran beneficio de la misericordia divina.

¡ Ay! que no suceda asi este año. Formad al menos desde ahora el proposito de reconciliaros sinceramente con Dios por medio de una confesion que satisfaga à Dios y à vuestra conciencias. Jesus está dispuesto à écharos una miriada; ¡qué digo! en el momento mismo en que os hablo as mira con ojos compasivos, porque el viene à ofreceros, por mi hoca, el perdon. El está dispuesto à perdonaros todos los defectos de las confesiones pasadas, con tal que tengais todas las disposiciones necesarias en la que vais à hacer. Esta paseua sera indudablemente la última para muchos. Y ¿quién sabe si lo será tambien para vosotros? Por consiguiente no en vano os mira, os habla y os llama Dios.

Procurad que vuestra conversion sea pronta, sincera, humilde, generosa, eficaz y permanente. Tened siempre à la vista el ejemplo sublime de la conversion de S. Pedro. Implorad tambien

su intercesion, à fin de que os aleance una centella de ese espiritu de penitencia que dirigio su corazon y que podrá reformar tambien el vuestro, y para que de este modo se cumpla en vuestro favor la profecia de Jesucristo, es decir que Pedro convertido sea para vosotros, que os habeis hecho sus hermanos, el que como modelo y como intercesor os anime, os ayude, os afirme en la penitencia sincera, en una plahara el que os convierta y os salve: Et tu aliquando conversus, confirma fratres tuos. Así sea.



MA DE NUEVO LEÓN

DE BIBLIOTECAS

# CONFERENCIA DÉCIMASEXTA.

El Tribunal de Pilatos, y la revelacion del reino del Mesias.



Artierunt rages terror, es principes concenceun în unum advorus Buniaum et alterrus Christum eyar. Que hatitat în cavie vretătelik en. Ego autem constitutus sum Rec als co super Sica, montencantum eya, prodicuis principius.

Les revre de la tierra se harmitern, les principes se caligares contra el Secon y contra au Crisso. Ha que habit el Des calace se halara de ellos. Mas ya be side por el establecido les cobre de Sion, se monte sante, y est el publicario su decreto.

Ps. 2.1

El mundo religioso, cuando vino el que debia santificarlo, estaba dividido en dos grandes fumilias, en dos grandes pueblos; el pueblo Judio y el pueblo Gentil. El Sanhedrin, residente en Jerusalen y presidido por el soberano pontifice, cabeza de la religion del verdadero Dios, representaba el pueblo Judio. El pueblo Gentil estaba representado por el Senado residente en Roma, y presidido por el emperador que reunia la soberania religiosa à la soberania política, y era asimismo, bajo el título de sobrano pontifice, la cabeza de la tulolatria.

Mas como el Redentor debia ser inmolado por los dos pueblos, era necesario que los dos pueblos concurriesen unidos à su sacriacio. Ved aqui por que la sinagoga y el imperio, Caifas y Pilatos, César y Herodes, los Jadios y los Gentiles tomaron parte en la muerte de Jesus. David habla anunciado este grande acontecimiento en términos muy claros cuando dijo: Los reyes de la tierra y los principes de los sacerdotes se coligaron, como un solo hombre, y con una horrorosa unidad de odio y de injustita levantaron contra el Señor y contra el Mesias su enviado: Astiterrant reges terras, et principes concentrant in unum adversus Do-

EL TEIBUNAL DE PILATOS Y LA BEVELACION DEL REINO ETC. 263 minum et adversus Christum ejus. Pero el mismo profeta habia anunciado igualmente que el Señor se burlaria de esta impia conspiracion de los hombres: Qui kabitat in vaclis irridebit con; y que el Mesias, por lo mismo que todos le condecarian, se haria el verdadero rey de todos y reinaria sobre el santo monte de la nueva Sion, su Iglesia, para pubilicar a todos el gran precepto de Dios, la verdadera religion y la verdadera ley de Dios: Ego autem constitus sum Rex ob eo super Sion, montem sonctum ejus, pracdiceus, praceptum.

Paes bien, esta profecia principio à cumplicarse cuando el Sañhedrin, despues de haber condenado à muerte al Mesias, le cito ante el tribunal de Pilatos, gobernador romano y representante de César, para que el le condenase à su vez y le hiciese crucificar. Mas Dios se burlo de la perfidia del uno y del otro; porque el se sirvio de esta ocasion para hacer reconocer la dignidad real de su Mesias y anunciar al mundo por el su religion santa.

Tal es el gran misterio que vamos à esplicar, es decir Jesucristo puesto por los Judios en manos de Pilatos, y revelando ante el mismo Pilatos su soberania y su ley. Nosotros comprenderemos en el cuin importante es observar esta ley para tener la gioria de pertenecer al reino celestial. Principiemos.

#### PRIMERA PARTE

De todas las pasiones humanas, el odio y la envidia son las que ciegan mas el espiritu, las que ejercen sobre el corazon el dominio mas violento, e impelen al hombre à hollar su propia dignidad y à desconocer lo que se debe à si mismo. Ved esa turba furlosa alrededor del pretorio; ¿ crecis por ventura que se compone tan solo de gentes pertenecientes al pueblo hajo? No; en medio de ella se halla el consejo supremo de la nacion, tal como se encontraba reunido en la casa de Carias; se encuentran los principes de los sucerdotes, los setenta senadores, los furiscos y los doctores de la ley que, como observan los evangelistas, se habian trasladado en cuerpo, con el gran sacerdote à su cabeza, at polacio de Pilatos (1). Todos estes hómbres estan dominados por un odio cruel que los ciega, los

Et surgens omnis multitudo cetum, (Luc.) Sammi Sacerdoter com Senioribus et Scribis et universo concilio. (Marc.) addocunt Jesum à Caiplia in Preter um. (Loan.)

subyuga y los trasporta; y por consiguiente, así como uo se ruborizaron de representar el papel de esbirros en el huerto de las Olivas, tampoco se averguenzan ahora esos personajes tan respetables y tan graves de convertirse en verdugos y acusadores de Jesus para hacerle morir.

En aquella época, dice S. Gerónimo, se había introducido entre los Judios la costumbre de atar fuertemente al acusado contra quien se queria provocar una sentencia de muerte, y presentarle en este estado al presidente. Por esta razon el Evangelista tiene cuidado de referir esta circunstancia. Ellos ligaron à Jesus, le llevaron y le entregaron à Pilatos. (1) Al cargar así de cadenas al Salvador, observa Emiseno, quisieron prevenir contra él el espiritu del juez, y darle todas los apariencias de un hombre que había merceldo mil veces la muerte, y por consiguiente indigno de conmiseración y de perdon (2).

Ellos no quisieron fiar su preso à una diputacion elegida de entre ellos, ni al jefe de la carcel; sino que los sacerdotes y los ancianos del pueblo quisieron acompañarle en corporacion, à fin de obligar con este aparato, dice S. Leon, al magistrado de Roma. Su objeto era el de hacerle conocer que, al venir à solicitar unidos la muerte de aquel hombre, no hacian otra cosa que obedecer al voto de todo el pueblo de que eras representantes; ellos querian obligar à Piaslos a renunciar à todo examen respecto à un acusado à quien el consejo supremo y la voz pública de su propia nacion habian ya juzgado digno de muerte; en una palabra ellos querian imponer al juez con esta multitud de testimonios importantes, à fin de que ni aun siquiera pensase en absolverle (a).

Los Romanos, hechos dueños de la Judea, habian quitado, como observa Sto; Tomás, al consejo supremo de la nacion el derecho soberano de condenar a pena de muerte (4). Mas al despojar al Sanhedrin de los Judos del derecho de hacer morir à los culpa-

bles, les habian dejado sin embargo el juzgarles segun sus leyes, con la reserva espresa de que el presidente romano debia confirmar la sentencia para que pudiese ser ejecutada. ¿Por que pues les sacerdotes y los ancienos, que habian juzgado ya y condenado a muerte como bijasfemo a Jesus de Nazaret, no se contentan con solicitar de Pliatos la confirmación de su sentencia ?¿ Por que le presentan el pretendido criminal cargado de cadenas, le llevan la causa original, y quieren que el mismo proceda a un meco juicico y condene a Jesus segun las leyes romanas? Los Judios hicieron todo esto por diversas razones que los Padres y los intérpretes han tenido cuidado de indicar.

Esto lo hicieron en primer lugar, dice S. Leon, para salvar su reputacion para con el pueblo, admirador de Jesueristo. Porque mostrándole que no eran ellos los que condenaban à Jesus, sino que era condenado por el tribunal de Pilatos, no como un mal Judio, sino como un ciudadano sedicioso, podrían hacer creer al pueblo con facilidad que ellos no habitan tomado parte alguma en su sentencia de coudenación, mientras que, sino era realmente obra esclusiva de sus manos, era obra de los dardos acerados de sus lenguas (1).

Esto fue en segundo lugar, observa S. Juan Grisostomo, porque ellos querian bacer morir à Jesus, mas bien que como culpable de crimenes sontra la religion, como convencido de crimenes políticos, como un sedicioso, un rebelde, un perturbador de la tranquilidad pública. Pues bien, Pilatos era el único juez competente para pronunciar una sentencia en esta materia (2).

Finalmente lo hicieron así, dice Teófilacto, porque no bastabá al odio de los Judios que el Salvador muriese, sino que extijia que sufriese la muerte de los esclavos y de los hombres convencidos de los crimenes mas atroces, que era la muerte de cruz, a fin de que el oproblo de su suplicio empañase para siempre la reputación de su persona y destruyese enteramente la creencia en que muchos estaban de que en el verdadero Mesias (3). Y como las leyes judaicas no admittan el suplicio de la cruz, que solo estaba adeptado en la

<sup>(</sup>f) Vincientes Jesun diagrant ad Pilaton. (Marc.) Habichant enim hunc morem, ut qu'on morti adjudicassent, ligatum judici traderent. (In Matth.)

<sup>(2)</sup> Vinetum Jesum Pilato tradunt, ut, ex boc, reas mortis et venia indiguus crolatur. (In Matth.)

<sup>(3)</sup> Ut inter tot pracjadicia, quem omnes vellent perire, non auderet Pilatus absolvere, (Serm. FIII. de Pass.)

<sup>(4)</sup> Per Romanus, quibus erant subjecti, erat eis potestas occidendi interdicta. (3, p., q. 47, a. 4).

<sup>(</sup>f) Hos consilio rem gerelant, ut al, actione sceleris sui viderentur imminues, sub-irabentes opera manumi, et exercentes tela linguarum. (Seem. FI. de Paux.)

<sup>(2)</sup> Volebant eum occidi non tantum ut transgressorem legis, sed tanquam publicum bostem, quia regem se fecerat. (Hom. 82, in Joon.)

<sup>(3)</sup> Pessmo enim genere mortis occidere muocentim, hor est, crusifigere desiderant. (In Joan.)

Juden cuando se aplicaban las leyes romanas, quisieron que la causa del Nazareno se sometiese al juicio del magistrado romano, que era el único que podia imponerle esta pena. El Evangelista mismo bace esta observacion importante cuando dice que tos fudios rehusaron jurgar al Señor segun sus leyes, y le entregaron a Pilatos, para que se cumpliese la prediccion del mismo Jesueristo relativa a la muerte de eraz que habia elegido (4). En efecto este divino Salvador habia dicho terminantemente à sus discipulos algunos dias antes: Ved aquí que vamos à Jerusalen, donde vo sere entregado à los Gentiles pera ser cucilicado (2).

1. O Judos tau insensatos como perfiliosi esciama en este lugar Teofilacio. Al entregar a Jesus en maños de Pilates para que sea cruditicado, no teneis otro objeto que ci de saciar vuestro odio contra el Mesias, y sin embargo ciegas como sois, no haceis otra cosa que servir a su amor para con los hombres. Vosotros reunis todos vuestros esfuerzos para hacerte marir en la cum, pero no haceis mas que cooperar al cumplimiento de sus designios y de sus predicciones, y graporcianarte el genero de muerte que el mismo ha elegido independientemente de vuestra criminal voluntad (2). Así pues los pensimientos que ocupar, vuestra inaginación son vanos, el odio que os acita es impoente, y pros, el Mesias contra quien conspirais de aceacdo con los Gentiles, se burla de vuestro furor: Astilierant reges terra, el principes concenerant in unum adversus Dominum est adocrans Christone ejus.... Qui kabitat in culis struidebit cos.

El Evangelista advierte asimismo que los magistrados judios, que que ilevaron à Jesus hasta el pretorio, le dejaron en la puerta; ellos no pasaron el umbral, alegando que no querian contaminarse ratuado en la posa de un inflet, sino conservarse puros pura poder comer las victimas que se incubaban per espacio de siete dias durante la poscon (4). O refinamiento da malical: jo detestable hipocresia l Ellos temen, dice S. Agustin, contrace una impureza legal entrando en la esas de un pagano, y no temen bacerse criminales

(1) Oceanio Jesa impleretur qui dixit: significana qua morte ceset inocitario. (Foun.)

(2) Ecce accordinus Jerosolyman : et tradent filium hominis gentilus ad crurifigendum (Matth. 20.)

(3) Judei de merie turpissums cogitabrut - sed a flomuno us non intelligentibus, electa cont. In June.)

(4) Ut non-contaminarentur; sed at comedereut Pasca. (Joun.)

yendo à solicitar la muerte de su hermano, la muerte del justo (1). Entre tanto Pilatos, aunque juez, manifiesta menos orgullo y mas moderacion que estos impios acusadores. El perdona à su escupulosa superstición la ofensa que ellos le hacen mirando como Impuro el santuario de la justicia, y presentándose en la puerta del pretorio les dice à les magistrados judios: Hombres graves, como pareceis serlo, vosotros no habeis procedido ciertamente à la prisión de este hombre con un aparato tan imponente, ni habeis venido agui para solicitar de mí su condenacion, sin haberie reconocido culpable y convicto de grandes crimenes; ¿Cuáles son pues esos crimenes; Y vo no dudo en manera alguna de vuestra integridad, pera necesito reconoceros para las formalidades del proceso (2).

¡Que conducta tan admirable! dice S. Cirito. ¡Pilatos, ese magistrado pagano, muestra mas justicia que los magistrados junios, adoradores del verdadero Dios l.; Los hombres del mundo son muchas veces mas justos que los mismos sacerdotes; los musulmanes sole mas equitativos que muchos cristianos! Pilatos, en esta circumstancia, verdadero modelo de jueces integros, no quiere proceder a ciems, no quiere condenar por simples prevenciones, sino por hechos positivos. Antes de pronunciar su sentencia quiere conorce el proceso; el quiere juzgar, mas no oprimir, quiere aplicar la ley, pero no servir a las posiones de otros. [In Joan.] Así es que, por muy integros, por muy recomendables que se quieran suponer los judios, desde el momento en que Pfintos los ve Begar en tumulto para reclamar la condenacion a muerte de Jesus, no ve en ellos una corporacion de magistrades, no los mira mas que como una turba de acusadores, que no tienen otro derecho que el de bacer examinar sus testimonios, y verios descutidos con tanta mas escrupulosidad coanto que ellos mismos son los acusadores, tanto mas sospechosos cuanto es mayor su poder. Su antoridad no le intimida; su numero no le proviene ; su caracter sagrado no le conmueve. At dirigirles pues la pregunta de que he hablado, parcee que les dice ; El acusado esta presente, may bien; mas ¿ cuales son los enpitulos de neusación ? ; cuales son los crimenes? Vo quiero pruebas y no gritos, quiero hechos y no palabras : Quam accusationem offertis adversus hominem hune?

Timehant confaminari practurio; et fratris uni songuine nun timehant. (Trairi, in Trans.)

(2) Taivit ergo Pitatus ad cos foras, el dixit: Quam accusationem affortis adversus homosem himo? (Joan.)

Los Judios, observa S. Cirilo, no esperaban tal pregunta. Ellos se lisonjeaban de que Pilatos, contentindose con ver en su presencia à todo el corrip de representantes de la nación, condenaria à muerte al Salvador sio examen alguno, y se haria el complice elego de su farer y el ministro de su crueldad (1).

Esta pregunta impravista los desconcierta y los confunde. Ocultando bajo el manto de un regulio afectado su engaño y su sorpresa, responden : « Si este horabre no fuese un mathechor, conocido publicamente por tal, no le hubiéramos traido nosotros en persona a vuestro tribunal; Simon esset hie multifactor, non tihi tradidissemus enur. » (Joan.) ¡O ciclos, estremcesos de horror! Aquel cuya vida ha sido um serie continua de gracias y bendiciones, aquel que todo lo bigo bien (2), y que cinuba ses delicias en sembrar a su paso les beneficies, es tratado de malhechor por los mas criminales de entre tos hombres. Y sin embergo ci sufre todo esto con una paciencia imilterable, y guarda el mas profunda silencio. ¡O hombre, tan propenso à irritarte por la mas leve injuria; antes de abrir tu corazon al odio y abandonarte a la venganza, ah! ; accierdate que el Hijo de Dies fue tratado de malhechor para atracr sobre ti el perdon de tus malas obras! Y vosotras almas cristianas, almas justus, acordaos tambien de la horrible afrenta que vuestro Dios y vuestro Salvador sufre por vuestro amor, y consolaos, regorijaos de sufrir los hisultos de los mundanos por el amor de

Sin embargo Pilatos, con el buen sentido que distingue a un romamo, estavo may lejos de contentarse con una respuesta que nada probaba, por lo mismo que afirmaba demasiado, El dedujo por el contrario de esta respuesta y del celo estraordinario de los acusadores que su acusacion carceta de prirelas y de fundamento: que no cra tante el celo de la justicia como ci futeres de las pasiones lo que les movia a obrar, y que habian ido al pretorio, apelando al brazo del pretor y no ú su examen, invocando su espada y no su juicio. El comprendió en una palabra que le querian hacer juez de una causa presentada bajo un aspecto falso; que querían hacer de el el verdugo de un inocente (5). Pilatos pues juzgo, dice S. Juan

Crisóstomo, que una preteusion tal era absurda é intolerable (1). A pesar de esto, sin dejar adivinar su pensamiento, y finjiendo no tener duda alguna acerca de la legalidad de los Judios, responde à su insolente réplica con una moderacion y una prudencia admirable diciendoles : « El reo no ha apelado à mi tribunal, llevàrosle pues y juzgadle segun vuestra ley. Vusutus, que conoccis sus crimenes, podreis aplicarle la pena que mercaca en justicia, sin perjuicio de mi aprobacion para la ejecución de la sentencia : Accipite cum vos, et secundum legem vestrum judicate eum. « (Joan.)

Los Judos que querian à toda costa la muerte del Salvador, y que por los motivos que ya he indicado no querian que se dijese que eran ellos los que le habian condenado, responden afectando una gran delicadeza. - El crimen de que se trata lleva consigo la pena de muerte en una cruz; esta pena esta escrita en las leyes romanas; por consiguiente no es à nosotros à quien corresponde aplicarla; Volis non tired interficere quezaqueza, » Joan.

Obligados sin embargo, en vista de la firmeza de Pilatos, à precisar sus acusaciones contra el Salvador, pasan en silencio con una astucia calculada, dice S. Juan Crisóstomo, el pretendido crimon de blasfemia de que en el seno de su asamblea le habían declarado ya culpable, y por lo mismo digno de muerte. Ellos conocian que Pilatos, juez idolatra, no daria importancia al crimen de blasfemia contra la divinidad de los Judios, y por lo mismo formulan lo mejor que pueden tres capitulos de acusacion en materia de política, la unica que podia llamar la atención y escitar el interes del representante del César (2). Ellos le dicen : Nosotros tenemos pruebas irrecusables de que este hombre siembra la discordia entre el pueblo; que prohibe que se paguen al emperador los tributos que le son debidos, y que ya publicando por todas partes que él es el Mesias y el rey de los Judios : Hune incenimus subcertentem gentem nostram, et prohibentem tributa dare Casari, et dicentem se Christum regem esse. »

Nada había mas falso que estas acusaiones. La vida entera y el carácter dulcey humilde del Salvador eran una refutación solemna de ellas. Pero nada había tampoco mas capaz por su gravedad de

<sup>(1)</sup> Petrut à Pilato ut, judaisum crudelitatem imitatus, sus inscrite deserviat-(In Jone,)

<sup>(2)</sup> Beue omnin feeit. (Marc. 7.)

<sup>(3)</sup> Experiorrant presidem magis executorem savitise quam arbitrati causa. (Seria, PIII de Pars.)

Absurdum urbitratus est judicium eos præsumere, et sibi executionem permitti. (Hem 82 in Lorn.)

<sup>(2)</sup> Quia sciebont Pilatum nullam curam legalium facientem, ad publicas accusationer rem deducunt. (Horn. 82 in Jour.)

escitar el zelo de un hombre de estado, supuesto que se trataba del crimen de lesa majestad , acusando à Jesus de haber aspirado à la soberania, Mas Pilatos, por una disposicion especial de Dios que queria hacer desaparecer hasta la sombra de estas acusaciones para no oscurecer la inocencia de su Divino Hijo, no les dio fe alguna. El conoció por el contrario que estas imputaciones no presentaban mas prueha que el caracter y la multitud de los grandes sacerdotes, hechos a la vez acusadores y testigos, despues de haber querido erigirse en jueces; y en este concepto comprendió al momento de la manera mas evidente, dice el Evangelio, que en estas acusaciones habia mas de odio y mala fe de parte de los accusadores, que de culpabilidad en el acusado (1). Mas para hacer ver que no permanecia pasivo en un negocio que se presentaba con un aspecto tan grave, dejando a los Judios agitarse en tumulto fuera del pretorio, entra en la sala dunde había hecho colocar al Salvador, cumdo los Judios le habian puesto en sus manos, y le hace comparecer en su presencia (2). Jesus, cargado como estaba de ligaduras, se presenta en el tribunal de Pilatos en la actitud de un criminal. El Evangelista pareceque se sorprende al referir esta circunstancia (3), ¡Oh l ¡ cuan significativas son estas palabras! esclama Origenes, ¡Jesus en plé delante de Pilatos ! ¡que humíliación ! ¡que abatimiento para el Hijo de Dies, constituido por su Padre juez de vivos y muertos, verse presentado así en el tribunal de los hombres, y verse obligado a permanecer en pie como un gran criminal esperando su sentencia, pronunciada por un magistrado idolatra (4)!

Pilatos a pesar de todo declara no hacer aprecio de los dos primeros capítulos de acusación presentados por los Judios contra el Satsador, parque sabía por esperiencia que ninguna acusación de esto género habia sido presentada jamás en su tribunal contra Jesucristo. El se limita únicamente al tercer capítulo, es decir, á sus prefensiones de ser rey. Sin embargo, no da a conocer a Jesus que esta era la queja principal que los Judios, fuera del pretorio, tenían contra el, y esto á fin de que se esplicase con mas libertad. El le pregunta simplemente, mas bien con el acento de un amigo que

(1) Scielat (Pilatus) quia per invidiam tradidissent cum summi Sacerdotes.

(2) Introivit in pretorium Pilatus, et vocavit Jesum. (Joen.)

(3) Jesus autem sletst unte Præsidem. (Matth.)

(4) Judes tolius creatina constitutus a Patre, vide quantum se humiliat, or acquiescent stare and Judicem terras Judace. (Tract, 25 in Marth.)

conversa, que con la severidad de un juez que interroga, y como movido de su propia curtosidad: « ¿Eres tú el Rey de los Judios? Tu es rex Judworum? (Jonn.)

Mas, ¿que puede la prudencia humana contra la sabiduría divina? Pilatos pretende con esta sencilia pregunta penetrar mejor los pensamientos del Señor, y Jesus le hace una pregunta que obliga a Pilatos a manifestar los suyos. Porque ella prueba que ha leido el corazon de Pilatos, y que ha conocido lo que los Judios habian alegado en su ausencia contra su persona ; « ¿Es verdaderamente como hombre, o como amigo como procurais saber, o Pilatos, si vo soy rey? 26 me preguntais mas bien como juez, porque mi soberania os ha sido presentada por los Judios como un capítulo de acusacion (1) % » dándole á entender de este modo, dice S. Cirilo, que nada se oculta á Jesocristo (2). El gobernador se queda estupefacto al ver que su pensamiento es adivinado por Jesucristo, y le confiesa con cierto embarazo que como juez le ha hecho efectivamente esta pregunta, porque ella sa refiere al crimen de que los Judios le habian acusado. Pilatos pues responde con una especie de colera mezclada de compasion: « Yo no soy Judio, como sabes y tengo á mucha honra no serio. Los mismos de tu nacion , los jefes de tu religion son los que te han acusado de ambicionar la sabiduría, y me han remitido el juicio de esta causa. Yo deseo saber cómo has podido dar metivo para semejante imputacion. ¿ Eres, o no eres efectivamente el rey de los Judios? ¿ Y en qué sentido pretendes ser rey? Numquid ego-Judens sum? Gens tun et pontifices tradiderunt te mihi : quid fecisti? o (Joan.)

Desde el momento en que Pilatos declara que no pregunta como hombre llevado de la curiosidad, sino como magistrado, revestido de antoridad pública, el Hijos de Dios no se niega a responder, Respondií Jesus ; y de una manera clara, precisa y que no deja duda necrea del sentido de sus palabras, manifiesta y revela al universo el gran misterio de su soberania. ¡ Cuán hermoso es verá nuestro Divino Mostro transfermar todos los lugaresy todas las circunstancias de sus ignominias en otras tantas escuelas donde esplica los oráculos de su sabidar a y desde donde gobierna al mundo ¡ ¡ Cuán hermoso es oirle hablar como Dios en el tempo mismo en que está cubierto de humillaciones como criminal ! Ved aqui en efecto lo que

A temetipso fine dieis, an alii tibi discrunt de me? (Joan.)
 Here autem divit subostendeus nilul esse occultum. (In Joan.)

dice: « Mi reino no es de este mundo. Si mi reino fuera de este mundo, mis vasallos sin duda pelearian para que yo no fuera entregado en manos de los Judios; mas ahora mi reino no es de aqui (1). »

Con estas palabras quiso decir, segun el abad Ruperto: e Si, yo soy efectivamente rey, mas de un reino que en nada se parcec a los imperios de la tierra, cuya fuerza la constituye la estension del territorio y la multitud y bravura de sus ejércitos. El mio no tiene necesidad alguna de estos medios para subsistir. Por esta razon 10 Pilatos! me veis abara en vuestra presencia, solo, sin defensa alguna esterior, sin ese oparato fastuoso, sin esa grandeza que los demas rives ostentan de ordinario cuando se presentan en publico 2).

Sin mi reino faese de este mundo, mis ministros y mis vasallos serian tambien de este mundo, allos volarian à mi defensa; ellos no me dejarian à merced del odio de los Judios, ellos no surinin que yo fuese tratado como veis que lo soy 251 en hoc atendo easet regnime menim, ministri mes utique docestarent ut non tradecer Judios. Pero tal est e parecter de un soberant que no es compatible con el estado a que me veo reducido en este momento; ella puede sofrir mi opressan, mi ignominia y mi morrie sin perder nada de su estabilidad ni de su gloria, porque no teniendo su principio ni su razon en la voluntad de los hombres, ninguna necesidad tieno de la fuerza de los hombres para sostenerse: Nune nutem regnum meton rom est hine.

10 palabras admirábles! 10 misterio sublime! 10 sabiduria divina de puestro Salvadra y Maestro! 10 doctrina verdaderamente celestial que solo el Hijo de Dios podía revelar y enseñar à los hombres! Con esta sencilla y certa respuesta hace conocer el Refentor que es verdaderamente rey, pero rey llamado por su l'adre à reinar, no sobre tal o cual reino, no sobre tal o cual perho, sino sobre tal o sual reino, no sobre tal o cual perho, sino sobre todas las naciones, sobre el montesanto de Sion, sobre la Igesia universal que debià estenderse à todos los flemposty à todos los lugares : Ego autem constitutus sum ab co super Sion montem sanctum ejus! Con esta respuesta ha destruido de un solo golpe la falsa idea que los Judios habían formado del reino del Mesias. En estas pocas palabras nos ha dado la clave de la Escritiva Sagrada, el la esplicado

todas las profecias; ha manifestado el verdadero espíritu de la nueva alianza; nos ha dicho que el reino de Jesucristo no es político ni temporal, sino espíritual y divino; que se establece en los corazones por la fuerza de la gracia, se estiende por las armas de la paciencia y prospera por el menosprecio de las cosas terrenas; que nada promete de cuanto la concupiscencia mundana persigue sin descanso, sino que invita por medio de las humillaciones, atrae con la cruz y recompensa con el martiro; que este reino no tiene relacion con el mundo presente sino para inspirar despreció à el, y que descendio del cielo sin otro objeto que el de hacer felices eternamente en el cielo à sus subditos: Regnum meum non est de hoco mundo.

Mas ved aqui otra instruccion no menos provechosa encerrada en estas mismas palabras: « Si el reino de Jesucristo, dice S. Agustifi, no es de este mundo, no puede componerse de ciudadanos ni de súbditos de este mundo; no puede formarse sino de aquellos que creen en Jesucristo, que participan de su espíritu é initan sus ejemplos; de aquellos a quienes el mismo Salvador ha dicho en otro lugar: Vosotros no sois de este mundo, ssí como yo tampoco lo soy; de aquellos en fin que se encuentran en medio del mundo, pero que sin embargo no pertenceen al mundo (!). »

¡Guan desgraciados sois por una consecuencia necesaria pero terrible de esta verdad, esclama S. Cipriano, cuán desgraciados sois vosotros los que, lienos del espiritu del mundo, esclavos de las maximas, de las ideas, de las costumbres, de las proccupaciones y de los caprichos del mundo, preferis el amor del mundo al amor de Dios, y no sois cristianos sino para deshonrar el Cristianismo! ¡Ayl yo siento deciroslo, y sin embargo es necesario que os lo diga claramente: vosotros no sois de Dios, ni Dios se digna venir a habitar en vosotros; por esta razon, vosotros no perteneceis bajo ningun aspecto al reino de Jesucristo en la tierra, y si no os reformais podefs estar ciertos, desgraciados, de que no tendreis parte alguna en su reino de los cielos (2). Mas no; ¡haced que no sea asi, Dios mio! Que ninguno de este auditorlo sea escludo del reino celestial. Estableced en este momento en nuestros corazones el reino de vuestra gracia,

<sup>(4)</sup> Aegum meum non est de hoc mundo. Si de hoc mundo esset regum meum, ministri mei decertarent utiquo ot non traderer Judens, Nauc autem regum meum non est hine. (Jonn.)

<sup>(2)</sup> Regium menn non est de hoc mundo, id est : non de magnitudine civitatum, non de modificatios et fortifodine militam, (In Joan.)

<sup>(1)</sup> Quid est regnum ejus ? Nisi credentes in eum, quibus dicit : De hoc munda non estis, sicut et ego non sum de hoc mundo. (Traes. in Joan.)

<sup>(2)</sup> Dicit regnum suum de hoc mundo non esse, quin in his, qui amorem nundi Dei amori praponunt, non dignatur Divinitas mundonem facere, (Serm. de Jejus. et Tent.)

que forme de nosotros vasallos sumisos y fieles á fin de que podamos todos entrar en el reino de vuestra gloria : Ademial regnum turm.

Es ciaro que al hablar el Salvador a Pilatos de un reino propio, de un reino nuevo y esclusivamente suyo, se atribuia el título y la cualidad de rey. Pilatos por consiguiente le replieó : a Es cierto pues que tu eres rey (1). » Y Jesus responde con modestia : « Vos lo habeis dicho; yo soy verdaderamente rey: Tu dicis, quia rex sum equ. v En seguida dando mas fuerza á su voz y á sus palabras continua diciendo a Pilatos, y a nosotros en la persona del gobernador : « Yo he venido al mundo para dar testimonio de la verdad, y todo el que pertenece a la verdad escueha con docilidad mi voz, la conoce y la cumple : Equ in hoc matus sum, et ad hoc veni in mundum, ut testimonium perhibeam veritati : onnis, quia est ex veritate, audit vocem meam. O nueva y preciosa leccion o palabras sublimes! Ellas contienen toda la religion. Ellas solas bastarian para probarnos que Jesucristo es Dios, porque ninguno, en la actitud de acusado y de criminial en que se hallaba Jesucristo delante de Pilatos, hubiera podido pensar ni esprésarse de este modo. Admiremosaqui en primer lugar, con S. Juan Crisostomo, el modo con que Jesucristo responde a Pilatos, tan diferente del que usó con Caifas. Al principe de los sacerdofes que le bace esta pregunta: a ¿ Eres tu el Ilijo de Dios? - responde con un tono severo y amenazador : « Si, vo soy el hijo de Dios : y añade : « Y vo seré vuestro juez. »

tu el fino de Díos 2 responde con un tono severo y amenazador :

- Si, yo soy el bijo de Díos ; y añade; - Y yo seré vuestro juez, 
A Dilatos, que le pregunta ; ¿ Eres fu rey ? » responde con un tono
lleno de dulaura y de compasion : « Si, yo soy rey ; « y añade;

- Mas yo soy fambien vuestro Salvador, » ; Ay l no debo causarnos
admiracion. Caífús había interrogado al Salvador maliciosamente
con el objeto de perderle; Pilatos por el contrario le interroga con
amigables intenciones y con el objeto de salvarle. Ved aqui por que
Caífús es amenazado y Pilatos instruido. Ademas, Caífús es judio y
Pilatos gentil. Este modo tan diverso de responder nos enseña que
la justicia de Díos tiene la amenaza suspendida sobre la cabeza de
los Judios, mientras que su miscricordia se promete á los Gentiles.
Castlegos terribles se anuncian à aquellos, mas à estos se anuncian
grandes banedicios, la revelacion de las mas importantes verdades y
la posesion del reino de Díos [2].

(1) Dixit itaque ei Pilatus : Ergo rex es tu ? (Forn.)

En efecto al decir Jesus: « Yo he venido al mundo, » indica elaramente que él era, que él existia antes de su nacimiento y de su venido al mundo; que hijo de Abrahan segun la carne, como él lo habia dicho, foé anterior á este patriarea segun la divinidad, y que, nacido en el mundo como hombre, es anterior, como hijo de Dios, al origen del mundo (1).

En segundo lugar, cuando Jesus dice : « Yo he venido al mundo para dar testimonio de la verdad no hace mas que repetir en otros términos lo que había anunciado ya por boca de David : « Yo he sido establecido rey por el mismo Dios, para publicar sus decretos : Ego autem constitutus sum Bex ab eo super Sion, montem sanetum ejus, prædicans prwceptum. » De modo que mientras que el Evangelio cumple la profecia, la profecia esplica el Evangelio. Porque la verdad de la que ha venido à dar testimonio, ó que ha venido à revelar y á ofrecer es nada menos que el precepto de Dios, la ley de Dios, la religion de Dios, que él tiene la mision de enseñar à los hombres, y ved hqui porque ha sido constituido rey y legislador sobre el monte santo de la Iglesia. De modo que las primeras funciones de su soberania son flustrar los espíritus, santificar los corazones y recibir, como soberano de un imperio puramente espiritual, el homenaje mas noble que el hombre puede tributar, el homenaje de la fe y del amor. Estas palabras encierran pues en compendio los motivos, el fin y los frutos de la Encarnacion, del ministerio público y de la pasion y muerte de Jesucristo.

Ademas la verdad en el sentido religioso no es otra cosa que el conocimiento de Dios y del hombre, de las relaciones que deben unir á los hombres entre bios y el hombre, y de las relaciones que deben unir á los hombres entre si. La verdad es la verdadera religion que abraza el dozma, la moral y el culto; la religion que los Judios no conocimisino en especiación y en estado de figura, y de la que los Gentiles no tenian idea alguna. Luego si nosotros conocemos al presente á Dios, si conocemos el misterio de las tres divinas personas, si conocemos al hombre y su origen, su condicion y su fin, sus deberes, su caidar y su reparación; el mediador y sus misterios, sus gracias y sus promesas, la ley divina y sus preceptos, sus amenazas y sus recompensas; si tenemos la inestimable ventaja de profesar estas grandes e importantes verdades que el mundo antiguo había conducedo con sus fabulas, o perdido enteramente; estas verdados en

<sup>(2)</sup> Locatus est ad Polatum erudicus eum, et ad albiera repetens. (Hom. 83 m.

<sup>(1)</sup> Antequam Abraham fieret, ego sum. (Jonn.)

cuya investigacion habia agotado la sabiduria humana todos sus esfuerzos por espacio de muchos siglos sin poder descubrirlas jamas; si conocemos repito estas verdades, es porque Jesucristo verdadero rey de un nuevo reino puramente espiritual, sentado en el monte profetico de la Iglesia, como en un trono, nos las ha hecho creer por su enseñanza y nos las ha hecho amar por su gracia, y ved aqui cómo ha reinado, como reina todavia y reinara para siempre en el espiritu y en el corazon de los hombres: Ego antem constitutas sum Rex ab co super Sion, montem sanctum ejas, pravdicans pracepfum.

¿Y can que objeto se ha hecho esta importante revelacion ? El Salvador mismo nos lo ha declarado cuando anadio ; a Todo el que pertenece a la verdad escueha mi voz : Omnis, qui est ex veritate, audit vocem meam. - Palabras que encierran un sentido profundo; pues parece que Jesus deberia haber dicho por el contrario: « El que escucha mi voz perfenece à la verdad que posee; » porque su voz y sus palabras son la verdad. Mas el Señor ha querido revelarnos aquí un gran misterio. En efecto, equienes son los que pertenecen à la verdad? son las almas humildes, sencillas y modestas que tienen un desco sincero de conocer y un corazon inclinado a amar, y que están dispuestas a practicar la verdad. Pues bien, el Señor nos dice que esas almas escuehan la voz de Jesucristo y su enseñanza eon docilidad y con fruto. Mas los que pretenden conocer la verdad con un espiritu de odio para combatirla y ahogarla, como hicieron los Judios; con un espirita de desprecio para ponerla en ridiculo, como hizo Herodes, y con un espiritu de indiferencia para condenarla é sacrificarla a la política é à los respetos humanos, como hizo Pilatos, esos nada tienen de comun con la verdad ; ninguna simpatia secreta tienen con ella; ellos le son enemigos o estraños, y ved aqui por que se les niega la revelacion divina. Ellos no merecen ofr la voz de Jesucristo, ni comprenderia en el sentido que podria ilustrarles, justificarles y salvarles; por el contrario solo la oven materialmente como un ruido vano, como un sonido privado de sentido, que los deja en su ecquedad y pronuncia su condenacion.

En las cixeunstancias de que se train, Pilatos es una prueba sensible de la verdad de esta profecia de Jesucristo. El no posee ese espirito homilde, ni ese corazon docil que dispone al hombre a recibir la verdad y à practicarla, y que establece un verdadero parenteseo, una afinidad secreta entre el hombre y la verdad. Así pues, mientras que el Salvador le revelaba cosas tun sublimos acerca de su soberania y de su reino, Pilatos oia el sonido de su voz divina, sin penetrar el sentido. Es verdad que, sorprendido de la manera nueva con que el Salvador habla de la verdad, la curiosidad le movio a preguntar, como pregunto en efecto, que cosa es la verdad: Dizit Pilatus: Quid est veritas? Mas esta era una curiosidad puramente escitada en el por el espiritu filosofico, y no por el celo de la religion. Es una pregunta hecha por interes de la ciencia profana, y no por la salvación etorna de su alma ; es en él un deseo passjero, una velcidad sin consecuencia de saber una cosa à la que no da importancia alguna. En efecta, en el momento en que Jesucristo parceia dispuesto a responderle y à instruirle, Pilatos se levanta, abandona so tribunal, deja en cierto modo à Jesucristo con la palabra en la boca, y sin esperar la respuesta sale para arengor à los Judios: Et enm hoc dixisset, iterum exivit ad Judios, et dicit eis: Ego nultam invenió in eo causam.

Ved aquí pues, dice un comentarista, una pintura fiel de esos eristianos que tienen de tiempo en tiempo cierta veleidad, cierto desco vano de oir la palabra de Dios y de conocer las obligaciones que su ley les impone; pero que en seguida, cuando esta palabra santa, esta augusta verdad comienza a sonar en sus oldos por medio de la predicación evangélica, se retiran, hayen y no quieren saber mas. [Ah! Esto consiste en que ellos temen su voz importuna, su acción severa, su justa autoridad que ordena ciertos sacrificios, exige ciertas reformas, condena las injusticias y amenaza con el castigo, mieutras que ellos no quieren que se les altere en lo mas mínimo la vergonzosa felicidad que se han creado en el seno del vicio y del desorden (1).

Mas jay! jeuan desgraciados son! La verdad por la que se interesan tan poco y que desprecian de ese modo huye de ellos y se oculta á sus ojos. Y supuesto que la verdad es el mismo Jesucristo, Kgo sum verdos; la verdad, que huye y se eclipsa, es Jésucristo que abandona la montaña de Sion, figura mistica del alma cristiana santificada por el bautismo, y que deja de reinar en ella; de modo que no anuncia ya en ella por medio de sus inspiraciones y de su gracia la ley sublime de Bios para hacerla amar y cumplir. Desgraciada el alma ciega, obstinada y rebelde de quien Jesucristo se

<sup>(1)</sup> Feel quantionem et non expectavit solutionem. Sie multi travitorio ferrore converit ad Doum, vera hora desidente incipiunt; sed in mentis proposito non persistant. (Hugs Pictor in Allegor.)

los Judies cubierto con las tinichlas de la mas escura noche, ha brillado para nosotros con el resplandor de la mas radiante luz (2), No sin una razon oculta, al hablar el Evangelista da este acto solemne de la entrega de Jesus en manos de Pilatos, da á este el tilulo de gobernador o representante de César : Tradiderunt Pontio Pitato praxidi. Parece que por esta denominación ha querido manifestar el historiador sagrado que al recibir Pilatos, como romano y como lugarteniente del emperador y del mundo pagano, al Redentor que los Judios le entregaron, toma posesion de él en nombre de los romanos y en nombre de los Judios, ¡ O precioso recuerdo l 10 misterios consoladores! ¡o gentiles! ¡o romanos! En virtud de esta accion de los Judios nosotros los gentiles hemos venido á ser los

verdaderos hijos de la promesa, la raza de Abrahan, la verdaderacasa de Jacob. La Iglesia Católica ocupa el lugar de la sinagoga. A ella se trasmite la ciencia de las Escrituras, a ella se confia el deposito de la verdadere fé, á ella se ha trasladado el verdadero sacerdocio, el verdadero sacrificio, el verdadadero cuito, el conocimiento de todas las leyes de Dios y la dispensacion de todas las gracias de la salvación eterna. Roma especialmente toma hoy posesion del Redentor à quien renuncia hoy y desprecia Jerusalen. Roma se hace santa con el crimen de Jerusalen, inocente con su iniquidad, rica con sus despojos, libre con su condenacion, gioriosa con su envilecimiento é inmortal con su destruccion. Roma se hace la capital del nuevo reino espiritual, que sin ser del mundo, ha venido el Redentor a establecer en el mundo ; y el Vaticano se hace, en lugar de Sion, el verdadero monte santo sobre el

per Sion, montem sanctum ejus, prodicans proceptum. Reconozcamos pues nosotros que somos cristianos y desecudientes de padres gentiles, reconozeamos con S. Pablo el acto de inefable misericordia por el que Dios nos saco, sin mérito alguno de nuestra parte, de la gentifidad en la que hubiéramos permanecido

que el Hijo de Dios, constituido rey por su Padre, coloca su trono y

desplega su soberania, su autoridad y su imperio, anunciando a

todo el universo desde lo alto de esta montaña sagrada la verdadera

religion y la ley divina : Equ autem constitutus sum Rex ab co su-

aleja, esciamaS. Agustíu. Porque, ¿quién puede comprender la infelicidad de un alma viuda de Dios, y a quien Dios ha abandonado à su propia soledad ? Var soll. ¡Horrorosa soledad, horrible abandono, sombria viudedad del tiempo, precursora funesta de la viudedad eterna y de la separación terrible por toda la eternidad l

#### NEGUNDA PARTE.

; Cuan profundas son las palabras con que el Evangelista principia el relato que acabo de esplicar! « Los Judios, dice, entregaron á Jesus en manos del gobernador Poncio-Pilatos: Et tradiderunt eum Pontio Pilato priesidi, [Matth.] Este fue un acto solemne por el que el pueblo judio, representado por el gran consejo, renunció en nombre de todos los Judios presentes y futuros al Mesias prometido à sus padres y esperado por tanto tiempo, y se declaro satisfecho de no pertenecer ya al Salvador del mundo.

Desventurados Indios, les grita à este proposito S. Leon, 1 qué perdida tan grande babels sufrido! ¡que precioso es el tesoro de que os habeis despojado abandonando así al Mesías, que era el único titulo de vuestra existencia y de vuestra gloria; entregando á los estranjeros vuestro compatricio, vuestro hermano nacido de vosotros y entre vesotros, en una palabra vuestro Salvador! Pero vosotros explarels sin duda alguna este gran crimen, y supuesto que habeis entregado à Jesus à los romanos para hacerle morir, vosotros caereis tambien en poder de los romanos para ser humillados, abatidos v destruidos por ellos (1).

Desde este dia comienza para vosotros, infortunados, una série de espantosas desgracias. Ya no habra para vosotros luz ni profeclas, ni elencia de Dios ni conocimiento de sus misterios y de sus leyes. La escritura será para vosotros un libro seliado, que lecreis sin comprender, y en el que encontrareis à Jesucristo en cada pâgina, y sin embargo no le vercis. Desde este dia no teneis ya templo ni altar ni sacerdoto ni sacrificio ni ciudad ni reino. Este dia fatal convertira todas vuestras solemnidades en un amargo duelo y en un dolor eterno (2).

ademit, reguum et ascerdotium sustulit, in luctum ateruma omnia festa convertit. (Serm. II de Pois.)

<sup>(4)</sup> Vestivitas, qua illis conversa est in noctem, nobis coruscat in lucem! (Serm. IX de Past.)

<sup>(1)</sup> Tradideront Romanis Jesum; and et ipar à Deu traditi fuerunt in manus Rumanorum, ut adimplerentur Scriptura dicentes : Secundum opera manaum corum

<sup>(2)</sup> Hoc mone nobis, o Judze, templum et altaria diruit, legem et prophetas

viles esclavos de todos los errores y de todos los vicios, para trasladarnos al relno de Dios, y hacernos participantes del amor de Dios; Qui eripuil nos de potestate tenetarorum, et transtulit in regnum filii dilectionis sua. Reconozcamos este inmenso beneficio con la gratitud mas sincera y la adhesion mas nectuosa. Reconozcamoslo conformando nuestros pensamientos, nuestros sentimientos y nuestra vida a las feyes puras, santas y perfectas de este reino de Dios, de tal modo que Jesos no se ruborice de tenernos por súbditos. Reconozcamoslo sosteniendo, con la pureza de nuestras costumbres, el honor de pertenecer á un monarea tan grande, manifesticamonos lleinos de celo por su goria, llenos de un santo respeto por sus templos y observadores fieles de sus leyes, á fin de hacernos despues participantes de sus recompensas eternos. Así sea.

# UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DIRECCIÓN GENERAL DE

## CONFERENCIA DECIMASÉTIMA.

La Desesperacion de Judas.

More peconterum pentino.

La maerie de los pecodores es horroros.

Po. 55

Los dos primeros Libros de los Beyes hacen mencion de dos contesiones celebres que tuvieron lugar en un corto intervalo de tiempo; la confesion de Saul y la de David. Estos dos lombres, clevados ambos por la voluntad del Señor de la oscuridad de la vida campestre al tromo de Israel, y caidos los dos en el pecado, confesiron (goalmente su iniquidad à dos profettas, con la frente humillada, la voz lastimera y los ojos bañados en lágrimas, y sin embargo no silcanzaron ambos el perdon.

« Yo he perado, peccaoi, » dice David a Natan, y apenas pronuncia esta palabra cuando el profeta le responde: « ; Pues bien! yo os lo digo; en este momento mismo os ha perdonado Dios vuestro perado (!). » « Yo he pecado, percavi, » dice igualmente Saul al profeta Samuel, y este le responde al momento: « El Señor os ha deshechado, y vos no reinaréis sobre Israel (2) ».

¿ De doude nace pues que esta doble confesion hecha en los mismos términos tuviese un resultado tau diverso? De que la confesion de David fue la espression real de un dolor sineero, miantras que la de Saul, segun observa S. Gregorio, no fue otra cosa queuna ficción sacrilega : su lengua comfeso su perado, mas la contrición no habia quebrantado su corazon. Ved aqui por que mientras que David, despues de haber vivido en las obras de la penitencia, murio con la muerte preciosa de los justos, Saul por el contrario, despues de haber acumulado culpas sobre culpas durante su vida, se dió la muerte voluntariamente, y entrego su alma criminal en medio de los furores.

<sup>(1)</sup> Dominus quoque transmit peccatum tomm. (II. Beg.)

<sup>(2)</sup> Project to Dominus, ne sis rex soper Israel. (I. Reg.)

de la desesperacion, y entre los tormentos atroces de los remordimientos. Ejemplo terrible de esta verdad del oraculo divino: La muerte de los pecadores es siempre funesta y terrible: Mors peccatorum pessima.

Esta historia del antiguo Testamento fué la figura profetica de una historia semejante ocurrida en el nuevo. Pedro y Judas, los dos apostoles de Jesucristo, los dos principes de la Iglesia, pezadores los des, confesaron y lloraron igualmente su infidelidad. Mas Fedro la lloro con las lagrimas del dolor y Judas con las lagrimas de la desesperación. Por consiguiente el uno recibió la muerte de manos de un ticono que hizode el un márlir, y el otro se la dio con su propria mano y fue el mismo el autor de su reprobacion, y así como el primero fué una nueva prueba de la paz y de las inefables delicias en que muere el justo, el otro fue un ejemplo del estado de furor en que caeu generalmente los pecadores impenitentes en su ultima hora : Hors pecculorium pessima.

La vimos el ministerio de la misericordía de Dios en la conversion de Pedro; examinemos en este dia el ministerio de su justicia en la desesperación de Judas. Estas dos lecciones, llenando mestros cortizones de emoción y de espanto à un tiempo mismo, nos ensenaran a-no separar jamas la confianza del temor para no dejarnos llevar de la presunción, ni el temor de la confianza para no caer en la desesperación. Así pues, con un temor mezclado de confianza y con una confinnra mezclada de temor, podremos obrar nuestra salvación, nos dedicaremos à buscar à Dios y à reconciliarnos sinceramente con el durante la vida, á fin de evitar la impenitencia final que pone el sello á la reprobación de los pecadores: Mors peccutorum ressinga.

### PRIMERA PARTE.

Bienaventurado, dice la Escritura, aquel que ha estrellado à tiempo sus pequeños hijos contra una peña (1). Estos hijos del hombre son, segun S. Agustin, sus pastones, que es necesario reprimi desde su nacimiento, y la piedra contra la que deben ser quebrandas es, segun observa S. Geromino, la abnegación y la mortificación cristiana, supuesto que S. Pablo dice: La piedra era Jesacristo: Petra autem erat Christus. Porque el que no se sirve de la doctrina

(1) Beatus qui tenebit et allidet all petram parvulos sues. (Ps 136.)

y de la gracia de Jesuscristo para mortificar su pasion cuando ella está todavia naciente será dominado por ella cuando haya adquirido luerzas, y será arrastrado basta el estremo de abandonar la fe ó la ley de Jesucristo.

Esto fué lo que sucedió à Judas. Un pequeño esfuerzo le hubiera bastado para triunfar de su avaricia cuando ella estaba todavia en sus principios. Hubiera sido bastante que al sentir nacer en su corazon el amor al interés, se hubiera apresurado á repartir entre los apóstoles todo el producto de las ofrendas espontáneos hechas por los discipulos de Jesucristo. Bastaba con que se hubiera dicho à si mismo : « Por lo mismo que mi Divino Maestro me confia el cuidado de su peculio, debo dar una cuenta muy exactade él. ¡Ah!; para qué quiero apropiarme lo que os pertenece, o buen Jesus, cuando por vos abandoné todo cuanto poscia? » Estas reflexiones hubieran contenido su pasion cuando todavia era debil, y de este modo hubiera podido evitar sus arrebatos posteriores. Mas dándole libre rienda y alimentandola con los hurtos que no cesaba de cometer en el deposito sagrado de las limosnas hechas al Salvador, la vio fortificarse en su interfor de tal manera, que cuasi no fue va dueño de reprimiria. ¡ Ah! Esto consiste en que en la carrera del vicio se principia por faltas pequeñas, y poco a poco se va cayendo en grandes escesos: A minimis incipiual qui in maxima proriumt.

Porque no creais que Judas ejecuto de una vez el infame y horrible proyecto de vender a su Divino Maestro por cierta cantidad. Cuando Jesus, dice el evangelista S. Juan, se digno revelar el ministerio de la Eucaristia, Judas fué del numero de los discipulos que rehusaron creer las palabras del Salvador, y levantaron un cisma. Y si, hecho hereje como los otros, no abandono al mismo tiempo que ellos al Salvador, sino que continuo a su lado, fué unicamente para poder sutraerle el dinero, porque él era depositario de la bolsa : Fur erat, et loculos habebat (Joan. 12), El le signio reompañando personalmente, pero su corazon estaba ya separado de él ; el añadió al crimen de la incredutidad el de la hipocresia, mucho mas culpable en esto y mucho mas pérfido que los que se separaron ahiertamente de su Divino Maestro ; y ved aqui por que el mismo Salvador le llama, no solo endemoniado, sino demonio vestido de carne humana: Unus ex volis diabolus est (Joan. 6). Así pues, antes de entregar Judas la persona de su angusto Maestro, habia negado ya su divinidad. En fuerza de violar la ley de Jesucristo, habia acabado por perder la fe ; de mal cristiano habia llegado à ser hereje, y se

habia hecho el padre de todos los herejes, pues que fué el primer discipulo de Jesucristo que apostató de su doctrina y de su Iglesia. Ejemplo funesto que se reproduce diariamente; porque muchos de los linmados incredulos de nuestros dias no son arrastrados o negar la verdad de los dogmas de nuestra religion, sino por el amor de los vicios que les ciega. Ellos abjuran la fe de Jesucristo porque no tienen el valor necesario para practicar su ley, y su culpuble costumbre de abandonarse al mal los arastra por si sola à la vergonzosa necesidad de no creer. Estos son incredulos falsos y verdaderos libertinos, que se resignariau facilmente à aceptar el yugo de la fe si pudieran someterse a una vida verdaderamente cristiana.

Habiendo enido Judas en un esceso tal de perversidad que aun el mismo Jesucristo se la habia hecho odioso y despreciable, despues de haber agotado con sus introcinios el dinero enyo depósito tenia, piensa utilizarse tumbien de la persona misma del Salvador, vendiendola a sus enemigos. El se proponia en esto la doble ventoja de deshacerse de su Macstro y de acrecentar los recursos de su avaricia. Con este horrible provi cto se presente al consejo de los Judios, y con un afrecimiento y un descaro sin igual les dice : ¿Que quereis darme, y yo'le entregare en vuestros manos (1)? El trato se arregio pronto, y por precio de esta venta infame, consintio Judas en recibir la miserable suma de trefitta Jutios, como si Jesucristo habiera sido un vil esclavo; porque este era precisamente el precio en que se vendian los escinvos (2).

Però entregar à Jesucristo à los Judios, era entregarle à la muerte, porque los Judios no habian hecho à Judas un misterio de sus crueles intenciones, ellos le habian declarado que querian apoderarse del Nazareno para hacerle morir. Sin embargo, Judas no comprendió claramente toda la enormidad de su crimen, sino despues que lo consumo. En efecto es un artificio antiguo del demonio, dice Entimio, el de centar a los pecadores la malicia de ciertas acciones, para que no tengan dificultad en cometerlas (3). Mas otro artificio del tentador, anade Eutimio, es que despues de haber cegado al hombre accrea de la malicia del pecado y haberle impulsado á cometerlo, una vez cometido, se lo presenta en su horrible desnudez para arrastrarie à la desesperacion.

Tal fue el ardid que empleo con Judas. Cuando este discípulo culpable supo que el gran pontifico y los principes de los sucerdotes, despues de haber pronunciado unanimente la sentencia de muerte contra su Divino Maestro, habian ido en corporacion a casa de Pilatos para solicitar la confirmación de su sentencia, y que Pilatos habin condenado à Jesucristo a morir en una cruz, Videns Judas qui eum tradidit quia damnalus esset; (Matth.) entonces, dice S. Juan Crisóstomo, sintió caer la venda fatal que el demonio le había puesto en lo ojos; entonces su espíritu fué penetrado por un rayo de esa luz sombria que precede a la luz infernal que hace conocer toda la monstruosidad del pecado, sin hacer detestar su malleia (1). Entonces Judas se acuerda de su amado Maestro, recuerda la hermosura de su semblante, la ternura de su corazon, su paciencia inalterable, el esplendor de sus milagros, la santidad de su vida y la escelencia de su doctrina ; recuerda la bondad con que le eligió, la familiaridad con que le trataba, la conflanza que había puesto en el, los consejos caritativos, los artificios delicados con que procuraba hacerie volver en si ; el recuerda la ultima cenn y la moderación con que el Salvador entregado, describrio al traidor mismo su perfidia, ocultandola al mismo tiempo a los otros discipulos. El se acuerda de Gethsemani, del milogro que le hizo caer en tierra, del abrazo con que le recibio, del beso que le dió y del titulo de amigo con que le houro hasto el fin. El recuerda entonces el abuso detestable que hizo de tanta condescendencia y de tanta bondad, la ingratitud monstruosa de su traicion, la horrible audacia con que fué el mismo a apoderarse de su persona, y el precio vergonzoso de treinta dineros que sacó de su traicion. Su espiritu contempla este horrible cuadro; el crimen que ha cometido se le aparece en toda su deformidad y en todo su horror. La recompensa de su felonia se le bace insoportable y odiosa como su perfidia misma. El precio de su iniquidad le pesa tanto como los remordimientos roedores que desgarran su corazon y como la agonia profunda que enbre su semblante. Le parece que este dinero le devora como un fuego alizado en el inflerno. Y ved aqui que se apresura à volverlo à depositar en el templo en las manos sacrilegas de los principes de los sacerdates y de los ancianos que se lo habían dado; en seguida, lanzando un inmenso grito de dolor les dice : ¡ Ay l yo he pecado entregando la sangre inocente y justa : Retulit triginta argenteos principibus

<sup>(1)</sup> Quid vultis mihi dare, et ego vobis eum tradom? (Metth.)

<sup>(2)</sup> Et constituerent ci triginta argentess. (thid.)

<sup>(3)</sup> Talis est diabolus, autoperentum non permittit videre malum ne resipiscentia sequatur. (In Matth.)

<sup>(1)</sup> Post perfectum peccatum cognovit peccatum. (De Prodit, Jud.)

socerdotum et senioribus, dicens : Peccari, tradens sanguinem

O providencia admirable de Dios! Jesucristo es proclamado la sangre justa è inocente por Judas, por este mismo discipulo que la ha entregado, y esto en presencia del mismo consejo que ha pronunciado contra el Salvador una sentencia de muerte. El gran consejo, que oye esta confesion sin contradecirla, confiesa por lo mismo que el Redentor es la sangre justa e inocente ; y en tanto que el eco del templo devuelve el imponente testimonio de Judas que proclama la inocencia de Jesus, el pretorio repite à su vez la declaration de Pilatos que promincia la justificacion de Gristo. Así Dios, para fortificar nuestra fe arranca de la boca del discipulo que ha entregado a Jesus, de los sicendotes que le acusan, y del juez que le condena, un testimonio nada sespechoso, publico y solemne de la inocencia y de la santidad de su divine Hijo en el mamento mismo en que consiente que sea tratado como pecador y como criminal; y de tal modo dispone los acontecimientos, que aquellos mismos que han cooperado de diversas maneras a su muerte, atestiquen al mismo tiempo la santland de su vida.

Masta confesion de Judas es una verdadera acusación contra los saverdotes judios. Si Judias se hizo culpable de un horroroso crimen entregandoles la sangre inocente, los sacerdotes no cometieron un crimen menos horrible comprandols. Sin embargo, ; admirable insensibilidad de los corazones endurecidos en el crimen! al oir la conferien escapada a Judas, ninguno de los sacordotes, de los escribas ni de los ancianos del pueblo se commueve, ninguno vuelve en si, ninguno se arrepiente de haber condenado à muerte a Jesus de Nazaret cuya inocencia había proclamado en alta voz el traidor discipulo, y de la que ellos estaban muy convencidos. Ellos responden a Judas con una horrible sangre fria, con una indiferencia brutal y enasi insultando su arrepentimiento y su dolar : « Si Jesus es inocente, si tu cres culpable en haberlo entregado, ¿ qué nos importa à nosotros? eso te incumbe à fi : At illi dixerunt : Quid ad nes? Tu videris. Matth. Asi pues el horfor que Judas manificsta al crimen cuorme que ha cometido no inspira temor algono a los que se ban utilizado de el. ; Qué obcecacion! ¡ qué odio! ¡ que furor! y solire todo i que impledad y que irreligion! Ellos nada temen porque nada creen:

Mas (ay l'cuan largo y cuantereibleserà el castigo de estas pulabras impias: Que nos importa à mosotros? ¡ Desgraciados! ¡ ay! muy pronto sabreis cuanto os hubiera importado no haber comprado por un precio tan infame al Mesias, a quien por el contrario hubierais debido reconocer y adorar. Vosotros lo sabreis cuando el àguila romans avas a llevar el espanto à Jerusalen, à destruir vuestra ciudad hasta sus cimientos y à seputtar bajos us ruinas à vosotros, à vuestras familias y à todo vuestro pueblo : vosotros lo sabreis y vuestros descendientes lo sabran tambien cuando se vean obligados à vagar fugilivos en el mundo, admitidos en todas partes y en todas partes aborrecidos.

Mas ved aqui, que esos hombres que han desterrado de su conzontodo su principio de religion, todo sentimiento moral, toda rectura y toda justicia, efectan ahora religion y equidad en sus formis y en sus palabras. Porque habiendo Judas arrojado en el templo en presencia de los sacerdotes el precio de su infamia, los criados lo recogieron, y el gran cònsejo se reunio para deliberar acerca de lo que debia hacerse de aquel dinero.

Habia en el templo un area llamada Corbono, donde se depositoban las ofrendes voluntarias y legales que se hacian al Scine, y que cra por lo mismo, segun la espresion del hebreo Josefo, un tesoro sugnado (1). De este area era de donde los sacerdotes habian sacado las treinta monedas de plata que habian servido para pagar la traicion de Judas, y por esta rezon fué por lo que Judas lievó este diacro al templo para que fuese devuelto al tesoro sagrado de donde lo habian sacado, a fin de dar à Dios lo que pertenecia a Dios.

[Misterio estupendo! [El dinero destinado d comprar la sangre del Hijo de Dios tomado de las ofrendas mismas bechas a Dios! Este dinero, ya ofrecido y consagrado à Dios, pertenecia indudablemente a Dios, y este Dios es Jesucristo. Luego con el dinero que pertenecia al Salvador fué comprado el mismo Salvador; y en efecto, solo un precio di tito exa el que podra pagar una vida divina; y el mismo es el pracio de su venta sasí camo es el sacordote, y la xietima de su secrificio.

Sin embargo, los sacerdotes forman un escrupulo en volver al tesoro de donde lo habian tomado el dinero que Judas les habian restitudo. Elho Joconsideraban como unachiado, porque habia servido para pegar la traicion y la maerte de un justo : Xon licera mattera in corbonam : quia pretium sanguinis est. (Matth.) ¡ O escrupulo afectado ! dice S. Ambrosio. ; O hipocresia diabolica! Si es

(1) Socer thestimes, is autem Corbona threbatur. (De Bel. Jud. lib. 11.)

un crimen recibir y volver al tesorosagrado una cantidad que habia servido para pagar la muerte de un inocente, ¿no era un crimen mucho mas grande el de haberla sacado del mismo tesoro y haberla empleado en un atentado tan grande y en una infamia tan atroz [1]?

Mas Dios se vale del escrupulo mismo de los Judios para hacerles emplir, sin que ellos lo conozcan, grandes profecias y misterios profundos. Fuera de los muros de Jerusalen, por la parte del mediodía y en dirección opuesta a la montaña de Sion (2), había un pequeno campo de tierra gredosa, propiedad en otro tiempo de un alfarero, que despues de naper estraido la arcilla, lo habia abandonado como una cosa inutit. Pues bien, el consejo de los sacerdotes, despues de haber examinado y discutido largamente acerca de la inversion que dema darse a la suma restituida por Judas, decidió que sirvieso para comprar este pequeño campo; el dispuso ademas que este terreno se dedicase en adelante para sejultura de los estranjeros, es degir de los gentiles proselitos que muriesen en Jerusalen, cuando iban a adorar al verdadero Dios, suquesto que para ellos no existia cementerio alguno especial: Consilio cutem inito, emerunt ex illis agran figuli, in sepulturum peregrinorum. (Matthe)

De esto modo los Judios estúpidos o insensatos cumpileron por si mismos, como lo advierte el Evangelista, la profecia de Zacarias, que habia anunciado que los hijos de Israel comprarian el campo de arcilla de un alfarero, por treinta monedas de plata, precio de aquel que seria vendido por ellos; y en efecto ellos dieron una suma igual a Judas, ellos la emplearon en este uso cuando el traidor la restituyo (3). Y estos mismos Judios suministraron una prueba nueva y admirable de esta verdad ; à saber que Jesucristo es el verdadero Mesias y el Redentor del mundo, supuesto que esta grande profecia no se camplio à la lettra sino en él y por él.

No solomente giorificaron à Jesucristo los Judios al votar la compra de este terreno, sino que levantaron tambien con sus propismanos un monumento perpetuo de su infamia. Porque estas palabras de Judas; a Yo he entregado la sangre del justo, » pronunciadas en el templo en presencia del pueblo, se divulgaron muy pronto entre el pueblo mismo, se hicieron proverhiales, y posaron al lenguaje familiar. Cuando se supo que se había adquirido este campo con el precio de esta traicion, el pueblo, acordándose de las palabras de Judas, principio à llarmarlo « el campo de la sangre : Propter hor vucatus est ager ille Haceldama, hor est, ager sanguinis, usque in hodiernum diem. n (Matth.) ; Cuántas personas, al salir de la ciudad ó al entrar en ella, se dirian mútuamente al pasar por este lugar: Este es el campo de la sangre! Este nombre les recordaria á un tiempo mismo la perfidia de que Judas so habia becho culpable al entregar la sangre inocente, y la crueldad que habia manifestado la sinagoga compråndola para derramarla en seguida sobre la cruz. En lo sucesivo, cuantas veces se iba à depositar algun cadáver en este campo, la vista de este lugar funebre no podia menos de recordar continuamente el precio vergonzoso con que había sido comprado este cementario.

¡Gran Dios! ¡cuán admirables son vuestros caminos! ¡y cuanto os complacels en hurlaros de los designios de los hombres y hacerlos servir al cumplimiento de los vuestros! Si los sacerdotes hubieran vuelto en silencio al tesoro del templo el dinero que Judas acababa de devolveries, esta circunstancia tal vez no hubiera tenido ceo en el pueblo. Mas al decretar la compra de este terreno, y al destinarlo a un uso publico, hicieron a todo el pueblo testigo de su injustieia y de su perfidia los mismos que pretendian encubrirse con el manto de la religion, y cumplir una obra de pledad.

Esta pequeño campo, convertido en un cementerio para sepultura de los pobres, es desde entonces como un magnifico documento, como una inscripcion sublime colocada á las puertas de Jerusalen, que la señala como la ciudad deicida. Todos los que pasaban cerca del campo de la sangre debian pensar en las manos crueles que la habian derramado. De este modo levantaron los Judios con sus proplis manes un trofeo, un monumento mos durable que el bronce á la inocencia de Jesucristo y a su propia perfidia ; y la voz de esta sangre inocente, despues de haber hecho subir sus gritos hasta el cielo, principio desde este momento, como lo atestigua el Evangelio, y ha continuado despues resonando en la tierra hasta la posteridad mas remota : Vocalus est ager ille Hacelilanus, hoe est, ager sanquinis, usque in hodiernum diem. (Matth.)

Hay en las palabras y en los hechos mismos de este acontecimiento, dice S. Hilario, un misterio profundo, una profecia consoladora, en una palabra una disposicion maravillosa digna de escitar nuestra admiración y de provocar las meditaciones de nuestra

<sup>(1)</sup> Si recipiendum non init, nec solvendum fuit. (In Ps. 61.)

<sup>(2)</sup> Hieran, de Loc, Hebraic. (3) Tone impletum est quad dietum est per Prophetam : et acceperunt niginta argenteos, pretium appreliati, et dederunt eos in sgrum figuli. (Matth.)

piedad (1). Procuremos pues, con S. Hilario y Origenes, comprender perfectamente este grave asunto.

El campo, segun el mismo Jesucristo, significa el mundo (2). El campo había sido propiedad de un alfarero, es decir que el mundo con todo cuanto encierra pertenece a Dios que lo ha crisdo, es una propledad de Aquel que formo del limo de la tierra los vasos de nuestro cuerpo (5). Mas este campo habia sido despojado de su arcilla, y se habin hecho inutil para la gloria de Dios; porque el conocimiento de Dios se había borrado del mundo, y la virtud no ejercio ya en el imperio alguno, supuesto que el profeta dijo que « todos se habian estraviado y se habian hecho inútiles ; y que no habia ni unosoto que obrase el bien, #(Ps. 13) Se necesitaba pues que este campo fuese comprado y regado con la sangre de Jesucristo (t), y que fuese rodrado con una cerca, figura de la Iglesia que es una tierra divina y celestial que Jesucristo, como dice S. Pablo adquirió con su sangre : Ecclesiam Dei quam acquisivil sanguine suo (Act. 20), Los estranjeros y los pobres para quienes fué comprado este campo, prosigue Origenes, son los cristianos que se distinguen por su sincera devocion, y que, separados del mundo, reposan con una entera conflanza en los méritos y en la virtud de la sangre de Jesucristo, segun estas palabras de San Pablo: " Mientras que habifamos en este cuerpo somos peregrinos del Sener y desterrados de la patria : Deum sumus in corpore, peregrinamur d Domino [II. Cor. 5]. Pues bien, en el discurso de este penosa peregrinacion, los verdaderos cristianos, muertos misticamente al mundo y a la carne, se hallan como enterrados en el campo de la Iglesia; porque, como dice S. Pablo, nosotros estamos por el bautismo muertos con Jesuccisto al pecado, y enterrados con el, de tal modo que no conservamos ya relacion alguna con el perado, asi como Jesucristo mientras que estuvo en el sepulcro no tuvo contacto alguno con los hombres. ¡O Providencia amorosa de nuestro Señor, esclama Origenes, que con el precio de su sangre nos adquirió un lugar de descanso, a nosotros pobres viajeros en la tierra i Dichosos, anade S. Hilario, dichosos nosotros si participamos de la muerto mistica de Jesucristo, y somos sepultados con el en el campo misterioso de la Iglosia I Porque auestra peregrinacion terrenanos conducira al reposo ectestial y eterno (1). Reposo verdaderamente maguifico, pues que el gran Artifice Dios reformara entoness la arcilla vil de huestro cuerpo; remojandola en la sangre de su Divino Ilijo, la hará tan gloriosa y tan brillante como el cuerpo de Jesucristo; nosotros somos vasos de Ignominia y de colera, y el nos transformara envasos de honor y de miserteordía (2).

Mas jay! Aquellos á quienes la supersticion, la herejía ó el elsma retines fuera de la cerea sagrada de la verdudera Iglesia, no emocien ni conoceran la ventura de visir y de morir para resocitar al momento en el campo adquirido con la sangre de Jesucristo. Lo mismosucede a esos católicos que, aunque admitidos en este afortunado recinto, no mueren a sus vicios ni à sus postones. j Ah! En vez de repesar y urabar su vido en la sepultura pacifica que la misericordia de Dios les ha preparado en el seno de la Iglesia, acabaran sus dius, victimas de la justicia divina, en la tumba del pecado y de la desesperación, y su muerte será horrible y espuntosa: Mors pecculorum pessiona. Tel fue la muerte de Judas.

El la restituido el precio de su traicion, mas el horror de su parricidio esta siempre ante sus ojes. Una verguenza funesta le retiene, y no se atreve à pedir consejo à los apóstoles de quienes se habia separado, ni a recurrir à Maria, madro del perdon y del socorro, relugio unica de los pecadores quie perseguidos por su conciencia criminal huyen la colera de Dies; no se atreve tampoco à arrojavse a los prés de Jesus é implorar su miscricordia. Judas, dice S. Agustia, restituye el precio infamo que habia recebido por haber entregado al Scnor, mas no sabe aprovecharse del precio infinito con que el Senor le habia reseatado (3). [Y que misterio tan terrible revela Judas en su persona para escarmiento de los pecadores!

Por un justo castigo de Dios, que so renueva diariamente, maia es mas raro que ver un pecador, cuya vida haya sido una serie continua de desordenes, abrir su corazon a la confianza en la divino misericordia à la hora de la muerte. Nosotros bo sabemos por espe-

<sup>(1)</sup> Magnum in lice prophetia sucommentum; et in factis, et ia dicia miracula plesa meditatio. (14: Matth.)

<sup>(2)</sup> Agram seculum nuncupari ipsius Domini verhis continetus. (Hilar. in Math.)

<sup>(3)</sup> Igse est qui vasa corporis nostri fecis de limo. (Orig. 25, in Motth.)

<sup>(4)</sup> Istins orgo figuli ager Christi sanguine cuaptus est. (Orig.)

<sup>(1)</sup> in loc igitur agro commortui et consequiti peregrinationis nostra esterman

<sup>(2)</sup> Qui reformavit corpus humilitatis nostre, configuratum corpori claritatis var. (Philip, 3.)

<sup>(3)</sup> Prétium projecti quo vendideral Dominum; non agnovit prétium quo redemptus est à Domino. [In Ps. 68c]

riencia: los pecadores mas audaces, los mas insolentes, aquellos que repiten con frecuencia: a Que Dios es bueno; que sus viclos no son mas que fragididades, cuyo perdon les asegura la bondad do Dios; que si el no perdona ciertos pecados, deberá resignarse á ver su paraso desierto; a si, estos que piensan y hablan así, y que obran segun este modo de pensar y de hablar, son precisamente los que tiemblan mas, los que mas se borrerizan y con mas facilidad se entregan á la desesperación en el momento supremo. Pues bien, Judas es la cabeza, el patriarca, segun la expresion de S. Damian, de esta raza maidita de pecadores que por haber alimentado durante la vida una continuaza temeraria y haber abusado de esta santa virtud, acedam por desesperar en la utima hora de la elemencia de Dios: s'adal exercanda progentes.

Judas que habia hecho tentos ultrajos al Señor, sin haberle visto jamas irritado contra el, que le habia robado con tanta frecuencia, sin haber oldo jamas salir de su hoca la menor reconvencion, que le habia negado ca su corazon, sin haber esperimentado ningun castigo; Judas que en la conflanza que le inspiraba la bondad del Salvador, llevo su audicia hasta el punto de venderle y apoderarse el mismo de su persona, abora que su crimen esta consumado, no sabe, no puede confiur en esta divina bondad de la qua tiene tan grandes pruebas y de la que ha abusado de un modo tan

Pedro, que ha faltado mas bien por sorpresa y por fragilidad que por sistema y por malicía, se confunde, mas no se desalienta; se humilla, mas no se abate; teme, mas no se desapera. El reconoce baber pecado, y liora su falta, se aflige de haber ofendido a su Divino Maestro, solicito su perdon, y profundamente humillado de háber el negado en medio de un grupo de gente, se dispone a confesarlo en presencia de todo el pueblo. En tanto que Judas, que ha pecado a sabiendas, con perfidia, con obstinacion, y aun a despecho de la misericordia divina; Judas, que ha imitado a Cain en su traicion, le imita tambien en su desesperacion; y lleno del mismo espíritu proquacia hambien la misma blasfemia; a Mi pecado es demasiado grande, para que la misericordia de blos baste à perdonárendo (1). « [Desgraciado discipulo! le grita S. Leon, ¿ dónde vas ? ¿ en que piensas? ¿ Por que desconfias de la bondad del que en la ultima cema no te escluyo de la comunion de su cuerpo, y que en el huerto

¡ Qué espectaculo tan horroreso! Su rostro se pone livido y disforme, su piel se desgarra, sus entrañas impuras y desapladadas se salen de su cuerpo, y una mano invisible las esparce aça y allà sobre la tierra (4). Y en el momento en que el Redentor va àbrir al buen ladron las puertas del cielo, el alma de Judas fuerra las puertas del initerno, y cae en las profundidades del abismo eterno, en el lugar de los atroces tormentos que ha merecido por sus crimenes mas atroces aun : Ut abiret in locum suma, [Act. I]

de Getsemani no procuro rehusarte el beso de paz (1)? Pero Judas está sordo a los consejos. Presa del demonio furioso que le poséc, tiene horror como Cain a la luz; para el el aire está corrompido, y la claridad del dia es funcsta, porque una luz mas odiosa le descubre toda la malicia y toda la monstruosidad de su corazon criminal. La compania de los hombres le amedrenta; todo el que se encuentra á su paso le parece un testigo que le echa en cara su perfidia, un juez que le condena, un verdugo encargado en castigarie. La sombra de su crimen le persigue por todas partes. La memoria de Jesus le hiela de espanto, la vista de su conciencia le abate. El esceso de su erimen le desespera. Mil fantasmas le aterran, mil remordimientos le desgarran, mil recuerdos le importunan, mil furias le despedazan, haciéndole la vida, dice S. Juan Crisostomo, mas terrible que la mas terrible muerte (2). El da un paso hácia la divina misericordia, y solo encuentra la venganza divina. El vuelve los ojos hacia el cielo, y no ve mas que el inflerno que se abre bajo sus piés. El recurre al fondo de su corazon y alli invoca la esperanza, pero solo le responde la desesperacion; y solo à la desesperacion es à quien escucha. Y veil aqui que para librarse del suplicio de una vida horriblemente criminal, de una vida que no espera enmendar ni tiene el valor de soportar, abandona el puesto de culpable, se constituye el mismo juez de su proprio crimen, y se hace el ejecutor de su sentencia : por que Judas no podia perecer sino à manos de Judas (3). El toma una cuerde, la ata a un arbol y se ahorca con sus propias manos: Et abiens luqueo se suspendit. Así es como corono con una muerte desesperada una vida criminal.

<sup>(1)</sup> Cur de ejus bominte, diffidis qui te « corporis sul communione non repulit, qui pacis osculum non negalid? (Loc., crt.)

<sup>(2)</sup> Nec enim poterat acrebos conscientiae stimulos et flagella perferre. (Hom. 86 in Matth.)

<sup>(3)</sup> Ipue aui sceleris reus et judex. (Seem. II de Pass.)

<sup>(4)</sup> Crepuit medius, et diffusa anot ormia viscera ejus. (Act. I.)

<sup>(1)</sup> Major est iniquitas mea quam ut veniam mercar. (Genes. 4.)

#### SEGUNDA PARTE.

El fin deplorable de Judas nos revela aun otro terrible misterio relativo al hombre pecador. Todo lo que hizo desde el momento en que volvió en si, presenta todos los caracteres de una conversion sincera. No solo se avergonzó, sino que tambien se horrorizó de su pecado; él sintió en el fondo de su corazon el dolor mas amargo; Panitentia ductus: y manifesto esteriormente este arrepentimiento con los actos menos equivocos. El confeso su crimen, y jamas huho una confesion mas completa, mas sincera, ni que fuese hecha con mas dolor que la suya. El no difo solamente : no he pecado, peccavi; sino que espresó toda la infamia y toda la gravedad de su pecado en estas poens palabras : Vo he entregado la sangre del justo : Tradens sanguinem justum! No hizo esta confesion en particular, sino en público, en el templo, en presencia del consejo de los Sacerdotes y de los Escribas á quienes había vendido el Señor, y alli fué precisamente donde proclamo la inocencia de Jesucristo y su propia infamia : Principibus saccrdotum, et senioribus. Hizo mas aun; él devolvió el precio sacrilego de su perfidia, sin retener parte alguna; él había recibido treinta monedas de plata, y las restituyó todos treinta, las mismas que habían sido sacadas del tesoro : Retulit tringinta argentens. Él estaba dispuesto á sufrir la pena de los traidores; el se hizo en elerto modo mártir de Jesucristo al publicar la inocencia y la santidad del Salvador ante sus mas crueles enemigos, y al desplegar en presencia del senado un valor que Pedro no desplegó ante los eriados y los siervos de Caifas.

Así pues, Judas resistuyo su reputacion al Maestro a quien entrego; el devolvió el dinero que había adquirido por un sacrilegio; el repuro el escandalo; el confesó su fajusticia, y reclamó el castigo. T sin embargo, to terrible misterio? Despues de tantas diligencias para obtener el perdon, Judas no lo obtene; despues de tantas demostraciones de arrepentimiento, Judas muere en la impeniencia y y cuando parcee que debla esperar la muerte preciosa de los justos, el mismo pone fin á sus días, y muere con la inuerte terrible de los reprobas; Juras peccatorum pessima, ¿ Y por que? Porque despues de tantas scalales de penitencia, dice Entimio, no se dirigió à pedie humildemente perdon à Aquel que podía concederselo (1). Porque

Venid todos à contemplar, mientras que palpita aun, ese cadaver suspendido entre la tierra y el cielo, como para indicar, dice un espositor, que es rechazado igualmente por la tierra y por el cielo, y que causa horror igualmente a Dies v á los hombres (1). Contempladle en primer lugar vosotras, almas justas, meditad la horrible catastrofe de este discipulo de Jesucristo, elevado por él al apostolado, admitido en su escuela, alimentado con su carne, testigo de sus milingeos, colmado de sus beneficios, y sin embargo, hecho un veso de inimidad, el patriarca de los apostatas, el padre de los desesperados y el guía de los reprobos de la nueva alianza, y aprended con su ejemplo, que la vocacion no defiende contra los peligros; que la mas intima relacion con Jesucristo no es siempre un sosten, ni la santidad del ministerio una garantia; que aun en la escuela misma de Jesuscristo, en su compañía y a su misma vista puede el hombre eaer y perecer. Temblad vosotros los que crecis estar firmes. Por justos y santos que scals, temed no caignis al dejar de temer las coidas, temed abandonaros a una loca y vana seguridad, si olvidais el santo temor de Dios (2).

Contempladle tambien con atencion, vesotros pecadores, y considerad como una sola pasion, que no fué combatida en su principio, hizo de un apóstol de Jesucristo un ladron, de un ladron nu hereje, de un hereje un apóstata, de un apóstata un traidor, de un traidor un desesperado, de un desesperado un suicida, de un suicida un réprobo, y finalmente, de abismo en abismo le fué precipitando en la sima de la condenación eterna. Aprended aqui el peligro a que os espoueis no reprimiendo vuestras pasiones á tiempo, resistiendo las inspiraciones divinas, dilatando vuestra conversion, endureciendos en el victo y viviendo con indiferencia en el seno mismo del pecado. A vista de la muerte tragica y horrorosa de este discipulo de Jesucristo, en quien la justicia divina se ha mostrado de una manera tan sensible, pensad en la suerte que os preparats y en el destino que 06 aguarda ; leed, y no olvidels jamás esta terrible inscripcion que la justicia misma de Dios ha colocado sobre el cadaver de Judas: | Desgraciados de los peradores | Su muerte es horrorosa : Mors perculerum pessima.

<sup>(1)</sup> Pomituit, confeans est : veniam autem ab Eo qui dare poterat, non requisivit. (In Manh.)

Suspendit se laqueo, utostenderet se corlo terreque persanu. (Roban, Caten, In Manh.)

<sup>(3)</sup> Qui stat vident ne cada). Timete Bominum omnes ameti ejus-

pable de un nuevo pecado contra el Espíritu Santo (1). Porque él

detesto su pecado, no como una ofensa hecha a Dios, sino como

de laber incurrido en la indignación de Dios, sino de haberse hecho

un objeto de infamia y de horror a les ojos de los hombres. Así

como él había pecado por avaricia, solo se arrepintio por orgullo.

Pecador y penitente, Judas iné siempre su propio idolo. Su penitencia

ofendio pues a Dios, observa S. Leon, mas que su pecado mismo;

ella fue un nuevo crimen anadido à sus demás crimenes; y este fue

el mayor de todos (2). Por consiguiente esta penitencia, en vez de

borrar su perado, no bizo mas que agravarlo, y dispuso a este insigne

entre nosotros. En efecto, cuantos pecadores, gran Dios! a pesar de

las demostraciones y de los actos de penitencia que hacen a la ultima

hora, muerco impenitentes! Si, el pecador cristiano que no ha perdido todavia la fe; el pecador que no ha llegado a ese grado de endurceimiento y de desesperacion, ca que el hombre se olvida de si

mismo y se precipita con los ojos ahiertos en el ahismo de la condenacion eterna, consequencia terrible del largo olvido de Dios y de los ultrales que le ha hecho durante la vida; ese pecador, replto, si tiene tiempo, si la naturaleza de su enfermedad se la permite, recibe los últimos sacramentos, prometo enmendarse, repite algunas oraciones, llora y se aflige de haber pecado, Pecavi; porque en ese momento terrible se teme mucho, y se teme con razon. Pues bien eso es lo que debe hacer tremblar por la sincerad de las conversiones improvisadas sobre el lecho de muerte; porque el temor

Ahora bien, este horroroso ejemplo se reproduce diariamente

criminal a la muerte mas horcible : Mors peccutorum pessima.

- una degradación horrible de su propia persona. El se alligió, no

de los justos, mueren, a los ojos de Dios, con la muerte funesta de los pecadores (1)1

Comprendamos bien esto, amados hermanos : la muerte, al ilustrarnos acerca de nuestros deberes, nos pone cuasi en la imposibilidad de cumplielos; haciéndonos conocer nuestra locura, no nos permite repararla. La vida es el unico tiempo propicio en que la divina misericordia responde prontamente al corazon que la implora.

Animo pues, hoy que la voz de Dios nos llama, que nuestro cuerpo está robusto y sano y nuestra alma tranquila, que la gracia esta pronta, que los auxillos, los medios y los ejemplos abundan; formemos la resolucion de volvernos a Dios por medio de la penitencia y de perseverar en su servicio hasta el último instante de nuestra vida. Porque entonces la muerte serà para nosotros como el ángel de la misericordia que abre á los justos las puertas del cielo, y como el angel de la justicia que ahonda para los pecadores los abismos del inflerno. Nuestra muerte serà la de Pedro, y no la de Judas ; será la muerte preciosa de los justos, y no esa muerte que es y sera siempre hortorosa para los pecadores : Mors peccatoram

(1) Oh! si intus videres! Que mors tibi bona videtur, pessima est.

timiento de Pedro, mientras que su alma esta entregada a la desesperacion de Judas! ¡ Cuantos, que mueren al parecer con la muerte (1) Cassa est puenitentia proditoris, quia peccavit in Spiritum Sanctum,

que los pecadores esperimentan, segun dice S. Leon, es un temor culpable que atormenta una conciencia criminal y la entrega a la desesperacion, pero no ese temor saludable de Dios que justifica y salva ni almatici. ¡ Ah.] esciama a este proposito S. Agustin, ; cuantos cristianos à la hora de la muerte manifiestan al parecer el arrepen-

(2) Tam paaversa impii possitentia fuit, ut etiam prenitendo peccares. (Seem F de Pass.)

MA DE NUEVO LEON

# CONFERENCIA DÉCIMAOCTAVA.

El Silencio.

Bent comment non noverat poeration, pre-nolei percation feet - at efficientur-justifica Bei in span-bies per notette epite teriod quid que no babbe consolio di peade-conte is keliera sine al pendio nature i fin de que morte informo beches inter ser la indica no bies percationale.

H. Cormth. 50

No hay convenio ni union posible entre la inzy las tinieblas, entre la inocencia y el crimen, entre la sentidad y el pecado. Sin embargo habiendo Jesucristo obtenido de su Padre la gracia de colocarse en nuestro puesto y cargar sobre si todos los pecados del mundo, con objeta de expiarlos, estos pecados se hicieron en cierto modo suyos propios como si el los hubiese cometido personalmente. Así se cumplió el grande e incomprehensible misterio, predicado por S. Pablo, que nos muestra la inocencia, aunque para de las mas pequeña culpa, sometida siu embargo en la persona del Redentor à todas las penas debidas al pecado. Aquel, que jamás habia conocido el pecado, se hizo a los ojos de Dios como el pecado personificado, el pecado viviente: Eum qui non noverat peccation, pro nobis peccutum fecit. Ved aqui por que él sultio todos los castigos que habian merceido los pecadores, a fin de que, así como el Salvador se había hecho en nesotros y por nesotros perader en apartenela por nuestro propio pecado, nosotros nos hiciésemos tambien en él y por el santos y justos por la santidad y la justicia misma de Dios : Ut nos effectamur justitiu Dei in ipso.

Uno de los castigos reservados a los pecadores era el de tener que sufrir un dia un juicio terrible. Habiéndose colocado el Redentor en la condicion aparente de los pecadores, debio ser igualmente juzgado; mas no pudiendo tener por juez à Dios su Padre porque tiene la misma antoridad y la misma naturaleza que el, debio ser juzgado por los hombres. Tal es el misterio principal de la segunda parte de

la Pasion del Salvador, es decir de la comparecencia de Jesucristo ante los tribunales, en los que, ântes de ser inmolado como víctima, faé, à pesar de su inocencia, acusado é interrogado como el hombre mas culpable, como el representante de nuestra culpablidad; porque asi lo quiso su eterno Padre: Deus eum qui peccatuoi non noverat, pro nobis peccatum fecit. Mas supuesto que hemos visto ya la injusticia, la desverguenza y la mala fe con que fué acusado, y que suministraron una prueba legal de que él no habia cometido ni sun la sombra siquiera del pecado: Qui peccatum non noverat; veamosle hoy condenado al silencio y à la confusion de un retiminal: Pro nobis peccatum fecit; y esto con el fin de que noso-tros nos librasemos de la horrible confusion que nos esparaba en el tribunal formidable de Dios, y que pudiesemos comparecer en étrevestidos de su propia justicia: Ut nos efficiamur justitita Dei in justo.

Entremos pues en esta piadosa consideracion, y aprendamos á abrir los ojos para no volver á caer en el horrible estado de que fuimos sacados por la misericordia divina.

#### PRIMERA PARTE.

Pilatos, educado en la idolatria, profano por su condicion y sensualista por su filosofía, estuvo moy lejos de comprender la doctrina profunda de Jesueristo acerca de la naturaleza divina y puramento espiritual de su relno: Regnum meum non est de hoc mundo. Sin embargo, dotado de una gran penetración y de cierta rectitua de corazon, comprendió perfectamente por las respuestas del Salvador, y mus aun por su majestuosa actitud en medio de su humillacion, que Jesus no era un hombre de partido de quien debian temerse sediciones ó motues; que no era un ambicioso que pudiese aspirar a un poder soberano, que rivalizase con el de Cesar; que si el cra rey, su soberania era religiosa y no política, y que por consiguiente no podía hacer sombra al representante del emperador ni escitar sus celos.

En esta intima conviccion, lleva a Jesas fuera del pretorio al lingar donde se habian detenido los principes de los sacerdotes, entre una turba inmensa de pueblo; « Yo he examinado cuidadosamente, lesdice, al preso que me habeis presentado, y de mi examen confruntado con vuestras imputaciones resulta en milpuico que las gruedas de los crimenes que le imputais no existentiaun en apariencia; que por consiguiente no hay motivo alguno de acusacion, ni mucho menos de condenacion: Iterum exibit ad Judecos, et dicit eis: Ego nullam invento in co causam. (Joan).

Vod aqui pues de parte de un juez sobre el que no puede ener la mas leve sospecha de pareialidad, per cuanto es estranjero, y porque ha sido elegido por los acusadores mismos; ved aqui, repite, una justificación en regla fue no puede ser mas clara ni mas precisa, que ha sido precedida de un interrogatorio y que es pronunciada en presencia del pretendido crimital, de los acusadores y del pueblo. Ved aqui pues cumpilda la profecia de David que decia: Que los enemigos de Jesucristo se fatigacián en buscar acusaciones contra el, pera que todas sus malignas investigaciones no conducirian mas que a destruir los cargos y a bacer brillar su inocencia (1). Por consiguiente esta bubiera sido una causa concluida desde los primeros tranites, si el juez hubiera tenido menos debilidad, y los acusadores hubieran sido menos injustos y menos crueles.

En efecto los Judios en nada pensaban menos que en el hien público. Impulsados unicamente por un sentiniento ciego de odio personal, no se habian dirigido a Piatos para que hiese justicia en in causa de Jesucristo, sino para que pronunciase contra el una sentencia de muerte. Ved aqui por que, borlados en su barbaro designio por esta declaración de Pilatos, é tratados indirectamente de calumniadores, se entregaron abjertamente a todo su furor, acanularon contra el Señor nuevos cargos y nuevas calumnias, y pusieron tanta mayor energia en repetirlos, cuanto menos capaces eran de probarios: Et accusabant eum summi sacerdotes in multis. (Marc.)

¿Que hizo entonces el Hijo de Dios? A todas estas mentiras inventadas por los mas inicuos de los bijos de los hombres opuso la unica justificación que conventra su inocenera, a su grandeza y a su dignidad, una calma modesta, un severo y majestuoso silencio: Et cum accusaretur a principibus sucerdolum, et senioribus, minti

respondit. (Math.)

Carando en las causas criminales se levanta una sospecha de calumnia, es obligacion del magistrado poner fin inmediatamente a
los debates. La tergiversación y la continuación del interrogatorio
no sirve mas que para aumentar la audacia de los calumniadores.

Esta es la rezon por que después de haber hecho Pilatos una decla-

Pilatos, dice Drutemare, insiste en hacer habiar à Jesus y le obliga à justificarse, porque tiene descos de salvarle. Este magistrado, que ha reconocido y proclamado la inocencia del acusado, no se atreve à librarie, y pretende que el acusado se libre à si mismo (2). Y Eutimio anade que Pilatos, en vista de la profunda impresion que las respuestas del Salvador habian hecho en el, estaba seguro de que, si Jesus habiaba, destruiria facilmente la calumnia y confundiria los calumniadores (3). Pero Jesus, il pesur de las vivas instancias de Pilatos, permanece en el mas absoluto silencio. Et non responditei ad ultum erricus.

En este silencio se encerraba una enseñanza sublime. En primer lugar, dice Origenes, anunciaba una cosa maravillosa, grande y sublime de que no había ciemplo entre los hombres. Porque jamás se vio un hombre colocado bajo el peso de una acusacion capital, con la perspectiva de una muerte ignomíniosa y eruel, permanecer en una tranquillidad tan imperturbable, guardar silencio, y manifestar en su fisonomía una serenidad tan grande, en sus maneras una dulzura tan maravillosa, y en su semblante una dignidad tan escontal.

Annque Pilatos no conociese lo que había de misterioso, de sobrenatural y de divino en un silencio tan tranquilo y tan maravilloso, sin embargo este silencio hizo en el una viva impresion; lejos de atribuido a un orgulloso desden o una flera terquedad, solo des-

ración (an terminante y tan solemne, debía al momento haber arrojado con indiguación á los Judios de su presencia, haberles impuesto silencio, y haberles amenazado castigarles por haber osado calumniar à un imocente en su tribunal. Pero su carácter no correspondia á su talento. El tavo la debilidad de no sostener la sentencia justa que había pronunciado, y de hacerla por el contrario dudosa en su efecto, interrogando de nuevo al Salvador: Pilatus autem rursus interrogavit cum. (Marc.) Y ¿ qué pretendia con esto ? Nada mas que hacer hablar à Jesus. Con este objeto le dice: ¿Nó oyes los cargos que estos hombres hacen pesar sobre tí ? Vamos ; responde; pronuncia algunas palabras en tu defensa (1).

<sup>(</sup>i) Non mulis quanta adversom te dicunt testimonia?—(Matth.) Non respondes quidquam; Vide in quantis to accusant. (Marc.)

Stadebol ei Pilatus se defendere, quia volchat eum liberare. (In Marc.)
 Concinbat ut respondere: seichat enim quod facile posset diluere calumnias.

Concitabat ut respondere: exichat enim quod facile posset duturre catum (In Marc.)

<sup>(4)</sup> Et non respondit ei ad ullum verbam. (Maith.)

<sup>(1)</sup> Serutati sunt miquitates, defecernat serutantes serutinio. (Ps. 63.)

cubre en el el indicio manifiesto de una eminente justicia, y de una conciencia segura de su inocencia y cierta de su triunfo, por lo mismo no se da por ofendido; al contrario concibe mas afecto à Jesucristo, y queda poscialo de una admiracion tal que no pueda disimularla: la ul mirarctur Præses celementer. (Matth.) S. Atanasio añade que el silencio del Señor no solo escito la admiracion de Pilatos, sino que le inspiro tambien la idea de salverie. Así pues, ¡cuánto hizo Jesus brillar en esta circunstancia su poder y su grandeza, supuesto que sa defeadió sin responder, persuado sin habiar, y con su silencio, se hicierou mas evidentes aun el los ojos de Pilatos su propia inocencia y la calumnia de sus enemigos (1)!

Mas, co însensibilidad, o dureza de los hombres del santuario, cuando olvidados de la santidad y de la dulzura propia de su estado, ahorrecen y persiguen! Un hombre del mundo, un idolatra queda poseido de respeto y de admiración al ver el silencio de Jesueristo, y los Principes de los Sacerdotes encuentran en este silencio mismo, que por si solo bastaba a probarles la divinidad de Jesucristo, un pretesto para acusarle todavia con mas furor. Desesperando de hacerle pasar per un sedicioso, presentan su doctrina como subversiva; ellos dan gritos como frencticos : a Es enipable, es culpable, esclaman es una persona peligrosa, un hombre turbulento, que con su doctrina subleva à todo el pueblo judio, desde los confines de Galilea hasta Jesusalen : su predicacion ha sembrado la discordia en las provincias, y la paz ha cesado de reinar en ellas: At illi invalescebant, disentes : Commovet populum docens per universum Judgem, incipiens à Galilera usque hue. [Luc.] Asi pues, observa Teofilacto, no pudiendo aquellos hombres inicuos apoyar sus calumnias en prueba alguna, se esforzaban en acreditarins con feriosos gritos (2).

Vaque libo entonces Jesus 7 Sin manifestar la emocion mas pequeña at la menor turbacion, les deja gritar, y permanece cada vez mas en su silencio : Jesas autem amplius nibil respondit.
Marc.] Es muy conveniente averiguar la causa y conocer los mistencio en mislencio tan absoluto y tan admirable, para comprender en cuanto es nosible toda sugrandeza, su majestad y su importancia.

En primer lugar, Jesucristo no babla, à fin que se cumpliese esta profecia en la que habia anunciado él mismo por boca de David : que acusado ante les tribunales, objeto de la calumnia y cubierto de ultrajes, permaneceria constantemente en silencio como un hombre sordo cuyos oidos estan cerrados, y como un hombre mudo coya lengua está encadenada (1).

Mas como Jesucristo callo, no perque David lo había anunciado, sino que David había hecho esta predicción porque sabía que Jesucristo había de guardar silencio, y por lo mismo, no es la profecia la que ha determinado el hecho, sino que el hecho is dado lugar a la profecia, nos queda todavia por averiguar la razon de este hecho; nos falta indigar, pora nuestra instrucción y nuestra edificación, la causa por que Jesus no quiso responder à la turba de acusadores presentados contra el ante los tribunales.

En el tribunal del odioso Caifiis, donde los sacerdotes y los ancianos del pueblo habían usurpado el ministerio de jueces, Jesucristo, dice S. Geronimo, conocia perfectamente, porque era Dies, que aquellos jueces inícuos le obligaban á hablar para eoger de sus labios un motivo de acusacion, y no para obtener una respuesta capaz de justificarle (2). El Salvador guarda entonces silencio, porque hubjera sido en cierto modo poner la verdad en duda, quereria probar à quien se habin declarado abiertamente su perseguidor. Hubiera sido envilecer la justicia, presentar su defensa ante hombres decididos a no admitirla. Hubiera sino animar la astucia, hablar á unos hombres que querian emponzonar cada una de sus palabras. Ademas, no era conveniente, dice S. Agustin, que la justicia del Hijo de Dios fuese defendida por medio de discursos, como acostumbra hacerse para justificar la iniquidad de los hombres. Jesus pues sostiene mucho mejor su dignidad guardando silencio, y hace brillar mojor su inocencia desdenando los ataques de sus acusadores (a). Mas en el tribunal de Pilatos, el juez no abrigada umas intenciones (an perversas; los sacerdotes y los senadores que, despues de haberse crigido en jucces en el tribunal de Caifás, se habian presentado en el de Pilatos como acusadores, estaban muy lejos de

<sup>(1)</sup> Magnom id certe et miritienm in Sulvatore, qui tarendo et non respondendo, tam efficax erat in persuadendo, ut judex ultro factiones adversus com initia emosceret. (De. Pass. Dom.)

<sup>(2)</sup> Com mild faveret comm calumnae, recurrent ad chinorum subsidia.

<sup>(1)</sup> Et factos sum shuit homo non sudiens, et non hallens in dre sun redargutin-

<sup>(2)</sup> Scienat, quasi Beers, quidquid diassect, torquendum ad calumniano. (19)

<sup>(8)</sup> Noto sue defende justificam sicuté tolet inéquitas excusaris. Accountiement lacenda despicit : et sie innocene approbatior, (Serm. CNFII. de Temp.)

haber renunciado à sus designios. Pilatos por consiguiente se enganaba mucho al creer que si Jesucristo hubiera hablado, los pérfidos Judios hubieran callado al momento. Por la fuerza se impone al odio, y no por las palabras. Es anadir importancia a la calumnia hacer siquiera demostracion de querer rechazaria, y vel aqui por que el Señor responde con el silendo à las odiosas imputaciones que los sacerdotes acumulaban contra el.

Por otra parte, los elamores furiosos, los gritos frenéticos con que proponian las acusaciones, no hacian otra cosa, dice el venerable Beda, que poner mas en evidencia, por una parte la ciega pasión y la perversidad de los acusadores, y por la otra la inocencia del acusado (1).

El Señor no tiene necesidad, añade S. Ambrosio, de tomar la pata palabra su justificacion personat, porque sus enemigos, por el modo con que le acusan, le justifican ellos mismos de sus propias inculpaciones, y le vengan de sus calumnías. Su silencio es su mas bella apología; rebusando defenderse, da Jesus la prucha mas evidente de que la defensa no le es necesaria (2).

¡Cuanta dignidad, esclama S. Ambrosio, cuanta grandeza hay en este silencio del Salvador! ¿Qué espectículo mas digno de nuestra admiración y de nuestra piedad que el que nos ofrece el Hijo de Dios en estas circunstancias! Vedle en presencia de unos hombres vendidos a la iniquidad; el se halla espuesto a la contradicción de los pecadores, a todos los tiros de la calumnia, à todas las acusaciones que una desenfenada malicia se complace en fiventar; el puede, con una sola palabra, destruir todas esas acusaciones, y sin embargo las oye con el mayor silencio, sin disgusto, sin impaciencia y sin reucor. ¡Ah! un silencio tan constante, ton tranquilo y tan majestuoso, es un silencio vencedor, un silencio clocuente con el que Jesucristo proclama su inacencia y su divinidad, mejor que con todos los discursos.

El Señor dejo sin respuesta todas esas calumnias, para darnos, dice el venerable Beda, un gran ejemplo de paciencia. Porque del mismo modo que cuando permanecio silencioso al recibir los golpes en casa de Caifas, nos enseño a sufrir y a perdonar los ultrajes que ofenden nuestra persona, así tambien por el silencio que observa abora en presencia de la calumnia, nos enseño a sufrir y a perdonar

los daños hechos à nuestra reputacion. En efecto, ¡cómo un cristiano herido en su honor puede entregarse a movimientos y arrebatos de odio y de venganza, cuando ve a Jesucristo sufrir con tauta mansedumbro y tunta paciencia las accasaciones, las calumnias y las injurias con que tratan de manchar su nombre y su memoria (1)!

Este silencio, en el que Jesucristo, aunque revestido por la voluntad de su Padre, y para nuestro bien, de las apariencias del pecado, oculta sin embargo una santidad infinita, exenta aun de la sombra misma de pecado, no solo es una apología de su propia inocencia y una enseñanza para los cristianos, sino tambien un silencio expiatorio de las faltas de los hombres. Porque, segun dice S. Agustin, cuando Jesucristo habló, lo hizo siempre en cualidad de pastor que instruia à las almas ; al presente su silencio es el de un cordero lleno de mansedumbre que se inmola por nosotros. Recordemos los pecados y los escesos innumerables que los hombres cometen con la lengua, ¿ Qué de imprecaciones y de blasfemias contra Dios! ¡Qué de murmuraciones y de calumnias contra el prójimo! ¡Qué de impaciencias y de maldiciones contra sí mismos ! ¡ Ah! con la lengua es con lo que los hombres pecan mas frequentemente. Las personas mismas consagradas á la religion y à la piedad, que viven lejos de los vicios, no siempre pueden librarse del pecado de la lengua, y ofenden mas o menos gravemente en sus discursos à Dios y al projimo. Pues bien, esa multitud espantosa de pecados que se cometen con la lengua es la que explo Jesucristo con el silencio que observo en el momento mas solemno de su defensa, y por el mérito infinito de su expiacion se nos ha prometido el perdon de los pecados de palabra, cuantas veces tengamos un dolor sincero de ellos.

Recordemos tambien que Adan y Eva agravaron su crimen al querce escusarse, y al cebar la cuipa, el á su asposa, y ella à la serpiente. En el naufragio en que pereció su inocencia, se privaron así de la verdadera tabla de salvacion, que es la penitencia. Este segundo pecado de Adan y Eva debia ser expiado, porque era mas grave aun que el primero, supuesto que la sesusa del pecado es un mal mas grave que el pecado mismo. Pues bien, Jesucristo, dice S. Geronimo, al guardar el silencio de un calpable ante las falsas acusaciones que se hacian pesar sobre el, cumple precisamente esta

His accosationis sermo magis et eum, qui accosatur, innoxium, et eos, qui accisant, docet esse persersos. (In Luc.)

<sup>(2)</sup> Accusaine Dominus et tacet; et bene tacet qui deleusione non indiget. (Lib. 40 in Inv.)

<sup>(</sup>t) Ut nobis patientic probest exempla, sirut ante verberatus, sic, modo accusatus, silet ac retiret. (In Luc.)

gran expiacion del pecado verdadero, cometido por nuestros primepos padres (1).

Ay l aquel espíritu de orgullo que impulso al primer hombre á escusar su falta se ha perpetuado en sus descendientes. Ellos tambien rehusan reconocer y confesar sus propias faltas, y procuran, con vanas escusas, atenuar su malicia no solo á los ojos de los hombres, sino tambien a les ojos de Dios. Pues bien, para expiar este nueva peçado, que es como la coronación del edificio de nuestras iniquidades (el pecado de la escuan), deberiamos nesotros temblar delante de Dios, y, al cir sus justas reconvenciones, quedar confundidos, bajar los ejos y callar. Mas el Hijo de Dios se coloco en lugar nuestro; el esperimento eses mismos sentimientos en el tribunal de los hombres, para librarnos de ellos en el tribunal de Dios. Supuesto que se him nuestra victima, que se encargo de satisfacer à la justicia divina por auestras escusas temerarias, fué indispensable que permaneciese silenciaso y que aparentase no tener nada que responder para proteger su incorncia delante de los hombres, porque nosotros no podemos tener ninguna escusa que presentar à Dios para defender nuestro pecado. Como el se encargo de la contricion por la que debemes manifestar el dolor de nuestras culpas, debió tambien adoptar el silencio con que debemos nosotros reconocer su malicia, y sufrir la verguenza que debe presidir à nuestra confesion, Para borrar el crimen de que nos hemos hecho culpables muchas veces, queriendo pasar por hombres justos, siendo como somos pecadores, debio reunir en si mismo a la inocencia mas pura la confusion profunda de un culpable sin escusa. ¡Ah! la inocencia hubiera podido sin duda defenderse y justificarse por si misma; pero entonces nosotros hubieramos quedado sin defensa, acusados y cuipables a un tiempo mismo. El hubiera podide hacer triunfar su causa; mas entonces hubiera abandonado la nuestra. El se alistiene pues de hablar ante la Justicia humana, porque nosotros no tenemos cada que replicar ante la justicia divina. El permanece cubierto de confusion y en el silencio, porque eternos debian ser el silencio y la confusion que nosotros mereciamos por esas escusas soberbias que nos bacen mas culpables que nuestros mismos pecados. Y en tanto que los ministros del inflerno, como nos lo había el revelado por su

profeta, le asedian con palabras de odio y de calumnia para oscure-

10 misterio sublime y precioso! Jesueristo es Dios y hombre. Como Dios, que dispone de la voluntad de los hombres, obliga à Pilatos a proclamar su santidad y su inocencia: Ego nullam invenio in co causam, y de este modo un magistrado pagano nos asegura que el Mesías no tenla pecado alguno: Qui peccatum non novil. No obstante, como hombre que representaba en sa persona todos los pecadores, guarda silencio como si hubiera sido el hombre de pecado que no tiene justificacion alguna que alegar: Qui peccatum non nocit, pre nobis peccatum fecit. Y en virtud del mérito influito de esta humillacion, tan grande que parece no poder justificarse de las falsas deposiciones adneidas contra el, nos obtiene Jesus la gracia de no veruos agobiados bajo el peso de los crimenes reales que podrian imputarsenos, y de hacer pesar sobre si mismo toda la responsabilidad. El borra de este modo el pecado que nosotros hemos cometido tantas veces, al querer lacer creer nuestra Inocencia, siendo culpables, y nos hace justos por la justicia y la santidad misma de Dios.

Mas jay! los pecadores no tendrán parte alguna en el merito de esta explacion de que los justos gozaran abundantemente en el día del juicio. Esta cizaña será arrancada, segun la prediccion de Jesucristo, y atada en gavillas para ser quemada (2), es decir que los hijos de la iniquidad serán separados por los ángeles, y reunidos por ellos, segun las especies de sus pecados, en grupos de incredislos, de herejes, de tiranos, de saerilegos, de adulteros, de voluptuosos, de ladrones, de falsarios, de perjuros, de calumniadores y de incestuosos, que todos veran con igual estupor su propia confusion y su propio silencio (a). Entonces sora pasado ya el liempo ca que cada uno escusaba sus propios pecados o los ocultaba al conocimiento de los hombres. En ese gran dia se romperá el velo de la impostura, y caera la mascara de la hipocresia. Cada uno llevara

(1) Com consisteret peccator adversos me, almonto, et hamiliatus som. (Pe. 38.) Locuti sunt adversum me lingua dolosa.... detrabeliant milit : ego autem oraham. (Fo 108.)

cer su reputacion, el, olvidado de si mismo, se ocupa de nosotros, el tiembla por los castigos que nos estan reservados, y que permanecerimi irrevocables sino los abolicse el mismo; el se humilia, se confunde y ora por nosotros (1).

<sup>(2)</sup> Colligite primum rizmin et alligate ca in fascicules ad comburendum-(Matth. 43.)

<sup>(3)</sup> Unusquisque ad proximum suum stopelat. (1s. 13.)

<sup>(1)</sup> Tacitumitis Christi apologism, id est, excusationem Adae absolut. (In

escrita en su frente la historia de su propia vida y la ignominia de su propio corazon. Cada uno porecerá entonces lo que realmente es. Entonces no será ya tiempo de ocultar su vida; ni habrá resquieto alguno donde esconderse. Entonces será necesario sufrír en silencio la verguenza de verse señalado, como un criminal, à las miradas de todo el universo.

Y si los réprobes quedarán entonces mudos de confusion en presencia de los hombres, ¿qué será cuando Jesueristo, supremo juez de vivos y muertos, en otro tiempo rodeado de pecadores y de impios, y entonces sentado en las nubes del cielo, seguido del cortejo de los angeles, rodendo de gioria y majestad, les muestre un semblante terrible, una mirada amenazadora, y con una voz de trueno les pida cuenta de su fe que ellos han combatido ó desbonrado, de su redencion que han hecho inútil, de su ley que han hollado, de sus gracias que han menospreciado y de sus beneficios de que se han servido para ofenderle con mas descaro y con mas audacia? o ¡Ah! esclama el santo Job aterrado al solo pensamiento de esta segunda vista tan formidable, ¿que respondere cuando Dios venga à juzgarme; cuando se acerque para preguntarme sobre mi vida, que podré decirle en mi defensa (1 ? » ; Ay ! entonces no quedara que hacer a los pecadores ofra cosa mas que inclinar la cabeza y bajar los ojos. Con la ignominia en la frente, la desesperacion en el corazon y el silencio en los lablos, se verán reducidos á oir y á aceptar la sentencia formidable que pronunciară su castigo sin fin, y su eterna reprobacion : Omnis iniquitas oppilabit os suum.

Mas ahora es tiempo, amados hermanos, de evitar una desgracia tau grande y de librarnos de una venganza tan terrilhe. Jesueristo, la inocencia infinita, por el mérito de su silencio y de la confusion que sufrio al comparecer ante el tribunal de los hombres como un criuntaal, nos mercelo ser libras de la confusion y del silencio a que nos haliamos de ver condenados en el tribunal de Dies : "Qui-non novit peccutum, pro nobis peccutum fecil. Solo se trata de aplicarnos el fruto de esta grande explacion. Para esto, esforcemonos en vivir al presente unidos à el por la confusion de la verdadera fe y por la observancia exacta de sus preceptos. Procurêmos participar de las ignominias, de la verguenza y del humilde silencio del Redentor; à fin de que en el altimo dia, en vez de ruborizarnos y de

temblar entre los réprobos, ante la terrible majestad del supremo Juez, podamos presentarnos entre los elegidos, justos por su justicia y gloriosos por su gloria: Ut efficiantor justitia in ipso.

#### SEGUNDA PARTE.

David había anunciado que el Mesias, el justo por excelencia, ordenaria todas sus palabras con una sabiduria admirable y un juicio esquisito (1). Pues bien, el Salvador cumplió exactamente esta 
profecia ante los tribunales. Es digno de notar que el dio al menos 
algunas respuestas á Pilatos, que había tomado parte en este julcio 
contra su voluntad, y que se nego a contestar á los principes de los 
sacerdotes, juzgandolos indignos de oir su voz por causa de su odio 
v de su apostasia (2).

Mas en tanto que Jesus castiga con su silencio a los Judios de su tiempo, anuncia igualmente el terrible castigo de los Judios futuros. En efecto, Jesucristo habiando à Pilatos con tanía majestad y tanta dulzura à la vez, revelándole la naturaleza de su reino y el objeto de su mision en el mundo, es Jesucristo lleno de misericordía que, recibido por los Gentiles en la persona del gobernador romano y hecho en cierto modo su propiedad, debe ser un dia de una manera especial el maestro y el Salvador de los Gentiles, Jesucristo que calla en presencia de los Judios, es Jesucristo severo y terrible que no hura oir sus lecciones divinas a ese pueblo ingrato, en castigo de haber renunciado públicamente á el y de haberle repulsado entregándole en manos de Pilatos.

Va sin embargo principia à cumplirse, por esta actitud silenciosa del Salvador, el terrible esstigo con que Dios había amenazado á esta nacion périda cuando puso estas palabras en la boca de Ezequiel : « Vo hará reposer mi celo y callar mi furor; y no me irritare mas contra ti [3] ». Amenaza terrible que el había renovicio por medio de Isaias en estos términos; « Señor, cuando vos guardeis silencio respecto á vuestro pueblo, le impondreis entonces un castigo mas severo. »

Así pues cuando el dulce Salvador con las reconvenciones más

<sup>(1)</sup> Disponet sermones suos in judicio. (Ps. 401.)

<sup>(2)</sup> Attende quod Pilato, qui invitus promebat sententiim, aliqui ex parte respondit. Principibus Sacerdotum respondere noinit: indiguos cos suo sermone judicums. (In Menth.)

odienns. (In Matth.)

(3) Auferetur zelos meur à te, et requiescant nec trascer amplius. (Ezech, 16.)

<sup>(1)</sup> Quid faciam com veniet ad judicandum Deus; et eum quasieris, quid respondelso illi? (Job. 31-)

amargas, con las palabras mas fuertes, obligaba á estos mismos sacerdotes a ruborizarse de su hipocresia y de su sacrilegio; cuando, segun la espresion del Evangello, cehaha sobre ellos miradas inflamadas de colera, circumspiciens cos cum ira; cuando les amenazaba con su formidable juicio, en el tiempo mismo en que les revelaba su divinidad, ¡ah l el parecia entonces indignado contra ellos, y sin embargo, como lo afestigua el mismo Evangelio, estaba animado de una caridad compasivo para con ellos. El lenguaje que usaha con ellos era el de su amor desconsolado; era la espresion de su corazon alligido y de la perfidia de ellos ; era el artificio empleado por su misericordia para delenerles en el camino de la perdicion y cercar el abismo que se abria debajo de sus plantas para tragarlos : Contristatus super carcitatem cordis corum. Al presente que no les dice ni una sola palabra, Jerus autem ampicus nihil respondit ; que no parece ya irritada contra ellos, pues escucha con tanta paciencia sus calumatas, sus insultos y sus blasfemias, ahora es cuando esta mas indignado; cuando parece mas amoroso con ellos, es mas terrible; cuando nada les responde, les castiga mas severamente, porque los rechaza y los abandona a su cegurdad y al endurecimiento de su corazon.

Comprended pues este misterio de pacifica indignacion y de justicia silencioso, vosotros los que fatigais la misericordia divina con voestra ciega obstituacion. Si Dios os aflige con las enfermedades que amargan vuestra existencia, con las desgracias que agotan vuestros recursos, con los golpes imprevistos que destruyen la humana proteccion en que os apoyais como en una frágil cana; si Dios os prueba con esas mudanzas imprevistas que os hacen perder la estimacion de que gozais o el cargo que ocupais ; si el pone obstáculos a vuestros designios de fortuna y de engrandecimiento, y los hace desvancerse en humo; si el hace esteriles vuestras operaciones; si el os aflige en medio de vuestros freneticos goces, y los convierte en luto; si derrama la amargura en las peligrosas dulzoras de vuestros placeres; si emponzona vuestras diversiones y cubre de espinas el camino de vuestros desordenes sembrado hasta ahora de rosas homicidas; si Dios en fin hace resucitar con frecuencia en vuestro corazon los remordimientos que os destrozan, los pensamientos terribles que os atormentan de noche y no os dejan descansar de dia; si os espanta con el peligro de una muerte repentina, con la severidad de sus juicios y el temor de los eternos castigos, no creais que Dios está irritado entonces contra vosotros, ni le acuseis de severidad ni de rigor. Entonces es cuando por el contrario se muestra con vosotros como el Dios de elemencia, como el Dios lleno de ternura, afligido por la perversidad de vuestro corazon, de esc corazon que os precipita ciegamente en una ruina cierta. El procura, al mostrarse severo, destruir el aliento de vuestras pasiones, hacer renacer en vosotros ese disgusto de una vida culpable que mata el pecado y saiva al pecador. Tal es la piadosa erneldad del médico que en las enfermedades estremas emplea remedios amargos y recurre à medios dolorosos. Tai es tambien la amorosa colera de la tierna madre que se complace en asustar à su amado hijo para obligarle a volver à su regazo. Nunca la misericordia de Dios brilla mas que cuando introduce la turbación en el alma que no vive en poz con Dios. El Dios que os humilla y os aflige es el Dios que os habla todavia; y el Dios que os habla, aunque sen con un tono severo, es el Dios que tidavía os uma; su voz aguarda la voz de vuestro arrepentimiento que debe haceria callur; sus rayos aguardan una de vuestras lágrimus que debe apagarlos entre sus manos.

[Ah! comprended, pecadores, estas advertencias, y rendios a estas invitaciones en las que, bajo una apariencia de rigor, se oculta una verdadera misericordia. Ya hay mucho tiempo que esta voz os Hama; evitad pues el momento terrible en que, hecha importuna à vuestros oidos, y causada de dejorse oir, enmudezca para vosotros, y temed que Jesus no os deje mas oir su voz, como hizo con los Judios, Temed que el cause respecto à vosotres y dentre de vesetres mismos ese silencio de vuestra alma, en medio del que gozareis sin tormentos y sin remordimientos un estado feliz de fortuna temporal, en el que todo soureira a vuestros deseos, en el que vuestrav empresas serán coronadas con un exito feliz, y tados vuestros desiguios se cumplican a medida de vuestra voluntad. Temed que abandonando Dios las riendas a vuestros apelitos desordenados os deje correr sin freno por los caminos de la iniquidad. Esa facilidad de dirigiros segun vuestro caprichos se parecerá à la que el médico concede al enfermo desahuciado. ¡Ah! entonces os parecera que Dios es vuestro amigo, cuando solo será vuestro juez; creereis que es dispensa mas proteccion, mientras que os castigara con mas severidad. De todos los castigos con que Dlos affige en este mundo à su criatura racional, no hay ninguno mas terrible que ese silencio, esa condescendencia de reprobacion. La colera que mas debe temer el hombre de parte de Dios es, dice S. Agustin, la que Dios le oculta. El castigo mas grande que Dios impone al hombre es no mandarle ninguno; porque, ¡ay! el abandono de Dios es entonces cierto, la enmienda cuasi imposible, y la condenacion eterna inevitable; Oh! si scires, nulla quanta sit pæna!

No nos causeis tanto mal, o Señor; no nos ahandoneis à nuestras pasiones y à nuestros caprichos.

Armad vuestra mano de rayos, nosotros lo deseamos; vengad en nosatros los altrájes que os hemos hecho. Resuene vuestra voz fuertemente en el fondo de nuestro corazon por vuestras inspiraciones, y fuera de el por todas las pruebas que os digneis hacernos sufrir. Aterraduos, afligidatos, abrumadatos hojo el peso de vuestra mano; humiliadatos y probadanos segun os piazca. Esos castigos, por severos que sean, no serán otra cosa que la corrección de un padre tierno que levanta la voz y castiga á su hijo estraviado con el objeto de hacerle volver de su estravio y salvarle. Pero libradanos del formidable castigo de vuestro silencio, que es la señal terrible y el precursor funcisto de vuestro abandono.

I vos, o Padre eterno, haced que las humillaciones à que quisisteis someter por nuestro amor à vuestro Divino Hijo, y la confusion que el esperimento guardando silencio como un criminal, como un pecador, siendo asi que jamas conocio el pecado, Eum qui peccatum non norit, pro nobis peccatum ferif, sean el principio de nuestra anmienda, el medio de muestra santification y la prenda de nuestra salvacion: Ut efficiamur justitio Dei in ipso. Así sea.

ERSIDAD AUTÓN

DIRECCIÓN GENER

# CONFERENCIA DÉCIMANOVENA.

#### Barrabás.

Obstupescits call it ports corum desolemini schemester. Duo mala feett populas meus. Ne derettquerunt fonten ugus view; et föderunt silö eksternas dissipatos.

(O ciclos) permies, y vesotras, permas del ciclo desidios en granomisera, perque mi pucho ha conceido dos grandes fallas y mo ha abandonado à mi que ser famile de aquayera, e ha cavada pere til cisternas impuras,

Jerem. 2

Si debieramos juzgar el pecado segun los principios y las maximas de la filosofia del mundo y de las pasiones, seria necesario decir-que no es mas que un sintoma de la fragilidad de una naturaleza desgraciadamente enferma; un momento de flusion y de error; un corto sueño de la razon y de la fe, un consentimiento, mas bien escapado a la velcidad del alma naturalmente inconstante, que otorgado voluntariamente; un olvido en fin mas bien que una ofensa de Dios.

Pero segun las ideas justas y verdaderas que la Escritura Sagrada nos da, el pecado es otra cosa muy diversa. Todo pecado encierra un desprecio de la ley de Dios: Contempsti pulicia mea (Exech, 5); un desprecio de la justicia y del poder de Dios: Fostempserunt timorem Dei (Excles, 43); y de todo esto concluye S. Pablo que es un desprecio, una deshonra y un insulto hecho al mismo Dios: Per pravaricationem legis, Deum inhonorus (Rom. 2).

Este deprecio de Dies, que el hombre manificsta al cometer el pecado, es tanto mas lujurioso a su infinita Majestad, contro que no solo es un desprecio absoluto, sino un desprecio de preferencia. En efecto por el pecado no se desprecia à Dies que es el bien supremo, el bien infinito, por otro bien supremo é infinito tambien, sino por un placer de un momento, por un interes de un din; se preV. DE R. III.

fiere la satisfaccion y el goce de la criatura, al culto, à la obediencia y a la gloria del Criador.

Pues bien, aunque todo el hombre que se hace culpable de un pecado comete este doble ultraje contra Dios, los Judios sin embargo lo cometieron de una manera especial y scusibia, cuando con la injusticia mas enorme dicron à Barrabas la preferencia sobre el Mesias, sobre el Hijo de Dios; cuando pidieron que Barrabas fuese puesto en libertad, y Jesus ciavado en la eruz. Ya se había quejado Dios de este terrible esceso por hoca de su profeta, cuando dijo: 10 cielos l'estremeceos de espanto, y vosotras, puertas de la manision elerna, enbrios de lato : (libetaposcile cali, et parla: corum desolomini veligaenter. Mi pueblo ha cometido dos males en uno solo; el ha consumado dos crimenes en un solo esceso. El primer pecado ha sido el de abandonarme, à mi que soy su Dios ; el segundo la sido el de l'abernie despreciado, a mi, fuente inagotable y vivilicante, oura beber cu las impuras cisternas : Duo mula fecil popular meus: Dereliquerant me fantenraquar civa, et foderunt sibi cisternus dissipatas.

Meditemos en el dia de hoy acerca da esta preferencia sacrilega que los audios dieron à Barrabas sobra Jesucristo, y en el crimen de ique ellos se hicieron culpables reconoctremos el que cometemos nosotros cuando ofendemos a Dios por el pecado, a fin de que, si nos herrorizantes a vista de los Judios que prefieren Barrabos a Jesucristo en quien no creian, esperimentemos un horror todavia mayor a la sola idea de prefeir por el pecado, las criaturas y nosotros mismos a Dios à quien adocamos.

#### PRINCIPA PARTE.

La debilidad nos espone con frecuencia a cometer injusticias sin utilidad aiguno. ¿ he que sirvio en efecto a Pilatos haber remitido a Herodes la causa de Jesucristo? Él cometió a los ojos de Dios y de los hombres la falta de haber, puesto en duda la inocencia del Señor cuando el mismo la habia ya reconecido y prostamado, y no pudo conseguir, como lo habia esperado, cortar esta diffenitad tan embarazosa para él. Porque habiendo devuelto Herodes à Pilatos el acusado y la causa en el mismo estado, volvió à poner al gobernador en el conflicto embarazoso de que creia haberse librado. La única ventaja que sacó de este desgraciado recurso de su política fué que este acto de deferencia respecto à la autoridad de Herodes produjo su

reconcillacion; de modo que de enemigos mortales que eran por la rivalidad de su posicion, se hicieron desde aquel dia amigos inseparables (1).

¡O preludio! La reconciliación de estos dos personajes, el uno judio y el otro gentil, obrada por medio de Jesucristo que se envisaron el uno al otro, es del mas precisos augurio. Ella anuncia que en este din se cumple el gran misterio, que nos fue anunciado despues por S. Pablo, de la reconciliación de los Judios y de los Gruilles, por la pasión de Jesucristo nuestro pacificador y nuestro mediador; que el odio que separaba a estos dos pueblos se apago en su sangre adorrable, y que en adelánte no formarán mas que una sola Iglesia y un solo pueblo: Qui facit utraque unum. Ipse enim est pax nostra : interficiens inimientins su curve sun.

Mas el escandalo es contagiaso. El desprecio con que Hero los, judio, habia tratado a Jesucristo produjo una fatal impresion en de esparitu volable de Pilatos, que al fin era gentil; debilito mucho en el in ventajosa idea que habia concebido del Salvador y le hiro deducir que el Nazareno, lejos de ser el hombre estraordinario que el se habia figurado, no era, en el julcia malemo del astuto Herodes, mas que un hombre simple, un imbedil que no merceta consideración alguna; que era, en una palabra, uno de aquellos esclavos considerados entre los romanos como cosas, tonquam res, y que por esto razou, sin el menor escrupulo, se les hacia azotar por pasatiempo, y se les hacia morrir por capricho.

Platos piensa pues, que no se seguiría inconveniente alguno de mandar azotar á un hombre à quien Herodes, su propio rey, babia reputado tan vil; él creia tambien poder así librar por una parte al acusado de la muerte, y por otra apaciguar con esta satisfaccion el odio de los Judios que tenita trilar más negandose à todo i porque Platos era un ambicioso muy amante del puesto que ocupado. Pors blem, cuanto mas apreso liene el hombre à los empleses, tanto menos dispuesto se halla à valerse de su autoridad para sosturer la justicia. Esto consiste en que el orgulio, alempre audaz con los timidos, se bace timido con los audaces, y se transforma en cubardas.

Habiendo pues Pilatos convocado à los principes de los sacerdotes, a los senadores y sl pueblo (2), les dice : « Vosotros me habeis pre-

Fi facti sant, amici Herodes et Pilatus ipsa dic; nam autea inimici crant de navicem. (Inc.)

<sup>(2)</sup> Convocatio principilous sacerdatum et magistretibus et plebe. (Luc.)

sentado este hombre como un sedicioso que subleva el pueblo; sin embargo, ya habeis visto que habiéndole juzgado en vuestra presencia no he encontrado en el ni aun la sombie de los crimenes de que le ucusais; mas porque estando poco versado, como romano, en vuestros usos y en vuestras leyes, habre podido equivocarme, he remitido la causa á Herodes, quien mejor que otro alguno podia y debia conocer en ella, porque es judio como el acusado, porque es rey de Galilica, y parque tiene por lo mismo mas interés que otro alguno en castigar á cualquiera que osa aspirar á la soberana. Vosotros lo habeis visto tambien; llerodes ha juzgado como vo, el tampoco ha encontrado cosa alguna que pueda dar motivo á una sentencia capital (1); yo debería pues poher inmediatamente en libertad el acusado; sin embargo, para conveneeros de que quiero complaceros en alguna cosa voy à mandar que Jesus sea azotado, y despues lo pondre en fibertad.

¡O cobardia! ¡o injusticia de Pilatos! ¡O puedenela! ¡o mansedumhec de Jesus Salvaidor I ¿Quién es el que lubiera podido contener su indignacion al ofree condenar a la pena de exotes por el mismo juez que poco úntes había reconocido juridisamente su inocencia!

Mas ; ay! mas injusticias se cometen por les magistrados débiles que por los que son infeuos, pero firmes y resueltos. En el tribunal de la debilidad el crimen triunfa cuasi siempre de la virtud, y la calabilidad es conceptado en la inocencia. El protector timido se hace facilmente um perseguidor declarado cuando, en vez de consultar la justiciar de que debe ser el guarda y el defensor, lo hace depender todo de los subterfugios y de los manejos de la política. Por esta razon manda el Espiritu Santo al magistrado, que no tiene el valor suficiente para afrontar las conspiraciones y despreciar la calumnia y la impostura, que renuncie su cargo (2). Pilatos en efecto procede de la flaqueza a la hipusticia al manifestar la intención de hacer azotar al Salvador, y desciende despues à una injusticia mas cruel y mas injuriosa al poner al Salvador en paralelo con Barrabas.

Recordemos à este proposito que en la época solemne de la Pascua celebraban los Judios la memoria de dos grandes prodigios, la emancipacion de sus padres libres de la tirana de Egipto, y la libertad de sus primogénitos, escapados del degiello del angel esterminador, por medio de la sangre del cordero con que habian tenido las puertas de sus casas; prodigios profeticos que fueron el simbiolo del misterlo profundo que debia cumplirse en la muerte de Jesucristo, verdadero cordero sin mancha, cuya sangre derramada debia dar la libertad à los hombres sustrayendolos del yugo del demonio, y merecerles la vida eterna. Entre tanto, en memoria de este doble prodigio de la protección divina para con los hebreos, era entre ellos una costumbre antigna que el cousejo supremo, en la flesta de la Pascua, à petición y por elección del pueblo, concediese la libertad y la vida ampreso que estuviese condenado à muerte; y como esta costumbre formaba parte de la religion, los romanos la habian dejado a los Judios aun despues de la conquista, con la sola diferencia de que no pertenecia ya al Sanhedria pronunciar el induito del preso, sino al gobernador romano, como representante y depasitario de la autoridad suprema del Cesar (1).

Pacs bien, mientras que Pilatos arengalia á los principes de los sucerdotes á fin de que se diesen por satisfectios con someter à Justicisto à la vergonzosa pena de azotes, y que despues le déjasen en libertad, se presenta subitamente una diputación del pueblo que venía à pedirle, segun la costumbre, la libertad de un reo condenado a muerte. Esta circunstancia que Pilatos no había previsto, le pareció que debia favorecer sus designios, porque si el pueblo consentía en que el criminal que debia obtener su gracia aquel año fuese Jesus, el juez se veia dispensado, por esta eleccion, de pronunciar una sentencia definitiva, y al mismo tiempo de hacer ejecutar la de azotes que el había pronunciado con tanta ligereza y tanta injusticia. « Estais satisfechos, dice a los diputados del pueblo, quercis que el criminal que la costumbre nos obliga a librar este año por la Pascua sea Jesus, rey de los Judios [2]? « Los diputados se detavieron un instante en contestar à esta proposicion.

En este tiempo tiene Pilatos en sus prisiones, entre otros criminales que mercetas la muerte, un célebre malhechor llámado Barrabás; este era un insignetadron, y para colmo de su infamía, esta ba convencido de asesinato y de sedicion [3]. Habiendo conocido pues Pilatos que los Judios dualaban en adoptar el partido que les labía propuesto de pouer en libertad à Jesus, imagina proponer

<sup>(4)</sup> Sed arque Herodes; nam remissi vos ad illum; et ecce nihil dignum morte arium est ei. (Luc.).

<sup>(2)</sup> Noti quarere judex fieri, nisi valens irrumpere iniquitates. (Eccli. 7.)

<sup>(1)</sup> Per dion auton festum solelar dimittere filis unum de vinctis quemenmque petissent. (Marc.)

<sup>(2)</sup> Est autem consactuals voitis, ut unum dimittan voitis in Pasca. Vultis ergu dimittan voitis regens Judeorems? (Joun.)

<sup>(3)</sup> Qui erat propter solitionem et homicidium missus in carcerem. (Luc.)

de nuevo á la elección del pueblo el Nazareno en comparación de Barrabas, á fin de que los Judios se avergonzasen, dice el cardenal Hugo, de preferir a Jesucristo, a quien pocos días autes habian saludado con sus aclamaciones como Mesias y como profeta, un criminal tau insigne como Barrabas. Plintos estaba ya convención de que el unico crimen del Nazareno era el de haber escitado contra si, por su virtud, el odio de los sacerdotes (1); y como el creia que el pueblo era estrabas dominados sus jeles, no dudó un momento, dice Origenes, que Jesus, en el tribunal del pueblo, serás prefecido à Barrabias (2).

En esta errencia interpria segunda vez a la asamblea, y le dice: v Decidire, ga quien quereis que se perdone la vida este año, a Barrobas ya condenado a muerte, o a Jesus que se llama Cristo (3)? «

10 juez! (no se si llamarle infeno o assensato! Pilatos es injusto, porque coloca en una misma linea a un insigne malhechor convencido de crimenes que merceian todos ellos la pena de muerte, y a Jesus cuya inocencia ha reconscido y proclamado Pilatos mismo; porque quiere que este inocente deba in libertad y la vida no à la justicia de su causa, sino al favor del pueblo, como un criminal sentenciado a quien el pueblo perdona el crimen que ha cometido o indulta de la pena que ha merecido. Pilatos se muestra tambien inseusato, dice S. Juan Crisostomo, porque segun la costumbre el pueblo solo podia pedir gracia, y el principe tenia el derecho de concederia; pero Pilatos, en su imprudencia y su cobardia, altero é invirtio este orden, porque el, que representaba al soberano y ejerclasus dereches you poder, es el que pide la gracia del preso, y trasfiere al pueblo, que se bace mas insolente y mas ferez, el derecho de concederia (4). Por mejor decir, Pilatos se muestra igualmente insensalo è injusto. En efecto, el abdica su autoridad; el hace al pueblo arbitro de una causa en la que el solo debe decidir. El se espone a recibir la ley, pud endo y debiendo darla. El se somete al juicio de otros en vez de hacer ejecutar y respetar el suyo, y él entrega a

(1) Scielat enim quod per invidium tradidissent cum secuedotes (Varc.) (2) Offert autem es optionem dimittendi quem willent; latranem, an Jesum : 1208 la muerte un inocente haciendo depender su vida del capricho ciego de la multifuid

Esto es lo que sucede en efectó, pues en el tiempo en que Pilatos propone y disente da tiempo à los Pontifices y à los semadores para hacer valer sobre el espíritu de los Judios la autoridad tan imponente del Sanhedrin. Por medio de sus emisarlos secretos urdieron tantas intrigas, que a favor de promesas y de amenazas persuadieron à la molitud a que pidiese el perdon de Barrahis y la muerte de Jesucristo. Así es que à esta segunda proposicion de Barrahás se cleva del seno de este populacho furioso y feroz un largo e infernal elamor : « Muerte à este, gritan, y libertad à Barrabás. » En vano Pilatos hace todos sus esfuerzos para mostrar la injusticia de tal elección y probar que, comparando los dos presos, Jesus tiene mas derecho al perdon; ellos gritan todavia con mas furor : « ) Muerte! muerte à este, y perdon à Barrabás (1). »

¡Gran Dios! ¡Qué humillacion para Jesucristo!¡Qué insulto y que ultraje! ¡El descendiente de David puesto en paralelo con'un hombre de lo mas bajo del pueblo! ¡El justo por escelencia con un malhechor! ¡ El Hijo de Dios con el mas corrompido de todos los hombres, y este le es indignamente preferido! ¡Con cuanto desprecio hacen los Judios esta odiosa comparacion! Ellos ni aun siquiera se dignan nombrarle; como si temiesen manchar sus labios al pronun ciar su nombre, este nombre santo y adorable que forma las deliclas de los cielos, la esperanza y la salvación de la tierra, y gritan : a Muera este : Tolle hunc ; a como si quisieran decir : Quita del mundo à un hombre cuya existencia es un escandalo para el mundo, y un deshonor para el pueblo. Si, por malo que sen Barrabas, es digno de indulgencia en comparacion de este ser. Perdon pues à Barrabas, y muerte à este : Tolle hunc, et dimitte nobis Barabban. 10 diabolico frenesi i 10 esceso de injusticia y de crueldad i Porque no tiene atra significacion, dice S. Agustin, este grito brutal, que esta: ¡Muera el tamaturgo que ha resocitado a los muertos! Viva el homicida, para que continue degoliando las victimas (2). Mas esta nada tiene de estraño, añade S. Ambrosio; es propto de los hombres que han llegado al colmo de la iniquidad esperimentar en su interior cierta especie de repugnancia, de aversion y aun de odio

dubitata Jesum pobias e Sgendim. (In Matth.)

(8) Quem vultis, danatiam valsis? Baratham? an Jesum qui dicitor Christin? (Matth.)

<sup>(4)</sup> Vide ordinem conversum. Petitio pro condemnata solet esse plebas, concestao principas. Nune anieus contrarium gentum est. Princeps enum petit à plebe; et péchs ferreror redditur. (In John.)

Exclamavit notes simil universa turba dicens: Tolle hune; et dimitte notis Eurabhom (Line.)

<sup>(2)</sup> O brein franciscorum! Quad fait hor alited dierre, nini: Occidator ille qui mediat mortios; et dimittatur latro ut lierum occidat vivos. (In John.)

hacia los hombres honrados y tener una especie de simpatia y de amor hacia los criminales (1).

Sin embargo Pilatos, que ni aun siquiera lo habia sospechado, no puede resolverse, dice S. Agustin, à creer que el pueblo quiera realmente condenar al inocente y absolver al culpable, especialmente a un criminal como Barrabas.

El vuelve pues a interpelar por tercera vez á los Judios, y les dice : ¡Y bien! supuesto que quereis que Barrabas sea indultado, cumplanse vuestros deseos; pero Jesus no es culpable. La libertad del uno no lleva consigo la condenación del otro. Responded pues : ¿ Que quereis que haga de Jesus que se liama Cristo, de Jesus rey de los Judios 2 ?

Observemos, antes de pasar adelante, que Pilatos no nombra jamas a Jesus sin darle el titulo de Cristo, que quiere decir Mesias; y no se lo da por buria, como un título que Jesus ha usurpado, sino sériamente en un sentido absoluto, y como la espresion de una cualidad que le pertenece. El anade aun à este augusto titulo el de rey de las Judius con la misma seriedad y la misma gravedad, queriendo dar a entender de este modo que le reconoce por verdadero rey, pero rey diferente de los demas, rey de un reino exclusivamente suyo, de un reino del que Jesus habia dicho al mismo Pilatos : Que no pertenece á este mundo; por consiguiente que la soberania del Señor no le era sospechosa por cuanto no era rival de la de Cesar ; y todo esto, porque era necesario que, nun en el tribunal del magistrado romano, fuese notorio que los Judios habian pedido que su rey y Mesios fuese condenado al último suplicio.

En efecto, todas las diligencias de Pilatos son inutiles desde el momento en que pretende defender la inocencia consultando al odio y halagando a la envidia ; porque cuando pregunta á los Judios qué se ha de hager de Jesucristo, las voces se aumentan, y un grito general se lexanta mas fuerte y mas cruel : a ¡ Que se le quite del mundo, claman, que sea crucificado! Dicunt omnes cruvifigatur! Mas ¿ como ?; por qué ? El infortunado Pilatos no esta tranquilo. ¿ Qué mal ha hecho? qué culpa ha cometido para merecer un castigo tan grande? Los Judios sin embargo, como acometidos y poseidos por

(1) Non immerito housicidas abadutionem petent, Qui flagitabant innocentis extinus. Tales leges labet iniquitas, ut oderit innocentiam, seelus diligat.

(2) Pilatus autem ilerum respondens ait : Quid igitur facium de Jeso qui dicitur Christus? (Manh.) Quid ergo valtis faciam regi Judsorum? (Marc.)

el demonio de la crueldad, responden con la violencia à la voz de la justicia; ellos oponen gritos al que pide razones, y con voces descompasadas y furiosas dicen : ¡Si, que sea crucificado (1 ! Pilates sia embargo no cede aun; el toma la palabra por tercera vez y les dice : ; Pero cual es su crimen ? que se me diga ; como puedo yo sentenciar à muerte à un hombre en quien no encuentro ni ann sombra de crimen capital? ¡ Ah! imponed silencio à vuestro encono, y renunciad à una exigencia tan atroz ; contentaos con verle azotar, y permitid que le ponga en libertad (2). Pero los clamores sediciosos resuenan cada vez mas; el furor de los Judios llega á su apogeo; con el gesto y con la voz impiden que hable el gobernador, y piden que Jesus sea erneificado, tan solo porque asi lo quieren. De modo que Pilatos, urrastrado por su debilidad, desanimado y veneldo, consiente en un acto de la mas odiosa injusticia, y satisface los horribles descos del pueblo poniendo en libertad a Barrabás, y entregando a Jesus para que sea crucificado.

(O ferocidad de las bestias salvajes! (o odio, ) o foror del inflerno! ¿Cielos, estremercos de horror! jo vosotras puertas de la mansion de las estrellas, cubrios con un velo de dolor al oir esos clamores sacrilegos y crueles! Obstupescite coli; et porte vorum desolumini rehementer. Ved aque que el pueblo de Dios comete en un solo esecso un doble crimen, el de haber puesto en libertad à Barcabas, prefiriendo à Jesus, y el de haber entregado à la muerte al mismo nutor de la vida, el Gristo: Duo mala fecit papulus meus: Dere-Requerent me fontem aquer view; et foderant sibi eisternes dissipatas.

Pero, cosa estraña y admirable ; dice S. Atanasio, apénas Jesucristo es condenado, cuando Barrahas es puesto en libertad. Por esta razon, prosigue el mismo Doctor, no nos detengamos a delestar la erueldad de los Judios; sino consideremos mas blen que el principio de la condenacion del Salvador fue el misterio de la libertad de todo el genero humano (3). Elevemos pues al cielo, hermanos mios, nuestros corazones y nuestras miradas entristecidas por el atentado monstruoso que la tierra acaba de cometer, y venmos como esta horrible iniquidad sirve a un mismo tiempo de velo y de

<sup>(1)</sup> At illi mogis clamabant : Grucilizatur. (Matth.)

<sup>(2)</sup> like amem tertin dixit ad illos : Quid enim mali ferit iste? Nullum cantam mortis invenio in co. Corrigiant ergo illum, et dimittam. (Lac.)

<sup>(3)</sup> Sed polius intuere quod coudemnutionis ingressus, liberationis ingressus condemnatorum fuit. (Seem, de Pars.)

cumplimiento a un misterio profundo de la piedad y de la misericordia de Dios.

La calificación de malhechor insigne que el Evangelio da a Barrabas conviene perfectamente al primero y al mas famoso de los pecadores, Adan, culpable como Barrahas de Intracinio, de homicidio y de sedicion. De latrocinio, porque sucumbió à la tentación de robar à Dios su ciencia y su unidad al querer hacerse semejante a el (1); de homicidio, porque introdujo una doble muerte en su posteridad, la del alma y la del querco (2); finalmente de sedicion, porque se sublevo y se hizo cabeza de reheldes contra la autoridad mas legitima y massagrada. La autoridad de Dios (3).

Lo que sucedia juvisiblemente en el tribunal de Pitatos nos descubre le que sucede de una manera invisible en el tribunal de Dios. Pilatos, que por la mas enorme de las injusticias coloca a Jesucristo en la misma clase que Barrabas, como si estuviera manchado con los mismos crimenes, nos indica que en los consejos secretos de Dios, Jesucristo, por un esceso de misericordia, habia sustituido a Adan, y a todos los pegadores, y que el Padre celestial acumulaba todos nuestros pecados sobre la cabeza de sa Hijo. Además, la palabra Barrabas significa el hijo del pudre. Así pues, la posicion peligrosa y desesperada de este famoso criminal, que no puede ser indultado si Jesperisto no es condenado, espresa la condicion no menos peligrosa al menos desesperada del verdadero Barrabas, o del género humano bijo dei pudre, bijo del primer Adan, que no podin ser absucho si el segundo no era victima; si el Hijo de Dios no se ofrece a la muerte temporal de la cruz, los nuevos Barrabases, los hijos del padre, los hijos del hombre no pueden ser indultados de la muerte eterna; si el justo no muere, no hay salvacion para los pecadores.

Por esta razon los clamores bárbaros de los Judios, que pedian in libertad de Bareabas y la muerte de Jesas, eran el ceo terrestre de los gentos de compasion, de los genidos de dolor con que en otro tiempo los patriarces, los profetas y tedos los hebreos de la antigua alianza hacian reiumbar el cielo, á fin de obtener que el Dios salvador fuese impodado por lo salvacion de los hombres; y los furrores de impaciencia, la inquietud de espíritus con que los Judios aguardan en tamulto que salga de la boca de Pilatos esa palabra

decisiva que debensegurar la vida à Barrabas y dar la muerte à Jesucristo, son la imagen del santo anhelo y de la inquietud con que todas las inteligencias solicitas y ansiosas, aguardaban el resultado de esta causa solemne, del que dependia la regeneración y la salvación del universo. Eu cuanto à Pilatos, que al fin, para colmo de injusticia, eede ante las blasfemias de los Judios, y pone en libertad à Barrabas y destina à Jesus à la cruz, es la figura del Dios Padre, que en este mismo momento pone el colmo a sus miscricordias, y cediendo a las súplicas y a las lágrimas de las almas puras y fieles, no perdona, segun la espresion de S. Pablo, a su propio Hijo, santo é inocente, sino que le entrega a la muerte, para que esta muerte nos vuelva la vida. Así pues, la injusticia de Pilatos y el sacrilegio de los Judios no son otra cosa que los instrumentos ciegos que sirven al cumplimiento de los descos de los justos, y al immenso esceso de la handad divina. Si, lo repito, ¡llemas de estupor, o ciclos! y vosotras, puertas de Sion, estremecéos, pero que sea de gozo y de alegria; Obstupescite culi et porta corum desolamini vehementer; porque, en tanto que Pilatos y el pueblo judio cometen dos grandes escesos da injusticia inaudita, Dios cumple dos escesos de inefable é incomprensible misericordia; en tanto que oquellos desechan a Jesucristo, fuente preciosa de la vida, y reclaman la libertad de Barrabás, simbolo del pecado y de la muerte, Dias decreta, confirma y sella la muerte de su Hijo único, y la vida eterna de los hombres. De modo que no tanto es el Pretor romano como este Dios de infinita bondad quien, en la persona de Pilatos y por medio de el, cede y catrega su Hijo para la salvacion del mundo. ¡ O bondad! ; o misericordia! 10 amor de Dios! Sic Deus dilexit mundum ut Filium suum unigenitum daret.

#### NEGUNDA PARTE

¿ Qué es lo que pudo inspirar á los principes de los sacerdotes y a los jefes de la nacion judia un odio tan profundo y tan fujisto contra Jesucristo, que sin embargo de haber oido al juez proclamar su inocencia, quisieron à toda costa condenarie á muerte como un criminal? S. Juan nos ha revelado la causa de este mistacio de iniquidad. El nos refiere que, pocos dias antes de que estos hombres poseidos por el demonio se abandonasen à un escoso tal de injustica de crueldad, habian dicho, refiriéndose à Jesucristo, en una asamblea convocada espresamente y reunida en casa de Caifás: n¿ Quó

<sup>(1)</sup> Britis sicut dif; scientes honom et malum, (Gener, 2.)

<sup>(2)</sup> Per unum hominem omnes moraustur. (Rom.)

<sup>(3)</sup> In you owner procuverant, (this,)

hacemos, porque este hombre se hace cada dia mas célebre, y aumenta su poder con la multitud de sus milagros; arrastra los pueblos en pos de sí y principia a dominarlos (1)? Tomemos bien nuestras medidas, porque si no contenemos este movimiento los Romanos acabarán por quitarnos el resto de autoridad que conservamos aun sobre el pueblo y acabaremos de perder toda la jurisdicción y todo el imperio (2); «

¡ Dignos sacerdotes ! ministros sagrados por el carácter, pero profusos por los sentimientos, por las máximas y la conducta ! Muy poco les importa que Jesus sea ó no el verdadero Mesas prometido a la mecioa rellos no se inquietan por nada, ellos no practican dillegencia alguna, ni hacen ningun esfuerzo para ecciorarse ! ¡Las cosas de la religion y de la vida elerna les muevan nuy poco! Por el contario, entregados al lujo y samergidos en los placeres de una posicion ventajosa, temen perderlo todo : y arrattrados por el desco desenbenado de conservar has comodidades del tiempo, niegan a Jesucristo, le bacen condenar à muerte, y renuncian à las esperanzas de la eternidad. Pero muy insensato fue su cilculo, dies S. Agras-

tin, porque perdieron a un tiempo mismo el conocimiento de Jesu-

eristo, la vida eterna y la felicidad temporal (3).

Va hemos visto en efecto que la palabra Barrobas significa el hijo del pautre, celaijo del pecador. Así pues fos Judios, dies S. Hilario, al prefeir Barrabas a Jesueristo, figuraron ellos mismos el terrible misterio de so infilicidad futura, de esa obstinación que les ha hecho siempro preferir el hijo del pecado, el antecristo, los falsos sabios al verdadero Ceisto, al verdadero Mesias, y los lia privado de todas sus locas y de todas sus verdades (4). Barrabas, ninade Rabano Mauro, es la figura del demondo a quien los Judios han preferido a Dios. En la persona de Barrabas reina el demondo en ellos y sobre ellos y por esta racio la paz haye continuamente de ellos. Si, infortundos, les dree el venerable Beda, vostotos habeis conseguido lo que reciamabais con tanto furor, y despues de tantos siglos como

(1) Quid facinots, quia line home multa signa facis; et totas muncho abit posteur? (2012.)
 (2) Si dimitimus sum sie, venicar Roman, et tellent regioni nestrum, et genical.

utrumque amiserant, (Treet, 49, in Joan.)

han pasado estais esperimentando todavia los efectos de vuestra entrable demanda (1). Por haber colocado a Barrabas en el lugar de Jesus, á un ladron, á un homicida en el lugar del Salvador, habeis perdido la salvación y la vida, el demonio hace continuamente en vosotros con un furor cada día nuevo los mas horribles estragos respecto al alma y respecto al cuerpo. Esto quiere decir, hermanos mios, que esos hombres sensuales, que quisieron asegurar los bienes emporales à espensas de los bienes eternoras, perdieron à la vez los unos y los otros. »

I Ah! Jojala quisiera Dios, dice Origenes, que el pecado de los Judios no se renovase diariamente en el seno del Cristianismo! Pero jay! todos esos eristimos desventurados que, a ejempto de los Judios, aspiran a la libertad de creer lo que les agrada, y vivir como ereen; todos esos que prefieren el bienestar del cuerpo à la pureza del corazon, la licencia de las pasiones a la severidad de la ley, las máximas del mundo a las doctrinas del Evangelio, los atractivos del vicio a la santa amargura de la virtud, las riquezas a la gracia, las ventajas del liempo a los grandes intereses de la eternidad ; todos esos cometen en realidad el presido de los dudios, prefieren verdaderamento Barrabas à Jesucristo, la criatura al Criador, el demonio al mismo Dios (2). Aun hay mas, abade S. Agustin, el perado de los malos cristianos es mas detestable aun que el de los Judios. Pacque la indigua preferencia que los Judios dieron a Barrabas fue el resultado de un momento de ciego furor, mientras que los cristianos, entregados à sus pasiones, se forman tranquilamente un idolo de los honores, de la voluptuosidad y del oro; ellos consugran à este idolo todos sus pensamientos , todas sus afecciones , todos sus emidados, todas sus acciones, su tiempo y su existencia; ellos no viven sino por sus pasiones ul respirao sino para sus pasiones. Y bien, no es estouna horrible apostasia, un homenaje de verdudera idolatria tributado a una vil criatura, en perjuicio del culto de alma y de corazon que el cristiano debe à sa Criador, a su Redenter y a su Pias (2)?

¡En que empresas tan locas os habeis lanzado, o hijos del siglo.

(1) Heret Judais usque hodin ma politio quam tanto laliere impetrarant. (In

(2) Oomes qui Judais aunt similes vel in dogmate vel ju vila, Espaldium salvi desiderant. (25 in Matthe)

em, (that.)

(3) Temperalia perdece timuerunt, et vitam asternam non cogitaverunt : hac sie

<sup>(4)</sup> Escaldos falios patris interpretator; in quo accasam futura infidelitatis estendine: Christo antichristum perceti frium praeferendo. (In Metilo.)

<sup>(3)</sup> Sen levi crimine tenetur adstrictus qui alquan vitem creaturam Des juzfert, illam in cogliatione supius revolvendo quam Creatorem el Redempdarem Deum i (diamont, c. 19.)

al interes y los deberes a las pasiones! Es una especulación muy ruinosa la de querer conservar las riquezas de Constantino à espensas

de la fe de Pedro y del celo de Pablo ; la de querer asegurar una po-

sicion brillante, honorifica, alagüena para el amor propio y feliz á

los ojos del mundo, en vez de trabajar para ser virtuoso y para ad-

quirir lo que forma la felicidad segun Dios. Las mas veces se acaba por parder una cosa y otra, porque las ventojas temporales no se consignen siempre, y si se consiguen son un manantial funesto de inquietudes, de angustias, de amarguras, de remordimientos y de infamia, do tal medo que valdria mas no posecrias. No se gozan sino durante el corto espacio de la vida, porque la muerte viene muy « pronto a arrebatarias. Ellas contribuyen a la nobleza personal del hombre, pero no se trasmiten à sus descendientes. El perado no produce in felicidad, lo que él da no es solido, ni constante, ni honorifico, y al mismo tiempo causa la perdida de la inocencia, de la justicia, del alma y de la eternidad. Por esta razon en vez de esas inscripciones pomposas, compuestas por la vanidad o la adulación en los lugares en que no trabajan mas que la impudencia o la mentira, sera necesario con mucha mas razon grabar un dia sobre vuestra tumba esta inscripcion : Aqui vace un negociante estunido e insensato, heredero del espiritu de los Judios que menospreciando los bienes eternos pretendio encontrar la felicidad en los bienes temporales, y perdio los unos y los otros, porque nunca fué dichoso en

grande, al único negocio, al negocio importante, precioso y necesario de nuestra salvacion (1). Prosigamos nuestra peregrinacion sobre la tierra, con los ojos y el corazon fijos en el cielo, y ocupémonos de las eosas temporales de tal manera que no comprometamos nuestros intereses eternos: Sic transeamus per bona temporalia, ut non amittamus aterna. Asi sea.

(1) Porro utum est necessarium, (Luc.)

DMA DE NUEVO LEÓN

DE BIBLIOTECAS

el tiempo, y al presente es, y lo sera siempre desgraciado, dorante la eternidad : Temporalia perdere timuerunt, et vitam wternam non cogitaverunt ; ac sic ulrumque amiserunt. Ah! no seamos del número de esos insensatos, cuya locura no puede reparatse con una eternidad de tormentos, de lágrimos y dedolores. Procurentos, ahora que todavía es tiempo, asegurar la salvacion de nuestra alma. Escuchemos esas palabras que Jesucristo hace resonar en nuestros cidos : ¿ De que nos servira haber brillado un momento en el mundo con unos honores inmerceidos o con una fortuna mal adquirida? De que nos servira haber llegado al goro de

mundo, si perdemos nuestra alma (1)? Apliquemonos pues al (1) Quid prodest homoni, si mundum universum lucretur, anime vera que detrimentum patiatur? (Matth. 16.)

todos los honores, de todos las riquezas y de todos los placeres del

### CONFERENCIA VIGÉSIMA.

Los Azotes.

secrete et mandurate : hor est corpus

Tomal ground: estres and energy any sera

(). One. M. segam of testo priego.)

¿ Guando se cumplió literalmente esta predicción que el Salvador del mundo hizo en la moche de la última cena? ¿ Cuándo se verifico esta laceración y este despedaramiento de su cuerpo adorable; en consagraba entones y dalsa por alimento à sus discipulas? A recipe et mandiacate; hoc est corquis meion quod pro volis frungetur. Ah! esta predicción se verificó a la letra en los crucles azotes à que el Suñor se sometio en casa de Piatos y por su órden, porque por esta sangrienta ejecución el cuerpo adorable de Jesus, segun la espresion del profetis, fue herido de la manera mas hárbara y como despedazado por causa de nuestros pecados (1).

La flagcasion del Señor, obra del odio infernal y de la barbarie atroz de los hombres, es pues un grande é importante misterio; porque el mismo Jesus aseció su memoria al misterio de la Eucaristia, obra sublime é inclable del poder y del amor de Dios. En efecto, al pronunciar estas palabras; a Tomad y comed este es mi euerpo que serà despedazado any pronto por vosotros: Arcipite, et manducade : loc est corpus meum quod pro robis frangetur, u que otra cosa quiso darros à entender Jesucristo, sino que debemos acordarnos del trato cruel, que sufrio por nosotros, todas las veces que recibamos su sagrado enerpo en la mesa eucaristica, y que debemos recibirte, no solo con la mayor pureza porque es un cuerpo divino, sino tambien con el amor mas tierno, porque este caerpo fue ernelmente desgarrado por nuestro amor?

Penetrados de estos peusamientos es como debemos hoy asistir

al drama sangriento que se representa en el pretorio de Pilatos, es decir que debemos considerar con una piadosa emocion el modo con que este divino cuerpo fué azotado por nuestra causa, a fin de conocer el modo con que debemos disponernos para recibirle:

Accipite et manducate: hoc est corpus meum quod pro vobis frangetur.

#### PRIMERA PARTE.

Aunque Pilatos, como ya hemos visto, puso en libertad á Barrahás y consintio en que Jesueristo fuese crucificado; sin embargo,
ántes de pouer por escrito esta inicua sentencia, y hacerta ejecutar,
volvio a su primera idea tan injusta como desgraciada. El hizo azotar al Salvador, esperando, dice S. Agustin, que de este modo apaciguaria el corazon de los Judios, tigres avidos de sangre, y que con
el espectaculo del oprobio y del dolor de esta cruel ejecución conseguiría que dejasen de peilir la muerte del pretendido criminal (1).
No fue pues para conformarse à la ley romana que mandabe, como
observa S. Geronimo, nzotar à los eschosos antes de ceucificarlos (2),
por lo que Pilatos dio orden de azotar el Salvador; sino por un sentimiento de compasion injusto y cruel (3).

Mas, ¿ en que consiste que los evangelistas no hayan escrito mas que estas pocas palabras respecto á los azotes, el misterio mas doloreso y mas hamiliante de la pasion de Jesucristo? ¿ Por qué han ocultado à nuestra fe y à nuestra piedad el conocimiento de todas las circunstancias que debieron acompanarios? Y si ellos nada quisieron decir acerca de los instrumentos empleados para desgarrar las carnes delicadas del Cordero divino, ni del número de azotes que recibio, ni de la abundancia de saugre que derramo, ni del furor beutal de los verdugos, ¿ para que ocultar tambien las disposiciones admirables en que debia encontrarse la victima, mientras que era inmolada por nuestra salvación de una manera tun atros 12 Quereis saber la razon de este silencio? Pues consiste en que todas estas cosas se encontraban ya, desde muchos siglos, referidas de una manera muy circunstanciada en los libros del antiguo Testamento, que contienen, no solo las pro-

<sup>(1)</sup> Attribus est propter scelera nostra, (1: 53.)

<sup>(1)</sup> Non persequendo Dominum flegeliavit; sed agrom furori satisfacere volum, ut sie milesceront, et desfacent velle occidi quen, flagellatum vulerunt. (Trace, sa June)

<sup>(2)</sup> Romanis leg-bus sancitum cut, at qui cruciligitur prius flagellis verberetur.
(In Math.)

<sup>(3)</sup> Tune apprehendit Pilatus Josum, et flagellavit. (Joan.)

fecias generales, sino tambien la relacion circunstanciada de muchos hechos del nuevo Testamento. Los Evangelistas pues guardan silencio sobre las particularidades de la flagelación de Jesus, por cuanto ellas babian sido ya designadas muy minuciosamente por los profetas, à quienes el mismo Jesucristo llama sus historindores anticipados, pues que ellos escribieron su vida aun antes de que el apareciese sobre la tierra: Sicut scriptum est in Legu, in Prophe-18, el in Psalmis de me, Luc.

Asi pues, para conocer con todos sus pormenores el harrible suplicio à que fue condenado el cuerpo inmaculado del Hijo de Dios, no hay necessitud de recurrir à revelaciones posteriores que, aunque . respetables, no son sin embargo de fe ; sera suficiente reunir los pasajes en que los profetas reveluron todas las circunstancias de este misterio con tanta individualidad y con tanta evidencia, que es imposible aplicar lo que dicen a otro personaje que a Jesucristo.

Habiendo sido puesto el Salvador en poder de una soldadesca Insolente y ferez, se apoderaron de el aquellos monos sacrolegos, le arranearon violentamente sus vestidures y le amarraron con cuerdas a una de las columnas del patio del Pretorio. ¡Oh! ¡ que ignomíniosa confusion para el Dios que estiende sobre la fierra un velo de nubes, que cubre el cielo de glocia, que viste los aves de plumas, los flores de un matiz perfumado y llena de biangura el lirio de los campos, verse espuesto, en una vergonzosa despudez, en espectáculo a las miradas licenclosas, a las burlas sucrilegas de todo un pueblo l David, el profeta historiador, refiriendo esta circunstancia, dice que un inmenso rubor encendio entonces el rostro del Salvador, y que esparciéndose desde el rostro sobre todo su cuerpo virginal, liego à todos sus miembros, los cuales se cubrieron tambien, lo mismo que su semblante, de ignominia y de verguenza (1).

(Ay l ; descended, espiritus hienaventurados ; venid à cubrir con viusiras das respetuesas este enerpo sagrado, milagro de candor y de pureza, y libradle de las miradas impudiças, de las burlas insolentes de los hijos del pecado! Mas no; suspended vuestro vuelo, angeles santos, y que vuestra piedad hácia el no os haga etyidar que nosotros, desventurados, pecesitamos fambien de piedad. Nosotros somos esos infortunados sobre quienes la justicia divina ha pronunciado en su colera el terrible anatema que nos condeos a

(f) Operuit confusio facien mean. (P., SS.) Et confusio faciei mos cooperuit me. (Pr. 43.)

una confusion eterna. ¡Ay! sin la confusion, sin la ignominia que cubre en este momento al Hijo adorable de Dios, la nuestra no podria ser expiada ni horrada (1). Dejadle pues que cumpla ese grande misterio de miscricordia para con nosotros; porque si el se digna sufrir asi el oprobio de la desundez, lo hace por nosotros y para librarnos de la terrible ignominia que hemos me-

Sin embargo, por mucha verguenza que Jesus esperimentase en el estado de desnudez a que habian reducido su cuerpo, esperimento una confusion todavia mayor respecto a su corazon. Jesucristo, como lo había dicho David, habío entonces con su eterno Padre, como el único que conocia toda la profundidad y todo el esceso de su oprobio y de su confusion (2). ¿ Y cual es esta confusion intima, esta ignominia secreta de su corazon, que le hace cuasi olvidar la de su cuerpo? Ay! dice S. Buenaventura, es la verguenza de verse cargado con todas las deshonestidades de los hombres, y de Hevar a la presencia de Dios toda la respansabilidad del castigo que clias merecen, sin haber habido en el ni aun la sombra siquiera del pe-

¿ Que oprobio en efecto para el Bios de la pureza, el de verse así espuesto a la vista del ciclo y de la tierra, como culpable de todos los pensamientos, de todas las complacencias interiores contra la santa virtod, de todos los discursos licenciosos, de todas los miradas immodestas, de todas las familiaridades impudicas, de todos esos groseros trasportes de los sentidos de que se avergonzarian los mismos brutos, y de que los hombres sin embargo forman un objecto de diversion y de triunfo! ¡ Que verguenza no sentiria Jesucristo al grabarse en su espíritu y representarse en su imaginacion tan pura las disoluciones con que los cristianos del siglo habían de deshonrar su enerpo mistico, es decir la Iglesia, y con que los hombres mismos del suntuario babian de profanar su cuerpo real, presenl'andose con un cuerpo inmundo a la celebracion del terribie misterio de la santitad y de la pureza! Estos escesos de que se ve cargado son los que mas le humillan, los que le confunden y le atraviesan el corazen; y siu embargo, para expiarlos, se penetra cada vez mas del sentimiento de la horribie y secreta ignominia que sufre, y que

<sup>(1)</sup> Dalio ves in opposizioni sempiteranni et in ignominam que nunquini obli-

vione delebitur. (Jerem. 23.) (2) Tu seis, Domine, opprobeum mann et canfusionem mearn. (Ps. 68.)

<sup>(3)</sup> Ut pennm solveret, cum culyam non haberet. De Perfect. Vet. e. c.

ofrece à su Padre, à fin de hacerle aceptar su intensidad, su mérito y su virtud: Tu seis, Domine, opprobrium meum et confusionem mann.

Esta inmensa confusion de Jesucristo a vista de esos pecados sensuales, que sin embargo no eran suyos, es una elocuente advertencia de la verguenza que deben causarnos esos pecados obscenos que hemos cometido. Así pues, ¡desgraciado de ti, jóven libertino, desgraciada de ti, mujer sin virtud, que llevas en tu frente la marca de la deshonestidad, y que, lejos de roborizarte de tus estravios, haces de ellos un objeto de triunfo y de vanagloria (1)! La verguenza del perado es va una disposicion para no volver a cometerlo, para detestarlo y obtener el perdon. Mos, al despojaros vosotros de esta verguenza, habeis perdido la gracia de poder arrepentiros. Vosotros estais en la pendiente de vuestra ruina, en el horde de un precipicio, en la vispera del abandono de Dios. 1 Temblad pues, y cubrios de confusion, en vez de adormeceros en vuestras diversiones y en vuestros goces insensatos, porque sois tanto mas dignos de lástima, y estals tanto mas separados de la salvacion eterna, cuanto menos temblais y menos os ruborizais de vuestros pecados l

¡ Ay' en tanto que nosotros meditamos sobre el mayor de todos los oproblos del Salvador, viene a juntarse a esta ignominia el mas cruel de todos los tormentos. ¡ O espectaculo de compasion y de horror para los angeles, para los hombres y para el universo entero! esclama en este lugar el abad Ruperto. El autor de la libertad es herido como un esclavo y de la manera mas bárbara por los viles esclavos del pecado [2]! Pero, ¡ o misterio de bondad y de amor infinito, añade S. Buenaventura, porque en este momento el Hijo de Dios no solo toma la forma de un esclavo, forzado a obedecer a la voluntad de otro, sino de un esclavo malo é indocil, que ha merecido ser castigado con arates (3)! Y despues de haberse sometido a María y a Jose, los mas grandes de entre los siervos de Dios, apatece como siervo de los mismos Judios, es decir, como esclavo de los celavos del demonio.

En císcio, ¿ no escuchais, en medio de los gritos de gozo feroz y de crucies aplausos, lanzados por los sacerdotes, los magistrados, los

soldados y el pueblo, resonar los golpes formidables de los verdugos? Ya han dado principlo al castigo mas atroz que puede hacerse sufrir a un cuerpo humano. Los profetas, lo repito, los profetas los han visto en espírita con la ayuda de las luces celestiales; ellos nos los han descrito con todos sus horrorosos pormenores, y nostros no necesitamos mas que reunir los rasgos esparcidos que ellos han trazado, para formar el cuadro completo de este misterio de compasión y de horror.

David nos dice que cuando el Señor fué llevado junto a la columna para ser amarrado a ella, se coloco por su propia voluntad, sin embargo de la verguenza indecible que le causaba su desnudez, en el infame poste, para recibir en el de mano de los hombres la ingrata recompensa de su amor, y el castigo de haberles amado (1), Isains añade que presentó a los azotes su enerpo inmaculado con la misma tranquilidad y el mismo amor con que habia ofrecido su rostro adorable à las bofetadas y à los ultrajes. Job nos ha referido la particularidad de que cuando el Señor fué amarrado a la columna los espectadores comenzaron á rechinar los dientes, à lanzar contra el miradas feroces, y se prepararon con un gozo brutal á recrearse en sus tormentos (Job. 16). Despues anade que sus verdugos se arrojaron sobre él con el mismo furor que las bestias feroces, sedientas de sangre, se arrojan sobre un tímido cocdero para devorarle: y que a medida que le azotaban, parecia que crecian como gigantes, tanta era la fuerza y la energía que desplegaban al descargar los golpes, (Ibid.)

Los instrumentos de que se sirvicron desde un principio para azotar al Salvador fueron varas; porque con ellas acostambraban los magistrados romanos hacer azotar à los esclavos antes de que se les cortase la cabeza, y esta es la razon por que los lictores llevaban un haz de varas, en cuyo centro se elevaba una hacha. Pues hien, a los primeros golpes que dieron con ellas al Salvador; nos dice Isanas que todo su delicado cuerpo aparecio surcado con horribles contusiones, y que en fuerza de los golpes se puso hinchado y acardenalado; esto demuestra que los golpes descargaban sobre el sin medida, y que le herian con el mismo furor en la cabeza que en las espaldas, en los brazos que en las piernas, en los costados que en el pecho (2). Así es, añade el mismo profeta, que a estos golpes no in-

<sup>(1)</sup> From meretricis facta est film, noluisti crubescere, (Jerem. 3.)

<sup>(2)</sup> Grande spectaculum mundo, angelia et hominidus! ut à servis peccati Princeps libertatis, servitibus modis, concideretur! (In Joan.)

<sup>(3)</sup> Non solum formam servi accepit ut subesset; sed etiam moli servi ut vapularer! (De Perfect, Pit. n. 6.)

<sup>(1)</sup> Quomine ego in flogella paratus suni (Pr, 37.) Et fui flagellatus, et casignio in matutinis. (Pr, 72.)

Vidnus, et liver et plaga tamens. (L. 1.)

terrumpidos se desgarra la piel, una sangre livida mana de las heridas donde se habia agolpado, la carne se descubre hasta llegar á lo vivo, de tal modo que en el cuerpo sagrado del Salvador no se ve ya parte alguna que esté suna; desde los pies hasta la cabeza es todo él una hortible llaga (4).

La palabra de que se sirve S. Matro para designar las varas que usarón siguifica varas de hiervo. Así pues Job añade que los verdusos se consideraron como insultados por la paciencia inalterable do su victima: que no padiendo perdonarle que uo estuviese cansado de sufrir cuentos rilos estaban fatigados de abermentarle, inflamados con un macco futor, desgarraron sus espaldas, y el suelo quedo cubierto en forno suyo de pedazos de su piety de su carne. La brutalidad de estos monstrius no se salisface en teles essesos; ya no hay sitto donde berir, y sin embirros ellos aferen todavia; ellos bacen nuevos flegas soure las ilocas que habiga becho; ellos ahondan sobre las facilitas ya acustimas otras beridas mas anchas y mes profundas, de manera que todas los músculos se rompen, todas los venas se abren, los carnes se desgarran, y pueden contarse todos sus lucesos [2].

Quienquotra comprender, no digo esplicar, los tormentos atroces que esperimento el Señor en este barrible suplicio a que fue sometido su cuerpo tan delecado? ¿Ay! entônees fue cuando nuestro ambite Saixador se bizo verdaderamente el hombre de dolor, como lo habia anariciado Isaias : Virtua dolorna: Es decir que este es el hombre hevido y affigido en todas las partes de su cuerpo inmaculado; el hombre sumergido en el dolor; el hombre que reune en si toda la muargura, todos los formentos, todos fuego del dolor, y por consiguiande el hombre de un dolor sin medida, sin ejemplo y sin entraparación; Extrus delocam, Am est dolor sient dolor acua. (Thren, 1.1.10 mundo Jesus, cuánto os las ejestado mi pecado!

Mas ¿ como se concibe por parte de los soldados de Pilatos tunta ferocidad contra Jesucristo, siendo así que no estaban animados contra el de la envidia ni del odio de los Judios? ¿ Es posible que la haminidad crisse tales moastruos? Para esplicar este misterio de harburio, outecon los fastos de la cruelidad humana, piensan algunos intecepetes que habiendo ercido los Judios que la intención

de Pilatos era ponerá Jesos en Jibertad despues de haber leazotado (1) quisteron tener al menos el placer de verte morir en los arotes, va que no habian de tener la satisfaccion de verle morir en la cruz ; y con este objeto corrompieron con dinero a los verdugos del pretorio, lo mismo que ganaron mas tade à los guardias del sepulero. y obligaron a estas almas venales, acostumbradas a verter sangre, a azotar de tal manera al Señor que le hiciesen espirar en los azotes. Pero no necesitamos recurrir a esta conjetura para comprender el inesplicable misterio de una crueidad tan inaudita, porque la Escritura misma nos da la esplicación clara de él. En primer logar, habiendo dicho el Señor a los Judios en el momento en que se apoderaron de su persona : Esta es vuestra hora, este es el poder del inflerno : Have est hora vuestra, et polestas tenebrarum, es evidente que la rabia de los demonios se junto al odio de los hombres para bacer que sus azotes fuesen mas crueles. En segundo logar, los azotes, como se ve en los liechos de los apostoles, era entre los Romanos una especie de tormento que se empleaba para cibligar o los culpables à confesar sus crimenes. Pues bien, el libro sagrado de la Sabiduria anunció con palabras muy claras que los demonios empleariam un dia contra el Redendor del mundo este tormento tan ignominioso como cruel para obligarle á munifestar el secreto de su illiación divina, que Satanas ansiaba conocer do una manera cieria : Continuella et tormento interrogemus cum: si vere est Filius Dei. Sap. 2 Luego asi como Lucifer fue quien sugirio à Pilatos el pensamiento injusto de hacer azotar al Señor, Lucifer es tambien el que escita abora a los verdugos, el que los ciega, los llena y los embriaga de su faror, el que los inspirasu entusiasmo imbaro y su loca erucidad, el que arma su braza, numenta sus fuerzas, y hace esta flagelacion la mas ignominiosa y la mos eruel que se vio jamas, Lucifer se lisongeaba Igualmente de arranear de la boca de Jesucristo, por medio del oprobio y del dolor, el gran secreto que no había podido arrebatarle por las tentaelones de la sensualidad, de la avaricia y de la ambición; el esperaba que habiendo llegado este dolor y esta ignominia a un esceso insufrible a la humanidad del Salvador, Jesus se veria obligado a la impaciencia ó a la desesperación, lo cual hubiera demostrado que era puramente hombre; o bien que se veria obligado a obrar algunprodigio visible, lo cual le hubiera dado a conocer como Hijo de

A mana profit mean ad verticem capitis non est in eo estritas. (Ps. 4.)
 Camenal no valuere ouer values. (Job. 16.) Super dedorem valuerum moorum addaterno. (Ps. 85.) Dinumeraverunt omnia éssa mea. (Ps. 21.)

<sup>(1)</sup> Corripian ergo illum et dimittam. (Loc.)

Dios : Contumelia et tormento interrogemus eum : si vere est Fi-Lius Dei.

Sppuesta esta verdad, las circunstancias que nos refieren los profetas de la flagelacion del Senor, por horribles que parezcan, nada tienen de increible ni de exajerado. En efecto, ¿ que refinamiento de harbarie no debia esperarse, dice Origenes, de aquella turba de hombres vomitados nor el inflerno y de aquellos mónstruos revestidos de cuerpo humano (1)?

Pero a qué puede la astucia de la serpiente infernal contra los consejos de la sabiduria de Dios ? Jesucristo, bajo el tormento de esta flagelación prolongada que le hubiera dado sin duda la muerte si la virtud divina no hubiera sostenido en el la debilidad de la naturaleza humana, no hizo milagro alguno para sustracrse à ella, ni dejó escapar la mas pequeña señal de impaciencia. Segun la espresion de Isaias, el guardo en este misterio de tanta Ignominia y de tauto dolor para el el silencio y la tranquilidad del mas manso cordero, cuando se halla bajo la tijera del pastor que le despoja de un vellon inutil. Is. 58 De esta manera, dice S. Leon, burlo la orgullosa prefension que tenfa Lucifer de arrebatar a Dios, por estos medios indignos, el scereto de su sabiduria; de modo que, segun S. Pablo, los principes de las tinieblas no conocieron este misterio sino despues de haberse cumplido. (F. Cor. 2) El combatió al demonio con sus propias armas; el hizo servir la malicia de su enemigo a su amor, porque Lucifer coopezo con su injusticia à hacer sufrir al Illjo de Dias un suplicio, que se convirtió para los hijos de los hombres en un motivo de esperanza y de salvacion.

En efecto, los mismos profetas que al referirnos las circunstancias de esta horrible tragedia nos han revelado al mismo tiempo el gran misterio que encerraba, nos enseñan que la flagelacion del Salvador fué tun titil para nosotros, cuanto cruel é ignominiosa para el. Isaias, descorriendo el velo que ocultaba este misterio, nos muestra bajo las manos visibies de los soldados, manos sacrilegas y bárbaras, otra mano invisible, mano sagrada y compasiva, la mano misma de Dios, que hicre y desgarra el cuerpo de su propio Hilo, objeto de todas sus complacencias, porque le ve cargado de todas las maldiciones con que los crimenes del mundo le envuelven

luntariamente se hizo el hombre de pecado (1). El mismo profeta contempla también desde lejos a este manso y tierno cordero, como si estuviese presente à sus ojos, y viendole en la actitud de lan gran dolor y de ignominia tan profunda a que le había reducido su escesivo amor por nasotros, esclama; a Miradie, miradie; yo veo a esc Mesias Salvador; el, que es tan puro, me parece inmundo y cubierto de flagas como un leproso; siendo Hijo de Dios, se muestra como un objeto de odio para Bios, humillado y herido por la mano misma de Dios. Yo comprendo sin embargo un misterio de infinita ternura que se cumple en el. Esa deformidad que le destigura, ese dolor que le abruma, esa flaqueza que le abate son sin duda alguna nuestra flaqueza, nuestro dolor y nuestra deformidad. Eses golpes que le hieren, esos azotes que le desgarran, esas heridas que le atormentan son obra fonesta de nuestros vicios y de nuestros pecados. Mas, 10 cambio doloroso para el, y tan feliz para nosotros! Las contusiones que el recibe nos curan, la sangre que derrama por nosotros nos purifica; el tratamiento harbaro que sufrepor nuestro amor nos reconcilia con Dios. » (Is. 53.) Luego no fue precisamente para aplacar la rabia de los demonios, la ferocidad de los Judios y la brutalidad de los Gentiles para lo que este cuerpo divino fué desgarrado y despedazado, sino, segun la declaración del mismo Señor, para alcanzarnos la salvacion: Accipite, hoc est corpus meum, quad pra vobis frangetur. Misterio horrible por parte de los hombres, que en el esceso de su barbarie fueron los instrumentos ciegos de el esclama S. Agustin; pero misterio iambien de ternura por parte de Dios, que lo dispuso en el esceso de su misericordia l'El que es la bondad misma es azotado por el criminal; el hombre culpable es el que ha merecido el eastigo, y el inocente Jesus es el que loha spirido. Serm. 114 de Temp, Medit. c. 7.

¡ Ay lanade S. Cipriano, ¿ que hubiera sido de nosotros, desventurados humanos, sin estos tormentos del Hijo de Dios? Nuestras llagas eran tan inveteradas, estaban tan corrempidas y tan agangrenadas, que no podian ser euradas sino por el precioso balsamo de la sangre que Jesucristo derramo de todas las heridas que cubrieron su cuerpo (2)

La carne de Jesucristo es pura y sin mancha: ella esta sometida

como un vestido ; y el le bace ser el hombre de dolores, porque vo-(1) firm cohors illa mysterium erat militie alienjus maligne? (Tenet. 35, in

<sup>(1)</sup> Virum dolorum : propter scelus populi mei percussi cum. (Le. 20.) (2) Valueri tant patrido non inveniriatur medicamentum ronvenirus, ami

unguento sangainis Christi piaga vetus liauretar. (Serm, de Paus, Dones). V. DE R. III.

absolutamente al espiritu; ella està llena de las gracias del Espiritu Santo de quien es obra; ella es santa y santificante, y por su union intima y sustancial con el Verbo de Dios es igualmente divina. Verdadero y augusto santuario de la Divinidad en la tierra, merceia adoraciones y homenajes, y no azotes y castigos. (Ps. 131, et 90.) Mas nuestra carne por el contrario es una carne de pecado; ella es impura, desordenada y rebelde al espíritu ; como que está corrompida, es el origen de toda corrupcion; así es que de ella nacen todas las obras que San Pablo llama obras carnales y que por el cuidado desordenado que se pone en evitarle toda molestia, en proporcionarle todos los placeres, en adornarla, y en nutrirla en la voluptuosidad, en la molicie y en el lujo, es por lo que les hombres ultrajan a Dios con sus vicios y sus escesos sin número; por esta razon, dice el profeto, todos los castigos, y todas las desgracias deben ser el tributo de la carne del hombre pecador : Multa flagella peccatoris.

Y : que hizo el Redentor para expiar los innumerables desordenes de que nuestra carne se había hecho culpable, y para ofrecer a Dios la satisfacción debida? El descendió yoluntariamente a la condicion en que debiamos estar colocados nosotros; el consintio ser azotado por los ministros de Satanas, porque nosotros debiamos serio eternamente por los demonios; el quiso que su carne inocente y pura pagase la deuda de nuestra carne manchada con los crimenes; y ved aqui por que no debemos admirarnos, dice S. Agustin, de que las heridas del Senor fuesen innumerables, porque los azotes que merecia la carne del hombre pecador eran tambien innumerables (1).

Despues de una tan grande explacion, no necesitamos mas que aplicarnos su mérito por medio de una sincera penitencia. Con esto solo, con pequeñas expinciones voluntarias, daremos à la justicia divina la salisfacción que le es debida por todos muestros prendos sensuales. Ya no estamos sujetos n la fingeinción de Satanás ; hay mas, y es que, como dice S. Gerónimo, estamos ya libres de la necesidad finesta en que nuestros desarreglos nos habían puesto, de sufrir en este vida los azotes tempogales, así como nos hemos librado también de los tormentos infernales que nos aguardaban en la otra vida por toda la eternidad (2).

Ved aqui pues cumplida esta consoladora profecia de David : Que el Mesias nos formaria un escudo de su cuerpo, y que fundaria la esperanza de nuestro socorro en las alas de su proteccion. (Ps. 99. ¡Ay!¡Quién me concederá ocultarme á la sombra de las carnes desgarradas de mi Salvador! Alli estaré seguro contra los azotes divinos que mis culpas han merecido; protegido por esta sombra saludable, no desesperare ya de mi reconciliación ni de mi perdon, y vivire tranquilo como la pequeña avecilla bajo las alas de la ternura maternal. ¡O cuerpo precioso! ¡o cuerpo sagrado de mi Bedentor, vos sots verdaderamente inmolado por nuestra salvacion! Hoc est corpus meum quod pro vobis frangetur.

Mis todos los misterios de Jesucristo han sido, no selo una explacion, sino tambien un remedio. Porque mientras que el Señor, dice S. Leon, tomaha sobre si las enfermedades y las heridas de nuestra carne, se disponia a curarias comunicandanos la virtud y la santidad de la suya. Serm. 3. Pasq. De este modo participamos, por el misterio de los azotes, de la pureza de la carne inmaculada del Redantor, por cuanto el sufrió en esta doloresa ejecución las penas debidos a nuestra Impureza; y porque su carne divina fue despedazada como si hubiera sido una carne de pecudo, es por lo que nosotros hemos obtenido la gracia de poder domar la nuestra, reprimir sus inclinaciones scisuales, y convertiria en una carne virginal, santa y divina. Así pues, el espírito de pureza, de virginidad y de candor, que con gran admiración de los voluptuosos gentiles se hizo tan comun en todas edades, sexos y condiciones tan pronto como el Cristianismo se establecio entre ellos; este espiritu de custidad, repito, que reina aun en las naciones catolicas, es el fruto y la gracia de los azotes de Jesucristo.

[O azotes! 10 misterio sublime l 1 misterio importante y divino desucristo en su misericordio nos ha dejado un monumento magnifico y durable de este misterio, no solo legandonos la columna à que fué amarrado para ser azotado, que se conserva todavia en la Iglesia de Sta. Praxedes en Roma, adonde fue trasladada desde Jerusalen. sido muelio mas aun, instituyendo el inefable sacramento de la Euroristia, flu efecto, cuando en el dia de la institucion de este augusto sacramento pronuncio estas palabras : « Tomad y comed : este es micuerpo que sera despedazado por vosotros. Esto que yo hago ahora, haccello vosotros en mi memoria : Accipito, el manducate ; her est corpus menta quod pro vobis frangetur. How facile in mean commemorationem, a nos indico claramente que la Eucaristia, monu-

<sup>(1)</sup> Simulta flagella pecestoris, multa oportuit esse flagella Redemptoris, (Serm.

<sup>(2)</sup> Hoe untem faction est, ut allo flagello nos a verberibus liberconur. (In

mento magnifico y precioso de la Pasion y muerte del Redentor, es un recuerdo especial y perpétuo de los crueles azotes que sufrio por nosofros. En este supuesto, cuando este augusto sacramento esta espuesto públicamente a nuestro amor y á nuestra adoracion, cuando le ofrecemos a Dios en el sacrificio de la misa y le recibimos en la sagrada comunion, debemos pensar continuamente que Jesucristo nos diec : Acordaos de que eso que adorais, eso que ofreceis, eso que comeis es mi cuerpo, el mismo que fue tan cruelmente desgarrado y despedazado por vosotros. Acerquemonos pues con frecuenela a este inefable misteria; adoremosle con un respeto humilde; recibamosle con un piadoso reconociariento y con un afecto tierno, como el recuerdo siempre vivo de los azotes de nuestro Salvador, y adoremosle igualmente, como la prendi de la protreccion divina que nos deflende, de la esperanza que nos reanima, de la satisfacción que nos reconcilia, de la gracia que nos purifica, de la virtud que nos conforta y de la perseverancia que nos corona: Scapulis suis obumbrabit tibi, et sub pennis ejux sperabis.

### SEGUNDA PARTE.

Lermos en el libro de Job que cuando Dios, para probar la virtud y acrecentar el mérito de este santo hombre, permitto que Satanas le lariéra desde la planta de los pies hasta lo alto de la cabeza con una horriblé lluga (Job. 2), su propia mujer se volvió cruet con él, y sus mismos amigos se avergonzaron y huyeron de el como de un hombre rechazado y castigado por Dios a causa de sus iniquidades. Esta es, diee S. Gregorio, una hella figura de Jesucristo, pues que, cuelmente azotado y cubierto de una sola llaga de los pies à la cabeza, fué despreciado por la Sinaroga su antigua espusa, y abandomado por los mismos apóstoles, sus intimes amigos, come inspirando horror al cielo y à la tierra, à Dios y a los hombres.

Mas no tardo Dios mucho en revelar a los amigos de Job la santidad incomparable de este patriaren, y en hacerles conocer que no
podiant ser reconciliados con Dios sino por el merito de los conclones
de este mismo hombre à quien habian manifestado tanto desprecio. No es esto decir que la oracion y el sacrificio de Job tuviesen
por si mismos el poder de reconciliar al hombre con Dios, sino que
la oracion y el sacrificio de Job figuraban la oracion y el sacrificio
de Jesucristo, que comunicaban toda su fuerza y toda su virtud a
las oraciones y a los sacrificios antiguos.

¿ Y qué hicieron los amigos de Job cuando reconocieron su mérito y su virtud. Ellos fueron a someterse a él como sus siervos y sus discepulos, ofreciendole cada uho un zarcillo de oro y una oveja (1). Con el zarcillo quisieron significar, dice San Gregorio, que prestarian siempre un oido docil á las instrucciones de Job, y con la ofrenda de la oveja quisieron dar a entender que no sacrificarian en adelante sino por sus manos, y que se asociarian á sus sacrificios.

Ved aqui lo que debemos bacer fambien nosotros que, ilustrados por las luces de la revelación divina, hemos aprendido que Jesucristo, cubierto de llagas y hecho, por sus azotes, el bombre de dolores, es el Hijo amado de Dios y el Salvador de los hombres, y que solo por su mediación podemos esperar nuestra reconciliación y nuestra salvación eterna. Nosotros debemos ofrecerle una oveja, es decir nuestra carne purificada y libre de toda mancha, á fin de que la asocie al sacrifició que ha hecho de la suya, segum nos aconseja S. Pablo dictindonos : Yo os conjuro, hermanos mios, que ofrezcais vuestros cuerpos à Dios como una bostía viviente, santa y agradable à sus ojos : Obsecto vos ut exhibectia con popar exerta hosfiam viventem sanciam, Deo placentem. (Rom. 12.) Y efectivamente, nosotros no podemos asociarnos al sacrificio del verdadero Job, que es Jesucristo, sino reproduciendo en nuestro cuerpo alguna parte de la pureza inmaculada y de la santidad del suyo.

Para obtener esta preciosa ventaja, anade San Pablo, debemos llevar siempre en nuestro euerpo la santa mortificacion cristiana, pues que este es el medio de imitar y de manifestar reproducida en nosotros la vida penitente y pura de Jesucristo; Semper mortificationem Jesu in corpore nostro circumferentes, ut et vita Jesu manifestetur in corporibus nostris, (H. Cor. 4.) Mas por una consecuencia necesaria debemos, en segundo lugar, ofrecer al verdadero Job, ademas de la oveja, el adorno de nuestros oidos, es decir que debemos mostrarnos dociles oyentes y ejecutores fietes de las elocuentes instrucciones que salen de ese cuerpo dilacerado, de esa sangre, y de esas heridas; porque ellas nos testifican en su lenguaje mudo, dice S. Agustin, que el Dios Padre, que no libro a su único hijo y consustancial de un tratamiento tan barbaro, tampoco dispensara à sus hijos adoptivos de la ley de la disciplina, y que si el Hijo de Dios, aunque libre de pecado, no lo está de dolores, ninguno de nosotros podrá llegar à ser hijo de Dios sin sufrir los azotes de su

<sup>(1)</sup> Dederunt ei unusquisque avem unam, et inaurem unam. (706, 42.)

colara, en razou à que estomos cargados de pecados (Ps. 31.) Estos heridas nos eclum en cara nuestro delicadeza y el cuidado profano que tenemos de nuestro cuerpo ; ellas nos repiteu esta severa y util advertencia que nos hace el Evangelio : El que es idolatra de su propia carne, el que la regala, la lisonjea y la acarieta en esta vida, la odia realmente, supuesto que la prepara para una profunda ignominia y para eternos dolores en la vida futura : Qui amat animam suam perfet cam (Joan, 12); y por el contrario el que mortifica, el que castiga su propia carne en este mundo, la ama verdaderamente, porque la encoutrará en la otra vida rodenda de una gloria eterna y de las mas puras delletas : Qui odit animam suam in hoc mundo, in vitaniceternos cuisodit cam. [Inii.].

¡Ay! no nos engañamos, hermanos mlos ; no se entra en el cielo sino se lleva la divisa preciosa, la vestidura divina que nos hace parecernos al Hijo de Dios szotado por el hombre. Esta semejanza forma la señal de los predestinados : esta semejanza es el sello de las escogidos. Las almas que salen de enerpos bien cuidados, alimentados con esmero, vestidos con lujo, de esos cuerpos intactos que no han sentido jamas el azote de la mortificación; esas almas no serán admitidas en el palacio de los ciclos que los santos, y los elegidos de todas edades y condiciones han conquistado con el sacrificio de sus euerpos : Quos praseivit, et pradestinavit, conformes vult peri imaginis Filii sur [Rom. 8]. No manifestemos pues tanta repugnancia à la mortificacion del energo, porque ella es la maestra de la humidad, la mediadora de la oración, la guardadora del pudor, la prueba de la contricion, la disposicion al arrepentimiento y al perdon, la librea de Jesucristo, la cifra misteriosa de los elegidos y la escala de la salvación eterna. Apresuremonos a llevar impresas en auestro cuerpo, como dice el mismo S. Pablo, por la practica de la penitencia, algunas schales de los lingas de nuestro Senor Jusucristo; Ego millen stigmata Domini Jesu in corpore meo porto Galat. 6]. porque si sufrimos con ét, triunfaremos y reinaremos un dia eternamente con él : Si computimur, et conregnacimus et conglorifica-

# CONFERENCIA VIGÉSIMA PRIMERA.

La Coronacion de espinas.

Egredimini, plin Sion, et viden regen Salamanem in diademate, que coronneil illum mater esa, in die desponantionis illius, et in die latitio carilie ejus.

Hijes de Sion, solid y mirad al rey Selimon con la sindena con que le comité su madre en el dix de se disposocio, y en el dia de la slegria de su comana.

(Card 5.3

Que Salomon, o el rey pacifico, fue una figura simbolica del veredadero principe de la paz, Jesucristo, es una verdad que no admite duda, porque el mismo Jesucristo nos la ha revelado diciendo : El es mis que Salomon. (Matth. 12.) Su sagrada esposa de los cautares, que invita a las bijas de Sion à que contemplea à Salomon a quien su madre Betsable ciño la frente con una rica diadena, y lleno de honores, no es otra que la Iglesia, verdadera esposa del Hijo de Dios hecho hombre, que convida a las almas cristianas y fieles à considerar à Jesucristosu Rey y Señor, coronado de espiñas y colmado de ignominias y de oprobios por la Sinagoga, su cruel madrastra: Egredicant, filia Sion, el videle regem Salomonam in diademate, quo coronavil illum mater sua.

Mas. ¿ por que llama la sagrada esposa dia de bodas y de alegria para su divino esposa, este día que fué el de su muerte, el de su ignominia y el de su dolor? Porque por medio de estas humillaciones, de estos insultos y de estas penas ha expiado grandes crimenes; porque ha purificado nuestras atmas, celebrando con ellas sus desposarios en el tiempo, para perfeccionados en la eternidad. Vedaqui por que este día, marceado con tantas ignominias y tantos tormentos para su persona, es un día de gozo y de delicias para su corazon: fo die desponsationis illius, el m die latitia cordis gras. Es decir que el misterio de la coronacion de espinas ha sido, no solo un misterio de gioria para Jesueristo, como veremas en el día de un misterio de gioria para Jesueristo, como veremas en el día de

mañana, sino que ha sido también para nosotros, como lo vamos á ver hoy un misterio de explacion, de bendicion, de gracia y de salvacion.

¡Animo pues, o cristianos hijos de la verdadera Siou, hijos de la luiesia! salgamos de nosotros mismos, abandouemos esos pensamientos y esas afecciones profanas, para elevarnos à la altura de la fet. En esta pura region de las cosas divinas consideremos el augusto misterio de nuestro Salvador coronado de espinas: Egredimini, files Sion, el videte régem Solomonem in diademate, quo coronavit illum mater sua; y abrumado por nuestra salvación, con los insultos de la infled Sinagoga, a fin de que penetrados de un sincero reconocimiento y entregandenos enteramente a el, que tanto ha sufrido por nosotros, este dia sea verdaderamente el de nuestros esposorios espirituales con el, asi como el de la alegría y el triunfo de su certanos sobre nosotros: In die desponsationis illius, el in die lacilitos cordis ejus.

### PRIMERA PARTE.

El mal ejemplo de los que mandan es contagioso, porque desde luego es imitado por los que obedecen. Los soldados del pretorio se persuadieron que Pilatos, su presidente, no había dado tantas veces a Jesueristo el titulo de rey de los Judios, sino por burla, y no fué necesario mas, dice S. Juan Crisostomo, para que, no contentos con haberle azotado y con haberle cubierto de heridas y de sangre, insultasen tambien esta soberan a que crelan quimérica, vistiendole con todas las insignias y tributándole todos los homennjes de un rey de burlas (1). Ellos le despojan por secunda vez de sus vestiduras, le hacen sentar sobre una piedra, figurando un trono, y principian a remedar en torno de el las oficiosidades aduladoras de los cortesanos que se disputan el honor de acerearse y de servir à su soberano : Congregarrant ad cum universam cohortem. (Matth.); Ay! jamás fue la crueldad mas fecunda en ingeniosos artificios para saciar su ciego furor, que en la pasion de nuestro Señor Jesueristo. Ellos forman una frenza de varios ramas de cierto junco marino que crece en abundancia en las costas del mar Rojo, y cuyas espinas son largas,

duras y agudas; con estos espinos asi tejidos componen una horribie e iguominiosa diadema, no a manera de corona, sino en forma de caseo; y se la ponen en la cabeza. Concluidos estos preparativos, se arman de palos con los que le clavan esta corona con una violencia tal, que muy pronto las espinas atraviesan la piel, hieren el cráneo y penetran hasta el ecrebro. Algunas de ellas, de una longitud estra-ordinaria, desgarran los tejidos delicados des u cabeza, se ahren paso al través de la frente, ó salen por las narices y el paladar, por los ojos y los oidos, por las sienes y las mejillas. La sangre corre por todas partes, los cabellos y la barba se inundan, todo su rostro se enbre de ella, de modo que, segun la profecia, Jesus se pone desconocido y ni aun conserva la figura humana (1).

La cabeza, y el cerebro en particular, son las partes mas delicadas del cuerpo humano; son el centro de las sensaciones mas delicadas, ¿Quien podría por consiguiente, no digo espresar, pero ni aun imaginar el dolor atroz que esta coronación barbara bizo sufrir a aquella adorable cabeza, herida así aun tiempo con una multitud de enormes espinas?

Ademss, la cabeza es la parte del cuerpo que mas relacion tiene con el corazon ; ella es el centro de los músculos, de los nervios, de las venas y de las arterias que se ramifican en todos los miembros, de modo que la mas leve punzada que se haga en ella causa aturdimientos, desmayos y apoplegias. El dolor de esta coronación debio pues estenderse de la cabeza de Jesus à todo su cuerpo, y sentirse al mismo tiempo en toda su organizacion interior. ¡O escena de horror! Despues de haber sido el Salvador desgarrado esteriormente por los azotes con la mas barbara crueldad, es atormentado aun hasta en la médula de los buesos. ¡Ah! aqui se verifica de la manera mas sensible y mas perfecta la profecia que dice : Que el Salvador debis hacerse el hombre de dolor porque se babía hecho el hombre de nuestra enfermedad y de nuestro pecado : Virum dolorum et scientem infirmitatem (Is. 53). Mas play I no solo es el hombre del dolor mas intenso, sino que tambien es el hombre de la ignominia mas atroz y de la confusion mas profunda.

En efecto, para un rey cuya dignidad real se queria poner en ridiculo, una corona de espinas exigia un monto ignominioso y un cetro ridiculo. Así pues, ellos le ponen en las espaldas por un manto real un harapo asqueroso de vieja purpura, como prueha de su es-

Quia Pilatus dixit cum Regem Judeorum, schema ei contumelie apponent, (Hom. 88 in Matth.)

<sup>(1)</sup> Vidinus eum, et non erat aspectus. (1s. 53.)

traña miseria : y por cetro le pouca en sus manos fuertemente atadas una innoble caña, a fin de indicar, dice S. Buenaventura, la vanidad de su titulo de rey y la fragilidad de su poder, y tambien para echarle en cara à un tiempo mismo su ambicion y su impotencia (1). Finalmente, para que los homenajes y los respetos que se acostumbran tributar à los reyes fuesen conformes respecto à Jesucristo, à la corona que adornaba su frente, y al cetro que tenia en sus manos y al manto que le cubria, los soldados se agrupan a su alrededor, a hincando primero la rodilla aute él, aparentan adorarle como una falsa divinidad, burlandose de este modo de el por haber querido fingirse el verdadero Dios (2); despues, en medio de risas inmoderadas y de gestos jusultantes, le hacen revergneias ridiculas y le saludan ironicamente, diciendole : Dios le salve, rev de las Judios : h' penu-Hero and cum diestant : Are rex Judgarum (Matth.). Durante esta excena, unos arrojaban il su rostro impuras salivas, otros descargaben en sus méjillas enormes hofetadas; estos le arrancaban la barba y los cabellus, aquellos le heciau con los punos o con los pies, y otros en fin le arrancaban la caña de los manos y se servian de ella para clavario mas las espinas, y renovar as' todos sus dolores, desparrando mas sus heridas 3 . 10 escena de compasión y de horrar, al mismo tiempo l'infincencia erusimente atormentada ! jo dignidad, o mujestad del Hijo del verdadero rey del universo, escarnecida y despreciada l 1 Ay 1 ¿ de que guarida han salido esas bestias feruces? ¿En que escuela han podido aprender unas invenciones tan barburas?

No nos surprendamos sin embargo, nos dice S. Juan Crisostomo, de esos actos de ferocidad inaudita. Lucifer, que babía inspirado a esos seres erinitades, de quienes babía tomanio posesion, la renelada con que azotaron al Señor, les inspiro igualmente esos nuevos artificios de refinada barbarie para atormentarle y escaracierlo, y eso sentificiento de borrible complacencia que esperimentaron en sus ignominias y en su delores, y que manifestaron danzando alrededor de el como frenciscos (4). Así pues el demondo no hizo cesar la flagelación del Señor ni detuvo los brazos de los soldados, instru-

(4) Ilin lehant et tanquam votinti regnare, et non valenti. (Mant. . 166)

(2) Adorsfant, illudentes quas scipsom Dems falso dixisset, (hep in Marc.)

(8) Et percutébant caput éjus armillère, et conseparbant eum ; (Marc.) et debant ei alapus ; (Non.) et illuserunt ei. (Manh.)

(4) Diabelus erat, qui universos illos tune occupatat, († quasi ad charasam consistatat, voluptotem ex consumellis capicates. (Him. 88, in Matth.) mentos ciegos de su astucia eruel, sino para conservar à Jesucristo a fin de que sufriese este nuevo tormento, mucho mas ignominioso y cruel. En efecto, el se lisonjeaba de que este exceso de ignominità y de dolor le obligaria à manifestar el gran secreto que el queria descubrir, à saber, si era o no el verdadero Hijo de Dios, secreto que el silencio y la resignación del Salvador habían conservado durante los azotes sin permitir que el principe de las unieblas lo penetrase: Conlumelia el tormento interrrogemus eum: vi vere est Filius De: (Sap. 2.).

Mas este segundo artificio, à pesar de ser tau barbaro, no le fue mas util que el primero para descubrir el gran misterio que la sabiduria de Dios queria ocultarie. Jesucriste en medio de tan horribles tormentos no hizo prodigio alguno de los que podia luber hecho un hombre Dios, ni dió señal alguna de impaciencia, de las que un simple mortal no hubiera podido abstenerse. Segun la elocuente espresion de Tertuliano, el se mantenia pacifico y tranquilo como si tuviese una gran complacencia cu los tormentos que sutiria: Seginatus volupitates pacientia; porque la corona y los atributos que le cubrian de tanta ignominia cumplian los grandes misterios de su misericardia para con noestros, y aquel dia, tan funesto para el, era el dia de sus desposorios espirituales con auestra naturaleza, el dia que colmaba de deficias su corazon: Videte regen Salomonem in finalemate, quo coromenti illum mater sua, in the desponsationis illus, et in die latitice cordis epus.

¡Oh! si el demonio hubiera sospechado, esclama S. Afanasio, cuán utiles debian ser al genero humano y cuán intales al inflerno los tormentos y los oprobios que lucia sufrir al Señor, no hubiera inspirado seguramente à sus satélites tanta inhumanidad ni tanto furor [1].

Precuremos profundizar hoy para nuestra edificación y anescra utilidad esos misterios de gracia y de solvación que el Señor obro entonces con sus ignominias y sus penas, y que el demonio no comprendio cuando se obraban para su ruína. Y para comprender el misterio de las espinas es necesario, dice el Antioqueno, remonarnos a la maldición terrible que Dios fulnino contra Adan, cuando je dijo: La tierra sesse maldita por ti, y no producira mas que abrojos y espinas. Esta maldición pues con que fue heirida entonces la tierra material y visible no fue otra cosa que el velo y la figura

<sup>(1)</sup> Diaboles milites concitavit, ut illuderent; ignoram ea omnia nozia sila fotura. (Seem. ile Poss. Dom.)

de una maldicion todavia mas terrible con que fué herida lambien la tierra invisible y espíritual del corazon humano. Los abrajos y las espínas, de que la tierra comenzó á ser tristemente fecunda desde aquel momento, no fueron otra cosa que el simbolo de la fecundidad todavia mas funesta del curazon del bombre que, estéril desde entonces en virtud y en justicia, no produjo mas que vicios y pasiones, nada mas que obres finitiles ó injustas, capaces de herir el alma con las espínas aceradas del remordimiento, y buenas solo parar ser arrolidas al fuero (1).

Pues bien, Jesueristo, aun camdo estaba vestido de nuestra carne y de muestro pecado, aunque se había sustituido a nosotros, no podia cargar con la realidad de esta maldicion, porque era esencialmente santo, justo y bendito, autor de toda justicia, de toda santidad y de toda bendicion. Por consiguiente solo tomo de ella el siguo esterior y visible; solo tomo la figura, es decir las espinas materioles que traspasaron su cabeza y estendieron el dolor y el sufrimiento por todo su cuerpo.

Así pues, la corona dolorosa, prosigue el venerable Beda, con que el Señor permilió que cibesen su cabeza, significaba mestros pecados, cuya responsabilidad y coya pena liabía tomado sobre si, y que, semejuntes á agudas espinas, son la unlea producción que germina en el terrems iperato de nuestro corazon (2).

Mas todos los misterios de nuestro Salvador (ueron efleaces para nuovoros. La cabeza de Jesucristo significa, segun San Pablo, su divinidad. Por consigniente, al consentir Jesus, dice Teofilacto, en ser atravesado de espinas, y al aceptar su oproblo y su dolor, las destruyo y aniquilo en canato Dios, y por lo mismo nos mercelo entunces que la triste fecundidad de males se convirtiese para nosotros en una fecundidad dichosa de bienes.

/ Hendita sea esta preciosa corona l'esclama en este logar Origenes. En ella y por ella ha horrado Jesucristo la autigua maldicion. Y así, añade un autor protestante, que seguramente no es sospechoso de misteismo, mestra maldicion que había comenzado por las espinas concluyo tambien nor las espinas (3). Esto hizo decir a S. Geronmo que la diadema de ignominia, que nos esperaba en los infiernos, se convirtio para nosotros en una diadema de gioria que tenemos ya derecho á recibir en el reino de los cielos (1).

Jacob tuvo presente sin duda este misterio cuando bendijo a su hijo Jose, y Moisés lo vio tambien cuando repitio la misma bendicion en estos terminos : La bendicion de Aquel que apareció en la zarza vendra sobre la cabeza de José, y sobre la cabeza del Nazareno, el primero entre sus hermanos. » (Deut. 33.) En efecto, el evangelista S. Maleo no nos permite dudar que José fue en estacircunstancia la figura de Jesucristo, porque dice que los profetas habian anunciado que el Salvador se llamaria Nazareno : Dictum est per prophetas, quoniam Nazareus vocabitur (Matth. 2). Y notad que Moises añadio à la bendicion de Jacob estas palabras : « La bendicion de Aquel que apareció en la zarza, o en medio de las espinas : Henedictio illius qui apparuit in rubo. » Por consiguiente, la bendicion de José nacia de la zarza, o de otra manera, procedia del mérito de las espinas colocadas en la cabeza del Nazareno. Mas como Jesucristo no tiene necesidad de ser bendecido, porque lo es eternamente, porque es el origen de toda bendicion, se sigue de aqui que de su cabeza descendió la bendicion sobre nostros que somos sus hermanos; y así se cumplio igualmente esta otra profecia de Jacob : Todas las naciones de la tierra serán benditas en esta cabeza divina, indignamente atravesada por todas partes : Et benedicentur in co ownes tribus terra.

¡O bondad del Padre celestial, de haber elegido la cabeza augusta de su Hijo muy amado pora colocar en ella el signo de nuestra maldicion y de nuestra esterilidad, y convertirlo despues en un origen fecundo de hendiciones para nosotros!¡ O amor inmenso de Jesucisto, que consintio ser traspasado equelmente por nuestras espinos a fin de hacer descender sobre nasotros esa unción celestial de gracia y de salvación que ha obrado y obra continuamente en nuestras salmas tantos y tan señalados prodigios! En efecto, esta unción divina aos luce fecundos para el bien y cura la esterilidad del suelo de nuestro espíritu y de nuestro corazon; ella convierte su jugo emporzonado y amargo en una savia préciosa que hace germinar en nuestra alima las plantas saludables de los santos pensamientos, las flores eloresas de los castos afectos y los frutos esquisitos de las buenas obras. Ella hace que nuestro espíritu tan vano pueda esperi-

<sup>(4)</sup> Protoplasto in percatum prolapso diserat Dominus: Maledicia terra in opere tno; spinas et tribules germinacit tibi. Quod est aperte dicere: Conscientia tua punctiones bis, et aculcos procreare non desinet. (In Marc.)

<sup>(2)</sup> Per spineau coreann susceptio pecestarum nostrorum designatur : que, sient spinas, terra metri cordis germant. (Caica, in Joan.)

<sup>(3)</sup> Maledictio in spinis corpit; et inspinis desitt. (Grotnis in Matth.)

<sup>(1)</sup> Spinea corona capitis ejus diadema regia adepti sumus. (In Marc.)

mentar la ventura de humillarse delante de Dios, de pensar en Dios, de meditar en la magnificencia y en la bondad de Dies ; ella bace que nuestro corazon tan duro sea sensible à las insinusciones de la gracia, que se embellezca con santos trasportes del amor de Dies, y que se dilate en obras de caridad para con el projimo. Finalmente ella cuasi nos bace mudar de naturaleza, pues que, por medio de esta unclou celestial, la oliva silvestre se une en nosotros à la oliva fructifica ; el sarmiento esteril à la vid fecunda, y por un prodigio admirable, podemos coger fentos deliciosos de la higuera maldita, rosas fragantes de la zarza esteril, y el racimo mas dorado del paraiso de la parra silvestre. Asi se cumple la venturosa profecia que nos promete que, cuando el Señor se digne bacer descender de su cabeza la uncion divina de sus bendiciones sobre nosotros, la tierra de nuestra alma producirá los mas esquisitos y abundantes fru-

Mas el Señor en su misericordia hizo complir otro misterio no menos consulador, cuando permitió que los soldados movidos por su ferocidad aumentasen su ignominia colocando en su espaldas un andrajo de purpura, despues de baberle despojado de sus vestiduras. Isalas habia visto ya en espiritu al Mesias cubierto con este manto de oprohio, y habia esclamado dirigiendose o el : « Señor, ¿ por que os veo con esa vestido rojo? / por qué vnestros vestidos se parecen à los de los viñadores que pisan la uva y esprimen el vino en el lagar ? FY el Scuor le respondió : « La sangre de los hombres ha caido sobre mi, y mis vestidos han quedado manchados v empapados en ella (Is. 62). » Para comprender el sentido de esta respuesta, es necesario recordar que mientras que el Verbo eterno estuvo en los ciclos y en el seno de su padre no tuvo otra vestidura que el esplendor divino de su gloria (Ps. 103); y que esta vestidura divina, siempre blanca y siempre pura, no podia recibir mancha alguna. Por esta razon queriendo al Señor dar a sus discipulos en el Tabor una imagen de la gloria que le rodea en cualidad de Hijo de Dios, se hizo ver de ellos, con el rostro resplandemente como el sol, y las vestiduras de una blancura deslumbradara como la nieve Matth. 17. Mes cuando al hacerse hambre se vistio en la tierra de nuestra carne mortal y enferma, este vestido corporal y terreno pudo recibir manchas esteriores que le hiciesen parecer inmundo á los ojos de los hombres, mientras que ninguna cosa podia

alterar su pureza interior. Es decir que en cualidad de hombre pudo recibir en se humanidad las manchas de sangre impresas por nuestros pecados; porque en cualidad de Dios no había podido recibirlas en su vestidura de gloria. Así pues, el giron de purpura, conque se deja cubrir de un modo tan afrentoso para su divino persona, es el símbolo de la vergüenza y del rubor que debía estenderse sobre la frente de los hombres por los pecados que habían cometido y que cometarian aun con su injo desenfrenado y su vanidad escandalesa. Mas al vestirse de un deshonor que en realidad no podia llegar á él, lo expió, lo horro, y nos aseguro la gracia de poder librarnos de él ; él nos merecio igualmente la gracia de poder renunciar al lujo y a las vanas pompas, y de amar la seneillez y la modestia en nuestros vestidos; el nos merceio el desco sincero de adornar nuestra euerpo con las jovas preclosas de su abatimiento y de su pudor en la tierra, para poderio vestir un dia eu el cielo con el brillante espleador de su cuerpo glorioso (1).

Mas ¿ que diremos de la ridicula caña que Jesus consintiótener en sus manos? ; Ah! ella representa nuestra fragilidad y nuestra inconstancia, asi como las espinas representan nuestra esterilidad, porque el Salvador quiso expiar por nosotros todos estos vicios,

Ninguno otro símbolo mas que la caña, planta bueca, fragil, monible y leve, podia espresar mejor, dico Origenes, nuestra grandeza imaginaria en este mundo, grandeza fugitiva como la sombra, nuestra vanidad ridicula, nuestra fuerza prestada, nuestra ciencia rica de palabras y pobre de crudicion, y ademas quimerica, orgullosa y sin solidez. ¡Ay l sobre esta caña de la grandeza del siglo y de la ciencia puramente humana, fruto del delirio mas bien que de la razon de los illésofes, es sobre la que se apoyan los hombres, y esta caña, impotente para sostenerios, complendose entre sus manos, los hiere y los deja ener en el fango de todos los vicios y en el abiamo de todos los errores. Porque en efecto la faisa sabiduria unida a la presuncion, a la vana confianza en se mismo, y al orgullo, que era en la que se apoyaban nuestros padres gentiles antes de hacerse cristianos, no bacia otra cosa que condensar nuestras. tintéblas en vez de disiparlas, y aumentar nuestros vicios en vez de curarios (2).

<sup>(1)</sup> Beformabit corpus humilitatis mostra configuration corpori claritatis suc-Philip. I.)

<sup>(2)</sup> Galances ille mysterium fuit sceptri vani et fragilis, super quem incumbelamus, autequam erederemus. (Teort, 35 in Matth.)

<sup>(</sup>f) Dominus dahit heriquitatem, et terra nostra dahit fructom suom. (Ps. 81.)

Sin embargo, no solo toma Jesucristo la caña en sus divinas manos, sino que consiente tambien que se sirvan de ella para clavar las espinas mas profundamente en su cabeza, y que se convierta para el en un nuevo instrumento de dolor. De este modo nos manifiesta que desde el momento en que Adan pretendió hacerse semeiante à Dios, el orgullo de sus hijos habia crecido tanto que tenian la pretension de atormentar la cabeza misma de Dios, negando sus palabras y disputando su autoridad; mas al tomar el Señor en sus manos este simbolo de nuestra fragilidad, lo afirmo de tal manera que aquel que cree y confia en el no es ya, dice S. Ambrosio, una caun agitada por los vientos de las malas doctrinas y de las pasiones vergonzosas; el adquiere la conviccion de la fe y la fuerza de la gracia que recibe de los sufrimientos de Jesucristo (1). Origenes añade que al recibir Jesucristo de nuestros manos la caña, la trocó con el madero de su cruz, y que al vestirse de nuestra flaqueza, nos comunico su fuerza a fiu de que pudiesemos triunfar de nostros mismos. En vez del apoyo fragil de nuestra propia fuerza que no podria librarnos de perecer, puso en nuestras manos el cetro de su reino celestial, la vara maravillosa de su poder divino, que es la única que puede sostenernos en los caminos de la justicia eristiana y ponernos en posesion del reino de Dios.

Por consiguiente nuestro Sulvador foma en sus manos esta caña de ignominia para hacer fuertes é invencibles à los que esta planta figura. Nosotros, lo mismo que la caña, somos flexibles, frágiles, lexes é inconstantes. Nosotros tenemos un corazon vano, vacío de meritos y de sentimientos virtuosos; pero si Jesus nos toma en sus manos y nos llena de su gracia; si nos comunica la fuerza de su sante Espíritu y nos da un corazon generoso y ardiente, catoneces nos haremos fuertes, constantes, intrépidos, capaces de superar todos los ubstâculos, de vencer todas las dificultades y de poder decir con S. Pablo: a Yo lo puedo todo en Jesucristo y por Jesu-cristo que me fortifica: Omnia possum in corroborante me Christo. a Philip. 4, juxta Grac, lect.

Y si por el contrario caemos de sus manos, al momento nos volvemos cañas, y no podemos hacer otra cosa que ofenderle; esta es toda nuestra habilidad, toda nuestra ciencia. Cetros de gloria, objetos de complacencia, monumentos de estabilidad y de fuerza espíritus! mientras estamos en sus manos, cuando llegamos a caer de ellas, volvemos al momento a nuestro antiguo estado, a nuestra temeridad primitiva, nos volvemos cañas, impotentes para hacer bien alguno respecto á nosotros, y capaces unicamente de hacernos respecto a Dios un objeto de ofenso, de deshonor y de insulto.

Asi pues, jo amable Jesus! mi sucrte está en vuestras manos ; mi perseverencia y mi salvacion están en vuestro poder (Ps. 30). ¡ Ah! estrechad fuertemente en vuestras manos divinas la caña de mi fragilidad; no la dejeis caer. ¡ Dichosas las almas fieles que vos guardais! ellas no son presa del inflerno, y cuando mueren a los ojos del mundo, van à descansar en paz en el seuo de Dios.

Finalmente la soldadesca insolente anade à todos estos ultrajes sus adoraciones burlescas y sus homenajes ridiculos ; ella le escarnece como a un dios de burlos y como a un rey de teatro. Pues bien, al someterse el Salvador á los insultos dirigidos contra su persona, su soberania y su divinidad, expio las innumerables impiedades, el culto abominable y las impuras supersticiones con que los pueblos del gentilismo ultrajaron al verdadero Dios, deblando la rodilla ante las obras de sus manos y ante las pasiones de su corazon, y prostituyendo à los vicios y a las criaturas la adoración suprema que unicamente se debe al Criador. El expio los excesos de la hipocresia y del culto material y aparente con que los Judios, alterando el espiritu de la verdadera Religion, insultaban al verdadero Dios en vez de honrarle. El explo finalmente los sacrilegios, la religion afectada y la piedad fingida de que un gran número de cristianos habia de bacerse culpable hasta el fin del mundo; y en tanto que, con el merito de sus oprobios satisfacia por todos los ultrajes hechos à la majestad de Dios, alcanzaba à los hombres la gracia del verdadero culto, dei culto interior, del culto del espiritu y del corazon. Con este cuito sincero y eficaz debian los verdaderos cristianos adorar un dia en espíritu y en verdad un solo Dios en tres personas, un Hombre-Dios, Salvador del mundo, y gloriarse de pertenecer à él como sus eriaturas, sus subditos y sus discipulos.

¿O misterio de la coronación de Jesus I misterio tan doloroso y tan humiliante para él, como consolador y glorioso para nosotros!; O sabiduria infinita de Dios, que ha convertido los moyores escesos de erueldad de los hombres en medios eficaces para su santificación y su salvación!; O poder de Dios sobre los corazones de los hombres, pues que los ha obligado ú reconocer en Jesucristo coronado de

<sup>(1)</sup> Avundo comprehenditur in manu ejus, ut humana fragilitas nen sicut arundo movedur à vento, sed operilus Christi corroborata femetur, (In Luc.)

espinas el verdadero Salomon, el verdadero rey ceñido con una aureola de gloria! Vend pues, hijas de la verdadera Sion, venid à triburtarie los homenojes de vuestra fe, de vuestra reconocimiento y de vuestro amor, venid y adorad este misterio tan delicioso para su corazon, que le hizo descender basta nosotros para cievarnos y unirnos espiritualmente à si : Egredimini, filico Sion, et videte regen Salomonem in diademate, quo coronació illum mater sua, in the desponationis illus, in die lestitus cordis cius.

#### SECUNDA PARTE.

El Señon se había quejado ya por boca de su profeta en estos terminos: v., Es positie que el hombre llegue hasta el punto de clavar à su Dios ? Y sin embargo, o Judios, yo que soy vuestro Dios ie sido elavado por Acestras manos : Si affigol homo Deum, quint vos configiis ma. » El pueblo no comprendio entonece esta reconvencion. «¿ Y despermanera, Señor, os bemos clavado? In quo configiimes te? » [Malach, 3.] Profecia bastante clara que fue cumpilda literalmente en el pretorio de Pilatos, donde unos hombres impios y crueles introdujeron, como neabamas de ver, um corona de espinas en la caheza adorable del Hijo de Dios. Ingrata Judea, viña de maldicion que, en vez del racimo escorido que el divino labrador tenito derecho à esporar de ella, solo le ha dado una cosecha de espinas (i).

Pero jay I Jesucristo es tratado boy de la misma manera por una gran multitud de cristianos; de modo que pudiera quejarse tambien de que nosotros le herimos y le traspasamos. ¿Y qué otra cosa sino espinas agudas presentan a este Dios Salvador los incredulos presuntuosos que en el seno mismo del Cristianismo, elevandose y pediendose en las músis de sistemas vergonzeos, sacrificia la fe cristiana à los delirios de una filosofia absurda y estravagante? ¿No son tambien espinas lo que le ofrecen los herejes orgaliesos que vagando de secta en secta, de estravio en estravio, prefieren sus opiniones a los dogmas, sus errores a la verdad, su razon individual a la razon general, y los abortos monstruosos de sus cerebros colermos a la feconstantey uniforme de la verdadera Iglesia? No son finalmente espinas lo que le prepara esa multitud de malos calolicos, coyo espiritu y cuvo corazon nadan en un flujo y reflujo continuio de pensa-

mientos lascivos, de complacencias criminales, de afecciones voiuptuosas, de sentimientos de odio, de deseos de venganza, de calculos de ambicion, de ideas de vanidad, de proyectos de injusticia, de fraude y de opresion; <sup>2</sup>

Ved aqui tambien otras espinas que le preparan los cristianos. El mismo Jesucristo dijo en la parabola del sembrador, que la palabra de Dios que cae entre las espinas es la que cae un el espiritu y en el corazon de los hombres entregados á los cuidados de las riquezas, de los honores y de los placeres de la vida, y que en ellos queda ahogada; esos corazones son tierras estériles que no producen fruto alguno para la vida eterna; y la prucha de esta verdad se encuentra en los pecadores y en los hombres mundanos, si es que me estan escuchando algunos. En efecto, la palabra de Dios que anuncio en este momento los deja frios é indiferentes, porque las espinas de los pensamientos viciosos y de los euidados profimes han tomado en ellos tal incremento, que han formado en su corazon una seiva horrorusa de malezas que aboga todos los piadosos sentimientos de la gracia, todas las semillos preciosas de la solvación eterna. ¡ Tierras Ingratas l'Almas desventuradas, dice S. Pablo, que, despues de haber sido regadas abundantemente con la lluvia de los bendiciones celestiales, vuelven à cacr en la antigua maldicion de que las espinas dei Salvador las habían librado (1)!

Par otra parte, nuestro Redentor, sobre cuya cabeza han colecado nuestros peasamientos licenciosos una corona de espinas, está tambien enhistra com un vil andrajo de púrpura ensangrentada. Y en electo, ¿en que ha venido a parar nuestra estola preciosa lavada en la sangre del Cordero y resplandeciente como una púrpura real, la estola de los meritos y de la gracia de descuerto y de las virtudes teologales con que fumos revestidos en nuestro bautismo i Onicumque bapidizati estos, Christum impuistis. [Ah] [apenas he mechado un airon descurado por los vícios, ensungrentado por los odios, las injusticias y los escandados con que hemos causado la nuerte de tantas almas inocentes L¿Que ha sido de nuestro cuerpo, santificado por Jesueristo y en el que Jesueristo se digna ser representado, que reacido de al las vestiduras de la simplicidad, de la modestia, del pudor, de la cifificación y de esa mortificación de Jasueristo, que deban edificar al prójimo? El manifienta apenas alguna señal este-

<sup>(1)</sup> Expertavit at facerel aves, fecit autom labrustas! (fe, 5)

<sup>(1)</sup> Terra super venicatem super se bibem imbrem, profercis anten spinos, reproducest, et maledictio proxima. (Hebr. 6.)

rior de Cristianismo, debil recuerdo de su antiguo fervor; por lo demas, el esta cubierto de lujo, de molicie, de púrpuras afeminadas covo principio es la indecencia, cuyo objeto es la vanidad, cuya regla son las modas, y que solo son un escandalo a los ojos de los hombres y un manto de deshonor a los ojos de Dios; manto ignominioso, destinado a ser transformado un dia en vestidura de maldicion que nos redeara de llamas devoradoras y nos cubrira eternamente de deformidad y de verguenza (1).

En tercer lugar, se observan las leves de los soboranos, se temen sus castigos y se agradecen sus recompensas. Dire mas : ¿ con cuanta exactitud no se observan las costumbres, las conveniencias, los de beres, en una palabra les leyes del mundo, o lo que es lo mismo, del demonio que es el padre de este siglo de corrupcion? Y sin embargo estas leyes son generalmente mas rigurosas que las del Evangelio. V ; cuántos gastos no hacen los hombres, á cuantos peligros no se esponen y a cuintos sacrificios no tienen que resignarse para merecer la aprobación del mundo y librarse de su censura ? Y bien, ¿ no es esto reconocer en el demonio y en las potestades de la tierra una autoridad positiva y real, un cetro de oro o de hierro? Mas en cuanto al rey del ciclo, jay! se violan sus leves y sus preceptos; los cristianos se bacen sordos á su voz; desprecian sus invitaciones; no se mueven por sus ejemplos; son insensibles à sus gracias; no dan valor alguno à sus recompensas; profunan sus templos; menosprecian sus sacramentos : se rien de sus juícios y de sus venganzas. Solo Jesucristo es tratado como un rey de quien no hay bien alguno que esperar, ni mai alguno que temer; como un rey cuyas promesas son fabulosas y cuyas amenazas son quiméricas, y que por lo mismo es tan impotente para castigar al que le ultraja como para recompensur al que le honra. Y ¿no es esto no reconocer en él mas que un poder vano y quimérico! No es esto ponerle en la mano, en vez de cetro, una cana ridicula y deshonrosa ?

Finalmente, el homenaje que los malos cristianos tributan à Jesueristo es semejante à las insignias dolorosas y humillantes con que le visten. ¡Ay! si se esceptua un perqueño número de almos piadosas y fieles que, no contentas con cumplir exactamente las leyes del Evangello, ofrecen cada dia y aun muchas veces al dia el tributo de sus adorociones, de su cuito y de sus oraciones al Dios del Evangello, la iumensa mayoría de los cristianos de nuestros dias no solo pro-

(1) Indust maledictionens sicut vestimentum. (Ps. 408.)

fanan las leyes de Jesucristo, sino quele niegan todo culto. Y ¿ quién es el que, en el interior de su casa y entre su familia, dobla la rodilla para tributar al Dios autor de nuestro ser, arbitro de nuestra vida, señor, juez y rey de nuestras almas, la adoración que le es debida por derecho natural? Aun en los mismos templos, a los que generalmente se va obligado por la costumbre, por el bien parecer, por la curiosidad o por los respetos humanos, hay muchos que solo le tributan alabanzas mercenarias, alabanzas vanas en las que el corazon no toma parte alguna, alabanzas que no están animadas por ningun sentimiento de religiou ni de piedad. Otros muchos, cuando nuestro Dios y Señor está solemnemente espuesto en la Sagrada Eucaristia para recibir el homenaje de su pueblo, o cuando se inmola por la gloria de Dios y por la salvacion de ellos en el tremendo sacrificio del altar, permanecen en pie en su presencia, con el espíritu distraido y el corazon disipado, sin hacerle ningun saludo, sin dirigirle ninguna suplica, buscando con sus miradas vagas los idolos profanos, inclinandose apenas a la elevación del augusto sacramento, é insultandole a su propia vista en el tiempo y en el lugar mismo que está destinado á adorarle.

Y bien, ¿ no es esto tributar à Dios un culto momentaneo, un culto de simple ceremonta y de pura apariencia; un culto hipacrita, irrissorio, e ignominioso; un culto de adoracion fingida y de verdadero utraje ? ¿ Nó es esto, como decia gimiendo un Padre de la Iglesia, mitar los misterios de Jesucristo como una representacion, homarle como a un rey de burlas, y adorarle como a un dibs de teatro? Deum secuna facilis. No es esto renovar en su templo los insultos y las burlas que sufrió en el Pretorio, insultos y burlas tanto mas humiliantes para el, tanto mas sensibles para su corazon, cumto que los Judios al menos no habian puesto en ridiculo, su diguidad real sino porque no crecian en el, mientras que los cristanos católicos insultan y desprectim a Jesucristo en el tiempo mismo en que se glorian de reconocerie por su rey y de creer en el como en su Dios?

No digais que vuestros espinas y vuestros ultrajes no pueden ya ofender al cuerpo sagrado de Jesucristo, porque reina feliz y lleno de gloria en los cielos ; In quo configianto te? Porque si Jesucristo no puede ya sufrir en su persona, no es menos insultado a los ojos de los incredulos y de los infletes, como dice Salvieno, por los ultrafes públicos que recibe de los cristianos ; no es menos despreciado, segun ellos, en su nombre, en su religion y en su ley. Si el no sufre ya en su cuerpo real, sufre en su cuerpo mistico, es decir en su fals-

sia, que queda envilecida y deshonrada à los ojos de los herejes por la conducta escandatosa de muchos católicos. Y así como el Señor amo á su Iglesia mus que a su carne, supuesto que entrego su carne à los golpes y à los oprobios por la salvación de su Iglesia, Dilezzi Ecciesión, el trudicit semetipsum pro ea (Ephes. 5); así las heridas, y las ignominias que sufre en su cuerpo místico le causan mas dolor que las que recibio en su cuerpo real; así es que habiendo sufrido estas cou una puelencia inalterable, tomara un dia de aquellas una renganza iterible.

Cesemos pues, amados hermanos, de tratar como a un dios de madera, como a mi rey de burlas, al Dios de majestad y de gloria, al rey inmortal de los siglos. No seamos tan temerarios ni tan insensatos que provoquemos contra nosotros fa indigoación y la justicia de un soberano cavo poder no se limita a la vida ni al tiempo, sino que se estiende mas allá de la muerte y por toda la eternidad.

Bespojemonos de nuestros malos anhitos de sacrilegio y de insulto a la majestul de Dios. Unamonos a las verdaderas hijas de Sion, à las alonas religiosas y ficlos: Egredianut, filius Sion. Y en el Dios que adoranos crela Eucaristia, contemplemos con frecuencia al Dios coronado de espitais por los Judios y fleno de oprobios por mestro amor: Et videta regem Salomonem in diademate, quo coronavit illum valere xun: Meditamoste en este estado con una fe viva, adorencide con una piedad sinecra, honrémosle con una finidad profunda, alabicanosle con una devoción afectinos y amenosle con el amor mus ferviento. Convirtamonos sineramente a el, a fin de que, unicadonos a el por su gracia, el día de nuestra conversion sea verdaderamente el día de las delicias de su corazon, supuesto que será tambian el de nuestros desposorios espirituales con el y el de nuestra salvación eterna: In die despasationis tilius, ia die lactific cordiscipi. Asís me.

## DIRECCIÓN GENERAL DE

### CONFERENCIA VIGÉSIMA SEGUNDA.

Las Insignias de la dignidad real de Jesucristo.

Her pacificus magnificatus est super omnes reges terra: cujus cultum desideral universa terra.

El roy parifico escodil a fados lagrayes del mundo en opulmera y en saliduris; y fada la freces dena cur on contro.

(In Vesp. Nativ. ex U1, Reg. 10.)

El reluo de Jesucristo no es político, sino religioso; no es terreno sino celestial; no es humano sino divino; no es temporal, sino eterno. El relno de Jesucristo es su Fe, su Iglesia, su Religion. Engañarse, como los Judios, necrea del carácter y la naturaleza de su relius, es lo misma que engañarse acerca de la verdadera Religion, acerca de la verdadera Iglesia; es perder la verdadera Fe; es perder el verdadero camino de la solvación eterno.

Pues bien, como era de la mayor importancia para nosotros que el Salvador del mundo nos diese una idea clara y precisa de su reino en la tierra, lo hizo no solo con sus palabres sino tambien con susobras. Purque no contento con haber declarado solemnemente que su reino espiritual, establecido en el mundo, se diferencia de los otros reinos en sus principlos, en sus medios, en su fin y en sus recompensas, Regnum meum non est de hoc mundo, consistio tambien en tener, como lo vimos ayer, espinas por corona, un andrajo de purpura por manto real, una vil caña por cetro y las burlas por homenaje; de este modo nos hizo conocer de una manera sensible, nos hizo ver con unestros propios ojos el verdadeno carácter de su diguldad real. El despiego en una palabra toda la magnificencia de su reino, tanto mas pacifico, dulce, humilde, pobre y miserable en apariencia, coanto en realidad excede al de los reves de la tierra : y cuando fue atormentado y escarnecido por los Judios de la manera mas ignomíniosa y mas cruel, se mostro un monarca brillinite y magnifico, objete de los descos y de las esperanzas del universo :

sia, que queda envilecida y deshonrada à los ojos de los herejes por la conducta escandatosa de muchos católicos. Y así como el Señor amo á su Iglesia mus que a su carne, supuesto que entrego su carne à los golpes y à los oprobios por la salvación de su Iglesia, Dilezzi Ecciesión, el trudicit semetipsum pro ea (Ephes. 5); así las heridas, y las ignominias que sufre en su cuerpo místico le causan mas dolor que las que recibio en su cuerpo real; así es que habiendo sufrido estas cou una puelencia inalterable, tomara un dia de aquellas una renganza iterible.

Cesemos pues, amados hermanos, de tratar como a un dios de madera, como a mi rey de burlas, al Dios de majestad y de gloria, al rey inmortal de los siglos. No seamos tan temerarios ni tan insensatos que provoquemos contra nosotros fa indigoación y la justicia de un soberano cavo poder no se limita a la vida ni al tiempo, sino que se estiende mas allá de la muerte y por toda la eternidad.

Bespojemonos de nuestros malos anhitos de sacrilegio y de insulto a la majestul de Dios. Unamonos a las verdaderas hijas de Sion, à las alonas religiosas y ficlos: Egredianut, filius Sion. Y en el Dios que adoranos crela Eucaristia, contemplemos con frecuencia al Dios coronado de espitais por los Judios y fleno de oprobios por mestro amor: Et videta regem Salomonem in diademate, quo coronavit illum valere xun: Meditamoste en este estado con una fe viva, adorencide con una piedad sinecra, honrémosle con una finidad profunda, alabicanosle con una devoción afectinos y amenosle con el amor mus ferviento. Convirtamonos sineramente a el, a fin de que, unicadonos a el por su gracia, el día de nuestra conversion sea verdaderamente el día de las delicias de su corazon, supuesto que será tambian el de nuestros desposorios espirituales con el y el de nuestra salvación eterna: In die despasationis tilius, ia die lactific cordiscipi. Asís me.

## DIRECCIÓN GENERAL DE

### CONFERENCIA VIGÉSIMA SEGUNDA.

Las Insignias de la dignidad real de Jesucristo.

Her pacificus magnificatus est super omnes reges terra: cujus cultum desideral universa terra.

El roy parifico escodil a fados lagrayes del mundo en opulmera y en saliduris; y fada la freces dena cur on contro.

(In Vesp. Nativ. ex U1, Reg. 10.)

El reluo de Jesucristo no es político, sino religioso; no es terreno sino celestial; no es humano sino divino; no es temporal, sino eterno. El relno de Jesucristo es su Fe, su Iglesia, su Religion. Engañarse, como los Judios, necrea del carácter y la naturaleza de su relius, es lo misma que engañarse acerca de la verdadera Religion, acerca de la verdadera Iglesia; es perder la verdadera Fe; es perder el verdadero camino de la solvación eterno.

Pues bien, como era de la mayor importancia para nosotros que el Salvador del mundo nos diese una idea clara y precisa de su reino en la tierra, lo hizo no solo con sus palabres sino tambien con susobras. Purque no contento con haber declarado solemnemente que su reino espiritual, establecido en el mundo, se diferencia de los otros reinos en sus principlos, en sus medios, en su fin y en sus recompensas, Regnum meum non est de hoc mundo, consistió tambien en tener, como lo vimos ayer, espinas por corona, un andrajo de purpura por manto real, una vil caña por cetro y las burlas por homenaje; de este modo nos hizo conocer de una manera sensible, nos hizo ver con unestros propios ojos el verdadeno carácter de su diguldad real. El despiego en una palabra toda la magnificencia de su reino, tanto mas pacifico, dulce, humilde, pobre y miserable en apariencia, coanto en realidad excede al de los reves de la tierra : y cuando fue atormentado y escarnecido por los Judios de la manera mas ignomíniosa y mas cruel, se mostro un monarca brillinite y magnifico, objete de los descos y de las esperanzas del universo :

Bajo este punto de vista nuevo e importante dehemos considerarhoy el inclable misterio de la coronacion de espinas de nuestro Salvador, misterio de magnificencia y de gloria para el, misterio de explacion y de salvacion para nosotros.

Nostros verumus en el como en tanto que los satélites de la injusticia y de la Hrania insultan, profanan y ponen en ridiculo la la dignidad real de Jesucristo, no hacen otra cosa que establecerla, consignarla, y darnosla a conocer en toda su grandeza y su magnificencia: Rea paerferas nagaificatus est super omnes reges terro,

Esta consideración tendra por objeto decidirnos a tributor el homenaje de nuestra fidelidad y de nuestro amor al piadoso monarca que arrebata todos los coruzones: Lujus vultim desiderat universa tecra.

### PRIMERA PARTE.

Si la horribie aglomeracion de tormentos y de ultrajes que Jesus sufrio en su coronacion de espinas hubiera recaido sobre el mas inccuo y el mas vil de los hombres, no podría sin embargo legres el relato de que ellos hacen los Evangelistas sin estremecerse de horrory sin moversea compasion. ¿ Que sera pues si se reflexiona que el que fue tratado de ese modo tan harbaro era el inocente y adorable Hijo de Dios? Es seguramente un gran espectaculo el de ver al Hijo de Dios, objeto de las complacencias eternas de su Padre celestial, de las adoraciones de los angeles y de las esperanzas del universo, sentado aliora sobre una innoble piedra, todo cubierto de heridas y vertiendo sangre, ¡ Comtempiadie! Su frente está cenida con una horrorosa guirnalda de espinas agudas que traspasan por todas partes su cabeza; un andraĵo insultante de vieja purpura cubre apenas sus espaldas; una caña ignominiosa, simbolo de la flaqueza, deshonra sus manos; se halla rodeado de una turba de soldados y de arqueros que, con todo el faror que les inspira su ferocidad infernal, le dan les mas terribles golpes ; clavan cada vez mas las espinas en su cabeza, lileren sus mejillas adorables con crueles hofetadas, manchau su rostro con salivas, y se accrean despues unos tras otros a ofrecerle de rodillas el tributo de sus adoraciones burlescus; despues, con mil impuros sarcasmos, se mofan de él saludandole como rey. 10 envilecimiento, 10 degradación de la majestad de Dios! | Ah | es demasiado cierto, dice el Antioqueno, que las iniquidades LAS INSIGNIAS DE LA IGNIDAD REAL DE JESUCHISTO. 361

que cometieron contra el Hombre-Dios en estas circunstancias llegarou a su colmo; que él sufrió las ignominias mas atroces que pueden imaginarse, que bebio basta la última gota del terribie cáliz del ultraje y del desprecio, mil veces mas amargo que el cáliz del dolor [1]. Entonces se cumplió á la letra el oraculo del Rey Profeta: Que el Mesias seria cubierto de oprobios; que seria tratado como la afrenta de la humanidad, como el desbecho del munto, que le abrumanian con ultrajes y con insutos tales como jamas se hicieron á niagun hombre, ni aun a ningun gusano de la flerra [2].

Mas no nos detengamos en las apariencias; no miremos con los ojos carnales de los Judios las atroces ignominias del Saivador del mundo : consideremoslas con los ojos del espiritu, y lejos de escandalizarnos, senliremos erecer y lortificarse nuestra fe a vista de este espectáculo. En efecto observemos en primer lugar, dice S. Leon. que ni le crueldad de los hombres, ni el furor de los demonios hubieran podido cometer esos atentados contra la augusta persona de Hijo de Dios, si él no lo bublero permitido; y que si Jesucristo sufrio tan horroroso comulo de ignominias y de dolores fue porque espresamente lo quiso así (3). Observemos tambien, uñade S. Geronimo, que del mismo modo que Caifás, aunque pontifice implo, profetizó la muerte de Jesus sin suber lo que decla, así tambien los soldudos del pretorio le llenan ahora de oprobios y dolores sin saber lo que hacen, y mientras que ellos creen saciar su sacrilego furor, ejecutan. ciegamente les designios admirables de Dios, y nos preparan à nosotros los cristianos el cumplimiento de los mas consoladores misterios (4); porque esas horribles invenciones de erueldad sirven, contra la voluntad de los que la practican, para darnos una verdadera idea de la naturaleza del reino de Jesneristo, cuya gloria celipsa à la de todos los demás reinos. Esos actos ejecutados para pouer en ridiculo su dignidad real son por el contrario los signos mus espresivos, las pruebas mas ciertas, los atributos mas fieles de ella; de modo

<sup>(1)</sup> Que Christo per annuam contumeliam illata sum, all summum contumeliarum contume bastiginus persynerum (In More.)

<sup>(2)</sup> From them may terrified from homo topprohesion hominum etablication lebis

<sup>(3)</sup> Quidquid Domino illusiunis et contuncias, quidquid vexationis et pame iniulii faços impiorum, totum est de voluntate enceptum. (Seem. VII. de. Porci) (4) Quomodo Giafata dicit: Opartet, nescions quid diceret: sic inti quecumque ecentut, finet alla mente fecerial, nobis tanno, qui credimus, sacramente pracuecunt. (in Metto.)

V. DE R. III.

262 LAS tradocted a prenospreciada es esta dignidad dique cuanto mas se descultre a los ojos de la verdadera fe en toda su magnificancia y en todo su espendor: Rest pacificus magnificatus est super onnes regas terros.

En efecto, Jesucristo es rey; mas un rey que no prometo a sus subditos durante esta vida otras recompensas de su felicidad y de su amor que ignomicios, persecuciones, sufrimientos y ernees. El es rey; pero no concede el honor de su presencia ni el favor de su amistad sino à les que renuncian à si mismos y estan prontos à sufrir por su amer todos los dolores, todas les injurias y todos los martiries. El es rey ; pero lo es con especialidad de las almas affigidas por la tribulación. El es rey : pero lo es de aquellos que caminan por la senda estrecha de la salvacian, donde no se encuentra otra cosa que los vértigios de su sangre, la esterilidad de las lágrimos, los úbrojos de la mortificacion y las espinas de la penifencia. Por consiguiente, sicudo necesario colocar en la cabeza de este rey una corona que indiense y primera vista el carácter de ma soberania tan nueva y tan diferente de lu de otros monarcas, ¿ que corona podio imaginarse que fuese mas conveniente, mas adecuada y mas espresiva que una diadema de espinas i Una corona de oro le hubiera asemejado à un rey de la tierra ; una cerona de flores le hubiera becho parecer un rey volupiueso; una corona de laorel le habiera representado como un rey conquistador que hubiera semetido los pueblos por las armas, Todas estas coronas mas honoriticas en apariencia le hubieran deshonrado en reatidad; eltas hubieran hecho de el un rey hombre, un rey de este mundo. La corona de espinas por el contrario le procinena un rey de dolores, que sin embargo encuentra subditos que le adoren, le sirvan y le umen y se crean dichosos en sufrir con el y morir por el. Asi pues, mientras que esta corona le degrada y le envirece al parecer, no obstante, al indicar el verdadero caracter de su dignidad real, le houra, le ensalza y le hace parecer lo que es en realidad, es decir un rey nuevo, un rey singular, un rey superior a los demas, un rey del cielo, un Rey-Dios : Rex pacificus magnifieatus est super offines reges terra.

Ved aqui por que hablaron los profetas con tauta complacencia y Ved aqui por que hablaron los profetas con capritu coronado a tanto honor de la diadema con que vieron en espíritu coronado a tanto honor de la diadema con que vieron en espíritu coronado a tanto de la diadema con Jesus. Esta es una corona horrible e rona formada de piedras preciosas (1); esta es una corona horrible e

LAS INSIGNIAS DE LA DIGNIDAD BEAL DE JESUCHISTO. 563 informe, y ellos la presentan como corona de una hermosura divina, que forma la joya mas preciosa del remo del que la lieva (1); esta es una corona que parece un embiena de demencia y un instrumento de dolor, y ellos la llaman la corona de la sabiduria de Dios y del verdadero gozo de su corazon (2); esta es finalmente una corona vil, humillante y despreciable, y ellos la llaman del oro mas brillante, adornada de perlas, y que lieva las senales de la santidad, de la

fuerza, del poder, de la grandeza y de la gloria de Dios (3). En segundo lugar, Jesucristo vino á fundar su reino, no por la fuerza de las armas, sino por los afractivos de su gracia : no esparciendo el terror, sino travendo la paz; no halagando los sentidos, sino arreliatendo los corazones; no empleando la violencia, sino prescribiendo el amor. Jesucristo vino à someter los sabios por la locura, los robustos por la enfermedad, los fuertes por la flaqueza, todo cuanto el mundo tiene de mas grande, de mas majestueso, y de mas poderoso, por lo que hay en él de mas fragil, de mas vil, de mas despreciable y de mas nulo a los ojos del mundo; en una palafiga, el vino a vencer a sus enemigos, muriendo por ellos [4]. Pues bien, que otra cosa mejor que una caña, el mas vano, el mas dexible y el mas fragil de todes sus vegetales, podia figurar la debilidad accirente de su poder, la nulidad visible de su imperio, el caracter especial de su reine, en el que el rey se basta a si mismo, y que se estiende y triunfa de todo por los medios mismos que debieran al parecer destruirlo?

Los Judios, de espíritu grosero y de corazon carnal, instruidos por los profetas de que el Mesias debia ser rey, y un rey grande, creyeron que este rey, prometido tantos siglos antes, debia, como los otros soberanos de la tierra, imponer tributos, amontonar riquezas, levantar ejercitos, alcanzar victorias, destruir ciudades, coaquistar imperios, subyugur naciones, hacer temblar la deerra y estander su godar político por todo el mundo. Y como habían notado que assueristo no hacei mada de esto, sino que por el contrario le veian humilde, pobre, manso, pacifico, mortificado y penitente; lejos de reconocerle por Mesias y Salvador; le negaron y le crucifica

<sup>(1)</sup> Possisti, Domins, super capat ejus coronam de lapide pretiono. (Pr. 20.)

<sup>(1)</sup> A cipiet reguum decoris, et dia lema speciar. (Sup. 5.)

<sup>(2)</sup> Carona supientie, et exultationes coronavit illum. (Ex Brest)

<sup>(3)</sup> Corona autra super mitram ejus, expressa signo sanctitatis, et gloria honoris, et opus virtatis, (Eccli. 45.)

<sup>(4)</sup> Infirma mundi cligit Deut, ut confundat fartia, et contemptibilia mundi, et es quæ non sunt, ut en quæ mut destrucret, (I, Cop. I.)

caron como a un vil esclavo. Es decir, que aquellos insensatos le despreciaron por la misma razon que tenian para reconocerle y hacerte el objeto de sus adoraciones. Perdonad, Señor : si hubierais venido al mundo como los Judios carnales os aguardaban y os aguardan todavia, rodeado de pompa, de esplendor, de riqueza y de todo el prestigio del poder real, nosotros, cediendo à la fuerza materiat, os hubidramos temido como a nuestro conquistador, pero no os hubiéramos amado camo a nuestro Salvador. Vos hubierais sacado de nosotros contribuciones de dinero, pero no hubierais obtenido el homenaje de nuestro corazon. Nosotros os hubiéramos obedecido como a un rey, pero no os hubileramos adorado como a un Dios. Por el contracio, al veros desnudo y abatido, sin fuerza ni defensa, sin otras armas ni otro cetro que una caña ignominiosa, simbolo de la eruz; al ver que convertis, quando os agrada, esa caña en cetro de hierco, y los cetros de hierco de los reyes de la tierra en fragiles canas, que reducis a polvo las tronos mas poderosos como si fueran vasos de barro, y que derrotais a los monarcas mas formidables que osan insultar la bamildad, la flaqueza, la mansedumbre y la paciencia de vuestra Iglesia (1); entonces concebimos la mas alta idea, la admiracion mas grande y el respeto mas profundo acerca de vuestra persona y de vuestro poder. Porque asi como el numero de los soldados y la facrza de los escudos de bronce que vomitan la muerte, son una prueba de la debilidad de los reyes de la tierra, supuesto que necesitan todos esos medios para contener à sus subditos y triunfar de sus enemigos, del mismo modo la cana, con que vos mudais la faz del universo, nos prueba que cuanto menos necesitais del brazo de otro, tanto mas podereso sois por vos mismo, y cuanto menos teneis del poder de los otros reyes, tanto mas superior sols a ellos; finalmente que ellos son hombres, y vos sois Dias : Rex proficus magnificatus est super omnes reges terre.

En tercer lugor, la purpura fue siempre y en todas partes el distintivo de los reves. Por consiguiente si hubieran puesto sobre las espaidas de Jesocristo una purpura nueva, brillante por la viveza de su color, y espiendida por la riqueza de sus alornos, esta purpura, dice S. Geronimo, á pesar de que le hubiera hourado y distinguido en apartencia, lo hubiera sin embargo presentado al mundo como un rey semejante a los demás reyes, cuya purpura esta enrojecida muchas veces con una sangre derramada con injusticia y con furor,

LAS INSIGMAS DE LA DIGNIDAD REAL DE JESUCRISTO. 365 y esto los bace formidables. Mos cuando se le cubre de un giron de purpura desechada como imitil por los reyes de la tierra, enrojecida solamente con la sangre de sus heridas, este andrajo tan despreciable y tan vil nos anuncia claramente que Jesucristo es el verdadero y el único rey, ungido y consagrado con su propia sangre, y que derramando su sangre preciosa y dejando desgarrar su carne inocente, es como debia fundar y estender su reino. Este harapo nos anuncia un rey único, que debia ir seguido de una multitud inmensa de mártires generosos, los cuales triunfarian con el, no dando la muerte à sus semejantes, sino sacrificando su propia vida; y ved aqui por que este es el verdadero manto real, el unico que conviene à su dignidad soberana, el que le honra y le distingue entre todos los reyes, sin embargo de degradarle al parecer; el único que le coloca sobre todos los monarcas, manifestándonos elaramente la estension de su poder, la magnificencia y la ternura de su caridad :

Rex pacificus magnificatus est super omnes reges terra. Notad tambien que en el momento mismo en que el se adorna con esta vestidura de ignominia, figura el misterio de su reino. En efecto, el Evangelista observa que los soldados, notes de cubrirle con este estraño vestido, le despojaron de sus propias vestiduras. Las vestiduras que tenia Jesneristo, dice San Geronimo, eran el emblema de la nacion judia en cuyo seno habia nacido; mas la purpura que los soldados romanos echaron sobre sus espaldas fué el simbolo de la Iglesia de los Genfiles, recogida, como el múrico de donde toma su color de purpura, en medio de los mares y de los escollos. Así pues Jesueristo que permite se le despoje de sus vestiduras tejidas por manos de sus padres los Judios, y que se deja cubrir con la purpura por manos de los Gentiles, representa el Salvador que se despoja en este mismo instante de la sinagoga y se viste de la Iglesia, descrinando a los Judios y adoptando á los Gentiles. (Ogrande y del cioso misterio l') quien hubiera creido jamás que este nuevo motivo de verguenza para el fuese un secreto de su misericordia para con nosotros! Si, continua S. Geronimo, así como con la caña que tiene en su mano firma la condenación de los Judios, así tambien al despojarse de sus vestidures ejecuta esta sentencia, pues que repudia à los Judios y adopta en su lugar à los Gentiles, cuyas obras de sangre estaban figuradas de una manera tan perfecta en la purpura con que él se cubre (1).

<sup>(1)</sup> Regerens in virga ferrea, et tanquien vas figali confringes cos. (Pr. 2.)

<sup>(1)</sup> In clamyde coccinea opera gentium cruenta sustentati (In Matth.)

Raab, esta mujer idólatra que vio la luz en medio de los Gentiles, tuvo ladicha, dice Origenes, de ser la unica que se libro de la roina de su patria por haber dado asilo en la ciudad de Jerrico a dos envindos de Israel encargados de esplorar la tierra prometida, y efla debio su salvacion à una tira de purpura que, atada a su ventona, indicata su habitacion, y de este modo la hizo respetar por el pueblo vencedor. Pues hien, Raab, cu estas circunstancias fue una figura profetica del misterio de que tratumos. En efecto Raab representó entonces la Igiesia de dos Gentiles; ella figuro la Iglesia de Roma enstima, que se salvio de la destrucción de Roma pagana por inbec acogido à S. Pedro y S. Peblo, y haberse puesto hajo la protección de estos dos liustres enviades, esploradores ficles de la veriadera tierra prometida que es el cielo, enarbolando la bandera roja, es dede la feva la pasion y muerte de Jesucristo, y colocando su esperanza en el mérito y en el fruto de sus ignominias y de sus posas (1).

Mas al encargarse Jesus de esta Iglesia de los Gentiles, la adopto para siempre, porque el habia prometido al mundo por hoen de David que enservaria perpétuamente en su memoria y mas aun en su carazon la sottigua Raub de los Gentiles, hecha cristiana, la antigun Babilonia corrompida, hecha santa, y que la haria la senora de todos los que quisieran conocer sa nombre (2) ; de modo que todos aquellos que cran estraños al reino de Dios, aunque fuesen mas barburos que los Tirios, y mas cargados de crimenes que los Etiopes, se encontrarian un dia reunidos y salvos en el seno de la ciudad celebre, que se salvaria por la pasion del Señor (2), ¡O Roma! jo ciudad afortunada! jenān diehosu eres enhaber sabido conservar hasta hoy esas privilegios de misericordia, y en haber vestido a Jesucristo, con los millares de riodadanos que has ofrecido al martirio por la fe, de una purpura preciosa, digua de veneracion y de amor, y muy diferente de la purpura irrisoria con que el instito y el odio le cubrieron en su pasion! En efecto, les triunfes de les santos mártires son, dice S. Gerónimo, como una púrpura espléndida de que se viste Jesucristo, y como un trofeo de que se gioria (In Watth . 10 diction Roma, que has conservado respecto a lo LAS INSIGNIAS DE LA DIGNIDAD REAL DE JESUCRISTO. 387 pesado esta gloria intacta! ¡ pero mas dichosa aun si por tufidelidad la conservas tambien en lo futuro!

Finalmente, el reino de Jesucristo se distingue por el menosprecio de los bienes del mundo; su imperio es el de la humidad, de la dulzura, de la paciencia y del perdon en presencia de los insultos, de las blasfemias y de las persecuciones dei mundo. Y  $_{\rm C}$ por qui otro medio podía nuestro Rey y Senor hacernos comprender mejor el espiritu de esta legislación sublime que reciblendo bofetadas y salivas por tributos; adoraciones burlescra, imprecaciones, sarcasmos y blasfemias per homenaje, y sufriendo todas estas pruebas con una mansedurabre inalterable y una pociencia divina ?

Por consiguiente, solo con verie asi degradado y despreciado sahemos al momento quien es, y lo que ha venido à hacer y esseñaren el mindo; nesotros conocemos que es soberano de un reino que nu pertenece à este mindo; nosotros conocemos al momento las condiciones con que podemos ser admitidos en este reino misterioso y divino, las leyes que es necesario obsevan en el, las obligaciones que es necesario complir, las virindes que es necesario praeticar, y las recompensas que deben esperarse. El espectáculo de Jesucristo, reducido à este miserable estado de humillación y de dolor, nos predica su Evangello, y este ejemplo nos instruye tan eficazmente como sus palabras.

Ved aqui pues la diguidad real de Jesucristo anunciada y probada de una manera autentica por los mudios mismos con que pretendieros pomerla en ridiculo. Ved aqui a sus encuigos, dice S. Ambrosio, que se encargan de darnos una verdadera ides de la naturaleza de su reino, y que, en el tiempo mismo en que no creen en el, ie conficsan por medio de las ignomintas con que le abruman, le homan cuando le despreciau, y en el momeuto mismo en que la humillan, contribuyen a exaltarlo; revistiéndole con las insignias que obligaram un dia a los puebios à obedecerte como rey; a coronarie como venerdor, à respetarle como Schor, y a adorarte como verdadero

L'Acontecimiento auevo y estraordinario! Si todos los sabios y todos los filosofos del mundo, reunidos en congreso despues de haber conocido el espiritu de la religion de Jesucristo, hubiesen tratado de determinar las insignias con que convendría anunciar su sobera-

<sup>(1)</sup> Illa outem coccinea clamya myaturium erat quod acripium est in Josus, quad ad salutem Irabuit illa Rash. Pros succipiena Dominus coccineum clamydem in su summiorm foundi succepit. Tract. 35. in Manh.)

<sup>(2)</sup> Memor ero Bank et Bilaylonis scientium me.

<sup>(3)</sup> Ecce abenigenc, et Tyrus, et populus Enopum hi fuernat filic. (21, 86.)

<sup>(1)</sup> Et al corde non credentt, Christo tamen suus non defuit honor; salutatur nt 182, commainr ut victor, adoratur ut Deut. (In Linc.)

nia, no hubieran podido seguramente encontrar otras mas perfectas ni mas espresivas que las que le confirieron sus mismos verdugos. Porque las invenciones de su ciego furor tienen el sello de una Providencia superior y secreta que preside a sus consejos erucles para hacerios servir à sus misericordiosos designios. Ellas nos demuestran que en todo cuanto ellos hacen, obedecen ciegamente a una inspiracion divina, que no comprenden, y que concurren sin saberlo, dice S. Acustin, a hacernos ver en Jesucristo un rey que reina por su propia flaqueza, que se hace adorar en sus oprobios mismos, y cuyo imperio, que no es de este mundo, triunfara desde luego del orgullo del mundo, no por la fuerza de las armas, sino por la paciencia y la humildad de los sufrimientos (Tract. 116, in Joans.

¿ Y que importa á la verdadera fe que este rostro divino se muestre acardenalado por las bofetadas, manchado con las salivas, disfigurado por las heridas, y todo cuhierto de sangre? Esta es precisamente la causa por que este rostro sagrado es el objeto de los deseos y del amor de toda la tierra. La deformidad de aquel à quien los profetas habían llamado el mas hermoso de los hijos de los hombres, y que al presente ni aun siquiera tiene la figura bumana, maniflesta, observa S. Agustin, cuán horrible era nuestra fealdad ûntes de que la gracia, descendiendo de sus labios, viniese a hermoscarnos, ¡Ah! la Iglesia de los Gentiles, la esposa cuya allanza hobia el venido a buscar, era tan disforme que no inspiraba a Dios mas que repugnancia y horror. ¿ Qué hizo pues este divino amante? El consintió en ser desfigurado de tal manera que pudiese merecer una esposa tau horrible, para aplicarle despues el mérito y la gracia de su hermosura divina (In. Ps. 103).

Mas en tanto que la esposa, o la gentifidad, rica de atractivos esteriores y de gracias corporales, tiene interiormente una fealdod repugnante, la deformidad del esposo celestial es por el confrario solo esterior y aparente, y sirve de velo à la hermosura interior de su alma, de la que ella es una prueba, por que es el efecto de una ternura indecible, de una dulzura divina y de una caridad infinita. Ved aqui por que, anade S. Augustin, en el estado deplorable en que los verdugos habían puesto a Jesucristo, les pareció despreciable, odioso y disforme, porque ellos no tenian ojos para ver, ni corazon para sentir los encantos inestimables de su belleza divina. (In. Ps. 127.) Pero vosotras, almas verdaramente cristianas, vosotras, esposas fieles del Cordero sin mancha, vosotras ilustradas con su luz y penetradas del fuego sagrado de su amor que os hace conocer la hermosura de su corazon , vosotras no debeis dejar de contemplar a Jesucristo coronado de espinas, ultrajado por las bofetadas, deshonrado por las salivas, y todo vertiendo sangre; y en las facciones alteradas de su rostro adorable, en esos contornos delicados tan cruelmente deteriorados, en el estado miserable de su persona, que sirve de pretesto al orgullo para despreciarla, y á la incredulidad para ponerla en ridiculo ; debeis vosotras descubrir una belleza divina que os encante y os inflame de amor por el (1). Por que este misterio de ignominia y de dolor en el que el sacrifica sa dignidad sujetandola a lo que hay mas indigno de la majestad de Dios, es el mas propio para manifestarnos el amor de Jesucristo para con nosotros, su deseo de cautivar nuestra confianza, y el precio con que compra nuestras desventuradas aimas.

No dejemos pues de apreciar el beneficio de este gran misterio en la admiración de un espiritu ilustrado por la fe, y de pesarlo en la balanza de un corazon agradecido ; y nesotros nos convenecremos de que por lo mismo que Jesucristo parcein tan despreciable á los ojos carnales, á los ojos de la fe tiene una belleza divina, digna de todo nuestro amor : Cujus vultum desiderat universa terra!

#### SEGUNDA PARTE.

Al darnos à conocer Jesucristo que es verdaderamente rev. ha querido indicarnos tambien la clase de subditos que deben ser los cristianos, y por lo que ha sufrido por nosotros, nos ha mostrado lo que nosotros debemos hacer por el.

Su corona es de agudas espinas ; y en vista de esto, ¡que monstruosidad, qué verguenza, dice S. Bernardo, que los miembros de uma cabeza que sufre, que los súbditos de un rey coronado de espinas scan flojos, afeminados y voluptuosos (2)! Es necesario pues que depongamos a los ples de nuestro amado monarca la corona de resas profanas, tejida por los pensamientos lascivos, por los deseos amhiciosos, con la que los partidarios del mundo, los súbditos de Sa-

<sup>(1)</sup> Illud ipsum, quad derident superbi, inspicite quam pulerum sit. (De S. Firginital, 54.)

<sup>(2)</sup> Podest, sub spinoso capite, membrum esse delicatum. (Serm, in Fest. Omo.

tanas estan tan dispuestos à adornarse en los dina fugitivos de esta vida mortal; es necesarlo que mosotros dejemos de decir con esos insensatos de quienes habia la Sabiduria; ¡Coroniemonos con las rosas de los placeres; apresuriemonos a entregarnos hoy à los goces sensuales; porque la muerte vendra à herirnos mañana (1). Arrojemos lejos de nosotros la corona de corrupcion y de orgulto que Dios ha maidecido por boca de Isass, cuyas flores muy pronto marchitas ocultan venenosos insectos, y cuya gloria efimerar se convertira un diacama Ignominia eterna (2). Apresaremonos por el contrario, dice Teodificto, à coloque en auestra cabeza la guirnalda dolorosa de nuestro Rey y Salvador, procurando corquarnos de las espinas de una vida aistera, mortificada y pura [3].

Chamos nuestra frente, santificada por el bautismo y adornada por la confirmación, con las espinas de santos pensamientos, meditando frequentemente sobre los horrores de la muerte del pecador, la severidad de los divinos juiclos, el rigor de las venganzas de Dios, lacternidad delas penas y las penas de la eternidad. Sí, estos pensamientos son dolorosos y amargos; extos pensamientos son espinas, pero espinas que curan el espíritu mortificado la carno; espinas que sos proporcionan la paz del corazon, conduciendonos à la santa tristera de penitemos; espinas, que al mismo tiempo que reprimen las pasiones, hacea germinar en nosotros los lírios de la santa pureza y los fruitos de todas las virtudes que son la sanetificación de Dios. Super ipsan cultem efforcia sonetificatio men. Ps. (34.).

En secundo lugar, Jesueristo está desnudo: todo su vestido consiste en un andrajo de púrpura que cubre apéras sus espadas. Por consiguiente es muy poco decoroso que los subditios de un rey tan pobre procuren con tanto ardor brillar por el lujo y la pompa de sus vestidos, que pueden muy bien distinguirnos à los ojos del mundo, pero que nos basen mas pequeños y despreciables a los ejos de los angeles, é indignos de figurar en la comitiva y en la corte de de Jesueristo. Procuremos siempre en nuestros vestidos la propiedad y la decencia; pero jamas el lujo, el brillo ni la indecencia. Procuremos vestir nuestro cuerpo con la sencillez y la modestia cristiana, y con la purpura del santo pudor que nos hace agradables LAS USSIGNIAS DE LA DIGNIDAD REAL DE JESUCHISTO. 371 à los ojos de Dios, y que es un adorno tanto mas precioso, cuanto mas rara es hoy esta virtud y mas depreciada de los hombres.

En tercer lugar, en las manos de Jesus ponen a manera de cetro una fragil cana, emblema de la locura y de la flaqueza, y sin embargo el no la rechaza, el no la arroja lejos de si, sino que la estrecha entre sus manos como un cetro de gioria. Así pues, nosotros que somos sus subditos, no debemos ruborizarnos de presentarnos ante el mundo armados con la cana de la locura aparente de Dios. No depemos avergonzarnos, sino por el contrario gloriarnos, a ejempio de S. Pablo, de ser mirados por amor de Jesucristo como locos, como hombres débiles. (1. Cor. 4.) El destino del justo en la tierra es ser ridiculizado por el mundo a causa desusimplicidad.(1) Pues bien nosotros, subditos de un rey, que lleva en sus manos el emblema de la debilidad, debemos cuidarnos poco de tales burlas y de tales censuras. Que el mundo nos desprecie todo cuanto quiera, por causa de nuestra fe, y por muestras obras de piedad ; que diga que el defecto de luces y la falta de fuerza y de valor nos tiene bajo el imperio de las preocupaciones ; que se ria de la delicadeza de nuestra conciencia, de la austeridad de nuestras costumbres, de la modestia de nuestras miradas, y de la gravedad de nuestros discursos ; que nos confunda entre la turba de necios, y nos llame, si quiere, personas toscas, insensibles, escrupulosas é hipocritas ; que nos reconvenga por nuestro espiritu de retiro y nuestro aislamiento del siglo profano; que nos trate como insensalos porque hacemos à la humildad y à la mortificacion de la cruz el sacrificio de la hermosura, de la juventud, de la fortuna, de todas las delicias sensuales y de todas las comedidades de la vida ; que nos desprecie en fin, como fragues cañas : en cuanto á nosotros, no debemos avergonzarnos de muestras virtudes delante de los hombres que no sahen avergonzarnos de sus desordenes; debemos hacernos superiores a estas injustas censuras, y repetir con S. Palilo: a ¿Que me importa el mundo y sus juicios 2 Dios ve mi corazon. Dios es el que debe decidir sobre mi eterno destino, yo no temo mas que sus juicios. » [1. Cor. 4.] A vista de esta santa fortaleza, ¿quién uo reconoce en cila la verdadera fuerza de espíritu, la elevación y la nobleza de sentimientos, la grandeza de un alma libre, y esa independencia de corazon que la verdadera religion inspira ? Ubispiritus Domini, ibi libertas. [II. Cor. 3.] Por esto es por lo que

<sup>(1)</sup> Coronemus nos rosis antequam marescent. (Sop. 1.)

<sup>(2)</sup> Vac coronae superhiae cheiis Ephraim, et flori decidenti gloriae exultationis eput. (7s. 38.)

<sup>(3)</sup> Stimanus et coronam spineam; id est, festimenus corunari vita arc'a abatimentia et puritate. (In Marc.)

<sup>(1)</sup> Derideiur justi simplicitas, (706,12.)

vosotros, cristianos sinceros, á quienes mira el mundo como cañas fragiles y despreciables, sois verdaderamente fuertes columnas, y vuestra simplicidad, que nace de Dios y que el mundo trata de locura, es la obra maestra de sabiduria entre los hombres : Quad stultum est Dei, sapientius est hominibus | I. Cor. 1.); en tanto que los partidarios del mando, que aparentan ser espiritus fuertes y almas generosas, son en realidad hombres sin energia, espíritus cobardes y degradados, almas bajas, porque sacrifican cuanto el hombre tiene de mas noble y de mas independiente, el espiritu y el corazon, en los que solo Dios puede mandar. Si, ellos sacrifican la fe, la religion, la piedad, el deber, el reposo de la conciencia, Dios, el alma y la eternidad al deseo de agradar al mundo, o al temor de ofender à ciertos jovenes libertinos, o à ciertas mujeres sin pudor, cuya amistad es una deshonra y cuyas alabanzas son un verdadero vimperio. Si, ellos sacrifican sus mas caros intereses y sus obligaciones mas importantes à los caprichos del mundo, a las bajas exigencias de los respetos humanos. Por consiguiente, mientras que parecen firmes columnas y árboles majestuosos, no son en realidad otra cosa que frágiles cañas, dignas de lástima y de desprecio, porque la sabidaria de este mundo es una locura à los ojos de Dios (1).

Finalmente, Jesucristo es insultado con homenajes fingidos y adoraciones burlescas; su soberania es vilipendiada y su divinidad ridicalizada; y el sufre estos ultrajes con una calma inalterable, con una paciencia invencible. Así pues nosotros, subditos de un rey cubierto de tantos oprobios y sin embargo tan pacífico, sujeto a tantos tormentos y sin embargo tan resignado, debemos reprimir en nuestro interior la sed devoradora de honores, de distinciones, de alabanzas y de lítulos. Nosotros debemos abogar en nuestros corazones el desco ambieloso y desenfrenado de elevárnos sin meritos, de dominar à nuestros inferiores y de eclipsar à nuestros iguales. Nosotros debemos renunciar a ese espiritu de altaneria que hace que no podamos sufrir ni perdonar, no solo las ofensas, sino ni ann los daños involuntarios que nos hacen auestros hermanos.

Yed aqui, amados hermanos ; los condiciones con que podemos ser reconocidos por verdadores subditos de un rey pobre y afligido; ved aqui los tributos que el exige de nosotros, los homenajes que el agradece, y a los que dará, sus recompensas eternas. Pongamos

LAS INSIGNIAS DE LA DIGNIDAD REAL DE JESUCRISTO. 373
pues nuestras obras en armonia con nuestra fe. No nos contentemos con adorar a Jesucristo como Dios, con saludarle como rey con
nuestras palabras; sino, por el contrario, representemos en nuestra
conducta sus humillaciones y sus dolores, y Jesucristo nos recibira,
en el dia de nuestra muerte, en su reino, donde nos hará participar de
sus consuelos y de su gloria; ¡ Oh I entonees nosotros esclamaremos
con verdad: El rey pacifico ha desplegado en mi favor la magnificencia de remuneraciones, que no pueden desplegar los reyes de
la tierra, y yo podré contemplar con una felicidad eterna el osstro
divino que uscita los descos y forna las delicias del universo: Rexpacificas magnificatus est super omnes reges terras: enjus vultum
desiderat universo terra. Así sea.

MA DE NUEVO LEÓN

DE BIBLIOTECAS

### CONFERENCIA VIGÉSIMA TERCERA.

La Sentencia de muerte de Jesucristo.

Captabunt in unimum Justi, et sanguinem innocentem consermatune.

Les mafvades se soligaren contra le vida del Juste, y condenaron la sengre inocente.

(\$5, 95.)

La verdad encuentra ordinariamento tres clases de enemigos en las personas que tienen la mision de defenderla : los anos la persiguen con furor, los otros la tratan con desprecio, y los otros en fin la sacrificam à su debilidad. Los primeros se mueven por el interès, los segundos por el orgullo, y los ultimos por la política. Y anque las causas sean diferentes, el efecto es sin embargo igualmente funesto; es decir que la verdad encuentra mas perseguidores que martires en los hombres que debieran defenderla, y que ella estimadada con frecuencia por las manos de los mismos que debieran hacerla reinar.

Ved pues este triste destino de la verdad en la augusta persona de Jesucristo, que ha dicho de si mismo que no solo es el maestro y el oraculo de la verdad, sino que tambien es el tipo visible de la o mas bien que es la verdad subsistente y personificada : Ego supervitas. Su causa se presento en tres tribunates diferentes : en el de Calias, en el de Herodes y en el de Pilatos. En todos ellos fué proclamada legal y públicamente la santidad y la inoceacia de su vida. V sin embargo el Hijo de Dios, la verdad por esencia, es perseguido en el Santiodrin con una crueldad inaudita, es orgulosamente ridiculizado en la Corte, y cobardemente sacrificado en el Pretorio. Estos tribunates infames conspirun todos tres remidos à cumplir esta profecia de David : Que hombres diversos, con un mismo objeto, aunque por diferentes causas, se coligarian contra la vida del Justo por escelencia ó del Mesias, y que condenarian ó harjan derramar

la sangre reconocida por inocente y pura : Captabunt in animani Justi, et sangvinem innocentem condemnabunt.

Ya hemos visto como se cumplio este horrible misterio de iniquidad en el tribonal de Calfas y en el de Herodes; dirijamonos hoy al tribunal de Pilatos. En el veremos como la sangre del llijo de Dios es condenada cobardemento a ser derramada, y la vida de Jesucristo a ser saerificada. Llenos de horror al ver la enorme injusticia con que los Judios quitan la vida a Jesus por medio de sus calumnias, nos guardaremos bien de desgarrar la reptitacion de nuestros projimos con nuestras murmuraciones.

### PRIMERA PARTE

Es necesario convenir, dice S. Agostin, que Pilatos se valió de todos los medios posibles para librar al Salvador de las manos y del furor de los Judios, á escepcion del medio único que podía producir efecto, es decir la tirme resolucion de preferir la verdad a la política, y la justicia a los respetos humanos.

En efecto, despues de haber agotado inutilmente todos los recursos, hace el último esfuerzo. Toma á Jesus de la mano, y le conduce al baleon desde donde acostumbraha habiar al pueblo : Ved aqui, dice a los Judios que estaban en tumulto, ved aqui yo os le presento por ultima vez, para que os acabels de convencer de que yo no encuentro en el crimen alguno : Exivil ergo ilerum Pilatus foras, et dieit eis : Ecce adduco vobis eum foras, ut cognoscutis quia nuttam invenio in co causam. ¡Y en este mismo tiempo aparecio en lo alto del palacio el Redentor I... El tiene en su cabeza su horrible diadema de espinas ; el giron de purpura con que le habían vestido por irristen cubre sus espaldas ; el tiene ca sus manos una vil caña ; su rostro esta lodo acardenajado y manchado con las impuras salivas, y de todo su cuerpo, desgarrado por los azotes y acrivillado de heridas, corre la sangre en abundancia : Exicit ergo Jesus, portans coronam spineam, et purpureum vestimentum. Qué corazones no se hubieran enteruccido, que bestias feroces no se hubieran amansado a vista de este espectaculo? En efecto, la esperanza de ablandar aquellos duros corazones fue la que hizo á Pilatos, como dice S. Leon, presentar à Jesucristo ; él no dudaba que conmovidos con un especiaculo tan lastimoso aplacarian su furor y renunciarian al desco cruel de ver morir al que contemplaban afligido con tantos males y abismado en un dolor tan profundo. Por esta razon, al

manifestarle al pueblo, esclamó con una gran voz : Ved aquí el hombre : Ecce homo; queriendo decir con estas palabras : Ved aquí el hombre cuya muerte solicitais con una obstinacion tan ciega y tan barbara. ¿No estais todavía satisfechos? Ved el estado lastimoso a que le habeis reducido : Ecce homo.

En el din de mañana esplicaremos, con el auxilio de Dios, el misterio de estas profundas palabras, el cual está enlazado con otros misterios. Por ahora observemos, para no interrumpir nuestro discurso, que en virtud de las ordenes de Pilatos fue el Salvador azotado y reducido a aquel estado tan miserable y tan doloroso. ¿Y no era una locura de su parte esperar que, cuando el juez se habia mostrado tau cruel, pudiesen los acusadores moverse a compasion ? ¡Qué demencia la de suponer que podrla desarmar la injusticia de los Judios al presentarles el ejemplo de su propia crueldad, y de creer que contendria su ciego furor, despues de haber condescendido hasta aquel punto l' Qué locura la de creer, dice S. Leon, que el odio rebelde de los Judios se estinguiria, cuando por el contrario se habia enardecido con el ejemplo de barbarie que Pilatos les habia dado cubriendo de heridas al Salvador del mundo ; y que unos encmigos tan feroces dejarian de pedir la muerte de aquel a quien habian hecho sufrir tantos termentos (1)! El pueblo, que no estaba poscido por las pasiones de sus jeles, pareció conmoverse à vista de la paciencia inalterable que Jesus mostraba bajo el peso de tantas ignomínias y de tantos dolores; mas los pontifices, los magistrados y los fariseos, verdaderos perros rabiosos y ávidos de sangre, como los llama S. Juan Crisostomo, se hicieron à vista de este espectàculo mas insolentes y mas bárbaros.

Al ver que el pueblo duda, se dan prisa, dice el Evangelista, à quitarle el tiempo para relexionar, y à abogar en el los movimientos de una compasión naciente; ellos se adelantan, y cubren su fozgriando intes que todos con nuevo furor: Lejos de nosotros ese criminal; quitalo de muestra vista; crucificale, crucificale: Cumergo cidissenteum Pontifices, et ministri, clamobant dicentes: Crucifige, crucifige eum. No, responde Pilatos que no conocia bastante el odio de los Judios, ut su propia debilidad, no, you no me resolvere jamas à crucificar à un hombre à quien reconozzo inocente: tomadie vosotros, si tencis valor para ello, y crucificadie:

Acceptle cum vos, el crucifigite : ego enim non invenio in co cousam. El debe morir, replican con insolencia los Judios, porque el se ha supuesto el Hijo de Dios, y segun nuestra ley un crimen como este merece la muerte : Nos legem habemus, et secundum legem debet mori, quia filium Dei se fecit. Si, hombres ciegos, injustos y crueles, vosotros decis la verdad : segun vuestra ley, Jesus debe morir. Vuestra ley es la ley de Moisés, vuestra ley son las profecias y los salmos donde la muerte del Mesias en la cruz se encuentra: anunciada claramente. Esta ley la hizo el mismo Jesucristo de acuerdo con su Padre. El morirá pues ; es mas, el debe absolutamente morir : Debet mori, porque es imposible que lo que el mismo hizo escribir en la ley, y lo que bizo anunciar por los profetas, no se cumpla. El morira, el debe morir, Debet mori; mas en virtud de sus decretos, emanados de su libre voluntad, y no en consecuencia de vuestro edio. El morirà, y el debe morir, no porque se dice el Hijo de Dios, sino porque siendo verdaderamente Hijo de Dios, se hizo al mismo tiempo hijo del hombre para salvar à los hombres. Así pues mientras que vosotros blasfemais, hombres impios, hablais como profetas. Vosotros anunciais este gran misterio : Jesucristo, porque es Dios y Salvador de los hombres, debe morir en la cruz, como ha sido anunciado, para dar la vida a los mismos que preparan su muerte : Nos legem habemus, et secundum legem debet mori, quia filium Dei se fecit.

Al oir esta nueva acusacion contra el Salvador : « El se ha supuesto el Hijo de Dios, » quien lo creyera! Pilatos, nade el mismo Evangelista, se llenó de un temor respetuoso: Cum ergo audissot Pilatos hune sermonem, magis timuit. En efecto el silencio de Jesucristo, la sabiduria profunda de sus respuestas, el milagro evidente de su mansedumbre y de su paciencia, su aire de grandeza y de majestad, y aquel esplendor divino que brillaba siempre en su semblante, sugirieron a Pilatos la idea de que lo que echaban en cara los Judios al Salvador como un crimen, era realmente una verdad; que aquel personaje tan estraordinario era verdaderamente el Hijo de Dios, y que por consiguiente el mismo se haría culpable de una impiedad enorme al pronunciar una sentencia de muerte contra un hombré que tenía por padre á Dios. Esta es la causa, dice el venerable Beda, por que tiembla Pilatos; esta es la causa por que se llena de espanto (1), 10 grandeza, o gioria del Re-

<sup>(</sup>t) Pettinax Indoneum malitiz erescelut: in quem obtinelant jus illusionis, exigriant et mortir (Serm, de Part.)

<sup>(1)</sup> Non timuit quia legem audicit ; sed magis timuit ne Filium Dei occideret. (In. Iosin.)

dentor l'esclama San Atanasio; en la actitud misma de un criminal, hace temblar à su juez; y mientras que los Judios exigen que Jesucristo sea condenado en virtud de su ley, Pilatos teme, al pronunciar esta inicua sentencia contra Jesus, pronunciar la suya propia, y esta sola idea le liena de liorror (1).

Rasgo admirable del espiritu y del carazon de Pilatos, añade S. Cirilo, qui es uma figura de la docilidad con que los tientiles recibirals la fe, emando mos tarde cigan la voz de los apostoles que les ánuncien a Jesucristo. En el tribunal de Califas, cuando Jesus so dio à conocer por Hijo de Dios, el gran sacerdote eso tratarle de blastimo y sacrificco, y declararie digno de muerte; mos cuando Pilatos que Ilebora de los Judios que Jesucristo se hubia dado à conocer por Hijo de Dios, se siente movido de inclinación y respeto hacia el. Mientras que Califas no ve en el Hijo de Dios mas que un hombre cuípulos de blastemba. Pilatos divisa en este hombre, tratado de blastemb, al Hijo de Dos capar de inspirurle veneración y temor-ca.

Así pues, posedo Pilatos de esta ogificion interior vacive a entrar en el pretorio con Jesus, y con un aire respetuoso y afable lo pregunta: Dime por favor claramente», (de donde eres? Distit aid Jesus». Ende es la y Afona.) (O dichoso mudana verificada en el espiritu de Pilatos I dice Entimio, El no pregunta ya al Solvador, como la grimera vez.; (De que to agusan?) (Cadles son los crimenes que has cometido? sino que se finita à preguntarle; (De doude eres ? Con estas palabras queria decirle; ? Perteneces a la tierra, di descindes del cielo ? ¿ Eres solamente hombre, o cres acaso Dios?

La revelacion teologica, clara y precisa de la divinidad de Jesacrista, no procede de la carne y de la sangre, ni de los calculos o conjeturas del hombre, sino de la gracia de Dios Padre, à quien unicamente pertenece revelar su filip a los hombres: claro et sanquis non recetavit (thi, sed Pater men, qui in catis est (Matth. 16). Este Padre celestial no la concede mas que a los pequenos y à los immides que quieren aprovecharse de ella para la salvacion eterna, y la niema a la ciencia orgalicas que quiere hacer de ella e disfeto de una curiosidad vana y estéril. Pues bien, Pilatos se encontraha desgraciadamente en esta ultima disposicion. Además el Señor le habia habiado ya muchas veres, pero sin utilidad alguna. Por consiguiente, haciendole oir de nuevo su voz no le hubiera hecho mas celoso ul mas fuerte para sustener la justicia, ni menos debil, ni menos cobarde para sacrificar la inocencia à los respettos humanos. Y supuesto que la gracia, despues de haber llamado largo tiempo en vano, acaba por guardar silencio, Jesus por los motivos dichos no dio respuesta alguna a la pregunta de Pilatos: Jesus antem responsam non dedit (Joan.).

La especie de temor respetuoso que Pilatos había concebido respecto à Jesucristo, era uno de esos movimientos pasajeros de terror que de tiempo en tiempo se apoderan de los pecadores, los sacan del sueño en que sus pecados los tienen sumergidos, y les hacen abrir les ojos al peligro de la condenacion eterna que les espera; pero hien proute, abrumados bajo el peso de la costumbre, vuelven à caer en su fune-to letargo, y se encuentran de nuevo colocados bajo el imperio de sus errores y de sus pasiones. De este modo Pilatos, despues de haber tributado un homenoje momentaneo o la divinidad del Salvador, vuelve a sus preocupaciones y no le considera mas que como an hembre. Y como no bay cosa mas irritable que el orgullo. Pilatos se ofende del silencio que Jesucristo guarda para eastigarle ; el deja de hablarle con el respeto que antes, y con un tono ultanerole dice : ¿ Quien eres tu para no querer responderme ? ¿lgneras quien soy vo? ¿No sabes que in vida y in muerte estan en mi mano? Wiki non loqueris? Nescisquia potestatem habeo crucingere te, el polestalem habeo dimittere te? [Joan.]

¡ O juez insensato i le dice S. Ambrosio ; por esas palabras descubres tri injusticia y propuncias tu mismo tu condenacion (1). Si es cierto, como te juetas de ello, que tienes el poder de absolver y de condenat, ¿por que no has ibbado, por que has becho avalta al acusado euva inocencia has reconocido y proclamado, y que sabes may bien que no tiene otro crimen que el odio ajeno y su propia virtud?

Mas quy 1 los que ous se vaniglarian de su autoridad son los que conocen menos el uso leg timo que deben hacer de ella, el Dios de quien la reciben, y la cuenta rigurosa que se les exifira un día. Los que mas se ensoberbecen de su poder son los que aliusan de el mas

<sup>(4)</sup> Timint Pilatus reum suum; et apiemet suum in Christiim quad in se latum seutentiim exisormit. (Serm. de Pasis)

<sup>(2)</sup> Judic crimen amplificable), ascernite; Christian necesse in Daim: Pilatin anten, negatindine rei ad formalinen impulsos, putat Denni ese Christian, incl. homovidentur; (In Joseph

<sup>(1)</sup> Tun, Pilate, voce constrigeris; ma sententia domnaris. (In Pt. 118.)

facilmente. Tol era el gobernador Pilatos, y el pomposo elogio que el hace de su poder en presencia de Jesucristo es el preludio del uso injusto que iba à hacer muy pronto de el.

La Sabidoria incarnada no creyó sin embargo que debia dejar pasar esta replica sin revelar lo que tenia de insolente: ¿ Quedecis, Pilatos? le contesta Jesus. ¿ Por qué tanto orgullo en hacer vuestra autoridad superior a la mia? Sabed que no tendriais poder alguno sobre nú, sino se os bubiera concedido de lo alto: Non haberes potestatem adversion me ultim, nist this datum esset desuper (Joan). ¿O bellas y majestuosas palabras de questro Salvador I esclama en este lugar S. Cirilo. En la condicion de esclavo, habla como soberano. A la autoridad de Pilatos opone la suva propia, y ceprime el orgullo insensato del bombre que se envanece delante de Dios de la autoridad que ha recibido prestada de este mismo Dios (4).

Ademas, las palabras de Pilatos parecian indicar que Jesus iba à morir por la voluntad, o el capricho del representante del Lésar, lo cual destruia la libertad del sacrificio del Salvador. Pues bien, en esta coeston no quivo Jesuevisto dejar de manfestar la importante verdad de que : él se ofrecia a la muerte por su voluntad, sin ser obligado à ello por ninguna fuerza esterior. Por consiguiente, el sentido de su respaesta, segun Teoffheto, era este: ¿De qué os vanagloriais? Vos nada podririis sobre mi si mi Padre no me hubiera sometido à vuestro juício, y yo mismo no hubiese aceptado este juicio de mi propla voluntad. Vos crecisser el árbitro, y no sois mas que un instrumento ciego elegido por mi Padre para el camplimiento de los designios que ha formado sobre mi (2).

Sin embargo, observa Eutimio, à fin de que Pilatos no se hiciese flusion basta el punto de no creerse culpable de injusticia por haber sometido à Jesucristo à los azotes, y por querer condenarle à muerte (In Joan.), el Salvador añade : Sabed sin embargo, o Pilatos, que el pecado del que me ha entregado à vos es mucho mas enorme que el vuestro : Propterza qui me tradidit tibi majus peccatam habet. Joan.) Y en estas pocas palabras, dice S. Agustin, descubre Jesus à Pilatos el horcible atentado que cometio Judios al entregarle los Judios, y los Judios al entregarle de los Gentiles; pero es uecesario conocer al mismo tiempo que Pilatos tampoco es finocente,

y que si su crimen, triste fruto de la timidez y de la debilidad, era menos grave que el de Judas y de los Judios, que habia sido sugerido por la avarieia, el odio y la envidia, no por eso cra menos positivo, y que el debia, como aquellos, ser castigado por las venganzas celestiales (1).

Pilatos sintio toda la fuerza de esta reconvencion, y comprendio que esta amenaza hecha con la dulzura de un amigo y la majestad de un soberano, era inspirada por la equidad y estaba llena de sabiduria. Desde catonece, exinde, o como la esplica S. Agustin, para no esponerse a cometer el pecado enorme de bacer morir á un inocente. Ilevado á su tribunal por un odio injusto, trató Pilatos de buscar otro medio para poner al Salvador en liberdad: Et exinde quarrebat Pilatus dimittere cum. (Joan.)

Mas la infame malicia de los Judios conoció bien pronto las nuevas disposiciones de presidente en favor de la compasion y la justicia, y volvieron a comeuzar el tumulto y los gritos, diciendo:
Sobed, Pifatos, que si dais libertad à este hombre, será para nosotros una prueba de que no sois amigo ni representante del César,
sino su enemigo y su rival; porque todo el que se hace rey, como
esto, se declara contra el César; y todo el que proteje à un rebelde,
se muestra tambien rebelde ul César: Judor intern climabant dicentes: Si holar dimittis, non es amicus Casaris: omnis enim,
qui ae regem facil, contradicit Cuesori. (Ibid.).

Así pues los sacerdotes y los magistrados judios principiaron por condeuar al Salvador en su Sanhedrín como culpable de blasfemía; ellos le acusaron en seguida de rebelion en el tribunal de Pilalos; despues, renunciando á ácusarle de aita traicion, le inculparon de nuevo como blasfemo y como usurpador sacrilego de la divinidad; y ahora, dejando á un lado el crimen contra la religion, renuevan contra el la acusación de crimen que estado. Por la variación de estos testimonios, que se destruyen al mismo tiempo que se suceden, manifiestan ellos que sus acusaciones no tienen fundamento alguno, y que en cata causa no hay nada evidente y cierto mas que la debilidad del juez y el furor infernal de los acusadores.

Por etra parte, 1º celo hipocrifa y afertado. 1 lo apariencia de fidelidad en unos hombres que violan la justicia! En tanto que estos acusadores injustos se muestran tan celosos de los derechos del Ce-

<sup>(1)</sup> Quomam Pilatus potestatem jartahat, opponit Christus potestateni suam, ejasyon fostum adversus Dei gloriam tumentem deprimit. (In Jana.)

<sup>(2)</sup> Datum desuper dicit, id est : mai meigsum pracherem et Pater concederet, non huberes potestatem in me. (In June.)

Divit: Majus peccatam habet, at Pilotas etiam se habere intelligeret, illi invidendo; ista timendo. (Trast. 116. in Jonn.)

sar, desprecian altamente la ley de Días; estos criminales pretendian intimidar a Pilatos por consideraciones de política, porque le habian encontrado indiferente respecto a los intereses de la religion; ellos le amenazan con la desgracia del Gesar, porque conocen que no teme la desgracia de Díos canado se manifiesta dispuesto a absolver a un blasfemo. Pero lejos de intimidarse Pilatos por estas amenazas y de mirar al Salvador como entpable por haberse liamado rey de los Judios, desde su tribunal, proclama el mismo solemnemente la soberania de Jesus, dificuedo al pueblo: « Continuad, si os parece, en vuestros elamocos; no por eso es menos ciarto que el que visotiros acusais de haber supuesto su soberania es vuestro rey legitimos. Seido pro tribunali, el digit. Judios: Ecce rex respecto. (Joan.) Palabras profundas y misteriasas, a las que me reservo dar on el lia de malianu una esplicación mas extensa.

A esta declaración inesperada de Pilatos, los Judios no fueron y aductos de contener su furor i ellos se crey tron mas que burlados, ellos se considerarion insulados; y lunzando todos ú la vez un grito inmenso de ferocidad, exclamaron: ¡ Haced desuparecer al momento ese monstruo! ¡matadle! ¡crucificadle! !tis autem clomabant: Tollo, tollo, crucifigo eum. Jonn.] Y sin embargo, Pilatos replica: Jesus ex vuestro rey; ¿ y me exigis que crucifique a vuestro rey; Dixit ets. Pilatis: Regem vestrum crucifiqua? (Ibid.) Mas furiasos, mas cirrenenados que nunca responden los Judios: ¿ Qué rey es ese? ¿ de que rey nos hablois? nosatros no reconocemos mas rey que el Cesar, el solo es auestro legitimo soberano: Responderunt pontifices, non habemas recum misi Cesarem.

10 ecquedad l 10 biasfemia! El Mesias prometido à los Judios debia tener, segun las prafecias, el título de rey de los Judios. Aun cuando su soberania debia ser de una naturaleza diferente de la de los otros monarens, sin embargo los Judios le esperañan y le esperan todava como rey. Menos culpables hubieran sido sin duda si hubiesen respondido a Pilatos: α El que vos nos presentais como nuestro rey y como el Mesias, no tiene los caractères ni los títulos legitimos que puedan hacérnosle reconocer por tal; por esta cazon no queremos oir habiar de el, y hasta tanto que unestro rey y nuestro Mesias aparecza entre nosotros no obedeceremos mas que al Cosar, a Pero decir en un sentido general y absoluto: Nosotros no queremos reconocer mas soberano que el Cesar, era escluir, no solo cualquier otro rey contemporaneo, sino tambien cualquier otro monarca futuro; era repudiar de una manera esplicita aun al mismo Rey-Me-

sias, el rey que les habia sido prometido de la raza de Abrahan, de la casa de David, y entregarse para siempre en manos de un rey gentil, de un rey estrangero, cuentgo de su ley y de su nacion; era deserchar el reino y los beneficios del Mediador, del Redentor y del Autor de la salvacion eterna; era finalmente abandonar el punto capital de su fe y abjurar la verdadera religion.

Pues bien, una impiedad tan grande sufrira su justo eastigo; Dios conceilera s los Judios lo que han pedido; ellos tendran el soberano que han elegido. Por haber preferido su dominación a la de Jesneirsto; por haber preferido el reinado del hombre al de Dios, ellos tendran, en Jugar del Rey Mesias que debia salvarles, el rev tirano, el Cesar que han invocado; ellos tendran a Vespestano, que vendra a degollarios, a dispersarlos y a destruirlos.

Mas en unito que Pilatos, sentado en su tribunal, continua discutiendo con los audios, su esposa le envir à decir cun uno de sus domesticos : Guardate en tomar parte en la condenacion de este justo; porque no puedes imaginar los sucãos espandosos y las vistones terribles que me han llenado hoy de horror por su causa : Nihil tibi, el justo illi, multa enim passa sum hodie per visum propler enni. (Matth.) 70 prodigio de la gracia y de la revelucion divina! esclama Rabano Mauro ; la mujer de un pazano, idolatra también, conoce y cree por el solo aviso de un sueño lo que los Judios en el pleno ofercició de sus facultades intelectuales no quieren creer ni comprender. (In Matth.) Y en tanto que los Judios, como observa San Juan Crisostomo, Iangan furiosos gritos, y vomillan horribles blasfemias contra el Hijo de Dios a quien acusan de malhechor, una mujer pagana les da publicamente el mas solemne mentis, confesando, desde el tribunal del gobernador, que Jesus es inocente y justo. (Homil. in Parase.) O majer afortunada, digna de haberse lierho cristiana poco despues, y de haber adquirido la santidade porque tal vez es ella aquella Ciandia Procule, discapula de S. Pablo, de quien este apostol hace mencion en su epistola à Timoteo, y que tuvo tambien la dicha, como es creible, segun el testimonio de Tertuliano y de S. Agustin, de convertir a Pilatos, su esposo, a la fe de Jesucristo.

fiajo que aspecto tan consóludor se nos presenta este misteriol. El nos ununcia, dice S. Agustin, que los tiempos se han mudado, que la luz comienza à brillar en medio de la noche, y que la gracia se muestra mas abundante que el gecado. En la cepoca de la creacion, la mujer indujo al hombre à la desobediencia, à la blasfemia y à la

muerte; mas en el día de la Redencion la mujer volvió al hombre à la verdad, à la salvación y à la vida. [121. de Temp.] La esposa de Pilatos, añade San Hilario, es ya el tipo viviente y profetico de la Iglesia de los Gentiles que, hecha cristiana, irá bien pronto à convertir al Cristianismo los pueblos incredulos, en medio de los cuales se cleva. In Matth.)

El testimonio de Procula hace desde ahora una impresion profunda en el espiritu de Pilatos; porque su esposa ha confesado publicamente que Jesucristo es el ju-leo, y Pilatos repitira bien pronto estas palabasa proclamando a Jesucristo el justo por escelencia, como veremos despues. Así pues, un hombre y una mujer, nacidos los dos en el seno del gentilismo, imbiando en esta ocasion en nomhre de todos los hombres y de todas las mujeres del pueblo centil, son, dice S. Gosonimo, los primeros profetas y los primeros evangelistos, que anuncian la santidad y la justicia del Salvador. In

En efecto, los fudios habian empleado inútilmente las calumnias, las acusaciones, los clamores y las nunciazas para arrancar a Pilatos la condenación de Jesus; ahora recurren a una conmoción popular ; y esos hombres que, afectando un celo hipocrita por el orden publico, habian acusado y querian hacer morir al Salvador como sedicioso, organizan ellos mismos una sedicion pronta a estallar, st Pilatos no cede à sus exigenclas. Facil hubiera sido prevenir y reprimir esta sedicion en su principio, cuando todavia no se habia seducido al pueblo, ni encendido su odio; pero al presente no era ya tan făcil apagar un incendio que la debilidad culpable del juez habia dejado progresar. Pilatos en su timidez, no encuentra nada que oponer à este último argumento, à este paligro de una insurreccion general, inminente y cierta: Videns autem Pilatus quia nihil profeseret, sed magis (umultus ficret. Matth.) Conociendo por otra parte el caracter de los Judios, naturalmente inclinados à las revueltas, y sabiendo que obedecian con disgusto à los Romanos, y que entonces se hallaban dispuestos à sacudir violentamente el yogo, retrocade ante la inmensa responsabilidad que pesaria sobre el si esponia al Cesar a perder un reino por no consentie en sacrificar a un hombre, y se conflesa vencido: Pilatus autem volens populo salisfarere dimisit illis Barabbam, et tradidit Jesun flagellis cusum, ut crucingeretur. (Marc.) Pilatus adjudicavit fieri petitiones corum. (Luc.); suscribe la sentencia de muerte de aquel cuya inocencia habia reconocido y proclamado, y entrega a Jesus

à los soldados para que sea crucificado : Et tradidit eis Jesum ut crucifigeretur. (Matth.) ¡ O debilidad ! ¡ o injusticia! Así debia cumplirse esta profecia : La vida del justo será sacrificada de una manera inícua, y la sangre inocente será injustamente condenda: Captabunt in onimam justi, et sanguinem innocentem condemnaba:

A pesar de esto, para hacer mas auténtieo y mas solemne el cumplimiento literal de esta profecia, al entregar Pilatos a Jesus para ser conducido á la muerte, pratica una ceremonia misteriosa y absolutamente nueva en los anales de la justicia; haciendo que le llevasen agua al baleon donde se hallaba, se lava las manos en presencia del pueblo, y esclama con una voz sonora : Sahed, o Judios, que yo me me declaro inocente de la sangre de este justo; esto os pertenece à vosotros, y vosotros respondereis un dia de la iniquidad que cometeis : Accepta aqua, lavit manus coram populo, dicens : Innocens ego sum à sanguine justi hujus : vos viderilis. (Matth.) Indudablemente, dice un padre dirigicadose à Pilatos, los Judios responderán un dia ante la justicia de Dios por haber provocado la muerte de Jesucristo por un sentimiento de injusto furor; pero tú tambien, Pilates, tú tambien tendrás que responder de baber cooperado, con una debilidad inescusable, á un atentado tim enorme. Til te lavas las manos, mas no puedes lavarte el corazon del crimen que has cometido al consentir que se sacrifique una persona cuya inocencia habias proclamado tu mismo. (D. Paschas.) ¡ Desventurado Pilatos ! añade S. Leon ; en tanto que procura justificarse, se degrada y confiesa su propia culpabilidad; el purifica sus manos, pero esta acción prueba por si misma que su corazon está manchado, que sus labios están profanados, que él pronuncia una sentencia de muerte contra un justo, y comete un crimen de que él mismo se declara inocente il . Este es el error de todos los que se abandonan al pecado, concinye S. Buenaventura, cuando creen que Dios debe juzgar sus faltas como las juzgan ellos mismos; cuando se imaginan que una accion vergonzosa, porque no es grave à sus ojos, tampoco lo es a los de Dios, y que ellos no son culpables, porque en su demencia se absuelven a si mismos. (De Prov. Relig. 28.)

¿Como es posible no admirar, al lado de la insistencia infernal

<sup>(4)</sup> Lotis manifars, ore polluto, indem labris Jesum minit ad crucem quibus pronunciaverst innocentem. (Serm. II de Pass.)

con que los Judios, escitados por el demonio, procuran hacer pasar à Jesucristo por cuipable, la constancia celestial que Dios inspira sin duda a Pilatos en hacer proclamar su inocencia? Diez veces ha declarado que no encuentra en el crimen alguno, que ni aun puede echarle en cara la mas leve falta; mas este testimonio verbal no le satisface, sino que quiere dar otro mas sensible, el mas poderoso, y el mas solemne de todos, lavándose las manos á presencia de todo el pueblo reunido; pues por esta ceremonia singular, que ningun juez habia praeticado jamas, y que debia, por su misma novedad, producir la mas profunda impresion en el espíritu de todos los espectadores, testifico Pilatos de la manera mas viva y mas solemne la injusticia de los Judios, su propia debitidad y la inocencia del Salvador. El hizo esta inocencia palpable en cierta manera; el la hizo ver aun à aquellos mismos que no habiau podido oir sus palabras y dejo a todos los pueblos y a todos los siglos una memoria eterna de ella; este es un monumento mas durable que el bronce y ninguns cosa es capaz de destruirlo. En efecto, estas palabras : Vo labo mis manos, pasando desde este momento a todas las

naciones y à todas las lenguas, cuantas veces se repiten, re-

cuerdan necesariamente esta accion de Pilatos y la inocencia del

Salvador. ¡Que espectaculo tan ballo para la fe el de ver à Jesus declarado inocente, con una solemnidad tan estraordinaria y tan imponente, por boca del mismo juez que le condena a muerte y en el acto mismo de condenarie l'Este acontecimiento, unico y maravilloso, nos pru-ba que la persona, que es objeto de el, es en si misma un ser maravilloso y único. Todas estas declaraciones, todas estas pruebas tan multiplicadas y tan públicas de la santidad del Mesias eran necesarias para refutar las calumnias futuras de los herejes y de los incredulos, para quitar a la muerte de Jesus el escándalo, para alejar y hacer imposible la sospecha de que su castigo fué merceido y probar que su muerte fué un sacrificio puro y voluntario. ¡ O sabiduria, o poder de mi Dios, cuan visible os mostrais en todas las cosas! Vos solo, gran Dios, podiais inspirar al jucz ese nuevo valor de eternizur el mismo la memoria de su injusticia y de la inocencia de vuestro Hijo, vos selo podiais preparar el encadenamiento de todas estas circunstancias, esta complicacion de bechos estraordinarios y contradictories, pero que se armonizan también en la muerte del Redentor, que le justifican sin librarle, que rinden homenaje á su santidad sin impedir su sacrificio, y que cumplen la profecia :

Captabant in animam Justi, et sanguinem innocentem condemnabunt.

¡O misterioso contraste! dice Origenes. Mientros que Pilatos protesta con todas sus fuerzas que él está inoconte de la sangre de Jesucristo que se va á derramar, los Judios redoblan sus esfuerzos para hacerse culpables de ella, y atrare sobre si toda la iniquidad y toda la venganza. En efecto, no habia acabado Pilatos de pronunciar estas palabras justificativas ; o Yo estoy inocente de la sangre de este justo; vosotros sois los que respondereis de ella, o cuando el pueblo todo entero, dando un grito unanime, esclama : Caiga su sangre sobre nosotros y sobre nuestros hijos: Et respondens unicerses populus, dixit : Sanguis ejus super nos, et super filios nostros. (Matth.)

[Peticion criminal] [Impresacion implay horrible! pus que estas palabras poslan entenderse así: Nosotros responderemos voluntariamente de esa sangro que vos llamais la sangre del justo. Nesatros consentimos, si es que debe ser vengada, en que la venganza caga toda entera sobre nuestra cabeza y las de nuestros hijos. Si es un crimen derramar esta sangre, nosotros queremos que este crimen sea nuestro, nosotros lo acceptamos, y lo aceptamos como nuestro, nosotros cargamos con toda su responsabilidad y su odiosidad; y con tal que sea derramada, estamos dispuestos á que el custigo pese sobre nosotros, sobre nuestras familias y sobre toda nuestra posteridad: Sanquis ejas super nos et super filios nostros.

Implos I sucederá lo que quereis: [Ay I esta imprecacion infernal tendrá un eco terrible en toda la tierra, este desco sacrilego sera satisfecho. La unica parte que pedis de esta sangre es el placer cruel de deramarla; esta parte os será concedida. Esta sangre divina caerá sobre vosotros, pero sera para perderós en vez de solvaros. Tambien caera, segun vuestras imprecaciones, sobre vacstros hijos, que por muchos siglos se veran envueltos en voestro erimen y en vuestra maddicion. Ella imprimira en su frento la marca del deshoor y de la infamia, de modo que, sin nacion propia, disenimados y fugitivos por toda la tierra como Cain, seran ahorrecidos de Dios y de los hombres. A vista de vuestros descendientes, complices de vuestra apostasia y de vuestra impiedad, todos los pueblos de la tierra se llenarán de horror y de desprecio para con ellos; volverán sus ojos para no verlos, porque lerrim eserita en su rostro con caractéres de sangre esta palabra indeleble: Deicida.

Por miestra parte, amados hermanos, convirtamos el insulto en

homenaje, la imprecacion en súplica, y digamos à nuestro Salvador, con los sentimientos de una humilde piedad y de una viva confianza : Señor, haced que vuestra sangre preciosa descienda sobre nosotros y sobre nuestros hijos. Derramadia en nuestro espiritupara ilustrario, en nuestro corazon para convertirio, en nuestra carne para purificaria, eu nuestras familias para santificarlas y en nuestras casas para protejerlas. Haced que esta sangre divina nos libre de los eastigos temporales y eternos que hemos merecido por nuestras culpas, como en otro tiempo la sangre del cordero, con que fueron maceadas las easas de los Tsraelitas in Egipto, las salvo de la colera del angel esterminador : Sanquis tims super nos et super filius nontres, Haced que sen nuestra sentificacion, nuestra defensa y nuestro consuelo en la tierra, à fin de que podamos repetiros un dia en los ciclos este himno de reconocimiento : Os damos gracias, o Dios de infinita bondad, per haberos dignado redimirnos con vuestra sangre, dándonos de ese modo un derecho sagrado a vuestro reino celestiai : Redemisti nos, Domine, in sanquine tuo, et fevisti nas Deo nostro reguum.

### SEGUNDA PARTE.

Ya hemos visto que la sentencia de muerte, pronunciada contra Jesucristo; lejos de haber sido un acto de justicia, fué una iniquidad atroz. Hemos visto que el tribunal de Pilatos, por la debilidad del juez y por la malicia, et odio, las mentiras, las calumnias y el poder de los acusadores, fué una verdadera conspiración de criminales con el solo objeto de quitar la vida al justo, y de derramar una sangre pura é inocente.

Pero; ay j estos tribunales pérfidos, en los que se decreta la ruina de la inocencia, inundan hoy mas que nunca el mundo cristiano. En efecto, además de la vida natural que consiste en la union del alma con el cuerpo, y que el homicida quita à sus semejantes, cada uno de nosotros tiene tambien una vida moral y civil que consiste en la posesion del buen nombre; y las armas con que nos quita esta vida son la murmuracion y la calumnia. Por esta razon dice la Escritura de los calumniadores y de los murmuradores ; Que sos dientes son mas mortiferos que flechas, y sus lenguas mas agudas que espadas (Ps.); si ellas no hieren el pecho, atraviesan el alma, y sino derraman la sangre del cuerpo, hacen en el corazon heridas incurables.

¡Ay! ¿qué dolor hay mas agudo ni mas punzante que el que esperimenta el hombre nl verse desgarrar por una lengua périlda? No basta, o murmuradores, decir que sois ladrones inhumanos, supuesto que arrebatais à vuestro hermano el patrimonio mas rico, el tesoro mas precioso, lo que hay de mas apreciable en el mundo, es decir, la reputacion, que los hombres estiman mas que todas las riquezas. Es necesario llamaros tambien homicidas y asesinos, supuesto que quitais à vuestro projimo la vida civil, infinitamente preferible à la vida corporal; así es que S. Pablo decla: Yo quiero mas bien morir, que ser difamado (1).

Las reuniones mas escogidas, compuestas de los mas notable de la sociedad, desde el momento en que se desgarra sin piedad y sin miramiento la reputación del prójimo, son verdaderos tribunales semejantes al de Pilatos. Porque las mujeres, sea calquiera su rángo y distinción, y los hombres, por muy buenos que sean sus modales, ocultan sin embargo, bajo la máseara de la cultura y de la gracia, un corazon vació de caridad y lleno de odio secreto. Todos acusan como falsos testigos, y como jueces incues condenan a muerte civil; todos se apresuran á infamar á sus hermanos justos e inocentes, generalmente con los crimenes de que ellos mismos son culpables.

¿Y es acaso raro este pecado de la murmuración? ¿ Nó se ha hecho por el contrario, valiéndome de una espresion de los libros santos, tan comun como el pan? En efecto, si es cierto que, sea cualquiera la esquisita variedad de manjares que cubren hoy dia nuestras mesas, jamás falta en ellas el pan, no lo es menos que, sean cualquiera los asuntos diversos que alimenten la conversacion en nuestras reuniones, y aun cuando se pase revista á todos ellos, religion, politica, filosofia, literatura, bellas artes, y sobre todo modas, teatros é intrigas criminales, la murmuracion jamas falta en ellas, Ella es el alimento de todos los circulos, la conversacion obligada de todas las sociedades, el desahogo necesario de todas las personas aun las mas sábias, de modo que la conversacion en el dia de hoy es insípida sino ya mezelada con el pan de la murmuracion : Qui devorant plebem meam sicul escam panis. E. uno, por una ciega envidia, atribuye à la Inocencia los defectos mas horribles, como hicieron los farisces con el Salvador; el otro, imi-

<sup>(</sup>f) Bonum est mihi magis mori quam ut gloriam meam quis evacuet.

tando la conducta de Jezabel para con Nabot, pone en duda la religion de las personas mas cristianas, a fin de usurpar sus cargos; este, movido por un ambicioso desden, se esfuerza en hacer sospeehosa la fidelidad de los subditos mas lentes, como hizo en otro tlempo Aman con Mardoqueo; aquel, irritado de haber encontrado en la virtud una resistencia inesperada, se venga bajamente presentando como inficies à sus debcres las madres de familia mas respetables, imitando nal la conducta de los viejos con Susana. Y si eso que se llama calumnía es menos frecuente, ¿ no es comun y ordinario ese prarito de descubrir un defecto secreto del projimo, lo eual se flama muranurar por recelacion? ¿ No sucede con freenencia que se comenta un defecto real del projimo, que se aumenta y se exagera hasia el punto de dar a una paja las dimensiones de una viga, que se llama murmurar por exageracion? ¿ No escomun suponer intenciones malas à las acciones mas santas o mas indiferentes; haver pasar por ficcion la piedad de esta joven; por bipocresia la religion de aquel hombre; las obras de esta persona caritativa por vanidad; atribuir el celo de un celesjastico a ambicion; la vida retirada de un religioso à orgullo; los actos de un subalterno à adulacion; las invitaciones cardiales à miras interesadas; las visitas de política o de deber à intrigas criminales, y las conversaciones afables à artificios de seduccion, lo cual se llama murmurar por interpretacion? ¿ No vemos que muchas vecesse confirma por el silencio, se alienta con la sonrisa, y se aprueba con las miradas in murmuración de otros, lo cual se lluma murmurar por connicencia? Finalmente, ¿ no es el vicio ordinario de muchos cristianos el de manifestar estimacion, reconocimiento y ann amistad à la personn que se quiere desacreditar, recordar alguna de sus virtudes para hacer creer sus vicios, y principiar por el elogio a fin de hacer recibir mejor la censura, lo cual se lisma murmurar por traicion?

¡Oh! entre los cristianos de nuestros dias , ; cuantos Fariscos crueles, cuantos Pilatos injustos se complacen en herir cruelmente la reputacion y en causar de una manera irreparable la muerte civil

del prójimo! Pero sabed, vosotros los que os dejais desgraciadamente arrastrar per la murmuracion, que la equidad os obliga a restituir la honra al prójimo, del mismo modo que os impone la obligacion de volver unos bienes que no os pertenecen; y que este deber es tanto mas rigoroso cuanto que la reputacion es superior à los bienes temporales. El hombre perdona mas facilmente al que le ha despojado de

su tesoro que al que le ha ar rebatado su henor. Y ved aqui por que no hay salvacion para el calumniador ni el murniurador si no se desmienten à si mismos. Y bien, ¿ quien es el que cumple esta obligacion tan natural, tan necesaria y tan rigorosa? Se murmura y se calumnia á todas horasy en todos los lugares; pero, ¿ quiénes son los que se retractan de sus calumnias y sus murmuraciones? (Ay I son innumerables las almas que se pierden por este pecado, porque este pseado, tan facil de cometer y tan difícil de reparar, es el que Dios perdona menos; porque la Escritura proclama que los calumniadores son los enemigos de Dios (t). Pensad tambien, bermanos mios, que ninguna cosa nos causa una afficcion ni un dolor mas sensible que cuando la murmuración descubre nuestros defectos ocultos o los exagera, o cuando la calumnia nos atribuye los queno tenemos. Guardémonos pues de hacer á los demás un ultraje que nosotros mismos sufririamos tan dificilmente, la caridad mas agradable a Dios y mas util à nuestro projimo consiste, no en reparar los daños materiales hechos a nuestro hermano, sino en defender su reputacion. Practiquemos con los demás esta caridad sublime que quisiéramos ver practicar con nosotros mismos. Ocultemos las faltas del projimo con la prudencia del secreto, escusémoslas con el celo de la caridad, y Dios observará con nosotros la misma conducta; él ocultara, el olvidarà, él nos perdonari nuestras faltas en su tierna miscricordia, supuesto que Jesucristo ha hecho en su Evangello el juramento solemne de que Dios nos tratará de la manera que nosotros hayames tratado à los demás : Eadem mensura, qua mensi fuerifis, remetietur et vobis. (Matth.)

(1) Defractores Deo odibiles. (Rom. 1.)

DE BIBLIOTECAS

DE NUEVO LEÓ

### CONFERENCIA VIGÉSIMA CUARTA.

Jesucristo proclamado por Pilatos Rey y Mesias.

Non alied possen logal, nisi quod justerit Bominse, el quod posterit in ora meo? Ad banedicendum adductus sum, et benedictionem problines non calco.

¿ Pueda yo darir otra cosa que lo que el Señor ha mandado, ¿ lo que él ha puesto en mi beca? Dios me la traido pera bendacir, y yo no puedo estorbar la bendición.

[Nam. 25.]

Balac, aquel rey impio de los Mohabitas, habia empleado en vano las amenazas mas terribles, las promesas mas lisonjeras y las mas brillantes ofertas para obligar a Balsam a maldeeir al pueblo de Israel. El profeta, en vez de imprecaciones y anatemas, pronunclo sobre el pueblo elegido palabras de paz y le anunció su prosperidad futura diciendo : Que una estrella maravillosa se elevaria un dia sobre este pueblo, y que ella seria el signo del nacimiento y de la dignidad real del Mesias : Orietur stella ex Jacob , et Homo (Septante) de Israel. Et clangor regis in illo. Reconviniéndole entonces el rey furioso por haber cumplido su mision de una manera contraria à las ordenes que le habia dado, es decir, por haber bendecido à su enemigo comun. y hecho votos por su ventura y su gioria, en vez de llamar sobre el la maldición del ciclo, le responde Balaam : a Principe, es en vano que hagais estallar vuestro furor contra mi. Yo no puedo decir mas que lo que el Dioc de los Hebreos me ha ordenado, y lo que el mismo ha puesto en mi boca : Num aliud possum loqui, nisi quod jusscrit Dominus, et quod posuerit in ore men? Ese Dios me ha conducido aqui para que bendiga à su pueblo; y un impulso secreto è irresistible ha arrebatado mi espiritu, ha cambiado mi corazon y ha forzado mi lengua de tal manera que no he podido articular mas que palabras de hendicion y de prosperidad : Ad benedicendum adductus sum, et benedictionem prohibere non valeo.

JESUCRISTO PROCLAMADO POB PILATOS BEY Y MESÍAS. 393

Pues bien, Dios, para honrar la muerte de Jesucristo, renovo el prodigio que habia obrado para llustrar su nacimiento. Del mismo modo que Balaam, que pertenecía à la familia de los Gentiles, que profesaba la religion idolatra y ejercia la profesion de adivino y de impostor, fué forzado por Dios á proclamar, contra su propin voluntad, a Jesneristo Hombre y Rey en su nacimiento; así tambien Pilatos, salido igualmente del pueblo gentil, nacido en la religion pagana, y ejerciendo una profesion militar y política, fué obligado por el mismo Dios à proclamar à Jesucristo Hombre y Rey de los Judíos ántes de enviarle á la muerte. En efecto él habia pronunciado estas palabras : « Ved aqui el hombre : Ecce Homo ; » y al presente escribe el mismo este título : « Este es Jesus de Nazaret, rey de los Judios : Hic est Jesus Nazarenus , rex Judavorum. De modo que Pilatos hubiera podido responder a los barbaros Judios que esperaban una sentencia de infamía contra Jesucristo, y no un himno de gloria : que Dios habia dirigido su lengua y conducido su mano, que había puesto en su boca estas palabras, y las había hecho salir de su pluma, y que el no había podido hacer otra cosa que glorificar al Schor en el tiempo mismo en que los Judios querian que le deshonrase : Non alfud possum loqui nisi quod jusserit Dominus, et quod posuerit in ore meo, q Qué grandey magnifleo espectáculo para nuestra fe el de ver à nuestro Salvador condenado a muerte por el juez que le proclama al mismo tiempo de la manera mas clara, mas autentica y mas solemne Hombre-Dios, verdadero Mesias y Salvador del mundo!

Consideremos pues este primer evangello, esta primera predicación hecha por un gentil, de las cualidades, del ministerio, de la grandeza y de la gloria de Jesucristo, reuniendo y esplicando unidas estas dos grandes y misteriosas declaraciones de Pilatos: « Ved aqui el hombre; ved aqui el Rey de los Judios: » y aprendamos por el ejemplo de un pagano à reconocer en Jesucristo no solo con las palabras, sino tambien con las obras, nuestro verdadero Dios, nuestro Rey y nuestro Salvador.

### PRIMERA PARTE.

Pilatos, al presentar a Jesucristo a los Judíos, en el estado deplorable a que le habia reducido una ferocidad brutal, con una corona desgarradora en la cabeza, una caña en la mano y un andrajo de purpura en los hombros, desfigurado por la salivas, cubierto de heridas y de sangre, no tuvo otro objeto que el de mover el pueblo a compasion. Cuando despues alzando la voz, dijo a los Judios : Vod aqui el hombre, Ecce homo, quiso decirles, segun S. Geronino: Ved aqui el estado en que se encuentra el hombre à quien quereis hacer morir. ¡ Ah! si el titulo de rey que el se ha arrogado escita vuestra envidia y vuestra indignacion, que al menos la abyeccion profunda à que se ve reducido, pues que nada tiene ya de humano, escite vuestra piedad y atraiga sobre el vuestro perdon. Ya no puede ser objeto de vuestro odio, supresto que su ignominia y su dolor han llegado à su colmo (1).

Mas esta espresion: Ved aqui el hombre, esta fuera de todas las reglas ordinarias del lenguaje humano. El titulo de hombre que Pilatos da à Jesucristo en su sentido universal y absoluto es evidentemente misterioso, y supone que se ha habiado ya de este hombre. Y bien, ¿cuándo y dode se ha anunciado facuas que debia venir al mundo este hombre estracardinario que Pilatos declara hoy haber venido va! Ecce hombr.

Para comprender la significacion de estas sublimes palabras, recordemos que desde el instante que el hombre desobedeció a Dios, el temor y el miedo de Dios se apodero de los corazones de todos. Los intiguos, al solo nombre de Dios , temblaban como tiembla el vasallo al oir el nombre del soberano contra quien se ha rebelado, o como el cuipable al nombre del juez que debe condenarie. La alegria estaba entonces desterrada de las flestas religiosas. La religion era el culto del temor, pues por medio de ceremonias lugubres y de ritos barbaros se apresuraba el género humano a aplacar a la divinidad encolerizada. Los Hebreos, mas familiarizados con Dios, no esperimentaban un terror tan grande, pero sus corazones se abrian mas facilmente al temor y al miedo que á la confianza y al amor. La desgraciada humanidad conocia que tenia necesidad de que el mismo Dios descendiese à salvarla; pero necesitaba un Dios bueno, duice, humilde, pobre y misericordioso, un Dios semejante al hombre, hijo y hermano del hombre, y que fuese verdadero hombre à fin de que pudiese calmar su temor, inspirar la confianza y escitar el amor. Ved aqui por que la humanidad, representada en la Sion llorosa, suspiraba continuamente por la venida del Salvador, y en sus sentidas preces no cesaba de llamar al Hombre que la reconciliase con Dios, y por esta razon le decla Dios por hoca de David : « No llores, Sion, porque tu sosten y tu Salvador tarda en venir. Porque nacera ciertamante en try de ti ese hombre tan suspirado; y será el Altisimo, el Hombre-Dios el que te asentará sobre los fundamentos de la confianza y del amor (1), »

Pues bien, este hombre tan descado y prometido tantos siglos antes, babla venido al fin; este era Jesucristo, que se llamo a si mismo el hijo del hombre, su amigo y su hermano, y que se hizo verdaderamente hombre para salvar al género humano. Y aunque este hombre fan Heno de ternura, de compasion y de amor se haya ocupado de la salvacion del hombre desde su nacimiento, se muestra mas principalmente el hombre salvador del hombre en medio de los dolores de los azotes, de la coronación de espinas y de las demás ignominias de su pasion. Cuando Pilatos le presenta en este estado á los Judios y á los Gentiles que asisten á tan triste espectaculo, cuando le presenta así al mundo entero, cuando finalmente esclama : Ved aqui el hombre, Ecce Homo, es, no solo el representante del César, sino también el vicegerente de Dies. No solo un hombre movido a compasion, sino un profeta inspirado por el Espíritu Santo, que en nombre de Dios y por su orden dice à la humanidad paciente : Hombres, enjugad vuestras lagrimas ; cesad de elevar preces al Señor para obtener de él el hombre de quien teneis necesidad. Este hombre, objeto de tantos deseos, ha venido ya; vedie, vo os le presento: Ecce homo, Ved aqui el verdadero hombre que tiene la naturaleza humana sin tener sus manchas, que tiene la carne sin la concupiscencia, y la miseria sin el pecado : Ecce homo. Ved aquí por consiguiente el hombre que es la Imagen perfecta de Dios, el hombre tipo, el hombre modelo, el hombre perfecto, el unico que puede rehabilitar al género humano, porque es verdadero Dius, sin embargo de ser verdaderamente lo que aparece ; el verdadero hombre, Lece homo. Mortales, contempladie; y en ese rostro digno de compasion, en esas miradas amorosas, en esa actitud humilde, dulce y paciente en medio del occano de oprobles y de dolores, en que está sumergido por nosotros, reconocereis el hombre que es el verdadero Salvador del hombre : Ecce homo, ¡Ah! si la justicia de Dios, que babeis provocado tantas veces con vuestros estravios, os aterra, si la majestad de Dios os espanta, si la grandeza de Dios os amedrenta

<sup>(1)</sup> Ecce homo; quasi dicat: Si regi invidetis, jam parcite, quin abjectum videtis; fervei ignominia, friguest invidia. (In Matth.)

<sup>(1)</sup> Num quid Sion dicet : Homo? Et homo natus est in ea. Et ipse fundarit cam Altissiums.  $(Pr_i)$ 

y os hace temblar; ahora que este Dios se presenta á vosotros en la actitud amante y miscricordiosa del hombre, y que en este Dios que os restata no veis mas que el hombre que os ama, Ecce homo, desterrad el temor de vuestros corazones para dar lugar en ellos á la confianza y el amor; adoradle como Dios, y si Dios es demasiado grande en si mismo, amadle en este hombre en quien está encerrado, y que sin dejar de ser verdadero Dios, es al mismo tiempo verdadero hombre, smigo y bernamo del hombre: Ecce homo.

O admirable providencia de Dios! Del mismo modo que el Señor se habia valido del odioso Caffas para hacer profetizar al mundo de la eficaçia de la muerte de Jesucristo, así tambien se sirve nhora del injusto Pilatos para manifestarnos la ternura de su amor. Calfas nos muestra en Jesucristo el hombre que debia morir para conquistar la vida de todo el género humano: Prophetavit: expedit ut unas moriatur homo pro populo, et man tafa gens pereat; Pilatos nos hace ver el hombre que nos ofrece su corazon y nos reclama el nuestro: Ecro homo. ¡Que dulzura y que encanto no se encuentra en esta palabra, Ecce homo, que nos presenta el hombre en nuestro Dios y en muestro Salvador! ¡Oh! ¡cómo arrebata nuestro corazon! ¡como lo auima, lo alienta y lo eleva á la amistady el amor de Dios!

¿ Como es posible leer u oir estaspalabras de Pilatos : Ved aqui el hombre, Ecce homo, sin recordar estas otras palabras de Balaam : El hombre nacerà de Israel, Orietur homo de Israel.? ¿Como es posible no ver que Pilatos, aunque injusto, anunció como venido ya el mismo hombre que Balaam, profeta impio, había anunciado que debia venir? Y supuesto que estos dos personajes hablaron del mismo misterio, el uno como futuro, y el otro como cumplido ya, no es posible dejar de reconocer en los dos la inspiracion del mismo Espíritu, ni dejar de ver que puede decirse de Pilatos lo mismo que de Balaam, que el mismo Dios movio su lengua para bendecir á Jesucristo y proclamar su gloria : Non aliud possum loqui nisi quod jusserit dominus, et quod posuerit in ore mea. ; Gracias os sean dadas, o Schor, por haber puesto en los labios de Pilatos unas palabras tan bellas y tan fecundas, y haberlas hecho saiir de ellos tan puras ! ; Gracias os sean dadas por haber elegido un Gentil, un Romano para eusalzar a vuestro divino Hijo, y por haberle obligado a hablar de tal manera que conquistase para este hombre divino nuestros espíritos, nuestros corazones, nuestras alabanzas, nuestras bendiciones y nuestro amor!

Mas antes de que Jesus vuelva a entrar en el pretorio, echad una

mirada sobre él, vosotros maios cristianos, y al verie con los ojos del espíritu en ese abismo de dolor y de amor considerad que Dios su Padre os repite por boca del gobernador romano : Ved aqui el hombre, Ecce homo; es decir : Ved aqui el hombre, ved aquí vuestro modelo; ved aqui vuestro maestro, cuya enseñanza no seguis; ved aquí vuestro seŭor por cuva gloria no os interesais; ved aquí vuestro rey cuyas leyes no observais; ved aqui vuestro redentor cuya gracia despreciais; ved aquí vuestro juez cuyos castigos no temeis; ved aquí vuestro Dios cuya autoridad holiais, cuyo culto profanais y cuya religion abjurais publicamente muchas veces con vuestra vida criminal. Para vosotros ningun amigo es vendido, ningun bienhechor es olvidado, ningun padre es desobedecido, ningun esposo es deshonrado tanto como él. Para vosotros apénas es él un hombre; mas ¡ay ! [ desgraciados de vosotros! ] sabed que este hombre es Dios! [Ay! mudad de vida, si no quereis esperimentar un dia la justicia y la severidad de Dios, por haber abusado de la misericordia del hombre que se presenta hoy á vosotros duice y compasivo : Ecce homo.

Entre tanto Pilatos, nuevo Balaam, recibio de Dios la mision de proclamar, no solo la dulzura, la bondad y el amor que caracterizan à Jesucristo, sino tambien su diguidad y su grandeza; mision que cumplio á pesar suyo y sin comprenderia, con la fidelidad de un profeta, con el celo de un apostol y de un evangelista. Desde el principio hasta el fin del proceso, jamas dejo Pilatos de dar a Jesus el titulo de Cristo, es decir de ungido, y de Rey de los Judios. Su lengua jamas se detuvo al darle esta calificacion; su juicio en este particular jamas fue incierto. En vano los Judíos le amenazan con la desgracia del César, si pone en libertad à Jesucristo, que habia. dicho en presencia del representante del emperador : « Si, yo soy rey, Tu dicis quia rex sum ego; » esta amenaza que debia al parecer aterrar a un desgraciado gobernador que carecia de valor y de firmeza; esta amenaza, que debia al parecer impedirle que diese el titulo de rey al pretendido criminal, y reconociese en el una diguidad tan eminente; esta amenaza, repito, lejos de obligar à Pilatos à retirar sus espresiones y à mudar de lenguaje, le inspira un nuevo valor. No solo no considera ya el título de rey de los Judios como una usurpacion de parte de Jesucristo, sino que él mismo se lo da como su propio nombre, como una cualidad que le pertenece; y no contento con haberle llamado muchas veces ray de los Judios, de una manera accidental y como de paso, le confirma este título y se lo confiere de una manera auténtica, jurídica y solemne,

El evangelista S. Juan dice que despues de los gritos amenazadores de los Judios, los que debieron al parceer haber intinidado à
Pilatos, este por el contrario entra en el preterio, toma à Jesus da
la mano, le conduce de nuevo al halcon de palacio que dominaba la
plaza donde estaban reunidos todos los Judios: Cum audisset hos
sermones adducat foras Jesum; en seguida hace trasladar la silla
de piedra en la que acostumbraba pronunciar las sentencias, y que
se tianaba en griego Isthestrotos y en hebreo Gabbata; se sienta
en ella como un magistrado que va a pronunciar una sentencia importante: El sedit pro tribinali. Eracerca de la hora sesta, es decir
cerca del mediodia, en el dia de vicines; el presenta a Jesucristo al
pueblo reunido en masa en aquel lugar, y con una voz majestuosa y
sonora pronuncia estas palabras: Pueblo Judio, ved aqui vuestro
rey: El discit Judios: Leco per restor.

Todas estas circunstancias tan interesantes, las personas, el lugar, el dia y aun la hora en que Pilatos hizo esta declaración solemne, referides con tanta exactitud por el Evangelista, indican que este lugar de la pasion es el mas interesante de todos y que enclerra un grande y profundo misterio. Para comprender este misterio es necesario observar que el titulo de rey de los Judios, sin otra adicien, era para el pueblo sinenimo de Mesias. Que todos los pasajes de la Escritura y todos los profetas habian designado al Mesias con el nombre de rey de los Judios, y que aun en el dia de hoy le esperan los Judios bajo este titulo. No es esto decir que el Mesias debia reinar solumente en la nacion judaica, supuesto que, segun las mismas profecías, su reino debia estenderse a todas las naciones hasta los confines del mundo: Dabo tibi gentes haveditatem tuam; sino que, segun la esplicacion que ha dado S. Pablo, no debia tener dos troncos, dos raices de verdaderos creyentes, sino una sola, es decir, la raiz judia que había conservado el conocimiento de Dios y la fe en el futuro Mesias. Porque los Gentiles no debian bacerse cristimos sino entrando en la casa de Jacob, ó hablando sin figuras, en la Iglesia nacida en el seno de los Judios, y los mismos Gentiles debian formar con los Judios una sola familia, una sola posteridad, un solo pueblo heredero de la fe y de las promesas de Abrahan, en una palabra una sola Religion. Por consiguiente, rey de los Judios significaha tambien rey de los Gentiles, rey de los verdaderos ereventes, Rey-Mesias y Salvador del mundo ; y el título de rey de los Judios se le daha, dice San Agustin, para designar el origen, la cadena no interrumpida, la unidad de la verdadera religion.

Pilatos no podia ignorar que los Judios aguardaban un Mesias que debia ser su rey, y las respuestas de Jesucristo, su mansedumbre, su paciencia y su majestuoso continente no le permitieron dudar, dice Origenes, que él era precisamente el Roy-Mesias que aquel pueblo esperaba (1). En este sentido misterioso doi o Jesucristo con tanta frecuencia el título de rey de los Judios, y reconoció en él la dignidad de rey, pero de un rey diferente de Herodes, cuya sobernania era mas bien religiosa que política, y que no podia inspirar, celos a él ni al Cisar.

Ved aqui por que, como dice el Evangelista : Pilatos se sento en su tribunal : Sedit pro tribunati. Asi pues; al decir Pilatos a los Judios : Ved aqui vuestro rey, no hablo como hombre privado, sino como juez; no emitio una opinion, sino que formulo una sentencia; no dijo una lisonja, sino que pronuncio en última instancia, como juez supremo, una sentencia verdadera, justa é inapelable. Y ¿qué fué lo que motivó esta sentencia? Jesucristo habia declarado muchas veces que el era el verdadero Mesias ó el verdadero rey de los Judios. Los Judios no querian reconocerle como tal; lejos de eso, le acusaron de haber usurpado esta cualidad eminente : Hune invenimus dicentom se Christum et regem esse. Se necesitaba pues un juez imparcial, un juez estraño à la religion, al pueblo, à las preocupaciones y a las pasiones de los Judios, para que decidiese solemnemente esta importante cuestion. Pues bien, Pilatos es un juez romano y gentil, él es por consiguiente imparcial, elegido por los mismos acusadores, y por lo tanto no puede ser sospecioso. El observa en este gran proceso todos las formalidades de un verdadero julcio: Sedit pro tribunali. El oye a Jesucristo, que afirma que es el rev de los Judíos, y á los Judíos que lo niegan absolutamente. El pesa las palabras con que Jesucristo le ba dado idea de su reino, y las encuentra llenas de sentido y de razon; el examina y compulsa escrupulosamente tos cargos de la acusación presentada per les Judies, y les encuentra desnudes de pruebas. El ve brillar todas las virtudes en el semblante del Salvador y manifestarse todas las pasiones en la conducta de los Judios. El piensa que donde reinan las pasiones se encuentra la injusticia y el error, y que la verdad y la justicia se hallan siempre al lado de la virtud. En seguida, despues de haber oido á las partes en sus debates contradictorios, y de haber sometido el asunto a un maduro examen, decide en favor

<sup>(1)</sup> Printes Jesum Christum esse confiteistur. (In Matth.)

de Jesus, y declara en forma de sentencia: Que Jesus es el verdadero rey de los Judios, ó el Mesias que se les había prometido y que ellos esperaban: Sedit pro tribunali, et dicit Judais: Ecce rex vester.

Por otra parte, nada es tan magnifico, tan augusto ni tan glorioso para Jesucristo como esta declaración de Pilatos. El día en que se hace es el mas solemne del año, es el día la Pascua, es el día en que estaban reunidos en Jerusalen los Judios que habian acudido de todas las provincias para eclebrar alli esta solemnidad. Era cerca del mediodía, hora en que todos podían asistir. El lugar en que se verifica este acontecimiento memorable es la plaza publica, en la que se había reunido una inmensa multitud; el tribunal donde se pronunció esta gran sentencia se manifiesta por el Evangelista en griego y en hebreo, para hacernos comprender este misterio importante: Que el Judio y el Griego, ó en otros términos los Judios y los Gentiles faeron igualmente partes interesadas en esta sentencia, y que desde este instante el Gentil reconoce y confiesa por primera vez al Mesias que el Judio ha negado.

¡O admirable providencia de Dios en haber elegido, para revelar la dignidad del Salvador, el mismo juez que le condena à muerte! Asi pues, en los designios de Dios, la barbárie de los solidados en el pretorio no hizo otra cosa que preparar el camino à esta sentencia de Pintos. Los reves y los pontifices se revisten ordinariamente de las insignias de su dignidad antes de ser proclamados y reconocidos; ved aquí por que la mano de Dios se sirvió de la ferocidad brutal de los solidados para preparar à Jesucristo la corona dolorosa, el cetro de caña y la púrpura insultante que son unos atributos ridiculos á los ojos de los hombres, pero que son al mismo tiempo las insignias reales mas convenientes y mas adecundas á un rey de los Judios, Redentor de los hombres; por esta razon se vale también ahora de Pilatos para hacerle dar la investidura de esta diguidad real de la minera mas solemne, mas legal y mas autentica, y para hacerle proclamar a la faz del mundo verdadero Mesias y Salvador del mundo.

De este modo se cumpie una admirable figura projetica, Ved aqui al verdadero Joas, cubierto ya con las señales de la soberania, y a un nuevo Joad que le saluda rey, a pesar del furor y de las intrigas ambiciosas de la verdadera Athalia, la siuagoga de los Judios. Pilatos no comprende lo que dice ni lo que hace; pero todo lo que dice y lo que hace es un gran misterio. Y su constancia en dar à Jesucristo, lo mismo en público que cu secreto, lo mismo en estilo familiar que bajo la forma

jurídica, eltítulo de rey de los Judios tan insufrible para este pueblo; y su valor en manifestar, á despecho de todas lasa menazas y de todos sus ciamores, que reconocia como una diguidad real de Jesucristo aquella de que los Judíos le habían formado un erimen; y su conviccion de que : Jesucristo era verdaderamente el rey religioso de los Judios, conviccion tan intima, aunque confusa, que ninguna consideracion humana pudo destruir ni debilitar; todas estas cosas son unas pruebas muy claras, dice S. Agustin, de que la eterna verdad de Dios habia grabado profundamente estas ideas en su espiritu y en su corazon, y que ella fue quien hizo hablar su lengua (t); de donde se sigue que, así como en otro tiempo, al profetizar Balaam que un rey estraordinario y famoso naceria un dia en Israel, no dijo mas que lo que quiso Dios hacerle decir, así tambien Pilatos, al declarar ahora que este rey ha venido ya, no hace mas que servir de instrumento a los designios que Dios había formado de glorificar à Jesucristo, haciendo publicar por dos Gentiles, y en el intervalo de dos mil años, la grandeza, las bendiciones y la gloria de su

Mas esto no es bastante en los conaejos de Dios; esta grande declaración, esta magnifica sentencia, esta verdad importante, salida de la hoca del supremo juez, debia ser consignada por escrito, y colocada sobre el trono del unevo rey en caractéres inteligibles a todos los pueblos de la tierra, a fin de que los que no habian podido obrla, pudiesen al menos lecria y comunicaria a los demas, de modo que nadie pudiese alegar ignorancia con respecto á ella. Esto es justamente lo que hace Pilatos.

Pero ¡ ay ¹ ya se dispone à escribir la sentencia de condenacion, que segun el uso de aquellos tiempos debia colocarse sobre la cruz. Sin duda el va à inventar y à atribuir à desucristo algun crimen supuesto, que por la publicidad que va à recibir sobre la cruz, va à cubrir de deshonor al crucificado. Pilatos no puede obrar de otra manera por el interés de su reputacion, para librarse del oprobio de una sentencia inicua, y para que no pueda decirse que ha condenado à pena capital à un hombre que no era culpable... Pero no temais, nos dice S. Lorenzo Justiniano, Pilatos no trazara ese testimonio n escribira esa inscripcion destinada à ser colocada sobre la cruz, sino bajo la inspiracion del Espiritu Santo (2). É no dirá mas ni menos

<sup>(4)</sup> Avelli ex ejus corde non pointi Jesum esse regem Judicorum: tanquam hoe illi ipsa veritas fixerit. (Tract. 119. in Joan.)

<sup>(2)</sup> Spiritu Saneto afflinite, hunc titulum Pilatus scripsit. (De Christ. Agon.)

que los que Bios quiera; el no dirá cosa alguna que no sea verdadera y gloriosa para el sentenciado.

En efecto, Pilatos no hace otra cosa que confirmar por escrito en esta inscripcion las magnificas declaraciones que habia hecho hasta entonces del carácter y de la diguidad de Jesucristo.

El habin declarado en voz alta que Jesucristo era el verdadero hombre, el horabre perfecto, el hombre madelo de todos los hombres, y por consiguiente no solo verdadero hombre, sino tambien verdadero hios, porque solo hios poda ser el Salvador del hombre, Pues bien, esta doble declaración fue precisamente la que formulo en la inseripción de la croz, que, segun los Evangelistas, fue redactada en estos terminos: a Este es Jesus Nazareno. Este es el rey de los Judios: Hie est Jesus Nazareno, esto es originario de Nazaret segun la carne, no hizo mas que repetir que era verdadero hombre: Ecc-Homo; y al escribir Jesus, rey de los Judios, formulo por segunda vez esta sentencia que habia ya pronunciado: Pueblo judio, ved áqui vuestro rey: Ecco rec esteri.

A visto del titulo de rey de los Judios, titulo augusto y sagrado que constituia la soberanía de Jesucristo, y que, á escepcion del Mesias, no podla, sin cometer un gran crimen, aplicarse à ningun hombre, aun cuando fuese rey ó emperador; á vista de este título misterioso, repito, colocado en lo alto de la eruz de aquel a quien habian querido hacer morir como un malhechor, los principes de los sacerdotes se escandalizaron y se llenaron de confusion y de horror. Este era en efecto un magnifico testimonio tributado a la inocencia y á la dignidad de Jesucristo por el mismo juez à quien ellos habian confiado esta célebre causa; porque esta inscripcion atestiguaha claramente que Jesus era el Mesias : Hic est Jesus, cen Judicorum ; ella acusaba á los Judios y los presentaba, á los ojos de toda la nacion y del mundo entero, capaces de haber solicitado la muerte de su rev y su Mesias que les estaba prometido. Ya preveian ellos mismos que el recuerdo de tal crimen los cubriria de un oprobio eterno. At momento el Sanbedrin se presenta en cuerpo á Pilatos, y con un acento de rabia y un tono de amenaza le haco observar que segun esstambre debia escribirse sobre el patíbulo de los sentenciados los erimenes que los habian llevado al suplicio; que la inscripcion que el habia puesto sobre la cruz daba á entender que Jesus era verdaderamente rey de los Judios, debiendo espresar por el contrario que el habia usurpado este título; que ella indicaba la soberania de Jesucristo sobre los Judios como un derecho legitimo y no como un atentado; que por consiguiente de esta inscripcion resultaba que Jesus non cra culpable de crimen alguno, pues que ninguno designaba, y que por lo mismo este escrito demostraba la infamia del pueblo que había pedido su muerte, y la de Pilatos que la había sancionado.

Ved aqui por que los pontifices hacen à Pilatos las mayores instancias ; ellos le conjuran, y aun se atreven à amenazarle, para que reforme esta inscripcion, escribiendo en su lugar que Jesucristo pretendio injustamente ser el rey de los Judios, pero que en realidad no lo era : Dicebant ergo Pilato Pontifices judworum : Noli scribere Rex Judworum: sed quia ipse dixit: Rex sum Judworum. ¡ Pontifices insensatos! les dice San Agustin, ¿ creeis que Jesucristo perdera la cualidad de verdadero rey de los Judios, que él mismo ha declarado pertenecerle, porque vosotros logreis quitarle el titulo? ¿ Sucederá acaso que lo que la Verdad en persona ha firmado como cierto, dejará de serlo porque vosotros no querrais que lo sea [Aug.]? Esta idea es la misma que al parecer tiene Pilates, y ved aqui por que responde decididamente á las instancias, al furor y á las amenazas de los Judíos : Vosotros exigis demasiado. A pesar de vuestros clamores, el título permanecerá tal como lo he trazado; ne se hara en el la mas pequeña alteracion. Lo que yo he dicho está dicho, y lo que he escrito está escrito: Respondit Pilatus: Quod scripsi, seripsi (Joan.).

¡ O poder incontestable de la acción divina! esclama en este lugar S. Juan Crisostomo. ¡ Como muda, subyuga y arrebata aun los corazones inficies! Dios ha dicho terminantemente en el libro de los Salmos; Cuando la inscripcion de la cruz esté colocada no seas tan temerario que quieras hacerle ninguna variación. Así pues, cuando Pliatos se obstina en conservar este título la! como lo escribió disde un principio, esporque en se corazon resuena secretamente como una especie de rudo sordo esta vox profetica, esta prohibición de Dios, à la que el obedece ciegamente, para cumplir esta admirable profecia.

En cleeto, el representante de Cesar, en una posicion humanamente independiente, nada tenia que temer ni esperar de un sentenciado que estaba á punto de ser conducido al patibulo. No puede pues alegarse que él quiso conservar lo que habia escrito para agradar a Jesus. La inscripcion, tal como el la habia concebido, irritaba profundamente el orgullo de los Judios; además atestiguaba la injusticia del mismo Pilatos, le deshouraha y le esponia al peligro de de ser acusado ante el César de haberle otorgado, por su propia autoridad, el titulo de rey de los Judios á un hombre tan odloso á la nacion judia, que ni aun siquiera queria oirle nombrar. Tampoco puede decirse que Pilatos se obstinase en sostener su primera redaccion por interés personal ó por política, siendo así que la política y el interés personal le imponian la ley y la obligacion de satisfacer las reclamaciones de los Judios. Pilatos es ese mismo juez tan débil que habia cedido á las exigencias del pueblo en todo cuanto habian pedido con respecto á Jesucristo, hasta el punto de ponerse en contradiccion consigo mismo, y cubrirse de oprobio al condenar, contra su conciencia y contra sus declaraciones, à un acusado cuya inocencia habia reconocido y proclamado ya muchas veces. No puede por consiguiente decirse que Pilatos rehusase modificar lo que habia escrito, por firmeza de carácter, por obstinacion en su propio juicio ni por respeto a su palabra. ¿Y como puede esplicarse este hecho tan estraordinario?; Como Pilatos, sin interés alguno, y aun à riesgo de Indisponerse can los Judios y de incurrir en la desgracia del Cesar, despues de haber conscutido en la eruclficación de Jesus, se obstinó en no querer mudar cosa alguna à la inscripcion de la cruz? ¿ Como se concibe que, despues de haber manifestado tanta ligereza y tanta inconstancia al promunciar la sentencia de muerte, diese repentinamente el ejemplo de una firmeza tan incontrastable en una cosa que podria parecerle indiferente; y que, despues de haber cometido la mas notoria injusticia por no disgustar a los Judios, prefiriese esponerse à su indignacion y à su furor mas bien que variar una simple inscripcion? El ni aun siquiera los escueha; es mas, el los arroja vergonzosamente de su presencia. ¡ Ah! Pilatos, dice San Agustin, abandonado á si mismo, no hubiera jamás hablado ni escrito así, ó en todo caso se hubiera retractado al momento, como lo había becho otrasmuchas veces. La mano de Dios pues se manifiesta aqui palpablemente. Una fuerza superior guia el pensamiento de Pilatos en estas graves circumstancias; su inspiración procede de lo alto. Segun las profecias, el Mesias debia ser anunciado públicamente como rey de los Judios ; y esta es la razon por que Pilatos ha escrito lo que ha escrito, porque Dios ha dicho lo que el ha dicho, y el juez romano no puede reformar la inscripcion que ha trazado, porque Dios no puede retraetarse de lo que ha dicho (1). Así pues, Balaan, que no

(1) Ideo Pilatus quod scripsit scripsit, quia Deus quod dixit dixit. (In Ps., 57.)

se intimido por las enseñanzas de un monarca impio, ni quiso de modo alguno retirar la bendicion que habia dado à Israel, fué una figura fiel de Pilatos, el que à su vez, temiendo poco incurrir en el odio de los Judios y en la indignacion del César, no muda nada de lo que Dios le ha mandado decir, ni retracta en manera alguna la bendicion solemne que Dios le ha obligado à poner por escrito en favor de Jesus: Non aliud possum loqui nisi quod jusserit Dominus, el quod posuerit in ore meo?

Observemos tambien, con respecto á esta sentencia misteriosa, que, teniendo los Romanos la costumbre de escribir en latin las sentencias que se fijaban sobre el patibulo de los eriminales, la sentencia de Jesucristo se escribió en latin, en hebreo y en griego, es decir en las tres lenguas mas conocidas entonces en el mundo: Erat scriptum hebraice, grace el latine Joan.). Y esto sucedió por una disposicion particular de Dios, dice S. Agustin, à fin de que fuese notorio desde aquel momento que todas las naciones debian sujetarse un din á Jesucristo (1). Los crímenes de los dos ladrones estaban espresados sobre sus cruces en una sola lengua; mas la cruz en que estaba suspendido el Salvador se distinguia de las otras dos por una inscripcion en tres lenguas, la cual, lejos de mencionar un delito ó una cualidad usurpada, indicaba por el contrario una dignidad personal é inamisible, un titulo de honor que le pertenecía verdaderamente; porque en ella se decía en un sentido positivo y absoluto : Este es Jesus de Nazaret. Este es el rey de los Judios.

El Evangelista S. Juan, con una alta sabiduria, da à esta inseripcion el nombre de rivulo: Seripsit autem el titulum Pilatus; porque en efecto ella contiene el titulo verdadero y caracteristico de Jesucristo, su cualidad, su mision y su ministerio. San Mateo, con no menos sabiduria, la llama causa: Imposuerant super caput ejus causam ipsus scriptam; como si quisiera decirnos, valiendome de las palabras de Origenes, que el Señor espiraba en la cruz, unicamente porque era el rey de los Judios, ó en otros términos, el Mesias prometido, el Salvador del mundo. ¡O gloría de nuestro Redentor! ¿Quién puede dejar de adorar aquí al soberano poder de aquel que preside en los consejos de los hombres, se rie de sus esínerzos y los hace servir al cumplimiento de sus impenetrables designios? ¿ Como es posible dejar de ver aquí el cuidado con que el Padre eclestal en-

<sup>(1)</sup> Ut illis tribus linguis Christo subjuganda universitas gentium monstraretur. (Fom. F. Serm. 18.)

laza las acusaciones presentadas contra su Hijo con su justificacion solemne, y el modo con que hace brillar los titulos de su grandeza en medio de sus iguominias y de sus oprobios?

Los Judios procuraron hacer pasar à Jesucristo por un insigne malhechor. Dies no permitió que se escribiese sobre la cruz de su Hijo, como lo prescribia la costumbre, ninguno de los crimenes de que le habian acusado; por el contrario hizo reconocer y consignar su santidad y su inocencia, nun sobre el infame patibulo. Los Judios le habian presentado como un rey usurpador, y Dios le hace proclamar por el mismo Pilatos el verdadero rey de los Judios : Hic est rex Judoserum. Los Judios habian acusado à Jesucristo en el tribunal del Pretor de haberse titulado el Mesias, y Dios obliga a Pilatos a acusar á los Judios en el tribunal de todos los siglos y del mundo entero de haber negado y crucificado al Mesias. Los Judios al preferir Barrabas à Jesucristo, y al exigir que el Salvador fuese erucificado entre des criminales, creveron deshourar su nombre; y Dios le rodea de una aureola de gioria disponiendo que el mismo gobernador romano, que le habia condenado como culpable, fijase en lo alto de la cruz la inscripcion solemne que consagra su título de Salvador. El Padre Eterno no podia hacer ninguna cosa mejor para exaltar a Jesucristo y hacerle reconocer por su Hijo.

Ved aqui per que los Padres y los Interpretes admiran tauto la grandeza y los misterios de esta inscripcion. Origenes la llama la cerona de gloria y de magnificencia que, segun la profecia de David, ha colocado Dios con sus proprias manos en la cabeza de su divino Hijo, S. Juan Crisostomo añade que Pilatos recibió de Dios la mision de fijar este testimonio de la soberania y del sacerdocio de Jesucristo sobre la cruz en que estaba suspendido, como sobre los trofeos de los vencedores se acostumbraba a grabar el nombre de sus victorias (1). Finalmente Remigio dice que por una disposición admirable de Dios fue colocado un titulo tan magnifico sobre la cabeza augusta de Jesucristo, á fin de que los Judios reconociesen al lecrio que à pesar de sus clamores frencticos y sus protestas, hechas toutas veces en público contra su soberania , no pudieron impedir, ni aun haciendole murir, que fuese su rey legitimo, supuesto que la cruz. lejos de haberle hecho perder su imperio, lo asento sobre bases mas solidas (2),

¡ O grande y sublime misterio! Cuando Jesus noció en la grula de Belen, los sautos reyes magos se presentaron diciendo: Nosotros sabemos que el verdadero rey de los Judios la nacido. Decidios donde se halla; porque queremos reconocerle y adorarle: Ubi est qui nafus est rex Judaorum? Venimus adorare eum. (Matih. 2.) Y abora que Jesueristo muere en el Calvario, Pilatos atestigua tambien qua Jesue es el verdadero rey de los Judios: Hie est rex Judaorum. Luego si, como ya hemos dicho, Rey de los Judios significa Mesias, es clavo que Jesueristo fue reconocido y proclamado como Mesias y Salvador del mundo en su nacimiento y en su muerte, cuando era todavía un niño en Belen, y cuando fue crucificado en el Golgota.

Por otra parte, los magos del Gentilismo, cuando llegaron à Jerusalen, preguntaron à los Judios donde estaba el Mesias, y por esta misma pregunta les revelaron que habia macido ya: Natia est rex Judioscua; y al presente Pilatos; salido conto ellos de entre los Gentiles, hace à los Judios en Jerusalen esta misma revelacion proclamando y escribiendo que Jesucristo es el Mesias. Por consiguiente, los Gentiles son en estas circunstancias los maestros de los Judios; ellos les auuncian el nacimiento y la muerte del Mesias en la persona de Jesucristo, y por consiguiente tanto los Judios como Jerusalen son inescusables de no haberde querido reconocer.

Elenáos de admiracion al considerar los circumstancias en que tuvo lugar este anuncio. Los magos revelaron á los Judios que Jesucristo, que nealuba de nacer, era el Mesias, cuando los Judios intrigaban eon Herodes para degollar al mismo Mesias en su cuna; y Pilatos les hace la misma revelacion en el momento en que ellos obligan á este gobernador, por medio del temor, á que loga morir al Mesias en la cruz. ! Cosa admirable! Mientras que los Judios se estocrain en persuadir a Pilatos que Jesus es un falso profeta. Pilatos confunde á los Judios anunciandosele como el verdadero Mesias. Los Judios procuran evitar que los Gentiles reconocean al Mesias, y los Gentiles son los primeros en predicar el Mesias a los Judios. Los estranjeros le conflesan como Redentor, en tanto que su paeblo le niega y le desprecia.

Ademas, Filatos es romano y representante del emperador, y en cualidad de tal se hace en cierto modo catequista de los Judios y les

<sup>(1)</sup> Sicut in tropheo littera ponuntur victoriam estendentes; ita Filalus titulum cruci Christi inscripsit. (In Iona.)

<sup>(2)</sup> Divinitus procuratum fuit, ut talis titulus super caput ejus poneretur : ut

per hios Judas agnoscerent quantum nec occidendo facere potuerunt ut eum regem non habereut : per mortis enim patibulum non amini imperium, sed corroboravit. (In Caren.)

da esta enseñanza tan clara y tan precisa; en esta misma cualidad anuncia desde entonces que los predicadores cristianos, representantes del Soberano Pontifice de Roma, que es el sucesor de los emperadores romanos, recorrerían un día el mundo y harían esta misma revelacion a los Judios dispersos por toda la tierra; que no cesarian tampoco de manifestar à Jesueristo à ese pueblo ciego y obstinado. como lo hun hecho por espacio de diez y ocho siglos, y de hacerle conocer que este Jesus, objeto de sus blasfemias y de sus burlas, es sin embargo su rey y el Mesias que le ha de salvar : Hie est Rex Judwerum. Ecce Rex pester. Y cuando llegue el tiempo en que la venda fatal que oculta la luz à los desventurados Judios caiga de sus ojos, los representantes del Soberano Pontifice, verdadero César romano, les explicaran las grandezas y la gloria del titulo de la cruz y les exhortarán a doblar doclimente la rodilla para adorarie.

Finalmente Pilatos es el vicegerente del Cesar, cuyo cetro se estendia à todas las partes del mundo conocido entonces. Luego cuando este juez imperial proclama en alta voz desde su balcon, y por escrito desde la cima del Calvario, que Jesus es el verdadero Mesias, representa en si todas las naciones sometidas al imperio romano, las cuales publican tambien por su boca que reconocen el Mesias en la persona de Jesucristo. Así pues la declaración de Pilatos no es otra cosa que el reconceimiento público y solemne que toda la gentilidad hace de Jesucristo en el gran dia de la Pascua, como verdadero Mesias, verdadero Hombre y Salvador de los hombres. Por esta declaracion profetiza Pilatos que desde Jerusalen pasarà a Roma esta grande revelacion, y que desde el Calvario se estenderá por todo el mundo; el profetiza la fe, la adoración y el homenaje que los emperadores, sucesores de los Césares, los reyes y todas las naciones del mundo tributarán à Jesucristo ; él anuncia el próximo cumplimiento de esta profecia de David : Todos les reves de la tierra le adorarán, y las naciones se sujetarán á el. (Ps. 71.)

Esta es la causa por que ejerce hoy Pilatos, sin saberlo, el ministerio mas noble, el mas santo y el mas augusto, el ministerio de que estuvieron encargados en otro tiempo los patriareas y los profetas, es decir ,que figura en si mismo y anuncia el triunfo, la soberanin, la gloria y la grandeza de Jesucristo. Es verdad que el no conoce la alta dignidad, ni la noble mision de que Dios le ha revestido; mas no por eso deja de cumplirla con fidelidad. Y ¿ qué importa la intencion con que habla ú obra ? Cuanto menos reflexio-

na, mas evidente es que en estas graves elreunstancias es el instrumento de los profundos misterios de Dios. Pilatos no es ciertamente. mas malo que Judas ; pues bien, dice ingenlasamente S. Agustin, así como en la persona del perfido discipulo envió Dios al demonio para predicar el Evangello, así tambien se sirvió de Pilatos como de otro Balsam , aun cuando era idolatra , timido , ambicioso é injusto, para hacer de él el primer profeta, el primer evangelista, el primer apóstol, el primer predicador, el primer confesor y el primer testigo que anunciase al universo la gran verdad de que Jesus cruelficado es Rey, Señor, Mesias y Salvador del mundo. Pilatos nada comprende de cuanto dice y hace; mas no por eso es menos cierto que sus palabras y sus obras son sublimes, maravillosas y llenas de verdad ; porque Dios es el que mueve la lengua de este nuevo Balaam, como una modre hace pronunciar à su tierno hijo palabras cuyo sentido le es desconocido; Dios es el que guia su mano como un maestro guia el brazo de su discipulo y le bace escribir lo que todavia ignora; y con una asistencia tal, bajo esla inspiracion divina no puede errar Pilatos, ni puede hacer otra cosa que anunciar à Jesucristo : Non aliud possum nisi quod jusscrit Dominus, et quod posuerit in ore meo.

O amados hermanos, cuan grande y cuán magnifica es la Religion l ¡Cuan admirable y cuan divina es la sabiduria del Evangelio! Qué Dios tan grande es nuestro Señor Jesucristo, y cuán digno de nuestra adoracion, de nuestro culto, de nuestra fidelidad y de nuestro amor!

### SEGUNDA PARTE.

La constancia de Pilatos en proclamar en alta voz y por escrito á Jesus rey de los Judios y Mesias, y esto contra todos los calculos humanos del interes, del honor y de la política, fue seguramente un admirable prodigio de la inspiracion divina ; pero tambien fue un prodigio terrible de la inspiracion del demonio la ciega obstinacion de los Judios en despreciar a este mismo Jesus, su rey y su Mesias, y en negarle a vista de un Gentil, de un estranjero que le revela y le anuncia tan solemnemente, ¡ Mas ay ! ¡ desgraciados de ellos! ¡Cuan horrible es la venganza que este rey, este Mesias tan odiado y tan despreciado por ellos va á descargar sobre sos cabezas! Apénas consumaron su deicidio en tiempo de Tiberio, cuando comenzaron, bajo el imperio de Caligula su sucesor, á ser oprimidos de una manera espantosa. Ellos procuraron despues saendir este yugo de hierro; mas Neron los castigo por su rehelion, llevando la desolación por toda la Judea. Finalmente Vespasiano puso sitlo à Jerusalen, y ellos sufrieron entonese unos tratamientos tan bárbaros y unos males tan escesivos, que no se puede licer sin estremecerse la relación que de ellos hace el historiador hebreo Josefo, testigo de estos succesos.

Y para no dejar duda alguna acerca de la causa que acentrea sobre ellos tantas disgracias, el mismo historiador nos dice que fueron tratados de la misma manera que ellos habian tratado a su Mesias, à su rey y à su Señor Jesueristo. Ellos habian querido someter al Salvador a una flagelación barbara, y hacer caer a nedazos su curae virginal, y ellos tambien, al momento que salian de la ciudad y calan en poder de los Romanos, eran cruelmente azotados y desgarrados de la manera mas atroz. A los tormentos inzuditos, que ellos habian becho sufrir a Jesucristo, habian anadido todas lasignominias y todos los insuitos ; y ellos à su vez, obligados à sufrir los tormentos inventados por el odio de los veneedores, Invieron que devorar en silencio todo genero de afrentos, de burlas y de oprobies. Finalmente, con sus clamores famultuosos y con sus amenazas de sedición babian obligado a Pilates a crucificar á Jesus, y ellos perecieron igualmente en el suplicio de la craz, a pesar de la costumbre que los Romanos habian observado hasta entonces de cartar la cabeza a sus prisioneros de guerra, o de atravesarlos con su bazz. Además las cruces en que se les suspendia fueron colocados en frente de los muros de la ciudad, de la misma manera que ellos habian colocado la cruz de Jesucristo. Cada dia, durante esta guerra de esterminio, mas de quinientos de aquellos infortunados eran entregados á este herroroso suplicio, y no se encontraban ya maderos bastantes para crucificar los cuerpos ni terreno suficiente para colocar las cruces [1]. [O espectuculo terrible! [o escena de horror! Figuraos la ciudad de Jerusalen rodeada de miliares de cruces, de las que pendian otros tantos cuerpos humanos, los unos espirando en medio de las mas espantosas contorsiones, los otros ya muertos, en una actitud horrible, y la mayor parte esparciendo en los aires un pestifero olor. Ah! indudablemente era Dios el crucificado, cuya muerte es vengada con tantas victimas. Esta venganza terrible, que el rey Mesías debia tomar de los Judios por

(1) Et peopter multitudinem jans spatium cracibus deerat, et corporilaiscraces. haber negado su mision é insultado su soberania, fué prevista indudablemente por el profeta canado trasportado de horror esclamo; ¿ Quién podra dejar de temer vuestro poder y vuestra justicia , o rey de todas las naciones (1)?

Ay I el erimen de los Judios se renneva diariamente entre los cristianos. En efecto, Jesucristo tiene dos especies de imperio en este mundo; el uno, como Dios criador, sobre todos los hombres en general : el otro, como Dios redentor, sobre los cristianos en particular. El uno es el imperio de su naturalzea, el otro es el imperio de su gracia; el ejerce el primero sobre todas las personas, y el segundo lo ejerce mas especialemente sobre los corazones de sus fieles, que reciben su doctrina, escuchan sus preceptos, observan su ley y esperan sus recompensas. El imperio de la naturaleza es esencial à Jesucristo; es necesario, absoluto, eterno, inamisible é independiente de la volundad de los hombres ; mas el limperio de su gracia en los carazones es adquirido, accidental, exento de toda violencia moral o material, y dependiente de nuestra volundad, y por esta razon podemos disputárselo y nun arrebatarselo, sino en cuanto al derecho, por lo menos en cuanto al hecho, Todos nuestros esfuerzos y toda nuestra mala voluntad no pueden hacer que Dios criador y senor del universo deje de ser esencialmente nuestro rey y nuestro Señor. Pero podemos impedir que reine en nuestros corazones por su gracia, como fley-Redentor, supuesto que nos ha dejado la libertad de permanecer bajo su obediencia o sacudir su vugo. De manera que á pesar de las obligaciones que nos unen á él y de las ventajas que reportamos de ser sos fieles subditos, podemos, como los Judios, rechazar su soberanía : Nolumus huno regnare super nos (Luc.), no queriendo reconocer mes rev que el Cesar, es decir nuestros apetitos sensuales, nuestra conoupiscencia, nuestras pasiones y el demonio que las halaga y las enardece : Non habemus regem nisi Gesterem.

Comprended bien esto, cristianos estraños al espiritu del Cristianismo y desertores de sus principios y de sus leyes. Cuando abrazaris una doctrina diferente de la que esperisto ha revelado y de la que sola la Iglesia es la fiel depositaria y el interprete infalible; cuando violais atrevidamente la ley que el ha promulgado; cuando poneis en ridiculo a los que la observan, y los tratais de espiritus debiles, supersticiosos y preocupados; cuando mirais con indiferencia los ensigos

<sup>(1)</sup> Quis non timebit te, o Rex gentium? (Jer. 10.)

que él tiene suspendidos sobre vuestra cabeza y las recompensas que hace brillar ante vuestros ojos; cuando monospreciais el santo temor de Dios, el espíritu de abnegacion y de sacrificio, la delicadeza de conciencia, la piedad y la devocion de los verdaderos creventes; cuando tomais por regia de vuestra conducta los principlos, las ideas y las máximas del mundo, las satisfacciones de la ambicion, del interés y de la voluptuosidad, entonees rechazais como los Judios, de una manera positiva, fisica y real el reinado de Jesueristo sobre vosotros. Entonces declarais verdaderamente que no quereis reconocerle por Rey, por Mesias ni por Redentor, porque rechazais las condiciones esenciales de su soberania, de su mision y de su redencion, las únicas condiciones con que quiere y paede salvaros : Notumus hune requare super nos ; entonees preferis indudablemente el reinado profano del Cesar, el reinado del demonio, de las pasiones y del pecado, al reinado de la gracia de Jesucristo : Non habonus regem nisi Cosarene.

Pero no es esto todo. En medio de esa vida puramente carnal, de esos goces terrenos y profunos, alimentareis siempre en vuestro laterior el deseo infernal de que otros se arrojon como vosotros en las cadenas del pecado, y abandonen al Salvador como vosotros le habeis abandonado; vosotros querreis hacer desaparecer del mundo la fe de Jesucristo como demasiado misteriosa; su ley como demasiado severa, su predicación como demastado importuna y su espicitu de caridad, de pureza, de humildad y de paciencia como demasiado molesto; vosotros descaréis por lo menos que Jesucristo con su culto y su religion se contente con permanecer encerrado en sus templos, con reinar solamente sobre el pueblo, sobre el sexo deveto y sobre les espíritus sencilles é imbéciles, sin que pueda ejercer accion ni influencia alguna sobre los individuos, sobre las familias ni sobre la sociedad ; de este modo desearéis que el sea desconocido, ignorado, y cubierto de ignominia y de dolor. Y bien, al abrigar en el fondo de vuestros corazones estos descos diabolicos y sacrilegos, aun cuando no siempre tengais la horrible sinceridad de manifestarlos en vuestros discursos, ; no os negais formalmente à reconocer el reinado de Jesucristo, y confundis con una infernal armonia los gritos de vuestro corazon con los clamores de los Judios, para obtener que el Hijo de Dios sen despreciado, y que el Mesias sea crucificado de nuevo para siempre ?

Però, i desgraciados de vosotros i Así como habeis renovado el crimen de los Judios, sufrireis tambien su castigo. En el momento

de la muerte, separandose vuestra alma criminal de vuestro cuerpo, caera en manos de ese Rey inmenso, infinito, omnipotente y eterno, rodeado de gloria y de majestad, que ejercerá sobre vosotros una justicia tanto mas severa y mas terrible cuanto mayor es la bondad, la paciencia y la misericordia que muestra hoy con vosotros. Así como el César, cuyo Imperio prefirieron los Judios al de Jesucristo, reconociendole por su único rey, fue despues su destructor y su esterminador; así esos genlos del inflerno, cuyas inspiraciones preferis à los movimientos de la gracia, dándoles en vuestro corazon el lugar de Jesucristo, seran tambien vuestros verdugos despues de la muerte, así como son vuestros tiranos durante la vida. La justicia cterna os entregará en su poder para que seais tambien eternamente insultados, atormentados y crucificados por ellos, de la misma manera que vosotros ultrajais, atormentais y crucificais ahora a Jesucristo, ¡Ay ! ¡ o Rey inmortal del cielo y de la tierra ! ¿ Quién será el hombre tan temerario, tan sacrilego y tan insensato que ese todavia insultar vuestra majestad, negar vuestra doctrina, hollar vuestras leyes, profinar vuestra Religion, reirse de vuestro poder, despreciar vuestros juicios y mofarse de vuestra venganza? Quis non timebit te, o Rex gentium?

¡Ay, hermanos mios! no scamos nosotros del mimero de esos desventurados; formemos desde este dia la resolucion de servir fleimente à nuestro Rey y Señor. No nos contentemos con creer en ei,
tratemos de obedecerle. No nos limitemos à adorarle, procuremos
al mismo tiempo amarle. Destruyamos en nosotros el reinado de la
culpa: Percatum non regnet in vestro mortali corpore. Obremos
de manera que Jesueristo reine solo en nuestro espiritu por su fe,
en nuestro corazon por su gracia, en nuestro conducta por sus ejemplos, en nuestros personas, en nuestros casas y en nuestros famillas por su proteccion; à fin de que reinando en nosotros y con
mosotros en el tiempo, podamos un dia reinar en él y con el en la
eternidad. Así sea.

DE BIBLIOTECAS

## CONFERENCIA VIGÉSIMA QUINTA.

La Salida de Jesus de Jerusalen.

Et appresensum eum ejecerunt extru ei-

Y apoderin deso de of, le celuren faora de la vina

(Matth 24.)

El ducho de una viña grande y fertil, dito Jesucristo a los Judios tres dias antes de morie, la habia arrendado a varios colonos, despues de haberla provisto de todo lo necesario. Mas al tiempo señalado envió à sus siervos para que cobrasen la renta convenida; y aquellos criminales, en vez de pagar al dueño de la viña lo que le debina, hicieron sufrir à sus siervos los mas barburos tratamientos; à unos los arrojaren à pedradas, à otros los apalearon, y à otros los matarou. Habiendo el dueño maudado despues otros siervos, que no tuvieron mejor suerte que los primeros , resolvio finalmente enviar su propio hifo à aquellos colonos ingratos, diciendo entre si : Yo espero que ellos respetaran siquiera á mi hijo: Verebuntur alium meum. Pero, ¿vana ilusion! Cuando los viñadores le divisaron desde lejos, dijeron entre si: Alli viene su bijo, alli viene su beredero, ¡ Pues bien! matemos tambien al hijo, matemos al heredero. Y apoderandose de él, le echaran fuera de la viña, v le mataron : Et apprekensum cum ojecerunt extra vineam, et occiderant.

Jesucristo indico en esta parabola el crimen que los Judios estaban entonces proximos à cometer. La viña era la verdadera sinagoga, la verdadera Iglesia que el Dios Padre habia conflada à la nacion judia. Mis aquel pueblo indel, en vez de tributar al Señor, supremo los frutos de fe, de virtud y de piedad que este tenia derecho à esperar de el, se atrevió à maltratar à sus fieles servidores; porque en efecto el habia perseguido, a pedireado y dado muerte a cuasi todos los profetas enviadas por Dios para anunciarte sus craculos y flamarles à la religion y al cumplimiento de sus deberes.

Dios le envie finalmente, en la persona de Jesucristo, su Hijo único herbo hombre. Mas los perfidos Judios no perdonaron tampoco a este divino Hijo; despues de baberse apoderado de él v baberle condenado á muerte, como ya hemos visto , le sacaron fuera de las puertas de Jerusalen para crucificarle: Educerunt eum extra civitatem ut erneifigerent; asi cumplieron a la letra lo que el Señor habia anunciado en su parábola profética, cuando dijo: Que la muerte del heredero, del hijo, debia verificarse fuera de la viña: Etapprehensum eum ejecerunt extra vineum, et occiderunt. Sin embargo, como el Redentor había anunciado claramente la elrcunstancia de que el tentro de su muerte seria fuera de Jerusalen. y como por otra parte el relato de los Evangelistas nos enseña que esta profecia se cumplio literalmente, es imposible que ella no encierre un gran misterio. Pues bien, este misterio de Jesus sacado de Jerusalen para ser crucificado es precisamente el que vamos à esplicar en el dia de hoy. Nosotros encontraremos este asunto digno de fljar nuestra atencion, y de aumentar al mismo tiempo nuestra fe v nuestra piedad.

#### PRIMERA PARTE.

Entre los Romanos había la enstumbre de que los soldados condujesea al suplicio y diesen muerte a aquellos, á quienes los magistrados habían condenado á muerte capital. Por esta razon los solhados del pretorio fueron los que se apoderaron de desus y se le llevaron, tan luego como Pilatos pronuncio la inicua sentencia que condenalm al Señor à morir en la crox: Susceptrunt outem Jesura; (doan.) pero Jesueristo hize servir esta costumbre para presentar un gran misterio. El sacrificio del Calvario debia reconciliar y salvar indistintamente à los Judios y à los Gentiles, y de estas dos puchlos se debia formar un solo puchlo y una sola Iglisia; por consiguiente quisa que los dos concurrisean unidos à su cumplimiento; y como los Judios habían ya contribuido à el pidendo la cruellision del Redeutor, abora dos Gentiles, en persona de los soldados, concurren à él por su parte poniendo en ejecucion la sentencia de muerte.

Ellos quitaron pues de los hombros de Jesus el mante irrisorio con que estaha cubierto, y le pusieron sus propias vestidaras, la cuales, segun la costombre, debian ser propiedad de los verdagos despues de la cruelfixion: Experient cum clamyde, et indiserial rum restimentis suis. (Matth.) Dios hizo servir tambien a este misterio el vergonzoso cálculo del interés. Las vestiduras de Jesucristo, como veremos mas adelante, eran la figura de su Igiesia. El debia pues llevarlas hasta el Calvario, ponerlas al pié de la eraz y tenirlas con su sangre, porque la Iglesia debia hallarse presente en el Golgota y ser alli regada con la sangre de su divino Esposo.

Entre tanto, presentan à Jesucristo la cruz, que segun la costumbre de los Romanos debia llevar el mismo sentenciado que había de ser clavado en ella, como nos dice S. Gerónimo (1). Mas el Redentor, para enscuarnos el anlielo, el gozo, o al menos la sumision con que debemos recibir nuestra cruz, no espera, dice Sto. Tomas de Villanueva, à que los soldados vengan à imponerle la suya. Apenas vió el instrumento de su muerte y de nuestra salvación, objeto de sus mas vivos deseos desde el instante mismo de su concepcion, corrio a su encuentro; y con la calma en el sembiante, y la alegria en el corazon, la puso el mismo sobre sus hombros sajados por los azotes, semejante à un guerrero que arma sus manos con la espada del combate 2). Esta circunstancia se maniflesta claramente por el Evangelista que dice, que Jesus se cargo el mismo la eruz: Et bajuluns sibi erucem [Joan.], y por S. Pablo, que afirma que el Salvador vio en el instrumento de su suplicio un objeto de alegrin, y que se unió a el con ansia y con amor: Qui, proposilo sibi quadia, sustinuit crucem. Hebr. 11.)

Ved aquí pues al Hijo adorable de Dios cargado con el infame patibulo asservado unicamente a los mas criminales de entre los hombres; ved aquí al Señor del mundo llevando la esseña del mas vil esclavo. O espectáculo sorprendente! esclama 5. Agustia, mientras que la impiedad no encuentra en el mas que un objeto de itrision, la yendadera fe admira un misterio sublime. Si, prosique el santo Docter, que los impios en su orgulto serrideno se rian cuanto quieran de un rey que no lleva mas emblema de su soberanía que el instrumento Ignominioso de su suplicio; en cuanto à nosotres, que estamos iniciados por la fe en los secretes de Dios, vemos clavamente en el el rey de la gloría que, llevando la cruz en la que lba a ser enclavado, la santifico, la emobleció, y no solo inspiro a sus humildes discipulos el valor necesario para gloriarse en ella y

(1) In cruce figendus prins (psum portal. (In Match.)

llevaria como un consuelo, sino tambien à los mismos monarcas el de colocaria sobre sus frentes como un adorno regio (1).

Así pues los santos Padres no se cansan de admirar este acto de nuestro Salvador cargado con la cruz. Jesucristo, que lleva el instrumento de su suplicio, dice S. Agustin, sostiene el mismo el candelabro sobre que debe ser elevado su dugusto cuerpo, semejante a una brillante antorcha, que no debia permanecer oculta debajo del celemin, sino ser colocada en la altura para alumbrar a todo el universo (2). Jesneristo, que lleva su cruz, añade S. Ambrosio, es como un guerrero triunfante cargado con los trofeos de su victoria (3). Jesneristo que lleva su croz es à un tiempo mismo un s.mbolo de flaqueza, de dolor y de oprobio, y un signo de fuerza, de gozo y de triunfo ; Jesucristo, dice Tertuliano, en cualidad de nuevo rey de los siglos nuevos, debia llevar insignias nuevas de gloria, de poder y de soberania, es decir la cruz; el debia, segun David, reinar por el madero al morir en el madero (4). Finalmente Jesucristo que lleva la cruz, dicen de comun acuerdo los Padres y los interpretes, es el Redentor que cumple a la letra este oraculo de Isaias : El Mesias debe llevar su imperio sobre sus hombros (5) ; porque, como observa Teofilacto, la eruz es el verdadero imperio de Jesucristo, supuesto que S. Pablo dice que el Padre eterno, por el mérito de la obediencia y de la humildad de la cruz, ensalzo a su amado Hijo hasta el punto de darle, aun en cuanto hombre, el cetro del universo (In Luc). [Oh!] cuán bellas y cuán profundas son estas palabras de Isaias : Jesus lleva con la cruz y en la cruz su soberania sobre sus hombros! Esto significa que este nuevo rey tiene en si mismo el principio y la fuente del poder y de la fuerza ; que para estender su împerio no necesita de ningun auxilio estraño; que por el contrario el dividirá sus despojos con los demás, y que se basta a si mismo para hacer sus conquistas. Ved aqui pues al verdadero Moises que toma en sus manos el ma-

year agair pues ar verdadero oroises que toma en sus manos el ma

fereliat.

(a) Christus, crucem bajulans, jam trophæum soum victor attulit. (In Law.)

<sup>(2)</sup> Non enim expectavit ut sibi à militibus imposereiur; sed viso salutis signo, ut fi viscathleta betos arripuit; (Conc. 9. de S. Marr.)

<sup>(1)</sup> Videt pictas regem bajulantem lignom ad se ipsum figendum, quod fixurus erat etiam in frontilus regum. (Tract., 117. in Jean.)

(2) Et lucerner arsure, que sub modio ponenda non erat, candelabrum

<sup>(4)</sup> Rev novus novorum seculorum, novam gloriam et potestatem suam homero estulit, seilicet erucem, nt, secundum Davidis peopletiam, inde regnaret. (Contr. Juda.)

<sup>(5)</sup> Cojus principatum super humerum ejus, (11, 9.)

dero prodigioso de su cruz, y va á quebrantar el orgullo y a destruir las fuerzas del verdadero Faraon, que es el demonio, y á abrir despues à los Israelitas, que son los fieles, un camino seguro y fácil, al través del mar borrascoso de este mundo, para llegar á la verdadera tierra prometida, á la patria de los ciclos.

Ved aqui al verdadero Sanson que apoderado de un arma vil, simbolo de la locura, va a destruir con ella mil Filisteos, es decir el poder de los reyes de la lierra, y a fundar sobre las ruinas de sus cetros, de sus coronas y de sus tronos derrocados, el cdificio de su felesia.

Ved aqui al verdadero David que désciende à la arena para pelear con el verdadero fiolat, o hablando sia figuras, para combatir el orgalio, el libertimaje y la voluptuosidad, no ya con la espade, sino con el madero de la cruz, de esta cruz, vilipendiada y menospreciada del mundo, con la que triumiará de la resistencia y de la fuerza de todo el múndo. (O blios, verdaderamente grande en la fiaqueza y gloriosa an la Igamufinia, singuesto que se bastia si mismo-para mudar los sepiritus y reinar sobre los corazones!

Sin embargo, la profecia que anunciaba que los pérfidos colonos sacarian de la viña al heredero para matarle, El ejecernal extra vineam, et occiderant, se cumplio. En efecto, el Salvador cargado con el pesado madero de la cruz, precedido de los lictores, que al son de la luguire trompeta anuncian el pasa del sentenciado, rodeado de dos finas de solendos, seguido de una inmensa turba del pueblo, escoltado o mus hien arrastrado por los verdugos, en medio de las burlas de los malos y la compasion de los buenos, y ulravesando las calles mas principales de Jerusalem, sale de la ciudad y camina hacia el Calvario : Et bajulans sibi erucem, existi in eum, qui dicitur Calvaria locum (Joan.). Sus fuerzas se agotan, sus earnes caen a pedazos, todo su energo se debilita y se quebranta por las heridas; el camono que conduce al Calvario es escarpado y dificil; el madero de la cruz es de un peso enorme, y sin embargo Jesus no pide que le alivien en su pesada carga, porque no ignora que el verdadero Abraham es el que ha cargado sobre los hombros del nuevo Isaac el madero destinado a su sacrificio, y que su eterno Padre es el que le ha Impuesto la cruz por mano de los Judios, Ved aqui pues al Isaac de la nueva ley, en quien todas las naciones deben ser benditas; ved aqui al Hijo unico de Dios, al Salvador del mundo que se dirige hácia el Calvario, acompañado visiblemente de dos malliechores, que han puesto a su lado para deshonrar su persona,

y seguido de una multitud de enemigos que componen su escolta funebre; pero tambien va seguido y acompañado invisiblemente de legiones de ângeles que forman en torno suyo una escolta que le ofrece sus adoraciones, y precedido de su eterno Padre, que en una mano lleva la espada de la obediencia que ha de atravesarle, y en la otra el fuego de la caridad que ha de consumirle (t).

¡Jerusalen, à Dies! ¡Jesus sale de tus muros para no volver à entrar en ellos; Jesus te deja para no volver à verte mas ! ; O ciudad infortunada! muy pronto sabras quien es el que conduces a la muerte; porque i desgraciada la ciudad, desgraciado el pueblo, desgraciada el alma inflel, ingrata y pecadora, de quien el Sciior se aleja (2) ! Desventurada Jerusalen, que rechazas la persona de Jesucrista, y vosotros, pecadores que rechazais su gracia, sus inspiraciones, sus pulabras, su misericordin y su amor, vosotros seréis rechazados tambien por Jesucristo; en el instante mismo en que no quereis oir hablar mas de Jesus, Jesus tampoco quiere nir hablar de vosotros ; en la hora en que abandonais à Jesus despreciando su lev, su culto, su fe, su Iglesia y su religion, sois abandonados vosotros à la justicia de Dios! Así pues, solo hay desgracia, miseria, desconsuelo, lagrimus y dolor para la criatura inteligente que se aleja del Señor, porque el Señor se separa igualmente de ella : Va anima peocatrioi, a qua recessit Deus!

Mus los Judios, arrenidatarios ingratos y pérfidos, no ven otra cose en su infernal obeccación por la utilidad funcito que esperan reportar de la muerte del beredero; ellos no plensan en el terrible castigo que les espera, y ved aqui por que, mimados de un gozo foroz, le echan fuera de la viña para tamolarle: Et ejeccrunt com extra vimana; ellos le sacan de la ciudad para crucificarle: Educarunt com extra vivilotem, utermo ilherent.

Es necesario pues considerar, dice S. Agustin, que la historio de la Dasion ce un cundro admirable de los harbaros tratamientos que el hombre visible sufre en la persona de Jesucristo, y de los misterios sublimes que el Dios oculto cumpie con una independencia absoluta. Los Judios, para enbrir de ignominia al Señor, imaginaron quellearle fuera de la cuidad, y el mismo fue quien provuco esta circunstancia para representar en ella un gran misterio. Ved aquí por que Jesucristo lo habia anunciado ya, y los Evangelistas lo re-

<sup>(4)</sup> Portalist in manibus ignem et gladium. (Genes. 22.)

<sup>(2)</sup> Var animar peccatrici à qua recessit Deus. (dag.)

produjeron diciendo: Le sacaron de la ciudad: Eduxerunt cum extra civitatem. San Pablo descorrio un estremo del velo que ocultaba este misterio, y nos lo presento a nuestra admiración y á nuestra piedad, diciendo: Recordemos que las antiguas vietimas eran inmoladas y consumidas por las llamas fuera del campo hebreo, y por esta razon Jesucristo, a fin de santificar a su pueblo con su propia sangre, quiso morir fuera de las puertas de Jerusalen : Animalium corpora cremantur extra castra. Propter quod et Jesus, ut santificaret per suum sanquinem populum, extra portom passus est (Hebr. 13). Es necesario pues, segun S. Pablo, no ver en Jesucristo, sacado de la cindad para ser crucificado, stra cosa que el Redentor del mundo que camplia entonces las antiguas profecias y las antiguas figuras. Mientras que él se mostraba bajo la forma de un criminal conducido al suplicio por sus propios delitos, era en realidad la augusta victima cuya figura eran las antigoas, y que iba à inmolarse para explar los crimenes de otros. Y notad bien la perfeccion con que se realiza la figura en aquel que es objeto de ella.

En el dia de la expiación solemne, una vez en el año, el soberano pontifice, estendiendo las manos sobre la victima, confesaba publicamente las iniquidades de Israel, las despositaba en el inocente animal, è invocaba sobre el todas las maldiciones y todos los anatemas que deblan caer sobre la nacion por causa de sos pecados. Todo el pueblo repetia las mismas imprecaciones; despues de este preludio, la victima era llevada fuera del reciato, como un objeto maldito e impuro cuya presencia hubiera podido manchar el campo hebreo; en seguida era degoliada publicamente. ¡ O ceremonia verdaderamente misteriosa! En dos copas se recogia la sangre de esta victima, y el Soberano pontifice las flevaba al Santo de los santes, donde el solo tenia derecho a entrar. Con esta sangre, tenida al principio por impura, purificaba en seguida a todo el pueblo, el altar de los holocaustos y el santuario mismo. Así pues, Israel creia recibir la explacion y el perdon de sus pecados, del oprobio, de la maldicion publica y de la muerte de un animal; y la sangre de una víctima, cargada poco antes de las imprecaciones y anatemas de todo el pueblo, se hacia la prenda de la reconciliacion del pueblo con Dios, y el motivo de su confianza en él.

; O riqueza, o magnificencia, o armonía de los libros santos! ¿ Podía. Dios hacer representar en el antiguo testamento de una manera mas clara y precisa el sacrificio que su Hijo habia de consumar

en el nuevo? En efecto, Jesucristo era una victima santa, pura, inocente y separada de los pecadores; sin embargo, Dios que es el soberano pontifice, unico verdadero, confeso y puso sobre el todas las iniquidades del mundo : Posuit in co iniquilates omnium nostrûm (Is. 53, 65), y la hizo por nosotros el objeto de la maldicion y del pecado de todo los hombres : Deus eum qui peccatum non novit, pro nobis peccatum fecit. Factus pro nobis maledictum. El pueblo repitio igualmente sobre el estas imprecaciones y estos anatemas; los Judios y los Gentiles, despues de haberie blasfemado insultado y escarnecido, pidieron su muerte con grandes gritos; y temiendo que manchase la ciudad con su presencia, le llevaron, como á las antiguas víctimas, foera de los muros para inmolarie alli. Pues bien, supuesto que las antiguas víctimas, inocentes en si mismas, eran sacrificadas así por los pecados del pueblo : Jesucristo, al ofrecerse como una victima nos da á conocer de una manera sensible que, aunque por un sacrificio mas noble y mas eficaz, va a morir inocente, pero cargado con todos los pecados de los hombres y con todos los anatemas que ellos han merceido. Ademas, como la sangre de las becerras, tenida por impura ántes de su inmolacion, era despues una sangre que santificaba todas las cusas, esta particularidad, dice S. Pablo, nos da a entender claramente que la sangre de Jesucristo, que va a ser derramada en el Catvario con tanta ignominia y tanto oprobio, sera una sangre mucho mas santificante, supuesto que lavara à su pueblo y sanctificara à su Iglesia, verdadero Tabernaculo de Dios en la tierra, que Jesucristo, por la efusion de su sangre divina, destruira el pecado publico y general del mundo, y que al consentir hacerse maldicion por el pecado atrajo sobre si mismo e hizo cesar todos los anatemas pronunciados contra los hombres : Quorum enim unimalium infertur sanguis pro peccato in Sancta per pontificom, horum corpora cremanter extra castra.

Tal es el grande y consolador misterio que se encierra en estas palabras tan sencillas del Evangelio : Ellos le condujeron fuera de la ciudad, Y observad que donde S. Mateo se vale de la palabra eduvernat, le sacaron, lo cual parece que indica violencia y necesidad, S. Juan dice por el contrario que Jesus salió por si mismo fuera de la ciudad, exivit, espresion que indica una voluntad libre é independiente de parte de Jesus. Pues bien, estas dos espresiones son igualmente ciertas; porque aunque es verdad que los Judios le condujeron fuera de los muros de Jerusalen para hacerle morir

sobre el Golgota, eduxerunt cum; tambien lo es que no fué llevado sino porque así lo había dispuesto y lo había querido é mismo, exinit. Es verdad que fué conducido à la muerte como una vielíma, cuya vida depende de la violencia ó del capricho de otro, eduxeruat; pero tambien lo es que el mismo se ofrecio à la muerte como dueño de su propia vida, segun su voluntad y con una independencia absoluta, exivit. Es verdad que aparecio à los ojos de los hombres como un criminal que iba à sufrir su castigo fuera del recinito de su residencia, por temor de que profanase la ciudad con su vida, u con su muerte, eduxerunt; pero no es menos cierto que à los ojos de Dios su Padre, desureisto en cualidad de Pontifice catalico y universul de este Padre celestial, como le liama Tertuliano (Contr. Marc. 4), fué à ofrecer, ofreciendose à si mismo, un sacrificio universal, no solo en su principlo, sino tambien en sus efectos, extriti.

Asi pues, los Judios perfidos y obceandos, conduciendo al Salvador fuera de Jerusalen, no hacen mos que servir a sus misteriosos designios y cumplir sa voluntad; porque el decreto que moriria al descubierto, para îndicar de una manera visible que no se ofrecia por un solo pueblo, sino por todos los pueblos, que todos tendrian derceho à su sacrificio, y que les efectos de su muerte no se limitarian si recinto de una sola ciudad, de una provincia o de un reino, sino que se estenderian à todo el miverso : Propter quod Jesus, ut sauc-Ufficient populum, exten portum passus est. ; Ah I dice S. Leon, penán admirable es este misterio de Jesus muriendo fuera de los muros de su ciudad! Se necesitaba para este sacrificio una Iglesia distinta del templo de Salomon, cuyo ministerio, todo figurado, estaba consumado ya en la persona de Jesucristo. Se necesitaba un lugar distinto de Jerusalen, cuya destruccion próxima debia ser el castigo de su deicidio. Un recinto particular no conventa a una bestia universal ofrecida por todos los tiempos, por todos los lugares y por todas las criaturas. La cruz debia ser espuesta en un sitio publico, à vista de todos, para que fuese el altar, no de un solo templo, sino de todo el mundo (1).

Sin embargo, al revelar S. Pablo la circunstancia del lugar donde va a morir Jesus, no solo manifiesta un gran misterio que el Salvador ha cimplido, sino que nos da a conocer tambien una obligación imperiosa que Jesucristo nos ha impuesto y que nosotros debemos cumplir: porque concluye diciendo: Unamonos pues à Jesucristo, salgamos con él de Jerusalen para ir à un campo abierto, y sigamos sus pisadas cargados con la gloriosa ignominia de la cruz: Execumas ergo ad cum, extra castra; impropersua ejus portantes (Hebr. 13).

Jerusalen, esa ciudad infici y deicida de donde sale el Señor, es la figura del mundo que desprecia y niega à Jesucristo, de este mundo de quien Jesucristo declaro haberse separado, cuando dije; Yo no soy de este mundo: Ego non sum de hoc mundo (Joan.), y cuando lo esclayó de su oracion, al decir à su elecno Padre: Yo no os ruego por el mundo: Non pro mundo rogo (Ibid.).

Por consiguiente, aquellos que hacen causa comun con el mundo, que profesan el espíritu y las máximas del mundo, que no piensan in trabajam sino para as gurarse una posicion brillante en el mundo, no siguen à Jesucristo al Calvario por el camino de los sufrimientos y de las humillaciones, sino que permanecen en Jerusalen de donde Jesucristo crevo que debia salir, permanecen en este mundo que Jesucristo ha anatematizado.

Fijemos pues los ojos de muestro espíritu en este misterio hecho sensible para nosotres por la salida de Jesus de Jerusalen. En los Judios endurecidos que permanecen en su recinto y dejan ir solo à Jesus, y en las mujeres piadosas que le acompañan en el Golgota, reconozcamos la grande separación de los elegidos de con los reprobos : distingamos los que aman à Jesucristo de los que le desprecian; los que desean permanecer a su lado de les que huyen de el; los que suspiran por su patria de los que aman su destierro; en una palabra, los que siguen el camino del cielo de los, que van por el camuno del infierno. Apresaremonos a salir de esta horrorosa Jerusalen, o mas bien de esta Babilonia donde Jesueristo es desconocido y olvidado; donde la ley divina, el pudor, la devocion y la piedad son calumniadas y ridiculizadas; en otros términos, separémonos de la sociedad, del trato y de la vida de los ambiciosos, de los sensuales, de los que no tienen mas titolo que el interes. Guardemonos de sustituir el Evangelio del mundo al Evangelio de Jesucristo. Guardémonos de tomar por regla lo que se piensa, lo que se dice y lo que se practica en el mundo.

Pero podrá decirse tal vez : « Todos obran así en la actualidad, todas las personas de mundo tienen esta creencia; este es el uso, la

<sup>(3)</sup> Non in templo, cujus jam finita crat reversatia, uso intra septa civitatis ch meritum sui sceleris dirmenda, sed foris, et extra castra crucifixua est: ut mova hostia novo imponeratur altari, et crux Christi non templi essel ara sed mondi. (Serm. 13x de Paris)

costumbre y la moda del dia. » ¡ Vanos pretestos! Esto no prueba mas que una cosa, y es que la corrupcion está hoy estendida generalmente en el mundo, que la licencia predomina en el, y que el escandalo es comun. Estas razones no tienen fuerza alguna delante de Dios; todo esto no nos dispensa de la ley de Dios, no nos absuelve en su tribunal ni podra sustraernos à sos castigos, pues al maldecir al mundo nos prohibio vivir segun el espíritu, las leyes y las costumbres del mundo. Procuremos pues no conformar nuestra conducta a la del mayor numero si no queremos perecer con el mayor número; tratemos de limitar al pequeño número si descamos salvarnos. Alistemonos entre los eristianos humildes, pladosos y fieles; caminemos con ellos por la senda de la penitencia bajo el estandarte de la cruz en compañía de Jesucristo : gloriemonos de sufrir la ignominia y el menosprecio del mundo por Jesueristo y con Jesucristo, si queremos tener parte en su reino : Exeamus ergo ad eum extra castra; improperium ejus portantes.

### SECUNDA PARTE.

Despues de haber referido el Salvador à los Judios la parabola de los viñadores homicidas, añadio: ¿ Qué, hará ahora el dueño de avida para vengar este asesimito? Él vendra ciertamente para hacer percer, à esos malvados, y arrendará su viña à otros colunos mas homados, nasa agradecidos y mas fieles: Malos male perdet: et rincum sunmi-locavit aliis agricolis, qui reddant el fructum temporibus suis. (Matth. 21.)

Esta terrible profecia se cumplio à la letra. Jerusalen fué presa de las liamas y destruida enteramente; sus habitantes fuereu degeliados, y los restos, dispersados y dest-rrados de toda la comarca. Por haber osado echar a Jesus fuera de la antigua Jerusalen, surficron los Judios un castigo nuevo. No solo se les prohibió habitar en la nueva ciudad reconstruida por el Emperador Adriano, sino que, como refere S. Gerónimo, no se les permitió que entrasen en la ciudad, para llorar sobre las ruinas de su antigua patria, si no se sometian a pagar un tributo exorbitante. De modo-que este pueblo infortunado, que habia comprado en otro tiempo la sangre inocente de Jesus, tuvo despues que comprar sus propias làgrimas, pues que ni aun siquiera tuvo la facultad de llorar gratuitamente [1].

(1) Ut qui olim emerant sanguinem Christi, emant et lacrymas suas; et ne Setus quidem dis gratuitus sit, (In I. Sophon.) Mas la pérdida de la Jerusalen terrena fué para los Judios la figura de la pérdida mucho mas deplorable que esperimentaron de la
celestial Jerusalen. El reino de Dios, compuesto de la verdadera
Religion y de la verdadera Iglesia, arrebatado à los Judios, fué entregado à los Gentiles, y se hizo patrimonio nuestro. En efecto, los
Gentiles de Oecidente, hechos cristianos, han dado à este reino de
Dios en la tierra, es decir, a la Iglesia, un numero infinito de màrtires generosos que la han regado con su sangre, de doctores sublimes
que la han defendido con su talento, y de santos de todas condiciones y de todas edades, de todas las lenguas y de todas las naciones,
que la han embellecido con la maraviliosa variedad de las mas heroicas virtudes.

Dios, infinitamente miscricordioso, es tambien infinitamente justo. El crimen de los Judios, al renovarse entre los Gentiles, podrá atraer sobre ellos la misma venganza. ¿Ven cuantos paises que formaban parte del gentilismo en otro tiempo, y que despues fueron convertidos al Cristianismo, no se ha realizado ya este misterio formidable de la justicia divina? Ellos fam tendo la incomprensible temeridad de rechizar à Jesucristo en la persona del soberano Pontifice, su Vicario en la tierra; ellos le han calumniado, le han perseguido, le han llenado de amargura y de escarnio de mil maneras diferentes; ellos han procurado alejarle de Roma, y lan descado er destruido para siempre su reinado. Ved aqui por que esos países inficles à la gracia, ingratos al beacticio de la revelacion cristiana, han perdido la verdadera (e, el verdadero cristianismo, la verdadera Iglesia, y se hallan hoy encorvados bajo el yugo de la herejia ó del cisma.

Este mismo castigo deben temer tambien esas naciones católicas en las que apenas queda del Católicismo mas que el nombre, donde todas las fuerzas del espiritu, todos los recursos de la política y el desbordamiento de costumbres mas audaz y mas desenfrenado que existió jamas, se reunen para hacer à la lidesta Católica, con una perseverancia infernal, la guerra mas insensata, mas sacrilega y mas impia, ¡Desgraciados países! El reino de Bios, arrebatado à su ingratitudy à su infidebidad, podra ser trasiadado à casa naciones dispersas en el grande Occano, que son estrañas à el, y que solo esperan el momento en que les sea revelado, para establecerlo en eltas y hacerle fructus ejus.

Y aun cuando la verdadera fe, la fe católica no deba abandonar

á estas naciones, en favor de las almas que permanecen fieles a ella, y cuyo número es muy pequeño en comparacion de los que la rechazan y la desprecian, puede suceder desgraciadamente, y sucede en efecto con frecuencia, que los individuos la pierdan, ¡Ay¹ por desgracia se encuentra ca los países católicos un gran número de esas almas depravadas á quienes Dios, para castigarlas de sus vicios, ha abandonado à todos los errores, y por consiguiente se han precipitado de el abismo de la incredulidad.

Ay! conservemos, annalos hermanos, el precioso tesoro que poseemos, la verdadera fe que tenemos la dicha de profesar; detendamosla dentro de nosofros mismos contra la influencia de las doctrinas erroneas, y mas aun contra la influencia de lis muias costumbres que pudieran hacernosla perder, a fin de que, conservando en nosotros en teda su integridad el reimo de Dios, ese precioso deposito de su fe y de su gracia, podamos ser admitidos un día en el reimo de su gloria. Así sea,

# JNIVERSIDAD AUTÓNOMA DIRECCIÓN GENERAL DE

## CONFERENCIA VIGÉSIMA SEXTA.

El Viaje al Calvario.

Si quie cult pari ne course, abunger semetipanu, et milai eracem unane, et asquature me.
Si alguno quiere unir na pos de mi, conúnciose de l'imme, tone si crue, y signue.
Mutti. 16.)

Cuando el Salvador del mundo pronunció estas profundas y misteriosas palabras, que ninguna lengun inmana habia pronunciado jamás, que el oldo del hombre no habia jamás escuchado, y que el espiritu humano jamás habia concebido, ninguno de cuantos las oyeton comprendio la importante leccion que ellas encierran; por el contrario les pareclo que el Sciner habia usado de un ienguaje que carecia de significación.

La cruz era en aquella época el suplicio infamante de los esciavos y de los criminales, y jamás se había propuesto á los justos de la ley antigua como una condicion esencial de la verdadera virtud. Ninguno pues pedia admitir la estraña doctrina de que para ser discipulo de Jesucristo era necesario renunciarse a si mismo, cargor con el instrumento de su propio suplicio y escuir sus písadas, o en otros terminos, que, supuesto que el Mesias enviado por Dios debián hevar su cruz y ser enclavado en ella, sus discipulos debián tambien llevar sus cruze y sur enclavado en ella, sus discipulos debián tambien llevar sus cruzes en pos de el, y ser en ellas crucíficados por el y con el: Si quis vuit post me venire, obmeget semetipsum, et tollat cruccus suam, et sopuatur mei.

Sin embargo S. Pablo dice: Está decretado en los consejos eternos de Dios que ninguno podra entrar en el ciclo si no representa en si mismo la vida y los ejemplos de su divino Hijo, si no se hase la imagen perfecta de Jesucristo: Quos prescivil et prodestinavit conformes fieri imaginis Filit sui. (Rom. 8, 29.) La doctrina que nos enseña a imitor y a seguir a Jesucristo es por consiguiente la á estas naciones, en favor de las almas que permanecen fieles a ella, y cuyo número es muy pequeño en comparacion de los que la rechazan y la desprecian, puede suceder desgraciadamente, y sucede en efecto con frecuencia, que los individuos la pierdan, ¡Ay¹ por desgracia se encuentra ca los países católicos un gran número de esas almas depravadas á quienes Dios, para castigarlas de sus vicios, ha abandonado à todos los errores, y por consiguiente se han precipitado de el abismo de la incredulidad.

Ay! conservemos, annalos hermanos, el precioso tesoro que poseemos, la verdadera fe que tenemos la dicha de profesar; detendamosla dentro de nosofros mismos contra la influencia de las doctrinas erroneas, y mas aun contra la influencia de lis muias costumbres que pudieran hacernosla perder, a fin de que, conservando en nosotros en teda su integridad el reimo de Dios, ese precioso deposito de su fe y de su gracia, podamos ser admitidos un día en el reimo de su gloria. Así sea,

# JNIVERSIDAD AUTÓNOMA DIRECCIÓN GENERAL DE

## CONFERENCIA VIGÉSIMA SEXTA.

El Viaje al Calvario.

Si quie cult pari ne course, abunger semetipanu, et milai eracem unane, et asquature me.
Si alguno quiere unir na pos de mi, conúnciose de l'imme, tone si crue, y signue.
Mutti. 16.)

Cuando el Salvador del mundo pronunció estas profundas y misteriosas palabras, que ninguna lengun inmana habia pronunciado jamás, que el oldo del hombre no habia jamás escuchado, y que el espiritu humano jamás habia concebido, ninguno de cuantos las oyeton comprendio la importante leccion que ellas encierran; por el contrario les pareclo que el Sciner habia usado de un ienguaje que carecia de significación.

La cruz era en aquella época el suplicio infamante de los esciavos y de los criminales, y jamás se había propuesto á los justos de la ley antigua como una condicion esencial de la verdadera virtud. Ninguno pues pedia admitir la estraña doctrina de que para ser discipulo de Jesucristo era necesario renunciarse a si mismo, cargor con el instrumento de su propio suplicio y escuir sus písadas, o en otros terminos, que, supuesto que el Mesias enviado por Dios debián hevar su cruz y ser enclavado en ella, sus discipulos debián tambien llevar sus cruze y sur enclavado en ella, sus discipulos debián tambien llevar sus cruzes en pos de el, y ser en ellas crucíficados por el y con el: Si quis vuit post me venire, obmeget semetipsum, et tollat cruccus suam, et sopuatur mei.

Sin embargo S. Pablo dice: Está decretado en los consejos eternos de Dios que ninguno podra entrar en el ciclo si no representa en si mismo la vida y los ejemplos de su divino Hijo, si no se hase la imagen perfecta de Jesucristo: Quos prescivil et prodestinavit conformes fieri imaginis Filit sui. (Rom. 8, 29.) La doctrina que nos enseña a imitor y a seguir a Jesucristo es por consiguiente la doctrina de las doctrinas, la ciencia de las elencias, la filosofia de las filosofias, la doctrina, la ciencia y la filosofia de la salvacion eterna.

¿Y qué ha hecho nuestro divino Maestro? El no se ha contentado con esplicarnos en su Evangelio esta importante doctrina; el ha querido ponernosla ante los ojos, como en accion, en su viaje al Calvario, llevando el mismo su cruz sobre sus hombros, y enseñandonos de ese modo como debemos llevar nosotros la nuestra.

Acompanemos pues en este dia à nuestro Redentor que lleva esta dolorosa y humiliante carga; acompanemosle a fin de aprovecharnos de los mistrios que el nos revela en esta circunstancia, de los ejemplos y de las lecciones que nos da, y comprender al mismo tiemplo la necesidad, la importancia y las ventajas de la renuncia voluntaria, y la eloria que adquirimos al seguir sus pisadas por el camino del Calvario, con la cruz sobre intestros hombros: Si quis valt post une renize, almeget semelipsum, et tollut crucem suam, el seguetur me.

### PRIMERA PARTE

Increible parece que despues de haber deseado el Redentor tan ardientemente la cruz, y haberla accotado con un gozo tan grande, se mostrase en seguida tan débil para llevarla, que apenas salió de Jerusalen cavo en un desfallecimiento tal, que fué necesario buscar uno que la flevase por el, por temor de verie sucumbir bajo su peso. Estenuada la humanidad santa de Jesucristo por la perdida de tanta sangre, y abatida por el dolor de tantas beridas, apenas tenia la fuerza necesaria para sostenerse; mas asi como, despues de la agonia y el sudor de sangre, se mostro intrépido y formidable à les Judios que foeron a poderarse de su persona, ¿ no podia y debia mostrarse tambien fuerte y vigoroso bajo el peso de la cruz, y confundir así à los soldados que le conducian al suplicio ? ¡Ah! no nos sorprendamos de esta flaqueza. Ella no proviene del agotamiento de sus fuerzas, sino de la vehemencia de su caridad; ella no es una enfermedad, sino un prodigio; ella no es un escándalo, sino un misterio.

Efectivamente, en el salmo treinta y nueve que, segun San Pablo, no se aplica mas que á Jesucristo, el Salvador habla de si mismo en estos términos: Mis iniquidades me han abrumado con su peso de

tal manera que no puedo ni aun mirar al cielo. Su número es muyor que el de los cabellos de mi cabeza, y mi corazon abatido y desolado ha caido en un desfallecimiento. No es pues la carga material de la cruz, dice el apóstol S. Pedro, lo que abruma el cuerpo de Jesucristo, sino el peso misterioso de las iniquidades del mundo que acumuladas sobre la cruz la hacen tan pesada y abaten su corazon. (I Pet. 2.) Porque asi como está escrito de Isaac, figura admirable de Jesucristo, que Abrahan cargó sobre sus hombros la leña sobre que debia ser inmolado (Genes. 22); así tambien se ha dicho de Jesucristo, por hoca de Isaias, que su eterno Padre puso en sus hombros, juntamente con la ernz, la carga todavia mas pesada de las iniquidades de los hombres. (1s. 52.) Y a este propósito, dice S. Ambrosio, que Jesucristo llevo la cruz sobre sus hombros para flevar con ella todos nuestros pecados. (De Benedict. Patriorch.) Esto supuesto, !desgraciados de nosotros, si Jesus hubiera llevado su cruz con tanta facilidad y tanta firmeza que hubiera llenado de admiración à sus enemigos en el Calvario, como los habia llenado de terror en Gethsemani I Esto, que en el estúpido orgulio de nuestros pensamientos hubiéramos mirado como lo mas conveniente a la dignidad del Ilijo de Dios, no hubi-ra estado conforme á su cuahidad de Redentor de los hombres; porque la cruz, llevada así con un aire de triunfo, hubiera sido la cruz de su inocencia, y no la del pecado; hubiera sido gloriosa para el, pero inutil é ineficaz para nosotros; ella no nos hubiera representado; nosotros no bubiéramos tenido parte alguna en ella, hubiéramos sido estraños a ella. Mas llevandola Jesus en medio de las ignominias y de los insultos, con los esfuerzos y la dificultad que debe esperimentar un hombre, con los sentimientos y las disposiciones de un criminal, temblando bajo su peso y cavendo con el rostro contra la tierra, llevandola como hubieramos podido llevarla nosotros que somos pecadores, si la justicia de Dios nos hubiera cargado con ella, nos bace ver claramente que él se ha colocado en nuestro lugar, que ha cargado con nuestra cruz y la ha aceptado en nuestro nombre, y que así como se ha vestido de nuestra flaqueza con el pecado que es la causa de ella, asi tambien nos comunica su fuerza con la divinidad que es su origen. Este abatimiento del Señor, dice S. Ambrosio, es por consiguiente el principio de nuestra esperanza y de nuestro consuelo. Su flaqueza fortifica la nuestra; ella eleva los corazones abatidos y sostiene à los martires. In Luw.)

Ved agui por que los martires y los apostoles, Pedro y Andrés, pudieron saltar de gozo a vista de su eruz, y abrazarla con firmeza. Ellos la llevaban por la gloria de Jesacristo, y así es como debieron hacerlo. Mas Jesucristo cargo con ella en nuestro nombre, por nuestra expiacion y nuestra salvacion; y por esta causa su flaqueza nos hace ver en el un Dios Redeator, mucho mas que si se hubiero mostrado fuerte y podereso. Es indudablemente un milagro que los martires, hombres debiles y enfermos, hayan manifestado aicgrià en medio de los formentos; pero mayor milagro es todavia que el Ilijo de Dios, siendo fuerte por si mismo, se baya hecho debil y se hava delado abatie bajo el peso de la cruz. Este es el mas grande de fodos fos misterios que no puede esplicarse sino por el mas grande de todos los amores. O flaqueza prodigiosa 1 10 desfallecimiento milagroso de Dios Salvador! El Flijo de Dios, revestido de la enfermedad de mi carge y cavendo a tierra en mi presencia me easeña, dice S. Agustin, a postravnie a su pies, a sacrificarie mi misevable orgollo, a humillarme, a hacurme enfermo ante esta Divinidad que se hizo voluntariamente enferma, y obligar asi á este Dios, poderoso en su abatimiento, a que me alargue una mano compasiva para teventarme. Confess. 7. 18.)

Ney asimismo una razon may poderosa para que Jesucristo consienta criaque otor le açude à llavar su cruz. Viendole los Judios carra tierra sin conocimiento, tenigron, dice Dionisio el Cartujo, que mortese durante el transito, y que se privasen ellos del placer larbaro de veris espirar en la cruz. Así pues, no es por aliviar sus trabajos por lo que se dan prisa a socorrecle, sino para prolongar su suplicio; no para darle la vida, sino para reservarle a la muerte unas cruel (1). Con este objeto detienen a un hombre de Cyrene, llamado Simon, que volvia del campo y pasaba casualmente por aquel sittis; ellos quiecen hacente cargar con la cruz del Solvador; poro coma Simon rehusase aceptar esta carga, le obligan a llovarla por faerza, (Matth., Marc., Luc.)

(O amados hermanos, todo está ordenado admirablemente en la pasión del Señor! Dios se sirve de este mismo acto de compasion bar bara de los Judios para figurar grandes misterios de misericordia y de Salvación para con nosotros, y darnos graves e importantes fecciones. En primer lugar, segun Origenes, no fué por ensualidad por lo que Simon se encontro de paso en el momento en que Jesucristo caia desfallecido bajo el peso de su cruz y de sus dolores. La casualidad es una palabra vacéa de sentido. No es tampoco la injusticia ni la violencia de los Judios la que obliga a Simon a participar de la ignominia y de la carga del Salvador; es el mismo Dios que, por ma disposicion amoresa de su providencia, ha dispuesto todas estas circunstancias. (Trac. 35, in Matth.)

En efecto no es un Judio el que se ve obligado por sus compatriotas à prestar este auxilio al Salvador, porque el Judio, dice S. Hilario, no solo no era digno de llevar la cruz del Redeator que habia despreciado, sino que ni aun merecia tocaria. (In Matth.) Este hombre afortunado, elegido por Dios para una mision tan honrosa, es un Gentil; el se llama Simon, palabra que significa obediencia; el es de Cyrene, que quiere decir herencia; el viene de una granja, es decir de la campiña, ó bien de un bosque que los antiguos liamahan paqus, lo cual hizo designar a los Gentiles con la denominación de paganos, porque estos pueblos celebraban en los bosques sus ceremonias supersticlosas. Así pues este Simon, prusigue S. Hilario, es la figura de los pueblos de la gentilidad que dejando el paganismo, o abandonando sus supersticiones idolatras, debiun un dia, por su obediencia à las doctrinas del Evangelio. tener parte en los frutos de la pasion y de la cruz de Jesucristo, y hacerse herederos de su gloria. [Ibid.] En la persona de Simon Cyrineo, prosigue S. Geronimo, todos los pueblos gentiles, desde este momento toman misticamente posesion de la cruz, y el estranjero obediente, principia desde entonces à llevar la ignominia de su Salvador. Finalmente S. Leon hace à este proposito la rellexion signiente : Al querer nuestro Salvador (1), dice, que fuese un Gentil el primero que tocase la cruz con que estaba cargado, y le nyodise à llevaria, sin conceder este favor a ningun Judio, indico ciaramente que los Judios estaban ya desechados, y que los Gentiles, considerados como pueblos, serian los primeros en creer en él, en confesar y en adorar su cruz, y en gloriarse de esta cruz que debin ser para los Judios un objeto de horror y de confusion. (Serm. X de Pass.)

Mas | ay ! ; estos sentimientos no animam á todos los cristianos!

<sup>(4)</sup> Crudelissimi id fecerunt: non pro levamine Jesu, sed quia timeliant, ne farte sub ouere deficiens moreretur in via. (In Luc.)

Mystice crucem suscipium nationes; et peregrinos obediens portat ignominiam Salvatoris. (In Marc.)

¡Cosa sorprendente! dice S. Cirilo; el Hijo de Dios no se avergonzó de enrear con la cruz que habiamos merceido, y posotros, desventurados ingratos, nos ruborizamos de llevar la cruz que Jesucristo santifico; nosotros rebusamos sufrir las molestias mas leves, laseparables de la vida cristiana; nosotros nos avergonzamos de sufrir cosa alguna por el amor de Jesucristo (1). ¡ Desgraciados de aquellos, esciama S. Pablo, que, por no desagradar al mundo, no se afreven a parecer cristianos, y se conducen como enemigos declarados de la cruz de Jesucristo! La gloria mundana que ellos buscan se convertira un dia para ellos en una confusion eterna. (Philip. 3.)

Despues de haber conocido el misterio oculto en la eleccion que Jesus hiro de Simon, para que llevase su cruz, procuremos comprender las importantes lecciones que ella encierra.

Ciertamente, despues de Maria que tuvo la inmensa gloria de concebir al Verbo Eterno en su seno virginal ; despues de José que tuvo la dieha de estrechar con frecuencia en sus brazos el cuerpo sagrado de Jesus, no hubo en el mundo un hombre mas honrado ni mas dichoso que Simon Cyreneo, que llevo la cruz que el Salvador habia ya santificado al tomarla con sus divinas manos y colocarla en sus hombros; esta cruz que era como el altar sobre que debia ser inniolada la victima y consumarse el gran sacrificio de los siglos. Pero Simon, al pasar por el lugar en que cayo el Señor, no pensaba ni aun remotamente en el honor que le aguardaba. Al principio no solo no lo comprendiò, sino que miro como una ignominia intolerable, para un hombre bien nacido, la de llevar en medio del dia y entre un inmenso pueblo el patibulo de un sentenciado, y ser considerado como ayuda de verdugo. El procuro evadirse de esta triste comision de tal modo que fué necesario emplear la violencia para decidirica cargar con la cruz: Huno anguriaverunt; y ciertamente, no sin murmurar y protestar contra esta injusta violencia, se sometió a una afrenta tan humillante.

Mas cuando despues de la resurreccion del Señor, hecho Simon cristiano con sus dos hijos, Alejandro y Rufo, conoció claramente a este Jesus cuya cruz habia él flevado, job l'entonces, y solo entonces comprendio la alta diguidad a que Dios le habia elevado llamandole à llevar el instrumento del suplicio de su Hijo, y asociandole el pri-

mero al mérito, à la gloria y à la virtud de la croz. Entonces, penetrado del mas vivo reconocimiento, tributó à Dios sinceras gracias por lo que le habia parecido ser un castigo inmerecido, una humiflacion injusta, pero que solo había sido un efectode amorosa predileccion de la bondad divina. Y bien, ¿puede encontrarse un heche mas claro, mas elocuente ni mas eficaz que este, para hacernos comprender la injusticia de la impaciencia y de la murmuración con que nosotros sufrimos nuestras tribulaciones y nuestras cruces? Ellas nos parecen efectos de una ciega casualidad, cuando son disposiciones admirables de la Providencia. Elias nos parecen el resultado de la voluntad perversa de los hombres, no siendo otra cosa que señales de la protección divina. ¡Ah! indudablemente los hombres que nos despojan, que nos calumnian, nos humillan y nos oprimen, son verdaderos Judios que nos obligan a cargar con la cruz de Jesucristo, que nos proporcionan el honor de Simon Cyrinco; pero Dios es el que hace de ellos sus instrumentos ciegos para purificar nuestras almas, mortificar nuestros vicios, estinguir el fuego de nuestras pasiones, aerecentar nuestro mérito y perfeccionar nuestra virtud. Nosotros no comprendemos abora este misterio o al menos la idea confusa que de el tenemos no escita sino muy debilmente nuestra fe, y por esta razon no es tan dificil resignarnos a sufrir nuestras humiliaciones y nuestros dolores; mas si estos medios tan sensibles a nuestra delicadeza y a nuestra enfermedad contribuyen à salvarnos, si al salir de la vida consigue nuestra alma resucitar gloriosa para vivir con Dios y en Dios, entonces, al ver que las cruces, que nos parecian tan pesadas y tan injustas, fueron los medios de que Dios se valió para desprendernos de nosotros mismos y del mundo, que fueron los motivos de nuestra perseverancia y los títulos de nuestra predestinación y de nuestra salvacion, ¡oh! entonces reconoceremos el dedo amoroso de Dios en tedo cuanto hayamos sufrido por la injusticia y la malicia de los hombres; entonces convertiremes nuestras impaciencias actuales en trasportes de reconocimiento y nuestras tristezas en arrebatos de jubilo, y en vez de murmurar de Dios dirigiremos á el nuestras alabanzas eternas y nuestras acciones de gracias por su misericordia infinita. Reformemos pues nuestros pensamientos y nuestros sentimientos acerca de las tribulaciones que nos vemos obligados à sufrir. Doblemos la cerviz bajo su peso con una piadosa resignacion. Aceptemoslus con el mismo anhelo con que un enfermo acerca a sus labios la copa amarga que le ha de dar la vida. Suframoslas con V. DE R. III.

<sup>(1)</sup> Dominus Jesus dehitam pro noliis hajulans crucem non erabescit : ma untom calamitesi non audemos labores rel parvos pro pictate suscipere; sed si futte pro Cristo quidquam nobis acciderit, erubescimus, (In Joan.)

la búmilde paciencia que se debe mostrar en los acontecimientos que Dios dispone para nuestre bien, y principiemos à juzgarlas, abora que estamos en la tierra, del mismo modo que las juzgaremos en el clelo.

El misterio que esplicamos nos enseña, que las cruces a que estamos sujetos en el discurso de nuestra vida, no solo nos están preparadas por la mano de Dies, sino que son necesarias é inevitables, y que por consiguiente deben unicse a la mortificacion voluntaria, y nosotres debemos llevarias en compania de Jesus; es decir que el Schor nos da en este misterio el comentario sensible de esta sentencia emunada de su boca y que es en ejecta manera el compendio de su Evangelio : « Si alguno quiero venir en pos de mi, renunciese à si mismo, tome su cruz y sigume : Sriquis cult post me cenire, almeget semelipsum, et tollat crucem suam et sequatur me: » En efecto Jusus nos ha munifestado cuatro ventades en estas breves y profundas palabras. La primera, que debemos seguirle voluntariamente; Si quis malt post me cenire. La segunda, que su discipulo debe renunciarse à si mismo : ulmeget semetipsum. La tercera, que debe cargar con su propia cruz : el tolial crucem suum. La cuarta en fin, que debe seguir siempre sus pisades y no abandonarie jamas : et sequatur me. Ved aqui cuntro verdades que el nos predien con su ejemplo al resignorse à llevar la dolorosa y humillante carga de la cruz.

Cumdo el se muestra a nuestros ojos abrumado bajo el peso de su eruz, subicado con elta la escarpada pendiente del Golgota al través de innumerables ultrajes, parece que nos dirige estas pulahras : « Hombres, miradme con atencion ; yo soy el hombre de la hamillacion y del dolor : yo camino por la senda de los sufrimientos, yo no doy a los que me siguen otra cosa que tribulaciones y craces. 1 Y bien l gouien de vosotros tiene el valor de seguirme? Pensadlo bien ; yo quiero en pos de mi amigos y no esclavos, discipulos voluntarios y no cautivos arrastrados por la fuerza; yo quiero en una palabra que vuestra cruz sea libre. El estado en que mevels os hará conocer que no sereis los primeros en andar el camino en que vo me encuentro; que vo soy el que os lo preparo, y que vosotros no haceis mas que seguir mis pisadas ; que yo mismo principio il hacer lo que quiero que bagais vesotres; que vosotres no seréis les primeres en morir por mi, supuesto que no baréis mas que recompensarme del amor que me lleva à la muerte por vosotros ; y

que yo voy deiante de vosotros como vuestro Señor, vuestro Modelo y vuestro Salvador, alentandoos con mi ejemplo y con mi auxillo, ¿ Quá respondeis pues, y que resolucion tomais? Consentis, o rehusais formar parte de mi comitiva: Si quis vuit post me venire, udneget semetipsum, et tollat crucem suom, et seguatur me. n; O amallo Jesus! ¿ jadonde iremes uosotros sino caminamos en pos de vos? Domine, ud queme ilimus? (Joan. 6.) ¿ No sois vos mestro Dios, nuestro Maestro y meestro Redentor? ¿ Donde encontrur mos lejos de vos las palabras, las doctrinas y las gracias de la vida eternia? Verba vilor acterna habes. (Ibid.) Si, nosotros queremes caminam por vuestras pisadas, permanecer unidos à vos y vivir con vos: Sequar te quocumquo ieris.

Mas si el Dios de la fuerza se encuentra profundamente humilfado por aparecer tan débil à los ojos de los hombres, el Dios de la gloria no lo está menos per aparecer cobierto de infamia, y cargado con el peso de la cruz. El mismo Evangelista deja ver esta segunda humi-Hacion del Saivador, al decir que eran conducidos con Jesus otros dos criminales condenados a muerte. (Luc.) Porque, ¿que significa esta espresion ofros dos mulhochores, sino que Jesucristo paso enforces por un malhechor en la opinion pública, segun la profecia: El fué comprendido en el número de los criminales ; (Is. 55.) que el puehio no hizo distincion alguna entre Jesucristo y los dos malhechores que eran conducidos con el al mismo suplicio, y que todos tres eran. mirados como culpables de los mismos crimines, supuesto que se les daba el mismo castigo? ¡Oh!; qué verguenza debió sufrir el Hijo de Dios, la justicia y la santidad misma, al verse asi confundido con los pecadores y los inicuos, y ser tenido tal vez por mas eriminal que ellos! En efecto, supuesto que la sentencia de condenacion que llevaban delante de el , escrita en grandes caracteres, y que estaba destinada a ser colocada sobre la cruz, no espresaba delito aiguno particular, dejaba libre campo á todas las conjeturas, ucmanera que Aquel, en quien sus mismos enemigos no habian podido. encontrar la mas pequeña mancha, aparecia culpable de todos fos crimines. ¿ Quién podeia por consiguiente réferir los epitetos injurie-50s, los sarcasmos, las burias y las blasfemias da que foe acompanado? Esta terrible ignominia se renovaba para el fledentor del mundo á cada paso que daha al través de las olas de los nuevos espectadores, y sin embargo el las sufria con una mansedumbre inaiterable y una paciencia invencible.

Asi pues, por el ejemplo de Jesucristo se nos manifiesta la segun-

da condicion esencial que debemos tener para seguirle, la abnegacion de nosotros mismos: Si quis vult post me cenire, abneqet semetipsum; porque Jesneristo que al llevar su cruz sufre tantos dolores en su humanidad, esperimenta tanta confusion en su persona yen su nombre, renuncia visiblemente à todas las consideraciones, à todos los consuelos, à todos los honores que le son debidos, à todos los blenes esteriores, y a su vida misma. El , que puede renunciar interformente à sus pasiones humanas que eran santas, ordenadas v Justas, renuncia por el contrario à los objetos esteriores, por los que los hombres suspiran con tanta injusticia y con tanta ardor. El se renuncia à si mismo de una manera, tanto mas perfecta cuanto mas noble y mas santa es su abnegacion. El nos demuestra con su ejemplo la necesidad absoluta que tenemos de hacer por nuestro propio bien le que el hizo tan solo per finestro amor. El nos da la importante leccion de que nosotros debemos renunciar à nuestro propio juicio, á nuestra volundad, a nuestros deseos, á nuestras afecciones y a nuestras inclinaciones, cuando estos sentimientos estan en oposicion con la palabra de Dios y con la ley de Dios. El nos obliga, si es que tememos ofender a Dios y descamos agradarle, á refrenar la licencia de nuestros sentidos, á mortificar nuestros ojos, nuestros oidos, nuestro paladar, nuestra lengua y todo nuestro cuerpo, para no ver, para no oir, para no decir, para no gustar ni hacer cosa alguna que no sea santa é inocente. [ Ah ! si el hombre profano, si el hombre infiel, el hombre carnal es aquel que usa de condescendencias constro mismo y se forma un idolo de su propia persona, el hombre cristiano, el hombre espiritual, el hombre que aspira al bonor de ser un discipulo fiel de Jesucristo es aquel que se contraria à si mismo, que está en guerra consigo mismo, que se mortifica, y que por consiguiente se renuncia a si mismo sierapre y en todas las cosas : Si quis vult post mé venire, abasget semetipsum, et tollat crucem suum, et sequatur me.

Sin embargo Jesus, antes de ceder la cruz à Simon, la habia llevado el mismo. Paes bien, esta circunstancia nos dice que si hubo una cruz para el Criador, no fallara otra para la criatura; si hubo una cruz para el Santo de los santos, con mucha mas razon habrá otra para los pecadores; si Jesucristo, supuesto que se encargo libremente de nuestra redencion, debió cargar con la cruz, Oportuit Christum poti, (Luc.) con mucha mas razon debemos nosotros llevarla para obtener los frutos de esta redencion. El hombre para salvarse necesita asociarse à los sufrimientes, à las ignominias y à la cruz de Jesacristo, supuesto que el hombre debe, en cualidad de miembro, cumplir en su carne, como decla S. Pablo, lo que queda que sufrir á su cabeza; (Goless, U) y para darnos esta importante leccion de una manera sensible, fué por lo que Jesacristo quiso manifestar que necestiaba el auxilio del hombre para llevar su cruz, por esto la cedio á Simon, permitiendo que un verdadero desfallecimiento viniese a corroborar esta profunda ensecianza.

La cruz es por consiguiente la condicion mas universal y mas indispensable de la vida humana, y ved aqui por que ella es planta de todos los climas y de todos los países. La cruz se encuentra en los palacios de los grandes y en las chozas de los pobres. No hay poder alguno en la tierra, no hay dignidad, grado ni condicion que esté esceptuada de ella, ni pueda evadirse de ella. Donde menos se crea que ella està, alli se encuentra mas pesada y mas sensible. Las cruces de los pobres son de madera; mas toseas y mas pesadas en apariencia, pero en realidad son mas ligeras. Las cruces de los ricos y de los grandes del mundo son de oro; brillantes en apariencia, pero tanto mas pesadas, cuanto el oro es mas pesado que todos los metales. Las calumnias y las persecuciones son cruces ; las miserias y las enfermedades son cruces igualmente; las búmiliaciones y los infortunios, las perdidas imprevistas de las personas que amamos, de los hienes y del honor, las trafciones de los hombres y las tentaciones de los demonios, las exigencias de la sociedad, los deberes del estado, los cuidados de la paternidad y los sacrificios, exigidos por la condicion de cada uno, son otras tantas cruces.

Mas así como Jesucristo sufrio el peso enorme de todas estas cruces, cada hombre, cada cristiano deberá llevar igualmente la suya,
Jesucristo, dejando la cruz a Simon, representa a Jesucristo distribuyendo á todos los hombres la cruz a que se sujelo el mismo y que
cada uno de nosotros puede mirar como suya: Crucem sumo. Suya,
porque cada cual tiene ana cruz que lleva por castigo, que se impone por abnegación, o que toma de sus semejantes por compasion;
suya, porque todo cristiano la recibe o de sus padres, o de sus rivales, o de
sus lumles, o de sus superiores, o de sus rabatiernos, o de sus rivales, o de
sus lumles, o de su estado, o de su rango, ó de su probidad, ó de sus
pasiones; suya, porque set dirige al hien espiritual de cada hombre
en particular, y porque este es el objeto que Dios se ha propuesto
desde la eternidad; suya, porque Dios elige para cada individuo la
cruz mas adecuada a sus fuerzas, a sus necesidades espirituales, al
estado de su alma, al grado de sus virtudes o de sus vicios, al nú-

mero de sus méritos o de sus pecados, y á la energia de sus buenos descos o de sus pasiones, supuesto que las craces son, no solo una fuente de méritos, sino también un castigo, un auxilio y un remedio.

Tal es la cruz que Dios reserva à cada cristiano coma suya : Crucem spam. Es necesario pues que cada uno de nosotros la acente como presentado por sus manos divinas, y que la tome él mismo como una cosa que le pertenece: Tollat crucem suam, à ejemplo de Jesuccisto que aceptó y llevo la suva como ofrecida por su Padre: Et bajulans sibi erucem El Cyrinco, rehusando al principio a carpar con la cruz del Salvador que se le imponia, y obligado despues à sufrirla, a pesar de su oposicion y su repugnancia, no es otra cosa que el cristiano que hace los esfuerzos posibles para evadirse de la eraz que Dios le envia directa o indirectamente. ¡Vanos esfuerzos! supuesto que nuestra repuguancia, nuestras quejas y nuestras murmuraciones ante la cruz que nos esta preparada, o bajo el peso de la que se nos ha impuesto, no pueden alejarla de nosotros ni librarnos do ella, y solo strven para hacernosta mas pesada. Por consiguiente, cuando Jesperisto, que hubiera podido evadirse de cargar con la cruz, la toma sin manifestar la menor impaciencia ni proferir una sola palabra, abrazindose a ella con toda la esima de la resignacion y todo el nafielo de la alegria; Et bojulans sibi crucem; cuando con su ejemplo y con su auxillio consigue decidir a Simon a Hevar, con las santos disposiciones que tiene el mismo, una cruz contra in que se sublevo en vano; pob l'entonces Jesucristo nos da una profunda enseñanza. Entonces nos dice que debemos llevar con los mismos sentimientos que él la eruz que se nos impone a pesar nuestro ; que obligados à aceptarla por necesidad , debemos aproplarnosia por virtud; que es necesario convertir en sacrificio voluntario lo que muchas veces es un castigo merecido por questras enlpas; que no solo debemos doblar prefentemente la cerviz hajo su peso, sino tomarla nosotres mismos con valor, alicazaria con alegria, estrecharla con gozo contra nuestro seno. como una cesa que nes es propia, como una cosa que hemos desendo y querido nosotros mismos, como un remedio de nuestras enfermedades, ó como la condicion indispensable de nuestra salvacion; y esto no por una sola vez, ni por un solo dia, sino como el mismo Saivador lo dice por S. Lucas, por todas las vecer, por todos los dias, por toda la vida; Tollat crucem suam quotidie; esto es juntar la abnegacion voluntaria de si mismo à la resignacion y a la paciencia cristiana en los sufrimientos involuntarios; esto es

vivir y merir sobre la cruz; este es ser un verdadero discipulo de Jesucristo: Si quis vult post me cenire, obnegel semelipsum el tollat crucon suam, el sequatur que.

Mas esto no basta; Jesucristo, despues de haber dejado a Simon la cruz que él habia sostenido en sus hombras por un largo trecho, se adelanta a el , y dispone su marcha de tal manera que Simon le signe y va immediatamente despues de él, sin adelantarse ni quedarse atras, sin ir unas despacio ni mas de prisa, sin separarse un solo paso à la derecha ni ó la izquierda; el le guia de tal modo que sigue no solo el mismo camino, sino la misma senda, y va pisando las mismas huellas ensangrentadas de su Redentor. Así se nos manificata la cuarta y última condición necesaria para tener la dicha de ser del número de los discipulos que siguen à Jesucristo; condicion que consiste en seguir siempre helmente sus pisadas, en guardar su doctrina con un cuidado escripuloso, en cumplir fielimente su ley y en imitar exactamente sus ejemplos: El sequatur me, sin esta condicion todas las demás serian vanas é ineficaces.

Y en efecto, muchos cristianos hay en el mundo que se glorian de seguir à Jesucristo : Si quis vult post me venire. Muchos hav que sacrifican su paz, su reposo, sus bienes, su reputacion, su salud y su vida, y aun hasta su alma, y por consiguiente se renuncian à si mismos: Abneget semetipsum. Muches hay que por su propia voluntad abranzan con gozo, y se imponen ellos mismos las cruces mas pesadas, sometiéndose à toda clase de privaciones, de sufrimientos y de ultrajes : Et tollat crucem suam. Mas como esto no es en ellos mas que un vano aparato de palabras que desmienten sus acciones, pues que esos cristianos no tienen de cristianos mas que el nombre; como esta abnegacion de sos mas caros intereses y aun de si mismos no tiene en ellos otro objeto que agradar al mundo y satisfacer sus pasiones; como ellos mismos forman las cruces que llevan, y se las imponen por vanes respetes, por apariencias ridiculas, por locas esperanzas, por obtener una dignidad en el mundo, adquirir gloria, erearse una fortuna y disfrutar con ella los mas vergonzosos placeres, en una palabra por satisfacer el orgullo, la ambicion y los sentidos, puede decirse con toda verdad que esas cruces son las del vicio y no las de la virtud, que esas son las cruces del mundo y no los del Evangelio, eruces que se llevan por inspiracion del demonio, y no por obediencia ni por amor de Jesucristo. Así pues, los que llevan esas clases de cruces no siguen á Jesucristo, no imitan su ejemplo ni andau por sus caminos. Por consiguiente su cualidad de cristianos

no los reporta utilidad alguna; su abnegación no los mejora; sus cruces no los enriquecen, porque son cruces estériles, infructuosas y culpubles, en vez de ser fecundas, provechosas y suntas; son cruces de dolor y no de consuelo, de perdicion y no de salvación; son cruces que no se llevan en pos de Jesucristo, sino en pos del demonio; que no nos conducen al paraiso, sino al inflerno.

¡ Ah! ta ernz que nos salva es la del Redentor, teñida con su sangre, la que el recibió y abrazo, y la que se lleva en pos de el y con el : Et sequatur me:

Así pues, el Salvador llevando su cruz, nos esplica claramente el enigma, nos hace palpable la leccion, y nos muestra eficazmente la necesidad que tenemos de tomar nuestra cruz y seguir á Jesucristo. Esto es lo que han aprendido y han practicado todos los santos, todos los verdaderos cristianos, todos los predestinados y todos los elegidos. Ved aqui por que al contemplar con los ojos de la fe a Jesueristo caminando dolorosamente bajo el peso de su eruz hacia la escarpada cima del Golgota, le vemos seguido de una inmensa turbo de hombres que llevan detras de él su propia cruz, y se dirigen por el mismo camino, ¡Oh! ¡cuán bella es esta perspectiva! Fijad en ella, amados hermanos, vuestras miradas. Ved sobre la cima del monte à Jesueristo que, como cabeza y modelo de todos los elegidos, de todos los predestinados y de todos los verdaderos cristianos, ha abierto la senda y marcado el camino; ved como le siguen inmediatamente Mario y Jose, los primeros en practicar el Evangelio en toda su severidad y en toda su perfeccion, aun antes de que fuese publicado. Mirad aun, y ved los apóstoles, los mártires, los confesores y las virgenes. Confundidos entre ellos caminan todos los justos de los dos Testamentos, de todas las lenguas, de todos los pueblos, de todas edades, sexos y condiciones. [Oh!] cuan santo, cuan nobie, augusto é impanente es este cortejo! Su gozo es sincero, su par profunda, su paso mojestnoso y su vida perfecta. La fe lo anima, la confianza lo sostiene, la caridad lo inflama, el pudor lo embellece y la penitencia forma su mas brillante adorno. En él los consuelos estan unidos a los sacrificios, y las esperanzas á las virtudes, ¡Oh! ¡quién me diera, quien nos concediera à todos formar parte de ese precioso cortejo! Apresuremonos à introducirnos en sus filas y a caminar con el, porque no hay dos caminos que puedan conducirnos al ciclo, sino uno solo que es el del Calvario, por el que iremos acompañados de los buenos y en pos de Jesucristo. Nosotros no debemos rehusar entrar en este camino si queremos llegar al término de él. Observad

pues, nos dice desde lo alto de la montaña Jesucristo cargado con su cruz, observad bien que en toda esta multitud afortunada no hay ninguno que no lleve en su frente el sello de la verdadera fe, y en su corazon la abnegacion de si mismo, y que no vaya cargado con el peso de su cruz. Sabed al mismo tiempo que estas son las condiciones necesarias, inevitables y comunes à todos los que quieran enminar en pos de mi: Si quis vult post mo venire, abneget semetigam, et follat crucem suam, el seguatur me.

#### SECUNDA PARTE.

No se contento el Salvador en su misterioso viaje al Calvario con predicarnos con su ejemplo, sino que quiso instruirnos tambien con sus palabras; porque ademas de los guardias que le rodeaban iba acompañado de una turba inmensa y seguido de un grupo de mujeres compasivas que, profundamente affigidas y vertiendo abundantes lagrimas á vista de sus ignominias y de sus penas, atestiguaban con su llanto y sus gemidos la inocencia de Jesus y la injusticia de sus jueces : Sequebatur autem illum multa turba populi et mulierum, que plangehant et lamentabantur eum. (Luc.) El Señor se vuelve, y desde la cumbre del monte dirige una mirada majestuosa sobre esta multitud que se estendia à sus ptés en la pendiente del Golgota; y con aquel poder divino, conque en Getsemani habia dejado inmóviles à los Judios al dirigirles sus reconvenciones, deja abora helados de terror a los jueces, á los soldados y a los verdugos fraciendoles oir sus amenazas. Tranquilo y sereno, con un aire de Señor que manda, con un tono de maestro que instruye y de legislador que impone sus leyes al universo, se dirige mas particularmente à las mujeres que veia tan afligidas y las dice : Hijas de Jerusalen, no lloreis sobre mi , yo no camino a la muerte sino por mi voluntad. Llorad mas blen sobre vosotras mismas, hijas infortunadas, verted lágrimas amargas sobre vuestros hijos; porque no está lejos el día en que estallara sobre Jerusalen la terrible catastrofe que la cubrirà de luto. ¡Dichosas entonces las mujeres estériles que no han lactado hijos! y desgraciadas las madres cuya fecundidad solo habra servido para proveer de victimas à la justicia divina ! (Luc.) ; Ay! los males de la vida presente no serán mas que una débil imágen de los que mis enemigos los pecadores deben sufrir en la vida futura. ¡ Qué horror no se apoderara de ellos cuando se presenten en el formidable tribunal de este mismo Mesias que tanto deseo tienen ahora de

ver suspendido en la cruz i Ellos pedirán entonees como un favor que las montañas caigan sobre ellos para aplastarlos, y que los collados se bajen para cubrirlos. [Luc. 25.] Parque si el Hijo de Dios, árbol verde de gracia y de virtud, es probado hoy por la justicin divina con tanta dureza, ¿ que trato deben esperar las ramas secas cinutles, es decir los pecadores enemigos de Dios? (Luc.)

¡O Dios lleno de misericordia! ¡o palabras inflamadas de amor! hijo el peso de lacruz, marcando el camino del Calvario con sus caldas y su sangre, en medio de las burlas de los sacerdotes, de los insultos del populacho y de los golpes que le daba la soldadesca, en tanto que su cuerpo estabe entregado a todos los dolores y su persona esporstr a todas las ignomínicas, ássus sin embargo no obvida ni abandona al pueblo deicidas. El Judio le ultruja, y el le instruye por campasion, el Judio le desprecia, y el le lingua. El Judio le conduce a la nuerte, y desus le invita à la penitencia, à la reconciliación, al perdon y a la vida; Filie derusultem, supervos igass fiete. Por estaranon le pomente los ojos in severdadi de los judios de Dios, el horro de sus venganzas, las advesidades del tiempo y las penas de la eternidad : Stên varida hoc foccanat, ta artido quid fiet?

Estas palabras, dice S. Leou, inercia en la persona de los Judios presentes a tan triste especificulo dirigidas igualmente a los cristianos futuros, que olividados de si mismos, se mostrarian un dia escandalizados, confuorlidos y afligidos por los barbaros tratamientos, las ¿enominias y los ultrajes que el Hijo de Dios sufrio en su pasion. Por consiguiente al deeir a estos cristianos, volved sobre vocotros mismos la compasión que manifestais por mi, quiso decirles : En vez de entristeceros y de ruborizaros de las ignominias y de los dolores que yo he sufrido voluntariamente como Redentor, por la salvación del mundo, estremeceos al pensamiento terrible de que yo mismo vendrá un día, con tedo, el esplemior de la majestad de mi Etterno Padre, a juzgar al mundo como juez inexorable. En vez de gemir por las penas del Salvador de los creventes, llorad por la locura y la impledad de los temerarios que percecu (1).

Sin embargo, en medio de la corrupcion general de costumbres, de la tibicaz en la fe y del obvido del Evangello en que ha caido la muyor parte de los cristianos, Jesucristo conserva todavía una porcion escogida de castas virgenes y de jovenes de alma pura que, re-

nunciando á los atractivos y á los placeres del mundo, van á sepultar en los claustros los encantos de la juventud, de la graciav de la belleza, o que permanecen en el mundo, pero que le desprecian, y viven separadas de el como si no perteneclesen a el. Jesucristo conserva todavía, en todas las condiciones, en todas las clases y en tedo los lugares, un gran número de almas fieles y fervorosas que observan una vida distribuida cristianamente entre las obligaciones de su estado y las prácticas de religion, cuya primera atención es la salvación de su alma, enyas ocupaciones preferentes son las leeturas piadosas y la frecuencia de sacramentos, cuyo tesoro es la gracia, y cuyas delicias son la caridad, la oracion y la devocion. Hay todavía un gran número de almas justas que no reportan otra recompensa de su justicia que el olvido, la persecucion y el menosprecio. Y bien, esos cristianos sinceros, que síguen verdaderamente à Jesucristo, y que llenos de su espíritu llevan también su cruz y se dirigen misticamente por el camino del Calvario para ser alli continuamente crucificados con el, segun la espresion de S. Pablo, escitan con frecumeia, en su vida humilde y penitente, la compasion de los mundamos, como Jesus escito la de los Judíos. ¡Hijas desgraciadas, dicen, desventurados jovenes! ; encerrarse así en la flor de su javentud en mus especie de tumba, sin otro sociedad que la tristeza, el silencio y la mortification ! ¡Pobres seres, dignos de compasion que se privan de los gaces mas inocentes, que no disfrutan ninguno de los placeres del mundo ! ¡siempre poseidos de temor, siempre en lucha consigo mismo, siempre florando! ¿Como pueden condenarse á una vida talque no es mas que una muerte continuada ? Plangebant et lamentabankur-emm.

Pero estas almas santas, a imitación de Jesucristo, su Sulvador y su modelo, responden e su yeza les mundanos i O brios de la impira Jeresaden, hijos del siglo corrompido, no lloreis ni os affigis por muestra sucrte. Filius Jerusalem, solite flere super nos, mucho mes molesto nos seria gozar de las delicias de vuestro mundo, que á vasotros privaros de cilas; en pos de Jesucristo, entre las espinas de la mortificación, en las lagrimas de la peditencia y en la materidad del retiro, en la afficción, en las tárbulaciones y el menosprecio gezamos de la calma y de la paz del corazon; nosatros somos felices en poseer la gracia y tener la esperanza de la salvación; por consiguiente ninguna necesidad tenemos de vuestra compasión ni de vuestras lagrimas hipócritas. Pero vosotros, con el pecado enclaima, en desgracia con vuestro Dios, en peligro continuo de morir con la

<sup>(5)</sup> Nolite dere pro mundi redemptione morientem, quem in majestate Patris sui videbitis judicantem. Lugendum nobis plane est, non de Salvatore credentium, sed de impietate et temeritate pereuntium (Serm. X. de Pass.)

muerte de los pecadores, en presencia del infierno, abierto siempre bajo vuestros pies, vosotros sin fe, sin esperanza y sin amor, decidnos, ¿tenels acaso, en medio de vuestras intrigas; de vuestras placeres y de vuestras diversiones, un solo dia sin penas, una noche sin envilaciones, un memento sin disgustos, sin amarguras interiores, sin temores y sin remordimientos? [Ah! vosotros os creeis libres, la alegria esta pintada en vuestro semblante, pero sois esclavos miserables y vuestro corazón está lleno de tristeza y de amargura. Nosotros semos dignos de envidia, y vesetres dignos de ser llorados : Notite flere super nos, seil super vos cusos flete. Y si quereis llorar sobre los demás, llorad sobre vuestros hijos, realmente desgraciados por tener mos padres tan poco religiosos y tan corrompidos. Gemid sobre vuestros hijos á los que no dejareis otra herencia que una fortuna mai adquirida, vuestros vicios, y un nombre cubierto de infamia : Super filios vestros, Hijos infortunados! Dios os los habia dado para el cieto, y vosotros los educais para el intierno ; por consiguiente, herederos de vuestras maximas corrompidas y del escándalo de vuestra vida, participaran un dia de vuestro castigo, Llorad puis sobre ellos y sobre vosotros al mismo tiempo, o mas bien, comenzad desde ahoro, vosotros con ellos y ellos con vosotros, ese Hanto eterno à que sereis condenados: Super vos ipsos flete et super filios vestros.

Que palabras tan terribles hizo oir el Señor cuando añadio: Si el árbol verde es tratado de este modo, ¿que será del arbol seco? Si in viridi hoc fuciunt, in arido quid fiet? 10 vosotros los que, para entregaros al desorden con mas libertad y menos remordimientos, teneis por nada el pecado, o le considerais como una cosa indiferente, pesad bien estas palabras con que Jesucrito nos ha revelado el ultraje que el pegado hace á Dios, y los grandes castigos que están reservados à los pecadores! porque ved aqui el sentido de esta amenaza : Si solo el vestido del pecado con que Jesucristo se cubrio por nuestro amor le espuso a tantas ignominias y á tantas penas ante la justicia de Dios, ¿ como es posible que esta misma justicia no se muestre inexorable con los hijos de los hombres que por su mulicia son culpubles de un gran número de pecados? Si aquel cuerpo inmaculado, santuario de la pureza, fue despedazado con tanta inhumanidad, ¿qué sera del nuestro en el que no hay parte alguna que no sea impura? Si el árbol verde, si la oliva escogida de la que procede toda la uncion de la gracia, si la verdadera vid que lleva sazonados frutos es así maltratada, ¿ que será del olivo silvestre, qué será del sarmiento á quien la vid no comunica ya su savia? Qué sera del arbol arido de maldicion, seco ya por el fuego de las pasiones, y preparado para alimentar el fuego del inflerno? Si la santidad misma no se perdona, ¿ se guardarán consideraciones con la iniquidad? Si Dios castiga tan severamente en Jesucristo unos pecados que no son suyos, ¿ verrara los ojos sobre nuestros propios pecados? Si in viridi hoc faciunt, in arido quid fact?

Sin embargo, Dios no nos repite estas terribles palabras con el objeto de introducir el espanto en nuestros corazones, sino con el fin de convertirnos. Estas no son amenaras de venganza, sino invitaciones de ternurs. Al ponernos a la vista el terrible cuadro de sus tremendos juicios, nos excita à que los evitemos; y en la persona de las hijas culpables de Jerusalen, llama a las almas pecadoras, hijas de su Iglesa, à llorar sobre sus culpas para obtener el perdon. Respondamos à estas invitaciones amorosas de la divina misericordia. Volvamos à colocarnos en pos de Jesucristo por el arrepentimiento y por el firme proposito de observar una vida cristiana, a fin de que, despues de haber sido sus compañeros en la tierra por la gracia, seamos un dio en el cielo, como nos lo ha prometido, compañeros de su gloria: Elii ego sum, ibi el minister meus erit. (Joan.) Así sea.

MA DE NUE<del>V</del>O LEÓN

DE BIBLIOTECAS

## CONFERENCIA VIGÉSIMA SÉPTIMA.

La Crucifixion.

Leans oculos mos in montes, unde ventet nextitum publ. Accillium meum à Domino, qui fect calamiet terram.

Yo alcome him high las montants de dende mo sendra el anxillo que ospero. Esta nucilio vendrà de Bies que hiro el ciclo y la tierra.

(Pat. 428.)

Verdaderamente es un espectáculo muy tierno el del jóven Isanc que, en el momento en que sabe que es la vietima escegida por Dios, se entrega con una resignación absoluta à todo cuanto su padre quiere bacer de el. Con la leias que ha llevado sobre sus propios hombros le ayada à levantar la hoguera sobre que debe ser consumidos; el mismo se corona de flores; el se coloca espontameamente sobre el altar, presenta sus manos à las cuerdas destinadas à atarle; el abraza el instrumento de su suplicio y tiende su cuello al hierro centrellante que debe herrie; y despues, resignado y tranquilo se dispone à recibir la muerte de manos del mismo de quien recibió la cida.

LY como es posible dejar de reconocer en el sacrificio heróico del hijo unico de Abrahan la figura anunciada fantos siglos antes y la pintura mas viva de las dircunstancias que acompañaron al sacrificio de Jesacristo, Hijo unico de Dios? El tambien llevó sobre sus hombros la leña de su holocausto, la cruz; el mismo se colocó en ella como Isaue; el ofreció tambien sus manos y sus pies, no para ser atados con cuerdías, sino para ser atravesados con clavos, el cu fin, sebre este altar de dolor, espera obediente y resignado hasis harmerte, Factus obediens usque ad mortem, que su eterno Padre, arrebatado por el fuego de su caridad por la salvación del mundo, venga a herirle por mano de los Judios: Sie Deus dilexit mundum, ut Filium suum unigentium daret. Y para que no falte ningua rasgo de semejanza entre los hechos y la figura, el monte Mória es el

mismo que el Calvario; y es cierto, dice S. Gerónimo, apoyandose en una tradicion antigua de los Judios, que el sacrificio de Isaac se verifico presisamente en el mismo lugar en que fue crucificado Jesucristo (†).

Abrahan conoció desde luego de una manera profética este grande é inefable misterio del Dios Padre, que debia inmolar un dia à su Hijo unico en el mismo iugar en que este santo patriaren ofreció el suyo. Y ved aqui per que en el extasis que le causo esta maravilla, y en su piadoso reconocimiento, dió á este lugar el nombre de Mória, palabra que significa el Señor ve. Y despues se principió a usar esta espresion: Dios verá sobre este monte: In monte Dominus videbit. Y como la vista de Dios es la manifestacion de su misericordia, esta espression, Dios cerá sobre el monte, fué una profecía luminosa de lo que habia de suceder un dia sobre este mente, de donde la misericordia divina debia descender al mundo. A esta inflnita misericordia, que desde el Calvario debia derramarse sobre todos los hombres, se referia David cuando, en nombre de toda la humanidad degradada y cubierta de afficcion, esclamaba : « El Señor que crió el ciclo y la tierra es el unico que puede socorrerme. Por eso tengo yo siempre la vista fija en el monte de donde me vendra un dia un auxilio tan podereso: Levaci oculos meos in montes, unde veniet auxilium arihi, Auxilium meum à Domino, qui fecit colum al terram. Habiendo llegado ya a la tercera y última parte de la pasion de nuestro Salvador, principiaremos en el dia de hoy a considerar los grandes misterios de misericordia que él obro en el Calvario. Como nos proponemos esplicar en otro lugar el misterio de la erro, nos limitaremos hoy a meditar sobre las circunstancias històricas de la crucifixion del Redentor. En ella veremos tantas senales de esperanza, y tantas pruebas de conflanza como nos han venido del Calvario, a fin de que nosatros tambien lengumos siempre fijas en este monte las miradas de nuestro corazon, y obtengamos los auxilios que no pueden venirnos sino de Dios por la mediacion de Jesus erneificado: Levavi oculos meos in montes, undo veniet auxilium milit. Auxilium meum à Domino, qui fevit culittle et terriun.

### PRIMERA PARTE.

Es cosa digna de notarse que, mientras que muchas particulari-

(1) Ab antiquis Judais certissime cognavi quod ibi immolatus sit Isaac nhi poster Christus crucifixus est. (Apud. 5. Aug. Serm. XXI. de Temp.) dades de la pasion de nuestro Señor, referidas por uno o dos Evangelistas se pasan en silencio por los otros, todos cuatro hayan notado con una atencion especial la circunstancia de que Jesucristo fué crucificado a en el jugar del Calvario ó de la Calavera. » Pero no os admireis de esto; la grandeza, la importancia y los efectos de la crucifixion del Salvador estan ligados en gran parte á la circunstaneja del jugar de su muerte. Porque en este mismo monte fué en el que Abel, Noe, Melquisedec, Abrahan, Josué, David, Salomon y todos los pontifices descendientes de Aaron ofrecieron a Dios sacrificios, gada uno de los cuales representaba una de las particularidades del sacrificio de Jesucristo. Así pues, al repetirnos los Evangelistas que Jesueristo fue crucificado en el Calvario, quisieron darnos à entender que todos los antiguos sacrificios tan frecuentes, tan magnificos y tan solemnes, y que habian sido ofrecidos sobre este mismo monte por hombres de una suntidad tan inminente, eran la figura del grande y augusto sacrificio de Jesucristo; que de este sacrificio tomahan aquellos su clicacia; que por esta inmolacion eran aquellas hostias agradables à Dios; que viniendo Jesueristo a inmolarse sobre este monte misterioso, coloco su sacrificio en lugar de todos los otros, aboliendolos todos para siempre; que el realizó todas las figuras, lieno todas las proteclas y cumplio toda la ley. Finalmente, que la miserfeordia grande, y los auxillos poderosos que la humanidad esperaba del monte Calvario con una esperanza timida, los tienen ya seguros todos fos hombres que manifiesten descos de alcanzarlos, echando hacia ese monte una mirada de fe: Leccui ventos meas in montes, unde veniel auxilium mihi.

¿Sabeis vosotros de quien es esa calavera, esacabeza augusta de la que tomó su nombre el monte Calverio? Es la cabeza, es la calavera de Adan; pues que, segun el testimonio de un interprete (Ap. A. Lap.), Noé al cultar en el arca deposito en ella los huesos y la calavera de Adan para salvarlos del diluvio, y cuando el diluvio ceso, dio sepultura en el Calvario á los restos del primer padre del genero humano, del primer barro organizado por las manos de Dios.

(In. Mattin. 27.)

Tertuliano se espresa en estos terminos: « Aqui, en el Calvario, donde sabemos que fué sepultado el primer hombre, padece Jesucristo, y la tierra es regada con su sangre preciosa á fin de que el polvo del viejo Adan, mezchado con la sangre de Jesucristo, pueda ser purificado con la virtud del agua divina que mana del cuerpo del Señor.» Origenes añade a este propósito: « Una tradicion cons-

tante, llegada hosta mi, me enseña que el primer hombre, sulido de las manos de Dlos, fué sepultado en el Calvario, en el mismo lugar en que el Salvador fué crucificado à fin de hacer patente, como dice S. Pablo, que así como todos los hombres esfaban muertos en Adan, todos debián renacer en Jesucristo (1). »

Lo mismo afirman otros padres, como S. Cipriano, S. Atanasio, S. Basillo, S. Gregorio de Nacianzo, S. Ireneo, S. Epifanie, S. Juan Crisostomo, S. Ambrosio, S. Agustin, S. Cirilo, Teofilacto. Beda y, en una palabra, todos los doctures y todos los interpretes. Pues bien, una creencia tan comun y tan universal, que se encuentra á un tiempo mismo en la Palestina, en la Tracia, en la Grecia, en el Egipto y en la misma Italia, no puede proceder de una opinion formulada por un solo. Padre y adoptada ciegamente por los demás bajo su patabra; ella es el resultado evidente de una tradicion comina y universal.

En efecto los Padres, à ejemplo de Origenes, no afirman este heche como una opinion propia, sino como una creencia tradicional mas antigua que el Cristianismo, que conservaban los mas sábios de entre los Hebreos. S. Epifanio en pacticular llama esta tradicion un monumento estrito (2). Finalmente, debemos observar que los santes Padres no solo han hablado de elia sin la menor desconflanza, sino que la han referido como una cosa conforme é la teología de la fe, digua de la providencia de Dios y del misterio de la muerte del Redentor.

Oigamos à algunos de ellos. En verdad, hermanos mios, dice S. Agustin, no sin razon se cree que el médico celestial fué elevado en la cruz en el mismo lugar en que yacia el hombre enfermo. Era muy diguo de la miscricordia divina inclinarse hacia el hombre por quien el orgulio humano había caldo; es muy justo creer que la sanigre preciosa de Jesucristo, al salir de su cuerpo, se dignase tocar el polvo del antiguo pecador, y le rescatase (3). S. Ambrosio observa

Venit traditio usque ad me, quad corpus Adai ibi sepultum est ubi crucifixus est Christia 7 ut., sicul in Adam comes movimum, sic et in Christo omnes sivificentur, (In Maple.)

<sup>(3)</sup> Librarum monamentis didicimus Dominium vastrum Jesum Christum in Golgotha case cruvifixum, nimirum in co potissimum loco in quo Ada corpus javeret.

<sup>(3)</sup> Et vere, fratres, non incongrue creditor, qued thi erectus sit medicas uhi jacelat aggrafur. Et diguami erat ut uhi accident humana superhia, ibi se inchiaarei dicina misericordia, et sangui silie pretiosus etniu corporalitor pulverem.

que convenis que Jesucristo, principio de nuestra vida, fuese crucificado en el mismo lugar en que, en la persona de Adan, se encontraba el principio de nuestra muerte [1].

(Oh.) jeuan bello y cuán rico de bondad es este misterio l'Adan, en castigo de su desobediencia, se habia ya reducido à ceniras, segun la amenaza de Dios. Alli el everpo del primer pecador, que fue el homicida de su raza, sili la cabeza culpable que fue el origen del pecado, y el principio del remado de la muerte, esperaba despues de cuarcula siglos, que la cabeza inocente, el Salvador, el principio de la resurrección y de la vida, le hiciese esperimentar los efectos de su poder y de su caridad. Pues bien, el Señor viene a encontrar esta ceniza en el lugar en que se ha disuelto ; el planta alli el árbol de su cruz; él deja caer sobre ella las gotas de su sangre, y del mismo modo que la gallina, como el mismo lo había dicho, hace salir con su calor y su amor los pollos vivos de los huevos que parecian sustancias inanimodos y muertas, asi Jesucristo, con su sangre y su caridad, reanima esta ceniza y la cubre con las alas de su cruz; Oremasinudus gallina congregat pullos suos sub alas ; (Matth.) el las fecunda, hace nacer de estas piedras hijos de Abrahan, y los toma bajo su proteccion. Despues, en lugar de las palabras de colera : Polvo eres y en polvo te has de convertir (Genes,), le hace oir, segun S. Pablo, estas palabras de misericordia : Levantate, tu que duermes el sueño de la muerte; sal de la tumba, ahora que la luz de tu Salvador le llama con toda tu raza a la resurrección y á la vida (2).

10 rasgo inefable de la bondad divina! El autor del pecado es el primero que participa de la sangre del autor de la justicia. El autor de la muerte ve moiri sobresi el autor de la vida; y la malicia del primer Adan esperimenta los méritos del segundo. Gracias ossean dadas, o santos forangelistas, por baberros trasmitido la circunstancia importante de que l'esucristo fué ernetificado y murio sobreel enerpo de Adan; así nos babeis discubierto los reflaciones secretas y misteriosas que unieron la muerte, la seguitura y la resurreccion del primer Adan con la muerte, la seguitura y la resurreccion del segundo, supuesto que nos habeis discho que todos estos acontecimientos succ-

antiqui precettori dum dignatur utiliando contingere, rediniase crellatur. (Serm-

dieron en un mismo lugar; vosotros nos habeis hecho conocer que Jesucristo murió por aquel primer padre, por aquel primer hombra, cuyo hijo se digno liamarse en el Evangelio, designándose siempre à si mismo con el nombre de Hijo del hombre, es decir de Adan. Fritus hominis, id est, Ador. (A. Lap.) De este modo nos habeis dado à conocer que en la misericordía inmensa, usada con nuestro primer padre, fuimos comprendidos nosotros que somos sus desventurades hijos.; O monte querido del Calvario | po precioso recuerdo | A este pensamicato desaparece nuestra tímidez, nuestra confianza recace, nuestro corazon polpita de esperanza, y nosotros aguardamos de este monte santo con una confianza fital el auxilio de Dios todopoderoso, que es el único que puede selvarnos: Levavi oculor meos in montes, unde veniet axellium mih;

Mas en tanto que nosatros nos detenemos en estas consideraciones, los Judios presentan al Salvador la behida de los condenados á muerte, segun estaba numeidado en la Escritura en estas palibras : Dad liceres y vino à los que estan en la amarquira de corazon. Proc. 31. ) Mas ayl 10 invencion del inflerno! esta lichida no esta compuesta de vino y mirra como la que se acostumbraba dar a los sentenciados à muerte, a fin de bacerles care en una especie de telargo, quitaries la reflexión y debilitar en ellos el sentimiento de dotor. Para desucristo se compuso de vino corrompido y de hiel: Dederunt est simum bibere cum felle mixtum; (Matth.) y aquellos criminales convertieron así en un nuevo motivo de formento esta especie de alivio, y dieron una prueba de su impía crueldad en el tiempo mismo en que querian aparecer animados de sentimientos de humanidad. (In Joan.)

Sin embargo, el Salvador no permite sin un misterio profundo este artificio diabolico de barbarie. Adan que estaba allí presente había pecado por intemperameia y-por gula. Y esta pasion le biro echar una mirada atrevida y estender su mano refedde hacia el arbol de la muerte. Y nosotros tambien, bijos de aquel primer pecador, cediendo il esta misma pasion, abusamos de los alimentos que Dios nos presenta, y nos entregamos con frecuencia a los placeres de la gula y a los escesos de la intemperancia. Así pues, cuando Jesucristo gustoesta horrible bebida, cuando emponzoño con ellas ulengua y su paladar, unico sentido esceptuado hasta entonces, expú, dice S. Geronimo, la intemperancia de Adan y la de todos los hombres (1).

LAXI. de Temp.) (1) Cangruebat at this vine neatres initia locarentur, abi forcant mortis exordistion.

<sup>(2)</sup> Surge qui dormit, et exurge à mortuis, et illuminavit te Christus-(2) Surge qui dormit, et exurge à mortuis, et illuminavit te Christus-(Robbie 2)

<sup>(1)</sup> Per hoc acetum succus letalis ponti abstergitor. (In Matth.)

Por esta razon S. Agustin decia al Salvador: Porque yo he obedecido a la gula, vos Señor, habeis sentido los horrores del hambre; y porque yo he gustado la duizara del fruto prohibido, vos habeis gustado la amargura de la hiel. Esta es la contraposicion de mi impiedad y de vuestro amor (1).

El Evangelista anade sin embargo que apenas paladeo Jesus esta bebilla emponzounda, rehuso beberla: Cum quatasset, noluit bibere Matth. V como puede comprenderse que rehusase nuestra amargura el que jamas rehuso ninguno de nuestros dolores ni de nuestros opcobios? No, dice A. Lapide, él no rehuso la amargora de que estaba lleno este nuevo coliz, el rechaza la malicia con que se lo han preparado (2). Y si en el esceso de una paciencia demasiado grande hubiera bebido en silencio este brebaje eruel, hubiera hecho creer a los Judios que la sabiduria incarnada no habia conocido el frande infernal que había convertido en mortal ponzoña un licor que debia ser confortativo : hubiera dejado ignorar esta pueva muestra de la harbarie de sus enemigos; les hublera proporcionado el gozo feroz de haber hecho morir con el veneno al que debia morir por su caridad; hubiera tragado finalmente un veneno, cuyo efecto hubiera sido destrozar sus sagradas entranasque debian permanecer intactas. Por otra parte, al rehusar esta bebida, en aparencia confortativa y deliciosa, y en realidad emponzonada; al manifestar que habia descubierto el fraude con que habian querido engañarie y bacer circular la muerte por sus venas para escarnecerle despues, expio la loca credulidad que hizo a Adan ceder à la tentacion de la scrpiente, y devorar como un remedio saludable el fruto fatal que el demonio habia convertido en mortal veneno; el nos manifesto que moria sobre aquel monte para descubrir y burlar la astucia de la serpiente, y asegurarnos los auxilios necesarios para eludir los horribles artificios de Satanas, y alcantar sobre el gloriosos triunfos.

Ministros avidos de sangre, dãos prisa á colocar sobre su altar al Cordero sin mancha. Él está mas impaciente por ser inmolado que vosotros por sacrificavie. En efecto, ved, amados hermanos, con cuanta ansia, con cuanta munsedumbre y con cuanta tranquilidad se ofrece à los verdugos que, mas crueles que las hestias feroces, la

arranean con un horrible furor sus vestiduras pegadas ya a las heridas, causandole así dolores inmensos.

Detengamonos aquí un instante, dice S. Ambrosio, à considerar como se prepara el Salvador para tomar posesion de su cruz; él se deja despojar del todo, y en este estado de detenudez sube al trono de su dolor. (1) Así es como debe presentarse al combiate, añade el sunto Doctor, el cristiano que quiera triunfar con Jesucristo; à ciemplo del Salvador, debe despojarse de todas las grandezas del siglio (In Luc.); porque Adan, que procuró los vestidos tercenos, quedo vencido, mientras que Jesucristo, despojandose de sus vestidures al pié de la cruz, alcanzo la victoria (In Luc.).

S. Atanasio descubre otro misterio en la desaudez del Salvador al pié de la cruz. Estos vestidos, dice, siguificaban nuestras miserias y nuestros pecados; así pues cunado Jesucristo se despoja de sus y nuestros pecados; así pues cunado Jesucristo se despoja de sus vestiduras, nos hace conocer que deja en su muerte todas nuestros enfermedades, y todos los crimenes de que se habia cargado por nosotros, y los cambia por las vestiduras de vida y de inmortalidad que nos ha adquirido con su desaudez y con su muerte (2). Este misterio de tierna piedad era el que S. Pablo recordaba con tanto amor à les primeros cristianos cuando les decia: Vosotros sabeis cual fue el esceso de caridad de nuestro Señor Jesucristo que, siendo rico de una riqueza infinita, se hizo pobre por vuestro amor hasta el estremo de no tener ni un andrajo con que cubrirse, à fin de que vosotros os hiciceies ricos de meritos con su pobreza (H. Cor. s.).

Admirad entre fanto como Jesueristo no necessità de que le hagan violencia; chigado tan solo por su obediencia à su Eterno Padre, y por su amor à los hombres, se incina hacia la tierra, y el mismo se coloca, con las espadlas todas desgarradas y sangrientas, sobre el madero tosco de la cruz, el estiende sus brazos y sus mainos y presenta sus pies para que sean atravesados por duros clavos. 10 espectaculo hurrible! El verdugo fija en medio de la palma de la mano un clavo enorme, sobre el cual hace retumbar un pesado martillo, y no cesa de dar fuertes golpes hasta que atraviesa de parte à parte la mano y el madero. ¿ Quién podrá imaginar las convulsiones y los dolores que debio esperimentar aquella humanidad delicada en este destrozo de las carnes, en esta rotura violenta de los nervios, de los

<sup>(4)</sup> Ego gale parut, to media alliceris, Ego pomi dufeediment, tu fellis gustas avarifisdiment. Ecce mea impietas et tua pietas. (Medit, c. 7.)

<sup>(2)</sup> Axessatur malitism Jadasorum , qui visum felle corruperant, (10 Month.)

<sup>(1)</sup> Refert considerare Daminum, qualis crucem ascendit. Nudum video. (In Luc.)

<sup>(2)</sup> Omuia nostra induit, at rursus exueret, et pro litts nos vestiret vita et immortalitate. (Serm. de Pass.)

músculos, de las venas y de las arterias que se unen en esta parte del cuerpo? La otra mano es sometida al mismo suplicio; mas no pudiendo estenderse hasta llegar al barreno que habian hecho en el otro brazo de la cruz, á causa de la contraccion de los musculos producida por el destrozo de la primera, los verdagos tiran de ella violentamente con cuerdas. El mismo tormento le hacen sufrir en sus sagrados piese de modo que al dolor que sufre por la crucifiacion se junta el que le causa la dislocacion de los huesos; y como dice S. Dionesio el Cartajo, esta violenta tension de todos sus miembros hizo aparecer al través de surpiel las protuberancias y las junturas de sus huesos descavantados (1). Ast se cumplio literalmente la profecia de David : « Ellos taladraron mis manos y mis ples, y contaron todos mis huesos, a Ps. 21. En seguida vuelven la cruz para remachar los clavos; pisan y estrujan su sagrado cuerpo, y del racimo escogido de las viñas de Chipre mana por todas partes el licor misterioso de su saugre divina. (Cant. 1, Is. 63.)

O destrazo harrible de estas manos inocentes que, despues de haber criado el sol y la luz, han curado las enfermedades y resucitado los muertos! ¡O tormento atroz, ejecutado en estos sagrados pies que, despues de haber hollado las esferas, se han dirigido muchas veces en busea de los pecudores! Mas esto no debe sorprendernos; el profeta Zucarias había dicho; En aquel dia habrá un largo gemido en Jerusalen, y se le preguntarà : ¿Qué llagas son esas, Senor, en medio de vaestras manos? y el responderà: Estas llagas las he recibido en mi misma casa, de mano de aquellos que debian amarme. (Zuch. 12, 13.) Asi pues, cristianos, observa el abad Ruperto sobre estas palabras profeticas, si vosotros preguntais con Zacarias por qué el Señor tiene las manos y los piés tan cruelmente taladrados, yo os respondere que estas heridas son y serán siempre testimentos y pruebas sensibles e indestruct bles de la bondad y del precepto del Padre Eterno, y de la obediencia y del amor de su divino Hijo, que tanto se han interesado en nuestra redeucion. (In Zach.)

En efecto, dice S. Agustin, Adan y Eva pecaron estendiculo sus manos refieldes al árirol prahlitado, y para explar este crimen estendio Jesucristo sus manos inocentes para que fueseu clavadas en el árbol de la cruz. (Append. de Divers, Serm. 4.)

Mas al satisfacer el Señor por el pecado del padre, ha satisfecho tambien por los pecados de los hijos. Por el mérito de los dolores que sintió cuando taladraron con los clavos sus sagrados ples, nos alcanzó a todos anticipadamente el perdon de la audacia con que hemos abandonado tantas veces los caminos de los divinos precentos, para caminar por los senderos de la iniquidad ; nos ha preparado el titulo con que, despues de nuestros largos estravios, somos llamados por la voz de la gracia à volver al Señor à quien bemosabandonado cobardamente. Jesucristo es aqui para nosotros el postor amoroso que, no contento con baber recorrido una vez la inmensa distancia que separaba al hombre de Dios, y haber llegado hasta les confines de la creacion para encontrar la centésima oveja, ó la humanidad entera estraviada, viene abora en busca de nuestra pobre alma para cargaria sobre sus espaidas y volveria al redil de fasalvacion eterna, atravesando con este objeto los montes y los vailes, las rocas y los precipicios, es decir pasando sobre las alturas de nuestro orgullo, y las profundidades de nuestra corrupcion, las rocas de nuestro endurecimiento y las espinas de nuestra ingratitud. Es muy cierto, o duice Jesus mio, que yo miserable pecador, he caminado sin otra guia que la necia vanidad de mis pensamientos y las ilusiones de mi corazen por los senderos de los estravios afectados, y de los erreres voluntarios. [Job. 31. ] Ah! por el merito de las lisgos de vuestros sagrados pies afirmad los mios de tal modo que, sin temor de caer, principie à seguir vuestros caminos (Ps. 16); en adelante no quiero caminar sino por la senda de vuestros divinos preceptos. ¡Ah l'haced que una vez entrado en este camino no le abandone jamas. (Ps. 118.)

Por el mérito de los dolores, que esperimento Jesucristo en sus manos atravesadas, satisfizo igualmente por nosatras, y nos aleanzo anticipadamente la gracia de que ruestras nanos; mánchadas frecuentamente con la sangre de los pobres, fuesen lavadas con su sangre. El cumplió igualmente este voticinio de Isanas: Yo os ha escrito en mís manos: Lece un menious meio descripsi le; [Is. 42.] porque en efecto, por el mérito de sus manos traspasados ha escrito, no en el papel, sino en la carne nisma de sus divinas manos; no con fa pluma, sino con los clavos; no con tinta, sino con sangre, los titulos de nuestra confianza, de nuestro perdon y del auxilio celestial que nos viene de la montana: In montes, unde ceniel auxilio minis.; O Salvador mio! os diré yo tambien con vuestro

<sup>(4) (6)</sup> violentam membrorum extensioners apparelant essium juncture. (In Ps. 21.)

sierro Agustinos, diguãos tener siempre los ojos fijos en vuestras llagas; diguãos lecr continuamente en ellas lo que vos mismo habeis escrito, el derecho que yo tengo à vuestra misericordia y á vuestra bondad, y en virtud de esta escritura auténtica, de este contrato de amor, salvad mi alma (1).

; Mas ay I sobre esas mismas manos esta escrita tambien nuestra sucrie de otro modo muy diferente. Mientras vivimos, esas manos trasposadas serán para nosotros las de un Sulvador compasivo; despues de nuestra muerte, seran las de un juez severo que usara de ellas para dar á cada uno segun sus obras, segun hayamos usado o nos hayamos aprovechado en la vida, del mérito de sus llagas. En el juicio particular, juicio terrible que todos hemos de sufrir, si su mano derecha salva, su izquierda condena; si su diestra abre el cielo, su sinjestra diluta los abismos del infierno; si la una bendice y corona al justo, la otra maldice y reprueba al pecador. 10 Señor! no hagais uso para con nosotros de vuestra mano izquierda, instrumento de vuestras venganzas, sino servios de vuestra mano derecha, ministro de vuestras misericordias ; ocultad esa mano de justicia que nos causa tanbo terror, y que ignora la caridad de que quiere usar la otra con nosotros : Nescial sinistra fun quid facit dextera lua (Malth.). Acordãos Señor de que hemos salido de vuestras manos (Joh. 10); no abandoneis la obra de vuestro poder y de vuestro amor (Ps. 137). Vos nos habels protegido hasta ahora a la sombra del escudo de vuestra ternura, y vuestra diestra misericordiosa nos ha salvado de los castigos que habiamos merecido de vuestra justiela [Ps. 17]. Ah! old nuestra suplicas y manifestad el poder de vuestra diestra para salvarnos; estendedia desde ahora sobre todos nosotros para arrancarnos de miestros vicios, á fin de que podamos elevarnos un dia hasta vos, ser estrechados contra vuestro corazon Job. 14), y tributaros gracias al vernos salvos por vuestra diestra Ps. 62 .

Era costumbre entre los Romanos, como lo hemos dicho en otro lugar, que los vestidos del ajusticiado se repartiesen entre los que halian sido encargados de quitarte la vida. Y ved aqui que aquellos ministros de crueldad, acerceándose tranquilamente al pié dela cruz, despues de haber crucificado al Salvador, se apoderan de sus vestiduras à vista de él, y hacen de ellas enatro partes, una para cada soldado (Jozza). Mas cuando tratan de partir la túnica de Jesus, o el vestido interior que bocaba à su carne divina, viéndola sin cortadura y de una sola pieza (Ibid.), no quieren cortaria, la juegan para que decida la suerte quien ha de ser su poseedor, cumpliendo así a la letra, sin saberlo, esta profecia clara de David (Ps. 2): Ellos dividieron entre si mis vestiduras, y sobre mi túnica echaron suertes. (Jozon.)

Sin embargo, este acto de sórdida avaricia y de audacia brutal de parte de los soldados mercee fijar nuestra atencion, porque el encierra, dice Justiniani, un misterio lleno de consuelo para nosotros (). Yal termina el evangelista S. Juan el relato de la division de las vestiduras sagradas de Jesus con estas palabras : « Y ved aqui lo que hicieron los verdugos, tanque eran soldados : "Et milles quillean hec feceruni", » Jann.") nos ha indicado claramente que la conducta de estos verdugos (us singular; que fue efecto de un designio superior, a que sirvieron sin saberlo, y que en esta circunstancia representarou un gran nisterio.

Los vestiduras sogradas de Jesus fueron la figura de su Iglesia : porque así como el cuerpo esta envuelto y encerrado en los vestidos, asi fambien el cuerpo de Jesucristo con su espíritu se encuentra encerrado en su Iglesia, y así como los vestidos enen a tierra si no los sustiene el mismo que los lleva, así la Iglesia, dice S. Agustin, se sostiene por Jesucristo (Tract, 148 in Joan). La Iglesia es una ; ella es al mismo tiempo universal y se estiende a los cuarto puntos cardinales del mundo; per consiguiente las vestiduras, de que los soldados hicieron cuatro partes, representaron, dice S. Agustin, la universalidad de la Iglesia, y la tónica sin cortadura figuro la unidad producida por los lazos de una misma caridad. (Ibid.) ¡Cuan encantadornes la descripcion que nos hace S. Juan de esta preciosa tunica del Saivador, obra admirable de las castas manos de la Virgen Maria! El nos dice que no estaba formada de diferentes partes, de tal modo que separándolas quedose cada una de ellas entera, nos dice que era sin costura y de un solo telido, de un solo hilo, que entretejido bajo cierta combinación por una misma mano desde arriba hasta abajo, figuraba el cuerpo con todas sus proporciones, y que por consiguiente toda ella era una obra sencilla, igual y uniforme; que nada habia en ella estraño o

<sup>(1)</sup> Vulners manuum tuarum, Domine, precor ut aspicias. Ecce in manihus tuis descripusti me, Lege Scripturum tuam, et salva me. (Soblog, c. 2.)

<sup>(1)</sup> Quad perfocerunt milites, surramentis est gravidum, (De Christ, agon, 21.) V. DE R. III.

accesorio : Erat tunica inconsutitis, desuper contexta per totum.

¡Imagen fiel y admirable de la Iglesia! Una sola mano divina la formo con un solo designio y con un solo espiritu. Desde su origen hasta el fin no se encuentra en ella division alguna, sino una serie sucesiva y continua de pastores, que se remonto, como un solo tejido, hasta Jesucristo y termina en el último eristiano, siempre la misma. Desde arriba hasta abajo, todo se une en ella y se sostiene. Las innovaciones no se toleran en ella; en todos y para todos hay la misma fe, la misma moral y el mismo culto. No puede romperse un solo bilo sin poner en peligro toda la obra. Los herejes y los cismaticos, que la niegan y la abandonan, no hacen otra cosa que separarse de esta unidad y renunciar a ella ; pero no pueden alterarla. La Iglesia es siempre una, siempre la misma. Tantas naciones como se han separado de cila no han dejado en ella señal alguna de division; su forma divina y sus proporciones son ahora lo que han sido slempre, y su unidad permanece siempre intacta. Lo repito, los disidentes se privan del principio de cida que reside en ella; mas no pueden destruir su unidad, ni comprometer su duracion : Erat tunica inconsutilis, desuper contexta per totum.

Observad tambien que los soldados que sereparten las vestiduras del Salvador son Romanos, es decir Gentiles. Los Judios no entran en parte con ellos; no conociendo el valor de estas vestiduras, ni del que las llevaba, las abandonaron a los estranjeros que, como representantes del Gentilismo, tomaron posesion de ellas. Ved aqui porque la Iglesia de Jesucristo figurada en sus vestiduras, se hace desde este momento el rico despojo, el patrimonio de los Gentiles, de los Romanos. Los Judios son escluidos de ella, quedan privados de ella, porque habiendo negado á su Padre han perdido todo el derecho a su herencia.

Los cnatro soldados colocados hacia los cuatro puntos cardinales de la tierra hacen cuatros partes de las vestiduras del Señor, una para cada uno ; y esta division significa que los Gentiles de los cuatro angulos del mundo deben tener parte en la Iglesia. Sin embargo ellos no dividen la tunica, sino que dejan a la suerte que decida a quien de cllos debe pertenceer; esto significa, dice S. Agustin, que las naciones no perteneceran a la Iglesia sino por una gracia que, à los ojos de los hombres, parece un efecto de la suerte, pero que realmente Dios es quien la prepara y la dispensa en el libre ejercicio de su soberania; porque no es llamado el hombre á la fe en virtud de sus cualidades y de sus méritos personales , sino por una

disposicion secreta de los juicios de Dios. (Tract. 118 in Joan.) Por eso dice la Escritura que la suerte del hombre es arrojada en la urna por la mano del hombre, pero que la mano de Dios es la que prepara a cada uno la suya. (Proc.)

Ved aqui por que todos los Padres y los Doctores, que han reconocido unanimemente el misterio de la unidad de la Iglesia en la tunica inconsutil de Jesucristo, no dejan de elamar contra el crimen de los herejes y de los eismáticos que, con sus divisiones y sus errores, desgarran de una manera deplorable el seno de la Iglesia que es la tunica divina del Redentor. ¡Oh! ¡cuán violentas son las reconvenciones que les hacen! ¡Oh! ¡cuan terribles son los castigos con que les amenazan! Salid de vuestro sueño, o vesotros cristianos desventurados que estais fuera de la Iglesia, abrid los ojos al peligro en que os hallais, é imitad a los soldados del Calvario. Dejad de obstinaros en querer cortar con vuestras herejias y vuestros eismas esta tunica inconsutii del Salvador : Non scindamus cam. Renunciad a los esfacezos insensatos que haceis para desgarrar la Iglesia. trabajo infernal que, sin causarle mal alguno, no hace otra cosa que dividiros a vesetros, reduciros a la triste condicion de los Judios, y escluiros como a ellos de todos los beneficios de la religion de Jesucristo. Demasiadas son ya las escisiones que os ban dividido hasfu squi en tantas sectas diferentes; demasiadas son ya las almas que habeis arrastrado a su perdicion; no mas divisiones, no mas cismas eo la verdadera Iglesia: Non scindonus cam. Por el contrario. esforzãos á profia por la humildad de espíritu y la docilidad de corazon en volver a su seno, para gozar con nosotros, para cubriros y adornaros con su túnica preciosa, la única que puede haceros verdaderos hijos de Dios : Sed sortiamur de illa cuyus vit.

Y nosotros los católicos, guardemonos tambien de desgarrar esta timica divina, sembrando la desconflanza y la discordia entre la cabeza y los miembros, catre el padre y los hijos, entre el pastor y las ovejas ; ó bien separando la fe de las obras, y los dogmas de los preceptos; o ultimamente perteneciendo a la Iglesia solo esteriormente, y viviendo separados de ella por el desarregio de nuestras costumbres : Non scindamus eam, Trabajemos de concierto para apropiarnosia como el patrimonio particular de cada uno de nosotros, por la santidad de nuestras obras y el ejemplo de nuestra vida, y abracemosla con todo el valor de nuestra profesion, y todo el ardor de nuestro celo : Sed sactiamar de illa cujus sit.

### SEGUNDA PARTE.

Apénas Adan y Eva consumaron su pecado con su desobediencia, cuando se avergonzaron y se ruborizaron de verse desnudos; y habiendo entretejido varias hojas de higuera, se hicieron unos cintos con los cuales se cubrieron, (Genes, 3) ¡Inútil artificio! las hojas del árbol fatal que les había quitado la vida, no pedian eubrir su desnudez. A pesar de este tegido fragil que les embarazaba sin cubrirles, que les punzaba sin defenderles, no cesaban de ruborizarse de si mismos à sus propies ojos y u los ojos de Dios. Así es que, como dice la Escritura, corcea à ocultarse en la espesura del bosque, debajo de un árbol, procurando formarse un asilo con su ramaje. (Ibid.) Pues bien, a este mismo arbol va a buscarles el Señor: y allí es donde, despues de echarles en cara su pecado y pronunciar su sentencia, les revela el profundo misterio del Saivador que debia un dia rescatarles. Compadecido de su desnudez y de su soaroja hace inmolar dos corderos, forma con sus pieles des túnicos o vestidos fuertes y durables, y lleno de amor se los pone con sus propias manos. Ibid.

Peroque I ino estaba Adan desnudo antes de pecar? Por qué no se avergonzo de verse en aquel estado sino despues de su culpa? [Ab! porque la desnudez de su cuerpo era la figura de la horrible desnudez de su alma ; porque por el pecado había perdido la vestidura blança de la inocencia, de la gracia y de la justicia original; porque el desorden y los movimientos de la concupiscencia rebelde que principio entonces a esperimentar en su carne fueron el indicio y el efecto del desorden y turbación de las pasiones que comenzo a sentir en su corazon. No fini pues un arrebato de estupidez ó de delirio, dice Origenes, sino un instinto misterioso y profetico, lo que hizo correr a Adan para buscur en el arbol un asilo, una defensa centra las miradas y contra la colera de Dios. In Genes. El presentia ya que el hombro pecador no encontraria refugio ni vestido sino en el sagrado árbol de la eruz. [Hid.] Por esta misma razon, al vestir Dios con la piel del cordero à Adan escondido en el arisel, revela desde este momento un profundo misterio, y nos enseña que los hombres pecadores se vestirán un día al pie del árbol de la cruz con las vestiduras del Cordero divino, y con la gracia de Jesucristo.

. Ved, hermanos mios, como esta admirable profecia se cumple en el Calvario. Debiendo el Redentor satisfacer por los pecados del

hombre y reproducir en si mismo sus diversos estados, debió tomar tambien la desnudez y la verguenza de Adan despues del pecado. Mas como la inocencia y la gracia eran inseparables de él, que es la santidad por esencia, y como no podia tomar la desnudez interior del alma, ni la verguenza del espiritu de Adan despojado de la gracia, tomó la desnudez esterior y la verguenza que Adan esperimentó cuando se apercibio de su desnudez corporal. ¡O espectáculo digno de compasion! A escepcion de un velo que la piedad de su Madre le dio por respeto al pudor, el Hijo de Dios, que tiene la luz por vestido que cubre al cicio de nubes, á las aves de plumas y á la superficie de la tierra de plantas y de flores, quiso ser crucificado desnudo y elevado así en la cumbre del Calvario, espuesto a las miradas insolentes de todo un pueblo. Y por el merito de esta desnudez humillante para su augusta persona, de este sourojo sensible á su corazon, nos alcanzo à todos, dice S. Pablo, la gracia de vestirnos de el mismo y de adornarnos como con una vestidora preclosa, con la gracia santificante que bemos recibido en el bautismo : Quieumque baptizati estis, Christum induistis. Galat. 3.

¡Ay I gen que ha venido á parar para muchos cristianos esta vestidura preciosa de la gracia, esta rica herencia que nos ha dejado al pié de la cruz nuestro tierno padre? ¡ Desgraciados preadores! al abandonaros a los vicios, la habeis jugado a la suerte, la habeis desgarrado, la habeis perdido. ¡Cuan insensatos sois al envaneceros de los vestidos lujosos con que cubris vuestro enerpo! El pobre que despreciais porque está cubierto de harapos repugnantes, la humilde persona de quien os mofais porque lleva el hábito religioso del claustro, o el vestido de la sencillez y del pudor; todos esos, si estan en gracia de Dios, se hallan vestidos ricamente y adornados con verdaderas joyas que cautivan la atención de los ángeles y atraen las miradas y el amos de Dios. Pero vesotros con todo el lujo de vuestros vestidos que ostentan la riqueza y la deshonestidad, os ballais verdaderamente desnudos y sin un giron que os cubra, envueltos en las tinieblas y en el oprobio; vosotros sois un objeto de horror para les angeles, é insufribles à les ojes de Dies ; Dieis quia dires sum; et nescis quia nudus es et miserabilis. (Apoc.) [O nimas deshonestas y perversas! en vez de bajar los ojos de confusion, en vez de ruborizaros de esa horrible desnudez, de esa profunda miseria que os bace objeto de desprecio para el Dios que os ha criado, haceis de ella un objeto de gloria y un motivo de vanidad. Cuanto mas pecadores sois, y por consiguiente mas probes y mas desnudos,

tanto mas elevais vuestra soberbia frente, ostentando en ella la audacia y la insolencia. Desgraciados l jenál será vuestra confusion cuando en el momento de la muerte vuestra alma, tan desuuda de gracia y de virtud, comparezen ante el tribunal de Jesucristo" (Insensatos I vosotros teneis tanto cuidado, y haceis tantos gastos para cubrir esa carne desvaturalizada por los vicios, receptaculo de una multitud inmensa de pecados, edificio innoble de polvo, vaso de corrupcion y de podredumbre; vosotros procurais de tantas maneras y á tanta costa sostener en vuestras esposas los adornos de moda, adornar vuestras casas, vuestros eriados y aun vuestros carruajes y vuestros caballos, cosas todos de que seréis despojados á la hora de la muerte, y entretanto sois indiferentes, y ni aun siquiera pensais en adornar à vuestra pobre alma, ser espiritual é inmortal. [Ah! entrad dentro de vosotros mismos y llenños de confusion. Buscad con empeño la vestidura preciosa de la gracia que habeis perdido: trabajad para vestiros de Jesucristo: Induimini Dominum Jesum Christum. (Rom. 13.) Pero recordad que solo al pié de la cruz puede encontrarse esta vestidura. Solo alli es donde la Iglesia universal se viste con los adornos de su santificación y de su gloria, como solo al pié del árbol se cubrio Adan con sus vestidos. Alli es donde debeis recurrir, y donde debemos buscar todos la gracia que ha de vestir y adornar nuestras almas.

Arrojémonos pues à los pies de Jesus crucificado de quien proceden todos los méritos; fijemos en el nuestras miradas y mas aun nuestro corazon. Acerquemonos al sacramento de explacion, que recibe de la cruz todo su poder; despojémenos del hombre viejo, à fin de que paeda Jesucristo vestirnos del hombre nuevo, borrar nuestros pecados y adornarnos con su gracia. Cubiertes entonces, como Jacob, con los despojos del cordero divino, adornados con los vestidos del primogénito, imitando su carne y representando su persona, podremos presentarnos con confianza al verdadero Isaac, para obtener la bendicion especial de Jesucristo, que nos abrira la puerta del ciclo y nos pondrá en posesion del reino eterno. Despues, dirigiendo al Calvario nuestras miradas de reconocimiento, podremos dar gracias eternamente à nuestro Griador y Redentor por habernos envido desde este santo monte el auxilio podereso de puestra salvacion eterna: Levavi oculos meus in montes, unde veniet auxilium mihi; Auxilium meum à Domino qui fecit calum et terram. Asi sea.

# CONFERENCIA VIGÉSIMA OCTAVA.

#### El Perdon.

Si quis peccarerii, advacatum habenne apud Patrem Jesum Christum justum. Et ipus est propillatio pro peccatis materi: nun pro-neatris sulem fantum, ced cliem pro-totice mundi.

Si algano pestre, sera que tenumes por elogido para con el Patre é limerinte, que es justo. Y fi mumo es la vistam de propiciación por mentres pecados y no colo por los mentros, sino tambien por los de teda el amundo.

L. Jonn, 21

A la montaña, á la montaña l ahora es el tiempo, hoy es el dia de los grandes misterios del Dios de Jacob : Ascendamus ad montem Det Jacob. El verbo de Dios becho hombre, la Sabiduria increada, la verdadera luz que alumbra á todo el hombre que viene à este mundo, en el momento mismo en que parece proxima à estinguirce, brilla con un resplandor estraordinario desde el madero de doler y de oprobio en que esta enclavado, desde lo alto de la cruz, à la manera de una antorcha que se ha sacado de debajo del celemin y se ha colocado sobre el candelabro. El Dios de majestad y de gloria publica su Religion de amor. El gran monarca del universo promulga su código de perfecta justicia. El Hijo de Dios habla por ultima vez à los hijos de los hombres, El enviado de los cielos manificista á la tierro sus oraculos eternos, El mas tierno de los padres declara su última voluntad y dicta su testamento en favor de sus hijos ingratos : Testabulur in cruce Dominus. (Ambros.) la Luc.)

10 testamento precioso, cuya primera disposicion es una suplica llena de una ternura y de una eficacia infinita para nosotros! pues al implorar de su Padre la reconciliacion, el perdon y el olvido, aseguro à todos los pecadores el perdon, el olvido y la reconciliacion.

Este misterio de infinita misericordia fué el que S. Juan anunció

tanto mas elevais vuestra soberbia frente, ostentando en ella la audacia y la insolencia. Desgraciados l jenál será vuestra confusion cuando en el momento de la muerte vuestra alma, tan desuuda de gracia y de virtud, comparezen ante el tribunal de Jesucristo" (Insensatos I vosotros teneis tanto cuidado, y haceis tantos gastos para cubrir esa carne desvaturalizada por los vicios, receptaculo de una multitud inmensa de pecados, edificio innoble de polvo, vaso de corrupcion y de podredumbre; vosotros procurais de tantas maneras y á tanta costa sostener en vuestras esposas los adornos de moda, adornar vuestras casas, vuestros eriados y aun vuestros carruajes y vuestros caballos, cosas todos de que seréis despojados á la hora de la muerte, y entretanto sois indiferentes, y ni aun siquiera pensais en adornar à vuestra pobre alma, ser espiritual é inmortal. [Ah! entrad dentro de vosotros mismos y llenños de confusion. Buscad con empeño la vestidura preciosa de la gracia que habeis perdido: trabajad para vestiros de Jesucristo: Induimini Dominum Jesum Christum. (Rom. 13.) Pero recordad que solo al pié de la cruz puede encontrarse esta vestidura. Solo alli es donde la Iglesia universal se viste con los adornos de su santificación y de su gloria, como solo al pié del árbol se cubrio Adan con sus vestidos. Alli es donde debeis recurrir, y donde debemos buscar todos la gracia que ha de vestir y adornar nuestras almas.

Arrojémonos pues à los pies de Jesus crucificado de quien proceden todos los méritos; fijemos en el nuestras miradas y mas aun nuestro corazon. Acerquemonos al sacramento de explacion, que recibe de la cruz todo su poder; despojémenos del hombre viejo, à fin de que paeda Jesucristo vestirnos del hombre nuevo, borrar nuestros pecados y adornarnos con su gracia. Cubiertes entonces, como Jacob, con los despojos del cordero divino, adornados con los vestidos del primogénito, imitando su carne y representando su persona, podremos presentarnos con confianza al verdadero Isaac, para obtener la bendicion especial de Jesucristo, que nos abrira la puerta del ciclo y nos pondrá en posesion del reino eterno. Despues, dirigiendo al Calvario nuestras miradas de reconocimiento, podremos dar gracias eternamente à nuestro Griador y Redentor por habernos envido desde este santo monte el auxilio podereso de puestra salvacion eterna: Levavi oculos meus in montes, unde veniet auxilium mihi; Auxilium meum à Domino qui fecit calum et terram. Asi sea.

# CONFERENCIA VIGÉSIMA OCTAVA.

#### El Perdon.

Si quis peccarerii, advacatum habenne apud Patrem Jesum Christum justum. Et ipus est propillatio pro peccatis materi: nun pro-neatris sulem fantum, ced cliem pro-totice mundi.

Si algano pestre, sera que tenumes por elogido para con el Patre é limerinte, que es justo. Y fi mumo es la vistam de propiciación por mentres pecados y no colo por los mentros, sino tambien por los de teda el amundo.

L. Jonn, 21

A la montaña, á la montaña l ahora es el tiempo, hoy es el dia de los grandes misterios del Dios de Jacob : Ascendamus ad montem Det Jacob. El verbo de Dios becho hombre, la Sabiduria increada, la verdadera luz que alumbra á todo el hombre que viene à este mundo, en el momento mismo en que parece proxima à estinguirce, brilla con un resplandor estraordinario desde el madero de doler y de oprobio en que esta enclavado, desde lo alto de la cruz, à la manera de una antorcha que se ha sacado de debajo del celemin y se ha colocado sobre el candelabro. El Dios de majestad y de gloria publica su Religion de amor. El gran monarca del universo promulga su código de perfecta justicia. El Hijo de Dios habla por ultima vez à los hijos de los hombres, El enviado de los cielos manificista á la tierro sus oraculos eternos, El mas tierno de los padres declara su última voluntad y dicta su testamento en favor de sus hijos ingratos : Testabulur in cruce Dominus. (Ambros.) la Luc.)

10 testamento precioso, cuya primera disposicion es una suplica llena de una ternura y de una eficacia infinita para nosotros! pues al implorar de su Padre la reconciliacion, el perdon y el olvido, aseguro à todos los pecadores el perdon, el olvido y la reconciliacion.

Este misterio de infinita misericordia fué el que S. Juan anunció

en estos términos: Si alguno de vocotros tiene la desgracia de caer en el pecado no desespere de su perdon; porque mosotros tenemos en Jesucristo, muerto por nosatros, un abogado para con el Padre Eterno, un protector siempre poderoso por su justicia, siempre compasivo por su bondad. El no solo es nuestro mediador, sino tambien la víctima de propiciacion, víctima por nuestros pecados y por los de todo el mundo: Si quis peccaverit advocatum habemus apud Patera. Jesum Christua; justum. El spa est propitatio pro peccatis mostris; non pro nostris autem tantum, sed etiam pro tatius mundi.

Consideremos puesen el dia de hoy esta disposicion amorosa de Jesus, este tegado de infinito valor que nos ha dejado nuestro Padre en el moniento en que se ofrecia a la muerte por nosotros. Penetrados de reconocimiento por un beneficio tan grande, y de confusion á vista de nuestra ingratitud, detestaremos nuestras culpas al pie de la cruz con la contricion de la Magdalena y la humilada del buen ladron, y con estas disposiciones podremos recibir hoy el perdon que desucrista nos ha prometido y alcanzado, así como podremos esperimentar lamblen que el es realmente muestro abogado, solicito para con el Padre, y la verdadera victima de propiciación por nuestros perados: Advocatum habemus apud Patrem Jesum Christum justam. El ipse est propifiatio pero peccatis nostris.

## PRIMERA PARTE.

Un reo, por muy etiminal que sea, es, segun las leyes romanas, un ser respetable y sagrado en el momento en que sufre su castigo: Res sacra reus. El tiene derecho à la compasion misma de los jucces que han pronunciado contra él la sentencia de condencion, y aum à la de Jos verdugos que le dan la muerte; à ninguno es permitido complacerse en sus tormentos, ultrajar/su persona, in insultar su dolor.

Mas, [ay!] pueblo desnaturalizado y cruel! esas consideraciones que la naturaleza manda, que las leyes sancionan y que han sido observadas siempre con los mas culpables, de entre los hijos de los hombres, se olvidan enteramente cuando se trata del Hijo de

Apénas se enarbola la cruz, apénas el crucificado es espuesto á la vista del pueblo inmenso que habia acudido à esta sangrienta ejecucion, cuando todos los espectadores palpitando de gozo, y sin internecerse ni ablandarse al espectaculo doloroso que presenta un enerpo

tan perfecto y tan delicado pendiente de tres clavos, cubierto de heridas y manando sangre, todos dejan en paz a los dos malhechores erucificados é sus dos lados, y principian á vomitar contra Jesucristo solo los insultos mas amargos las provocaciones mas saerilegas
y las blasfemias mas atroces. Así pues, á los dolores causados por los
clavos que desgarran su cuerpo añaden estos verdugos, dice
S. Leon, los dardos de las palabras ofensivas que lanzan contra, el
con sus lenguas llenas del veneno del aspid, desgarrando su gloria
y su nombre.

Todo el pueblo estaba alli y le llenaba de injurias : Et stabat omnis populus expectans et deridebant eum. [Luc,] Los principes de les sacerdotes, les doctores de la ley y les ancianes de Israel. olvidando su dignidad y el respeto que se deben a si mismos, confundidos con el populacho, no se avergüenzan de tomar parte en el insulto, y agrupados en torno de la cruz de manera que pudiesen ser entendidos de Jesus, se decian mútuamente : o 1 On! 1 qué poderoso es el Salvador que nos habia venido! El ha salvado a otros, y no puede salvarse à si mismo : Similiter et principes sacerdotum illudentes cum scribis, et senioribus dicebent: Alios salcos fecit, seipum non patest saichm facere. [Matth.] Ved aqui el que pretendia ser tenido por el Mesias, por el elegido de Dios. Ved aqui el que se dio à si mismo el titulo de rey de Israel. Christus rex Israel; Dei electus. (Mare., Luc.) [Ah!si él es verdaderamente el Rey-Mesiasque nes ha sido prometido, ¿por qué no obra un milagro? ¿ por que no se libra por su propia virtud, por qué no desciende abora de la eraz a nuestra vista, y entonces tal vez creeremos en el ? Si rer Israel est, descendat nune decruce, et credemusei. (Matth., Marc.) Mira, pueblo judio, al que tuvo la audacia de suponerse el Hijo de Dios. Si él representala verdad, por que Dios su Padre no se apresura a librar de mestras manos à su Hijo muy amado en quien tiene todos sus complacencias? Confidit in Deo : liberel nane, si entt, cum : dixit enim : Quia filius Dei aum. » (Matth.)

No es esto todo. Una fuerza secreta é invisible parecia escitar à todos los que estaban presentes à que publicasen la maidicion y el ultrafe. Los mismos soldados romanos, aunque estraños al sentimiento de odio infernal de que estaban animados los Judios contra el Salvador, le insultaban tambien diciendole : « Podemos crver que eres el rey de los Judios? ¡ Pues bien ! si eres realmente el Rey y Mesias, sálvate à ti mismo y muestranos tu poder : Illudebunt autem el el milites accedentes, el acetum offerentes el el dicentes: Se tu

es rex Judrorum, sateum te fac. 2 (Luc.) Hasta los transeuntes, que no habian tomado parte alguna en su condencion, al ver la cruz elevada en el Calvario, mezclan sus blasfemias à las lujurias de los que, colocados alrededor de la cruz, se recrean en las penas y en los oprobios de Jesus crucificado. Ellos mueven la caheza en señal de desprecio, y le dicen en tono de fronta insultante: e Miserable, tú que quieres destroir el templo de Dios y reedificarlo en tres discusar te jactadas de poder obrar un produçio tan grande, ¿por qué no haces un milago mueho mas pequeño de salvarte à ti mismo? Si cres el Hijo de Dios, pruebalo bajando de la cruz: Praterentes auten blasfemadant etan aucentes capita sua, et dicentes: Val qui destruis templum. Dei, et in triduo illud reurdificas: salva temetripume : si filtus Dei es, despende de cruos. » (Matth.)

En una palabra, toda piedad parece estinguida en aquella multitud feror; Jaulies y Romanos, principes y pueblo, espectadores y
verdugos se muestran dominados por en furor incomprensible. Los
mismos critos de odio y de desprecio contra desus salen de todas las
boras, porque estos sentimientos estam en todos los corazones; y
elevandose de todos los puntos desde donde podia verse la cruz un
concierto unanime de maldiciones, de reconvenciones, de sarcasnos,
de blasfemias y de insultos, hacia resonar el aire con una armonía
infernal, que un eco de horror repetia en la funesta mentoina. (O
crueldad, lo barbarie) do homanuldad ultrajadat lo majestad de Dios
vilipendiada: Desde el principio del mundo, jamás los hombres habian llevado à tal esceso el endurecimiento, el orgullo, la crueldad,
la impicada y el sacrilegio.

Pero jque vol el cielo se oscurece, la tierra tiembla, el sol se eclipsa y se niega à alumbrar un crimen tan atroz. En maturaleza entera no, puede sufrir el horroroso atentado cometido contra su divino autor; todas las criaturas gimen; comais creatura ingeniscit. (Rom. s.) Que desgracial el Altismo se prepara à la venganza, el crucificado eleve al cielo sus ojos tristes, y hace subir haste el trono de su Padre su voz agopizante. Generacion brutal, ya has dejado de existir; infortunadal mira la colera celestial que tú has provocado, proxima à estallar. Mira, el espantoso castigo con quie has sido amenazada tantas veces, viene à sorprenderte. ¿ Quien te defendera ahora de laira de Dios? ¿Como podrás librarte de ella ?...

¡Ayl ¿qué es lo que digo? De la hoca de Jesus moribundo no pueden salir mas palabras que de misericordia y de amor. ¡ O bondad! ¡o amor! El Redentor no habla para acelerar la venganza, sino para deteneria. Escuchad sus palabras; y vosotras naciones inhumanas, acabad da conocer el corazon tierno y generoso de aquel á quien atormentais tan cruelmente y cuya muerte provocais,

« Padre mio, esclama, Padre mio, ántes que muera os pido una sola gracia, y es que perdoncis à los Judios y à los Gentilles, à los acusadores y à los jueces, à los principes y al pueblo, à los ministros y à los verdugos, à los sacerdotes y à los legos todos los tormentos, todos los oprobios que me hacen sufrir en este dia : Pater, dimitte illis; (Lue:) la defensa, lo escusa es igual para todos; ellos me han conocido, Padre mio, y mas ciegos que culpables no saben lo que hacen : Non enim sciunt outil faciunt! (Ibid.)

¡O suplica afectuosa! David, habiéndola oido en espíritu, la llamo la suplica de la dulzura y de la suavidad (1). En efecto no pueden imaginarse unas palabras mas dulces y mas suaves que estas: « Padre mio, perdonadlos, porque no saben lo que hacen.» ¡Ah! El cordero divino no interrumpe el sifencio que convenia á su cualidad de victima, sino para pedir gracia, en cualidad de sacerdote, por los mínistros crucles de su sacrificio que solo procuraban eclipsar su grandeza.

¡Coan oportuna y cuan sublime es esta suplica ! dice S. Bernardo. Los Judios le provocan à que baje de la cruz para darles una pracha de que es el Hijo de Dios, y Jesus, orando por los que le han crucificado y le insultan tan indignamente, prueba su cualidad de verdadero Hijo de Dios de una manera mas brillante que si hubiera nocedido á su provocacion; porque solo el Hijo de Dios es el que ha podido hacer esta súplica fecunda en bendiciones por los mismos que blasfeman de él ; sola una infinita misericordia es la que ha podido solicitar el perdon en favor de una malicia infinita (2). ¡O buen Jesus! ; o tierno y amable Jesus, prosigue S. Bernardo, cuánta confianza y emanto gozo no debe escitar en nuestros corazones esta súplica tan dulce l'Ella nos descubre los terrentes de suavidad celestial y de uncion divina que vos derramaréis en el corazon de las almas fieles que os buscan, que os sirven y os aman, supuesto que derramais con tanta abundancia el olco de vuestra misericordia sobre los que os crucifican. (Serm. for. IV. hebd. Pomit.)

<sup>(1)</sup> Audierant verbs mes quonism suavia sunt. (Ps. 140). Just, Text. Hebraic.)

<sup>(2)</sup> Verbum benedictionis super intinicos suos, quod à aerolo non cut auditum, effontit O verbum samuni Patris Verbo convenient (Trust, de Pass, Dom. 47.)

Pero lo que debe movernos mas en esta súplica, es ver como cumple el Redentor para con su Padro el oficio de abogado lieno de amor por aquellos mismos que destrozan de una manera tan horrible el cuerpo de su inocente Hijo. Es digno de notarse tambien que si étse manifesto admirable guardando silencio cuando se trataba de su propia defensa, se muestra aun mas admirable abora hablaudo en defensa de sus verdugos. No le hasta que su sangre que riega la monteña subar hasta el cleio, para implorar la salvación y la paz en favor de les mismos que la derraman; sino que á la voz de la sangre une el grito del corazon : el suplica, el insiste en que aquellos mismos que le dan la muerte sean los primeros que participen del fruto de elta : Dimitte itilis.

Pero observemos por otra parte la sabiduría de esta súplica. Cuando le olgamos quejarse de su abandono se limitará a liamar a su Padre ; Dios : Deus meus ; mas abora que trata de asegurar el perdon à sus enemigos da à Dios el nombre de Padre : Pater, à fin de ablandar con este dulce nombre el corazon de Dios ; porque esto era decirle: a Vos sois mi Padre, y vo soy vuestro verdadero Hijo; yos sols el Padre mas amoroso, y yo soy el Hijo mas samiso y mas respetuoso; un padre no puede negar cosa alguna a un hijo que le da unas pruebas tan grandes de su obediencia. Si pues vos quereis y debeis concederme cuanto os pida, concededme una sola gracia, la de perdonar à estos hombres, como yo los perdono. Yo soy el que os hace esta súplica por ellos ró mas bien ellos son los que la hacen en mi y conmigo, como si fuesen vuestros hijos, como yo lo soy, y como si vos fuesels su padre: Pater. No mireis que ellos me dan la muerte, sino considerad que yo muero voluntariamente por ellos: No mireis lo que ellos hacen contra mi, sino ved lo que yo sufro por su amor. Es cierto que ellos no merecen ese perdon porque son vuestros enemigos; mas el que lo solicita por ellos lo merece porque es vuestro Hijo. Yo tengo derecho a el por la sangre que derramo, por la ignominia que sufro, y por la muerte á que me ofrezeo. [Ah l concededles ese perdon, yo os lo suplico, y haced conocer el valor infinito de mi sangre à los que la vierten, el precio de mi agonia a los que me la hacen mas terrible, y la eficacia de mi muerte à los que me la dan : Pater, dimitte illis, »

Notad tambien, cristianos, el cuidado con que procura escusar la enormidad de un crimen que no admite escusa alguna; « Ellos no saben lo que hacea, » dice. Ved aqui lo que quiso decir con estas palabras : « Ellos no me han canocido, o Padre mio, por lo que soy,

por vuestro hijo y su Salvador. Esta es la causa porque ultrajan al que debieran adorar, y aborrecen al que debieran amar. Perdonad-les su malicia por causa de su ignorancia; tened piedad de ellos porque son frágiles, porque están seducidos y obcecados por las passiones que no les permiten entender lo que dicen ni ver lo que hacen: Non caina sciunt quid faciant.

Observad finalmente que él no se limito à hacer una sola vez esta patética y amorosa suplica, sino que, segun la espresion del Evangelista, la repitió muchas veces: Dicebat. Y parque esta gracia la desea con vehemencia, la solicita primero, despues la vuelve à pedir y la sigue pidiendo todo el tiempo que permanece sobre la cruz, y cada vez con mas instancia, con mas faerza y con mas amor: Dicebat: Fater, dimitte tills.

Ningun defensor, dice S. Agustin, se ha mostrado jamas en sus discursos tan solicito ni tan ingenioso para salvar à su cliente de la muerte temporal, como Jesucristo se ha mostrado en está sublica de infinita misericordia para librar á sus verdugos de la muerte eterna. (In I. Epist. Joan.) En estas pocas palabras reunió la dignidad del suplicante : el Hijo de Dios ; el amor de aquel á quien se suplicaba : Dios su padre, el mérito de la suplica : ella sale de suslabios en el tiempo mismo en que toda su sangre ha salido de sus venas; y la escusa de aquellos à quienes defiende ; la ignorancia, la estupidez y la locura. En cuanto al crimen, no lo designa sino de una manera confusa, mas el perdon lo pide en términos muy claros. El manificsta el pecado bajo el único aspecto que puede hacerlo escusable; pues lo presenta como un efecto de la ceguedad del espíritu mas bien que de la malicia del corazon : Non enim sciunt quid faciunt; en tanto que impiora el perdon por el motivo mas canaz de obtenerlo, porque Dios es su Padre : Pater, dimitte illis. Así pues Jesus presenta a su Padre con la sabiduria de un amor infinito los argumentos mas propios para moverle, y las razones mas fuertes para obtener lo que pide. El pronuncia el informe mas cloruente, la defensa mas completa y el discurso mas convincente y mas clicaz, v de este modo prueba que es el mos tierno, el mas compasivo, el mas ingenioso y el mas clocuente de los defensores para con Dios, no menos por la santidad de su persona que por los transportes de su caridad : Advocatum habemus apud Patrem Jesum Christum justum.

¿Como pudo decir Jesus que los Judios no sabían lo que hacian, cuando la injusticia de su perfidia, de su odio y de su envidia, la

mala fe de sus acusaciones y su obstinacion cruel en pedir su muerte habian sido tan palpables y tan evidentes, que el mismo Pilatos se convenció de ellas? Sciebat quia per invidiam tradidissent cum [Matth.) ¡Hubo jamas una malicia mas voluntaria, mas consumada, y por lo mismo mas inescusable? Todo esto es muy cierto; pero no lo es menos que los Judios, como se lo dijo despues el apostol S. Pedro, preficieron Barrabás à Jesucristo, y pidieron la muerte del autor de la vida, porque no le conocieron : Et nune seio fratres, quia hoc per ignorantiam feristis. (Act.), Es cierto tambien, observa Sto. Tomas (III.  $\eta$ . 47, a. 5), que esta ignorancia sué afectada y que no escusaba el crimen. Es indudable asimismo, como lo había previsto el profeta, que esta ignormicia fac el resultado de su propia malicia, supuesto que habian hecho todo lo posible para eegarse relativamente al conocimiento del sacramento augusto del Hijo de Dios hecho hombre (1). Es igualmente cierto que los Judios no comprendieron la cnormidad del atentido que cometieron, y que por consiguiente su ignorancia, aunque culpable y digna de castigo, no por eso dejo de ser una ignorancia real y positiva. (Tract. de Pass. Dom. 8.) Ved aqui por que el Redentor pudo decir con toda verdad: « Ellos no saben lo que hacen, »

Detengamonos un instante à considerar esta escena unica en la historia del mundo. Zacarias, preximo a ser sacrificado entre el altar y el templo, liabia esclamado : Vea el Señor el tormento que me hacensufeir, juzguelo en su justicia y vengueme (2). Pero Jesucristo, observa S. Agustín, ruega en vez de amenazar; en vez de invocar al Dios juez, suplica al Dios padre, y lejos de llamar à la justicia divina, la desarma. Cubierto por sus enemigos de dolores y de oprohios, implora para ellos la misericordia divina. El ve que estos ingratos desprecian su sangre como impura, é insiste en que el fruto de ella les sea aplicado; el los oye insultar su paciencia, y quiere haceries esperimentar los efectos de su caridad infinita. El no piensa en que recibe la muerte de sus manos; solo se acuerda de que la sufre por ellos. (Tract. 31. in Joun.) O contraste admirable, esclama S. Leon, entre la barbarie de los hombres y la miscricordia de Dios! Ellos respiran furor contra Jesus, y Jesus es todo amor para ellos. El pueblo no pone límites à su insolencia ni à su odio, y Jesus tampoco los pone á su caridad. Las primeras palabras que el pueblo dirige à Jesus en la cruz son palabros de insuito : « Si eres Hijo de Dios, haja de la cruz; » y las primeras que Jesus hace oir desde la cruz son palabras de compasion por el pueblo : « Perdonadios, porque no saben lo que hacen. » El pueblo le llenn de insuitos, y Jesus se siente movido à piedad por el. El pueblo le entrega à los tormentos mas horroresos, y Jesus le defiende. El pueblo procura acelerar su muerte, y Jesus le asegura la vida. El pueblo en fin no cesa de renovar sus ultrajes, y Jesus renueva sus orneiones.

Así pues, dice S. Bernardo, Jesucristo nuestro protector y nuestro maestro nos manificsta con su oración que quiere ser el primero en obedecer la ley del perdon que había promulgado para nosotros, en ejecutar lo que el mismo había mandado, y co hacer mucho mas aun, supuesto que pide no solo por los que le han perseguido, calumniado y maldecido, sino tambien por los que le han crucificado (1). Ved aquí por que, añade S. Agustín, aunque el Salvador pudo con el mismo éxito hacer esta súplica al Pedre Eterno en sitencio y en el secreto de su corazon, quiso mas bien pronunciaria en alta voz de manera que pudiese ser oida de todos, a fin de que no se privasen los cristianos de una enseñanza tan preciosa y de un ejemplo tan magnifico (2).

A esta enseñanza y a este ejemplo aludia el apóstol S. Pablo cuando decia: Sed buenos y misericordiosos, perdonós mútuamente vuestras ofensas reciprocas á ejemplo del Hijo de Dios, que os perdonó todos los males que le habiais hecho. (Ephess. 4.)

Y qué deberiamos pensar en efecto de nuestra regueidad y de nuestra insensibilidad, si esta grande lecelon no nos instruyese, si este ejemplo sublime no ablandase nuestro corazon? L'escueristo no confundio los pecadores con los pecados; el distinguio nuestras culpas de nuestras personas; el quiso destruir aquellas y sulvar estas. JAVI que seria de nosotros si di no imbiera hecho esta distincion! Al amatrons sas Jesueristo, nos ha enseñado como debemos mantros multaamente; nos ha enseñado que en las ofensas que se nos tucca debemos hacer una distinción entre la injusticia de nuestros enemigos y la condicion de su naturaleza, distinguir lo que hacen de lo que son, detestar su pecado sin detestar usa personas, como el buen médico que odia la enfermedad y la combate, sin dejar por eso de

<sup>(1)</sup> Has cogniaverunt; erraverunt : excacavit enim illos malitis corum, et nescierant sacramenta Dei (Sap. 2.)

<sup>(2)</sup> Vident Deus, et requirat. (II. Part. 24.)

Ferit honus Doctor quod jusseral: orat non solum pro persequentibus et calumniantibus, sed etiam pro occidentibus se, (De Past. Dom. 8.)

<sup>(2)</sup> Pro te emisit hanc vocem, ut audiretur. Nam potuit pro illis orare in silentio; and tone non haberes exemplum. (Tract., 31 in Joan.)

mostrarse compasivo con el enfermo y asistirle. En efecto, las pasiones del que nos ofende injustamente son verdaderas enfermedades de su espírito, y nuestras oraciones y nuestra caridad tienen mas fuerza para curarias que nuestra venganza.

S. Bernardo nos exhorta igualmente à que escusemos, à ejemplo de Jesucristo, la intencion del que nos ofende, sino podemos escusar su accion; el nos escita a que atribuyamos la injusticia, que nos lastima, à ignorancia, à inadvertencia, o à cualquiera otra circunstancia casual, mas bien que à malicia. Serm. 40 in Cant.). Mas [ay! estos ingeniosos artificios de la caridad son raros entre los cristianos de muestros dies : el ofendido procura abultar à sus propios ojos y à los de otros la injuria que ha recibido, para justificar, con su exageracion, su odio y su resentimiento y la prisa que se da à satisfacerlos.

Pero, idescenturados cristianos! ¿descariais que Dios os tratase como tratais a vuestros hermanos, y que a la mas leve falta que cometais biciese estuliar su colera y vibrase sus rayos para castigaros en vuestra fortuna, en vuestro honor, en vuestra familia, en vuestra persona e en vuestra vida? Seguramente que no. ¡ Cuan injusta es pues vuestra pretension I dice la Escritura. Vosotros, hombres de lodo, vosotros ultrajais a Dios por el pecado, y quereis que Dios os perdone, mientras que en vuestro resentimiento y en vuestro implacable orgullo, no quereis perdonar à un hombre semejante à vosotros. Vesotros no sois mas que un poco de polvo, un gussão de la tierra, y no quercis escusar al polyo, y pretendeis que el gran monarca de los cielos haga descender el perdon sobre vosotros. [Eccli. 28.) [Vana ilusion! Dios no permite que nosotros tengamos dos pesos, dos reglas y dos medidas. No es posible que Dios reserve su misericordia para nosotros, y su justicia para los demás ; porque Jesuecisto ha dicho que Dios usara con nosotros la misma medida que havamos usado con los demas (Lur. 6 ; es decir, que la denda inmensa que hemos contraido con Dios no nos será perdonada, si por auestra parte no echamos el velo del olvido sobre las ofensas que se

nos han hecho. Acordãos del siervo inícuo del Evangelio a quien su señor limbia perdonado la denda enorme de diez mil talentos, y que no quería perdonar à uno de sus companeres la de algunos julios. El señor justamente irritado retiró la palabra de perdon que le habia dado, bizo resuritar contra este siervo cruel su antiguo crédito, le hizo encerrar en una prision oscura y le entrego a los verdugos. Pues

bien, asi es, dice Jesucristo, como obrara mi Padre celestial con vosotros; lejos de perdonaros vuestras culpas, os castigará severamente si no perdonais de corazon à vuestros hermanos; Sic et Pater meux calestis faciet vobis, si non remiseritis unusquisque frotri suo de cordibus vestris. (Matth.)

Dichosos vosotros, cristianos sinceros, discipulos fieles de Jesucristo, vosotros que, dóciles á sus lecciones y á sus ejemplos, no conservais resentimiento alguno por las injurias que habeis recibido, sino que respondeis a las imprecaciones con las suplicas, a las ofensas con los beneficios, y al odio con el amor! En tanto que vesotros perdonais las injusticias con que os persiguen, Jesus implora y obtiene para vosotros el perdon de los pecados que habeis cometido : Dimitte illis. Mientras que vosotros orais por vuestros enemigos, Jesus pide por vosotros. Mientras que vosotros derramais vuestros beneficios sobre los que os han ofendido. Jesus derrama su sangre sobre vosotros. En tanto que vosotros os constituis defensores de vuestros hermanos ante vosotros mismos, Jesus desempeña en vuestro favor el oficio de abogado aute Dios: Advocatum habemus apud-Patrem Jesum Christum justum. El escusa vuestras faltas : Nesciunt quid faciunt, y os viste de sus méritos, el os lava con su sangre, y os muestra su proteccion; vosotros os hacels sus amigos y sus hermanos, supuesto que participais de esc espirita de caridad con que el fue consumido en la cruz, y por esta causa os estrecha confra su corazon, os oculta en sus llagas, os comunica su filiacion divina y os bace entrar con él en posesion de su herencia celestial.

Mas, podrán decir algunos : el Señor no imploro el perdon mas que para los Judios y los Gentiles, autores injustos y crueles de su muerté. No fué así; el lo solicitó igualmente para nosotros, para todos los pecadores; porque sobre su trono de dolor defendió nuestra causa como defensor poderoso, purque es justo, y su propiedacion efleaz é infinita, comprendio no solo nuestros pecados, sino los de todo el mundo: Advocatum habemus apud Patrem Jesum Christum. El ipse est propiliatio pro poecutis nostris : non pro nostris autem tantum, sed etiam pro totius mundi.

En efecto, observad que en su oracion no se espreso en férminos limitados. El no dijo: " Perdonad a los Judios o a los Gentiles, a Calfás o á Pilatos, » Él hablo en terminos generales diciendo : « Perdonadlos: Dimitte illis. . Es decir que oro por todos aquellos que de cualquier manera cooperaron à su muerte y fueron causa de ella, Pues bien, es indudable que nadie puede decir de la sangre preciosa de Jesucristo lo que decia Daniel de la de Susana : « Yo no he sido complice del crimen que hace derramar su sangre. » (Dan. 13.) Es muy cierto que habiendo muerto Jesucristo por las iniquidades de todos, supuesto que su Padre le habia cargado con la obligacion de pagar todas nuestras deudas, (Is. 53.) todos los hombres contribuyeron mas ó menos con sus pecados á su crucifixion y á su muerte. Asi pues, cuando S. Pablo nos dice que todos los que, despues de haber salo regenerados por el bautismo, vuelven à caer en el pecado, no bacen otra cosa que crucificar de nuevo al Hijo de Dios, (Heb. 6.) nos da à entender claramente que todos los pecadores le han crucifiendo ya otra vez. Por consigniente todos los bijos de Adan, pasados, presentes y futuros, han contribuido á derramar esta sangre, supuesto que fué derramada por los pecados y la santificación de todas. La muerte del Redentor no fue solo un crimen producido por la injusticia de Pilatos y el edio de los Judios; sino que fué tambien un misterio exigido por la miseria y los estravios de todos los hombres.

Esto supuesto, supuesto que el perdon fae implorado en favor de todos, es claro que Jesucristo lo pidio, lo mismo por el pecado artiginal que por los pecados actuales; lo mismo por las culpas veníales que por los pecados mortales; lo mismo por los pecados futuros que por los pecados mortales; lo mismo por los pecados futuros que por los pasados; en una palabra, el lo pidio por todos los pecados que cometiesen los hombres desde el principio del mundo hasta el fin de los siglos; porque cuando Jesus dijo à su Padre: Padre mio, perdonad a los Judios, a los Gentiles, à los estranjeros, à los barbaros, perdonadías á todos sin distincion alguna (1).

Notad tambien con S. Juan, que el pecido que comete el hombre es siempre el resultado de la ceguedad, o de la ignorancia de las cosas de Dios. (1. Joan. 3.) Todo el hombre que peca con proposito deliberado es realmente culpable, porque opone el desorden, el vicio y la injusticia de su voluntad individual, à la justicia, à la santidad y à la vuluntad, ò á la ley de Dios. Pero no es menos cierto, dice S. Bernardo, que en el momento en que el hombre peca no conoce à Dios; no conoce la grandeza del ultraje que le hace, los bienes celestiales que pierde, los males que se atrae, ni los horrorvoso castigos que se prepara. Porque si el conociera claramente todas estas

cosas, como son en sí, moriría mil veces de espanto y de horror, antes que cometer un solo pecado. Puede por consiguiente decirse de todos los pecadores que son ciegos, estúpidos é insensatos, y que no saben lo que hacen; (Traet. de Pass. Dom. cap. s.) y Jesucristo pudo decir, como dijo en efecto, de todos los pecadores: Ellos no saben lo que hacen; y pudo comprenderios à todos, como los comprendió efectivamente, en su amorosa oración.

De aquí se sigue que la eruz, desde la que el Hijo de Dios hecho hombre y suspendido entre la tierra y el cielo pronunció esta oración sublime, no es ya el instrumento de suplicio de un sentenciado, sino mas bien la roca elevada, el terreno neutral del embajadar, del redentor, del abogado universal que firma el tratado de la reconciliación del mundo. (De Pass.)

S. Pablo ha descorrido el velo que nos ocultaba este misterio; él nos ha presentado igualmente el cuadro mas magnifico, el mas grandioso y el mas tierno al mismo tiempo del orden del amor divino para con los hombres. En efecto un hábil defensor no se contenta con hablar; él añade á sus palabras la elocuencia del gesto, de los ojos y de la accion; él se vale de todos los incidentes, y saca partidode todo para hacer valer las razones de su cliente. Si no puede convencer à sus Jueces, procura conmoverlos. Si no puede obtener por la justicia el triunfo de la causa que defiende, se esfuerza en obtenerio por la piedad. Con este fin busen escusas à su crimen, atenua la malicia, exagera la flaqueza, alega en su favor la ignorancia, y finalmente robustece sus argumentos con el acento de la compasion, de las súplicas y de las lágrimas. Esto mismo fué lo que Jesucristo hizo en la cruz. El defendió nuestra causa con las razones mas terminantes, deducidas de nuestra locura y de nuestra ignorancia, y despues se valió tambien de las súplicas mas fervientes, mas energicas, mas meritorias y mas eficaces, como el mas santo de todos los hijos dirigiêndose al mas tierno y mas amoroso de todos los padres. El presento nuestra defensa, no solo con sus palabras, sino tambien volviendo al cielo su rostro divino, estendiendo sus manos bácia Bios su padre, y lanzando de lo intimo de su corazon grandes gritos acompañados de abundantes lagrimas y de sentiinfentos tan humildes, tan piadosos y tan respetuesos, que su oracion subio hasta el trono de Dios como el olor del mas suave incienso: Qui in diebus carnissum preces, supplicationesquead cum, qui possit illum saleum facere à morte cum clamore valido et lacrymis, exauditus est pro sua reverentia.

<sup>(1)</sup> Dimitte illis, id est, dimitte Gracis, Judais, persgrinis, barbaris, omnibus omnibo, (Hom, in Matth.)

S. Pablo añade que la sangre de Jesucristo, mas elocuente que la de Abel que pedia venganza contra Cain, hablaba pidiendo gracia para nosotros: Et sunguinis aspersionem metius loquentem quam Abel. (Hebr. 12.) ¡O tierno y afectuoso misterio! El Apóstol ha querido hacernos conocer por estas palabras que nuestro compasivo abogado, para hacer triunfar eficazmente en presencia de su Padre el grito de su caridad, le dirigia su súplica con los labios, pero le hablaba tambien con las espinas que taladraban su cabeza, con su lengua mojada en la hiel, con sus manos y sus pies traspasados por los ciavos, con las angustias de su muerte y con las ignominias y el martirio de su eruz. En tanto que su boca pronunciaba las palabras de perilon, Dimitte illis, de sus llagas, como de otras tantas bocas, salia esta palabra de amor: Perdon. A las lagrimas que corrian de sus ojos se juntaba el gemido de la sangre que manaha de todo su cuerpo, y este nuevo Abel llamaba así en su ayuda la voz de su sangre inneente y divina para haver triunfar la causa de nuestra absolacion y de nuestro perdon, para obligar a la severa justicia de Dios, de quien solo podiamos esperar una venganza terrible, à usar con nosotros de misericordia.

En este mismo cuadro misterioso nos presenta S. Pablo el cielo abierto, y al Dios padre que, fijando la vista en esta sublime espiacion, presta oidos a esta defensa inspirada por el amor, a esta suplies tan tierna, y la acepta en favor del profundo respeto con que se le ha dirigido: Exauditus est pro sua reverentia. (Hebr. 5.) Es decir que movido el Padre celestial por este espectaculo grandioso, y afectado por estas palabras tan dulces y tan generosas, por estas preciosas lágrimas, y enternecido al ver la sangre de su divino Hijo, aplaca su colera, deja caer de sus manos el rayo, desarma su brazo, y principia desde entonces à mirar con ojos compasivos al mundo quele era odioso, y lo reconcilia en Jesucristo: Deus erat in Christo, mundum reconcilians sibi. [1] Cor. 5.) En seguida, con una pluma mojada en la sangre misma de su amado Hijo, borra el fatal decreto en que estaba escrita la condenacion de todos los pecadores : Delens quad adversus nos erat chirographom decrets, quad erat contrareum nahis, et ipsum tulit de media, afagens illud eruci, (Coloss. 2.) y lo clavo a la cruz de Jesucristo, como el recibo de una deuda que ha sido satisfecha, y que por lo mismo se devuelve al deudor.

Ved aqui por que establece desde este momento que nuestros pecados nos serán perdonados sin que jamás vuelvan à imputarsenos, con tal que las lágrimas de nuestra penitencia se mezcien á las que derramo Jesucristo, y nuestra oración se confunda con la suya (1).

¡V desgraciados de nosotros, si Jesueristo nos hubiera olvidado en esta hora misteriosa, si no nos hubiera comprendido en su inefabla súplica! Porque lo que dice S. Agustín con respecto al pecado original es igualmente cierto de todos los perados actuales; es decir, que la ofensa que el hombre hace à Dios cuando peca es de tal naturaleza, que aun cuando deba ser reparada por el hombre que la ha cometido, no puede serlo en realidad sino por Dios. Porque encerrando en si todo pecado una malicia infinita con relacion á la infinita majestad de Dios a quien ofende, como hemos dicho en otro lugar, solo una persona de una dignidad y de un mérito infinito es la que puede expiarlo dignamente. Y supuesto que solo en Dios se encuentra esta dignidad y este merito infinito, se sigue de aquí que la divinidad no puede encontrar mas que en si misma una satisfaccion proporcionada a los ultrajes que recibe; y por lo mismo solo un Dios es el que puede aplacar la colera de Dios, hacerse victimo de propiciacion y abogado por el hombre, y alcanzarie la reconciliación y el perdon. Ved aqui por que aun cumido nos basta anestra libertad y nuestra malicia para olejarnos de Dios por el pecado, no podemos sin embargo volver a Dios por nosotros mismos, ni reconciliarnos con el por medio de la penitencia; para esto necesitamos de un mediador divino, de un abogado divino, de Jesucristo que, siendo verdadero Dios y verdadero hombre, es por lo mismo un mediador y un abogado, tan sublime por su majestad y tan digno de ser oido por su justicia, cuanto compasivo con nosotros por su caridad : Advocatum habemus apud Patrem Jesum Christum justum.

Si pues Jesucristo no hubiera satisfecho ni hubiera implorado el perdon mas que por el pecado original, geomo hubieramos podido nosotros satisfacer y alcanzar el perdon por nuestros pecados actuales? Y como cada uno de nuestros pecados necesita de una mediación y de una satisfacción infinita, seria necesario, decia S. Pablo, que Jesucristo principiase a sufrir a cada momento por cada uno de los pecados actuales del hombre, a fin de expiarlo. (Hebr. 9.) LY era posible que el Hijo de Dios se vistlese de nuestra carne, padeciese y muriese por cada hombre esclusivamente y por

<sup>(1)</sup> Non reputans illis delicta ipsorum, (II. Cor. 5.)

cada uno de los pecados en particular? No, sin duda alguna. Por consiguiente el pecador hubiera sido privado del único mediador, del unico abegado capaz de presentar su defeusa, y de hacer una súplica eficaz por cuanto está unida al mérito de una satisfacción infinita. El hombre pecador bubiera vuelto a caer en su primitiva miseria, en su imposibilidad natural de satisfacer y de obtener el perdon por sus propios pecados; y en el momento en que hubiera perdido la inocencia basstimat, esta perdida bubiera sido irreparable, y por consiguiente la obra de la redención de solo el pecado original hubiera sido intili é infructuosa para la immensa mayoria de los hombres, que fienen la desventura de no conservar la gracia del bastismo.

Mas el Redentor reunió todos las pevados en su persona; el dió a Dios mitieipadomente una sutisfaceión infinita por tudos los pecados que se habian cometido y se habian de cometer desde el principio hista; el fin del mundo; por el merito de esta satisfacción infinita, alcanzo el perdoma todos y para todos, y con esta sola oblación, presigue S. Pablo, consumo un un solo momento por un solo acto la reconciliación y la satisfacción de todos los pecadores. Habiendo entrado una vez en núestro nombre én el santuario del amor de Dios, dejo para siempre abiertas las puertas á todos los hombres, y consumo una redención universal y elerna: Una enúm oblatione, y consumo una redención universal y elerna: Una enúm oblatione, cusuamanent in sempiteranum sanctificatos. (Hebr. 10.) Introveit semeta; Sancta, elerna redemptome inventa. (Ibid. 9.)

10 misterio de ternura y de misericordial continúa el mismo santo. De este modo ceso para el hombre que se aleja de Dios por el pecado aquella condicion que le bacia imposible su vuelta à la gracia. El abismo, que separaba al hombre de Dios con una distancia infinita, fue alianado: por la mediación de una súplica tan afectuosa, hecha en un momento de dolor y de oprobio indecible, y acompañada de la efusion de tauta sangre, Dios se aproximo al hombre, y el hombre se aproximó à Dios, de tal modo que es suficiente que el pecador se detenga en los caminos del desorden y vuelva atras por los mismos pasos, para que encuentre a Dios y se reconcilie con el. Et vos qui eratis longe, facti estis prope in sanguine ipsius. (Ephes. 2.) En efecto Jesucristo, solicitando el perdon para los pecadores, no solo es nuestro mediador, sino tambien nuestra paz, supuesto que con la suplica amorosa de su corazon y con las heridas de su carne divina destruyo el muro de separación que el pecado había puesto entre el hombre y Dios; supuesto que

estinguio tambien en su origen la enemistad que habia entre Diss y el hombre, y que hubiera permanecido eternamente: Ipse enim est pax nostru, qui fecit utraque unaun, el medium parvietam maceria solvens immicilias in carne suo. (bid.) De este modo todos los obstáculos fueron quitodos, todos los caminos allanados, todos los derechos restablecidos; el hombre, ántes culpable, puede en adelante penetrar, cuantas veces quiera, hasta el trono de Dios por la penitencia, presentarse à el con confianta, volver à sus brazos, amarle de nuevo como à su padre, y ser mirado de el como hijo: Per ipsum habemus accessum ad Patrem. (bid.)

S. Pablo nos ha revelado que la mediación poderosa que Jesucristo ejerció en el Calvario en nuestro favor se perpetua y se perpetuara siempre en el cielo, Jesucristo, dice, esta siempre vivo en el cielo para intereeder por nosotros : Semper vivens ad interpellandum pro nobis. [Hehr. 7.) [O preciosa revelacion! [O palabras de consuelo! Por ellas sabemos con certeza que el Ilijo de Dios, sentado á la derecha de su Eterno Padre, mostrandole continuamente las heridas que recibio por nosotros, no cesa de aplicarnos su mérito y de asegurarnos su fruto, y que en la plenitud de su gloria le repite constantemente la suplica sublime que le dirigio desde la cruz cuando se hallaba en el colmo de las ignomínias y de los sufrimientos : Padre mio, perdonadios, porque no saben lo que hacen. Nosotros sabemos que esta oracion del Hijo resuena, como un ecosiempre poderoso, en los oidos y mas aun en el corazon del Padre; que nosotros, ingratos á sus benefletos é insensibles à su amor, nos ofvidamos con frecuencia de nuestro amoroso defensor que no nos olvida jamas, supuesto que su ocupación mas agradable, sus mayores delicias y su vida entera, en el seno del amor infinito, es continuar con su sacrificio, fa sublime mision de alcanzarnos el perdon de Dios : Semper vitens ed interpellandum pro nobis, y que el es ahora en el cielo. lo que fué siempre en la tierra, nuestro mediador y nuestro abogado para hacernos propicio a su Padre, cuando nuestros pecados encienden su colera: Advocatum habemus apud Patrem Jesum Christum justum.

¡O dulce Jesus! ¡o tierno y amable Jesus! nosotros os damos gracias con toda la rfusion, con todos los trasportes de muestro corazon, por habernos tenido presentes à todos sobre la cruz á los ojos de vuestra bondad y misericordia. Os damos gracias por habernos comprendido à todos en vuestra oracion, y por haber hecho

## SEGUNDA PARTE.

No puede dudarse, dice Sto, Tomas, que el Padre Eterno oyo todas las supliens que le dirigió Jesucristo, (3, p. q. 47.) supuisto que el Salvador dip à su Padre : Yo se, Padre mio, que vos me escuchais siempre : Ego autem sciebam quin semper me audis, (Joan. 11.) Es indudable por consiguiente que la suplica que Jesus crucificado hizo à su Padre para atraer el perdon sobre sus verdugos fué oida, sun con respecto al tigmpo, al modo y à las dolerosas circuntaneias en que tuvo lugar. Porque por la eficacia omnipotente de esta oracion sublime el perdon fué concedido al buen ladrou, al ceaturion, à los soldados que habian crucificado à Jesus, à la multitud que volvió del Calvario hiriendose el pecho en señal de dolor, y à aquellos millares de Judios que se convirtieron poco despues a la predicacion de S. Pedro, y formaron la primitiva Intesta.

Y por que tan solo aquella pocas personas fueron las que se convirtieron y alcanzaron el perdon? Seria porque Jesus no oro mas que por ellas ? No. La palabra genérica illis, a todos ellos, significa claramente, como lo hemos observado ya, que el Señor comprendio en su suplica a todos los que directa ó indirectamente habían cooperado a su pasion y a su muerte; que esta súplica fué como una amnistia general, un jubileo universal, un perdon que se estendia a todo el mundo, del que ninguno fue escluido ni esceptuado, y del que el mismo Judas, dice S. Leon, hubiero podido aprovecharse si hubiera recurrido à la penitencia, arrojandose en los brazos de Jesucristo, y si la desesperación no le hubiera arrastrado al suicidio (1), Luego si una suplica hecha por todos no sirvio mas que a un pequedo número, faé, dice S. Juan Crisestomo, porque Jesueristo al hacarla no aseguro la impunidad à todos los pecadores, sino que imploro y obtuvo el perdon para todos los penitentes que quisiesen horrar sus crimenes con una fe viva y un arrepimiento sincero. (Coten, in Luc. Pues bien, como la mayor parte de los Judios, cicgos voluntarios, insensibles y endurecidos contra el prodigio de tantas virtudes y contra la virtud de las numerosos prodigios que señalaron la muerte del Salvador, opusieron una resistencia infernal a su

(1) Quad remedium nec te, Juda, transitet, si ad penitentiam esafagiasei quae te revocaret ad Christum, non que instigaret ad Jaqueum, (Serm. J. de Parx.)

V. DE R. III.

21

valer en ella y por ella nuestras escusas, por haber presentado nuestra defensa, defendido nuestra causa, desarmado la colera divina, y habernos alcanzado à todos el perdon. Con esta suplica habeis hecho que la gracia esceda al erimen; lo que habeis satisfecho por nosotros à la justicia infinita es mas de lo que le debiamos; lo que habeis pedido por nosotros es mucho mas de lo que necestiabamos; lo que nuestro Padre celestial podía negar justamente a mestra indiguidad, à nuestra ingratitud y à nuestra milicia, no puede negaros à vos que sois su Hijo, que lo habeis pedido para nosotros, que continuais sin descanso pidiendote en nosotros y con nosotros, con la unica-condición de que nos nuamos à vos : In quo elemamas : Abba Pader: Con esta sola condición, la justicia divina à la que hemos satisfecho abundantemente, no podrá pretender ni exigir cosa alguna de nosotros, y está obligada à volvernos su confianza y su amor.

Esta es la razon por que, subvugados y confundidos por los senules de vuestra tierna caridad, sentimos un escesivo dolor de haber pecado, y juramos al ple de la cruz no volver à pecar en adelante. Mas si tenemos alguna vez la desgracia de correr por la pendiente resvaladiza dei mal, por grande que sea nuestra malicia, por monstruosa que sen nuestra ingratitud, ; ah! jamas añadiremos a la injuria, que os habremos hecho hollando vuestra santa ley, la injuria, todavia mas sensible a vuestro corazon, de desesperar del perdon que habeis solicitado y obtenido para nosotros. La multitud de nuestros pecados podra humillarnos, confundirnos y quebrantarnos de dolor, pero no podra desesperarnos ni abatirnos. Nosotros recordaremos siempre la suplica tan tierna y tan elicaz que dirigist-is por nosotros a vuestro Padre; y mientras que ella nos hable de vuestro amor para guardarnos contra el pecado, y nos repita nuestra Ingralitud, nos dará tambien la esperanza de alcanzar vuestro perdon, porque ella nos dira que tenemos siempre en vos, para con el Padre celestial, un abogado, a cuya justicia y a cuya caridad nada puede negarse, à quién todo se ha concedido, y que es por consiguiente la propiesación infalible, la fianza perpetua, y la prenda segura del perdon, no solo de todos nuestro perados, sino tambien de los de todo el mundo : Si quis percaverit, advocatum habemus apud Patrem Jesum Christum justum. Et ipse est propiliatio pro peccalis nostris : non pro nostris autem tantum, sed etiam pro fotius mundi.

gracia. y se obstinaron en su atentado con una terquedad diabolica, no participaron por lo mismo del gran beneficio del perdon divino.

Ved aqui pues la importante leccion que nos ofrece este misterio; à saber, que aunque el perdon fue solicitado para todos sin escepcion alguna, sia embargo no participan de el sino aquellos que se aplican su fruto por una sincera penitencia.

Los Nicolaitas cu el primer siglo del Cristianismo, y despues de ellos Lutero y sus sectarios en el siglo diez y seis, blasfemaron cuando dijeron que « habiendo Jesucristo satisfecho à la justicia de Dios por todos, y obtenido el perdon para fudos, el cristiano que tiene la fe de Jesucristo, sea cualquiera el número y la coormidad de sus pecades, no puede ser condenado; « con este principio abolleron como initii todo acto de penitencia.

Doctrina horrible! porque si clia llegase à prevalecer, abriria la puerta à todos los vicios, legitimaria a todos los escesos, aniquilaria todas las virtudes, convertiria el misterio de la redencien y del perdon en un foco de pecados, en vez de ser el remedio de ellos ; baria de Jesucristo, del Dios de santidad, el fautor y el complice de todos los crimenes, y convertiria en una masa de criminales, odiosos al ciclo y a la tierra, al pueblo cristiano elegido por Dios para que se consagre à su servicto y abunde en huenas obras : Lit fucctet sibi populum acceptabilem, sectatorem bonorum operum. (Th. 2.) Doctriua tan impia como absurda; doctrina igualmente reprobada por la fe cristiana y por la sana razon, por la verdadera religion y la verdadera filosofia, y que no solo perderia al hombre, sino que haria imposible toda sociedad, destruvendola por sus funda-

Pero Lay lesta doctrina dinbolica, nacida en el fango de la herojia, ha penetrado hasta el seno de las naciones catolicas, sino como creencia, a la menos como práctica. ¡ Cuántos calólicos no vemos hoy que, estraños a todo ejercicio de virtud eristiana y sumergidos en todos los vicios, alimentan la temeraria ilusion de que se aseguran su salvacion por medio de algun acto esterior de penitencia tardia que esperan poder hacer en su ultima hora, como si tuvieran entre sus manos el perdon de sus pecados de que no se arrepentiran Jamus, ni durante su vida ni a la hora de la muerte!

[Oengaño funestol jo maidita seguridad] iqué multitud tan numerosa de almas precipitadas en su perdicion a la bora de la muerte, adormeciéndolas en sus deserdenes durante la vida! Anunciando el

apostol S. Pedro la palabra de Dios a los Judios despues de Pentecostes, puso como condicton indispensable para obtener el perdon de Jesucristo no solo la fe y el hautismo, sino tambien un arrepentimiento sincero, un verdadero dolor del pecado: Pamientiam agite, et baptizetur unusquisque restrum in nomine Jesu Christi in remissionem peccatorum vestrum : et accipictis donum Spiritus Sancti. (Act. 2.) Esto quiere decir que Jesucristo satisfizo por tedos, que pidio y obtuvo el perdon por todos, pero con la condicion de que, por medio de una sincera penitencia, nos apliquemos nosotros mismos en tiempo oportuno el valor infinito de esta satisfacción y de esta súplica, cuyo precioso deposito nos conserva la Iglesia.

No nos hagamos ilusion ; la mediación de Jesucristo, su intercesion y su perdon, lejos de dispensarnos del arrepentimiento de nuestros pecados, nos imponen por el contrário una obligación rigorosa de participar del sacramento de la penitencia, en el que se nos aplica el mérito infinito de la oración de Jesucristo. Con esta sola condicion podremos distrutar de las ventajas que nos ha proporefonado esta oracion sublime. Con esta condicion podremos pedir à la justicia divina, sin temor de ser repulsados, y con la confianza de ser oides, que salde nuestras enentas y que horre nuestras dendas : Dimitte nobis debita nostra. Con esta condicion en fin podemos gloriarnos santamente de tener en Jesucristo nuestro Redentor un abegado tan justo como pederoso, que nos hará propieso á su Eterno Padre, à pesar de los pecados que nemos cometido, y que nos afcanzará el perdon, la gracia y la salvacion eterna, supuesto que puede obtener todo esto, aun para el mundo eterno : Si quis peccaverit, advocation hubernus apud Patrom Jesum Christian justam. Et ipse est propitiatio pro peccatis nostris non pro nobis autem tantum, sed cham pro totius mundi. Asisen.

DE BIBLIOTE<del>C</del>AS

# CONFERENCIA VIGÉSIMA NOVENA.

Las tres Cruces.

Tidebit semen langurum; et voluntas Domini de munwejnedirigetur; et fortiass dividet spolia, pro 60 qual tradidit in mortem animum enum et cum exforalis reputatus est.

El jendad una descridencia immortal y la valuntal del Scior se camplica per uos manos; il dintriburra las desposa de dei foccios, por que se entresò y la guarte das confuncios con los criminales.

(ls. 5

Entre las circunstancias que acompañaron la muerte del Redentor se hace notar el odio brutal de los Judíos, que no omitieron medio alguno para que esta muerte fuese, no solo la mas cruel, sino tambien la mas infame de todas, a fin de que el oprobio que le habia de resultar de ella cambiase las disposiciones de los que habian admirado su vida, y de esto modo el nombre y la memoria de Jesus de Nazaret fuesen olvidados para siempre.

Ved aquí por que, no contentos con haber arrancado, con sus gritos y sus amenazas, à la debilidad de Platos la inícua sentencia que condenada à Jesus à la cruz, giaero de muerte que reunia en el mas alto grado una profunda ignominia y un dolor inmenso, quisieron que dos insignes malhechores fuesen conducidos al suplicio con el [Luc.], y que en el Calvario estos dos famotos criminales fuesen colocados uno à la derecha y otro à la izquierda, y Jesus en medio de cilos, como el mas criminal de todos. [Matth. Joann. 1-Romar.]

Mas, jo eggurdad de los Judios I, dice S. Juan Crisostomo. Ellos eccus saciar con este ultraje su odio centra Jesucristo, y no liscen otra cosa que contribuir á la ejecución de los grandes designios de Dios. Ellos creen cubrir de infamia al Salvador; y, sin saberlo, cumplen una grande profecía (1). Isaias habia anunciado en términos

 tuviti, etam in loc, Judat prophotiam impleat. Que enim illi ad'ignomiusan faciebant, his ventas implebatur. (Hom. 84. in Jonn.) muy clares que el Mesias debía de sufrir la muerte en medio de dos criminales, añadiendo: Que su sungre demarrada le daria una numerosa posteridad, y que la infamia de ser crucificado entre dos malhechores contribuiria à hacer cenocer mejor la virtud de su gracia y la estension de su imperio: Videbit semen longueum; et votuntas Domini in numu ejus dirigetur; et fortium dividet spolla, pro co quod tradidit in mortem animam suam, et cum secrelatis ceputatus est.

¡Admirable conducta de la sabiduria de Dios! Los Judios crucificaron al Salvador con este aparato infamante, persuadidos, dice -Teofilacto, de que viéndole el pueblo asociado á dos criminales le juzgaria tanto o mas criminal que ellos, y que la identidad del susuplicio haria creer que todos tres estaban manchados con unos mismos crimenes (1). Y sin embargo esta circunstancia, que añadió tanta ignominia à la muerte del Redentor, la hizo al mismo tiempo mas gloriosa; y los Judios en vez de empañar su inocencia no hicieron otra cosa que manifestar la certeza de su mision y hacer mas visible su dignidad. Tal es el asunto que debemos meditar en el dia de hoy : quiero decir la grandeza, el poder y el imperio de Jesucristo, probados y hechos sensibles en el misterio de las tres eruces, precisamente por la circunstancia de haber sido crucificado entre dos ladrones : Et voluntas Domini în manu ejus dirigetur ; et fortium dividet spolia, por eo quod tradidit in mortem animam suam, et cum sceleratis reputatus est. Entremos pues sin mas preambulos en la consideracion de este misterio, tan glorioso para Jesucristo, como precioso y edificante para nosotros, misterio cuyo estudio reclama toda nuestra atencion.

#### PRIMERA PARTE.

Dos cosas eran necesarias para que la muerte de Jesucristo fuese util y nos alcanzase la salvacion: la primera que muriese sin pecado, porque si hubiera sido condenado por alguna culpa personal, aun la mas leve, su muerte hubiera sido un castigo merceido, y no un sacrilleo; el no hubiera podido entonces satisfacer por los hombres, porque hubiera tenido necesidad de satisfacer por si mismo. La segunda condicion para que su muerte fuese satudable, era que la

<sup>(1)</sup> Ut homines pravam oponionem contra enm conciperent, quod et ipso latro et maleñous enet. (In Marc.)

sufriese como uno de nosotros, es decir como criminal y como pecador, porque nosotros sonos pecadores y criminales. En efecto, sino imbiera tenido semejanza alguna esterior con los pecadores, hubiera sido absolutamente estraño á ellos, y se hubiera encontrado incapaz de representar su estado, sus crimenes y su condenacion. Se necesitaba pues que esta victima santa, inocente y pura, fuese innotado como si bulhese sido colpable de todas las iniquidades del mundo, que el sacrificio voluntarlo del Mesias pasase à los ojos de los hombres por un castigo mercedo, que apareciese criminal sin serlo, y que sufrises al parecer con jústicia una muerte, que solo sufria por un esceso de su cariada infinita.

Pues bien, el Hijo de Dios, la sabidura infinita, tiene muy presente esto cuando consiente ser confundido en su muerte con dos criminales. Parque fue bastante a los ojos de la ciega multitud para mirarle como culpable, verle asociado a los dos insignes malhechores, cuyos crimenes eran públicos y netorios, ver que su cruz estaba colocada entre las cruces de ellos, y que espiro sin que Dios hiciese ningun milogro para librarle.

¿ Que misterio ton profundo se encierra en estas tres cruces 1 Por lo mismo que la cruz de Jesucristo esta colocada entre las cruces de los dos ladrones, que el Santo por escelencia está confundido con los criminales y nuere como uno de ellos, estamos ciertos de que muere por los pecadores. Haced desaparecer las cruces de los criminales que figuran à los dos lados de la cruz del Salvador, y al momento este gran misterio se desvanece o se oscurece. Si esta circunstancia, anunciada con tanta eleridad y ligada tan evidentemente con el motivo de su muerte, hubiera faltado, el merito de sus sufrimientos hubiera permanecido en cierto manera dudoso; pero esta misma circunstancia, junta con la de su inocencia, probada de una manera jurídica y reconocida publicamente, asegura a Jesucristo uno de sus principales caractères. Lejos de haer le semejante a los criminales en cuya compania muere, le hace conocer por el Redentor que ha venido à justificarlos con el precio de su vida ; ella prueba que en el se cumplen los designios misericordiosos del Padre comun por la salvación de los hombres, y la proclama verdadero Mesias y Salvador del mundo : Et coluntos Domini in manu ejus dirigetur; et forlium dividet spolia, pro eo quod tradidit in mortem animam suum, et cum sceleralis reputatus est.

Mas al mismo tiempo que el misterio de las tres cruces muestra claramente en Jesucristo al Salvador de los hombres, y patentiza este augusto caracter de su persona , nos da à conocer igualmente la eficacia prodigiosa de su gracia.

En efecto, uno de los criminales que estaban crucificados con Jesus, el que estaba colocado a su impierda, comenzo a blasfernar de él, desde el instante mismo en que la cruz del Salvador fué elevada al lado de la suya, y le decia : ¿Como hemos de creer que tu eres el Mesias? ¿Si lo fueras en realidad, no te salvarias à il mismo y a mosetros? Mas supuesto que no nos salvas, ni te salvas a timismo, no es eferto que tu eres el Mesias : Unus nutem de los, qui pendubant, latronihus, blasfemabat cum, dicens : Si lu es Christus. salvam fue temetipsum, et nos (Luc.). Por el contrario el otro malhechar, llamado Dimas, como nos lo enseña la tradicion, y que se hallaba colocado a la derecha del Salvador, indiguado de cir al companero de su suplicio insultar asi al Señor moribundo, reprende à este miscrable diciendole : « Cómo, estando condenado al mismo suplicio que el, no temes provocar la fra de Dies, uniendote a esc pueblo impio para insultar al crucificado? Respondens autem alter increpubat eum, dicens: Neque tu times Beum, quod in eudem damnatione es. (bid.) Nosotros que somos culpables padecemos con justicia; nuestro suplicio es el castigo de nuestras malas obras; pero no puede decirse lo mismo de este. Enclavado en la cruz como nosotros, no lo está por la misma causa ; el sufre esta pena sin haber cometido ningun crimen, así como la sufre sin impacientarse : Et nos quidem juste, num digna factis recipimus : hie verò nihit male pessil. (Ibid.) a En seguida volviendose a Jesus, con la frente humilinda, les ojos bajos, la voz suplicante y el corazon contrito, le dice: « Señor, acordãos de mi cuando llegueis á vuestro reino: Et dicebut ad Iesum : Domine, memento mei, cum ceneris in regram timi.

(O palabras admirables! to suplica afectuosal Desde luego, al reconvenir thims al mal-barroi per su talta de terrior de Dios, Negrota timos Deum, prucha claramente que el ha abierto ya su corraona
à este santo terrior, principio de la verdadera subiduria y de la sulvacion eterria, que forma los panitentes y corona los justos. El no
se contenta con tener este termar divino, sino que procura inspirarlo
tambien a su companero, y con esta intención le reprende y le
instruye. El desea que el que en orro tiempo fue complice de sus
erimenes, y que sufre al presente la misma pena, pueda asoclarse
tambien a su penitencia; y una cuando el no sea todavia mas que
penitente, ejerce el ministerio de apostol y de misionero. Tan cierto

es que el celo por la conversion de los demás es una señal positiva de la sinceridad de nuestra propia conversion.

Pero observad euan perfecta es la del buen ladron. En efecto, cuando pronuncia estas palabras : « Nesotros padecemos justamente, Vos quidem juste, a formula un acto de verdadera contricion. Cuando despues añade : « Nosotros recibimos la pena debida á nuestros crimenes: Digna factis recipinaus, a hace una confesion publica, humilde y llena de dolor, de toda su vida criminal. Al decir el mal ladron a Jesucristo : « Si eres verdaderamente el Mesins, salvate à ti mismo y à nosotros : Si tu es Christus, salvam fac temetipsum, et mas, a deju conocer claramente que pide un milagro que le libre de la cruz, y no la gracia que borre sus pecados ; que no son sus crimenes los que el detesta; sino el castigo que sufre; que no tiene dolor alguno de haber ofendido a la bondad de Dios, sino que se irrita contra la fusticia de las hombres que le castiga; en una palabra, que todos sus pensamientos están concentrados en la vida del tiempo, y que no se inquieta por la vida de la eternidad. El buen ladron, por el contrario, manifiesta, no menos por la espresion de su rostro, que por la sabiduria de sus palabras, que, imagen fiel y verdadero modelo de los penitentes, acepta su castigo con una humilde paciencia y una piadosa resignacion, y desca que sus padecimientos sirvan para explar sus crimenes; el hace ver que reconoce en el suplicio de la cruz, a la que los hombres le han condenado, un castigo de la justicia de Dios, demasiado leve en comparación del que cree y confiesa haber merceido; el prueba finalmente que no se ocupa de su cuerpo, que solo suspira por su alma ; que no desca vivir, sino asegurar su salvacion eterna, y que no espera esta gracia de sus propios méritos, sino de la bondad de Jesucristo : esta es la causa por que se vuelve hacia el y se une à él con los lazos de una fe viva, de una humilde confianza, de un dolor sincero y de una caridad admirable. Sin embargo, el buen ladrou, aunque ocupado totalmente de su alma, manifiesta el mayor celo por la gloria de Jesucristo. De este celo nos da una prueha cuando pronuncia contra su compañero, que blasfemaba del Salvador, esta reconvencion severa : « Ta tampoco temes a Dios, » porque con estas palabras reconoce que Jesucristo es agradable á Dios, de modo que el que le insulta atrae sobre si las venganzas del cielo; el conflesa al mismo tiempo que Jesucristo es Dios, que castigara muy pronto los blasfemias del ladron impenitente con supilcios eternos. Cuando despues anode que Jesucristo no tiene culpa alguna,

proclama su santidad; y finalmente cuando le dirige esta tierna suplica: « Señor, acordãos de mi cuando llegueis a vuestro reino, a publica su soberania y le reconoce Señor omnipotente de un reino celestiad, espiritual y divino, que principia en la muerte y dura por toda la eternidad.

¡ Que fe tan ardiente se descubre en esta confesion del venturoso Dimas! Los santos Padres no se cansan de admirarla ni de elogiarla. S. Juan Crisostomo dice que el buen ladron fue una de esas almas escogidas de quienes el Señor habia dicho: Bienaventurado aquel que no se escandalice de mis ignominias y de mis dolores; Boatus qui non fuerit scandalizatus in me. (Matth. 11). En efecto, el ve à Jesucristo elavado en la cruz, y le suplica, como si le contemplara sentado sobre su trono en los cielos; el le ve condemado al suplicio mas infame, y le invoca como al rey y soberano del universo; el le ve en medio de las humillaciones y de los tormentos, y le adora como si le deslumbrasen los rayos esplendentes de su gloria.

¿Puede verse una cosa mas grande que este pasaje del Evangelio ? esclama S. Bernardo. El bien ladron implora el auxilio de un crucificado que al parcer necesita el mismo de socorro, y tiene una firme contianza de que lo alcanzará; y al mismo tiempio es cionte animado del mayor amor y de la mayor ternara respecto a Jesucristo, supuesto que no tiene etro desco que el de unirse a el (1).

Dimas, observa S. Leon, no habia visto los milagros que el Redentor habia obrado durante su vida, y mucho menos pudo ver los que obró despues de su muerte; y sin embargo el reconoce a su Señor en un hombre que es su compañero en el suplicio, y el invoca à su Salvador en la persona de un criminal que muere como él. Serm. IV de Puss.

Finalmente, S. Agustin dice a este proposito: - Los apostolos vacidais en la fe de Jesucristo, sin embargo de que habian visto a los muertos saiir à su vox de la tumba. El buen ladron le ve pendiente de un patibulo afrentoso, y sin embargo cree en el (2). Lo que da unas dolor auna esta confesion es que Dimas es el unico que la hace. ¡Cosa sorprendente en verdad! Mientras que los sucerdotes,

Educialiter sperat auxilium ab co, qui auxilia vid-batur indigere. Quir aviem petit hoc quod non sperat? Amat vero eum cui conjungi desfret. (Troct. de Paux.)

<sup>(2)</sup> Titubaverunt qui viderant mortnos suscitantem; credidit qui videt in crure pendentem;

los mecianos y el pueblo le condenan unanimemente como culpable. Dimas le proclama santo é inocente; mientras que todos le maltratan como à un escavo, el le reconoce por su Señor; cuando todos le insultan como al mas inicio de todos los hombres, el le pide gracia como à su Dios. Todos blasfernan de el, el solo publica sus alabanzas; todos le acusun, el solo le defiende; todos le desprecian, él solo le adora (1), ».

Récordemos sin embargo, dice S. Leon, que esta conversion tan pronta, esta penitencia tan sincera, esta fe tan viva, este celo tan generoso, tan puro y tan ardiente fue en el huen ladron obra de Jesucristo, y que la siufica de Dimos le había sido inspirada por el Salvador noismo, que le dio ca seguida, la respuesta, y le aseguro que su fe seria recomponsada. (Serna, IV de Pass.)

¡O milagro estupendo del poder del Rodendor! jo fuerza inefable de so gracial jo lus preciosa de su fe! Ved aqui un hombre, prosigue S. Lean, que entregado al crimen hasta el día ca que fue puesto en la craz; se mudo de repente y se bizo, no solo un penitente flustre, sino tambien el primer profeta, el primer evangelista, el primer martir y el primer confesor de Jesucristo; porque sin tenor y sin respeto humano desde su cruz publica delante de todo el pueblo la inocencia, la santidad, el poder, el imperio y la divinidad del Salvador (Serm. Li de Poss.).

No puede en efecto imaginarse atra especticulo mas admirable ni mas editideante para nuestra fo que este cuadro en el que vemos a unestro Salvador desplegando en mecilo de las injurias, de los adrentas, de los tormentos neumulados sobre el bouber, ese poder de Dios que penetra el espiritu y le iltumina, que toca el corazon y lo muda, que manda las volundades rebeides y las subyuga, que babla con la voz interior de la gracia à las almas mas insensibles que las rocas y las convierte en fieles hijos de Abrahan; y que cubierto de oprobios manifiesta lo que es, y dándose a concer se hace adorar,

¡ Y vasotros, o Judios, cuán insentatos y estúpidos habeis sido en colocar su cruz un medio de las de dos maltrechores.] Vosotros habeis querido deshonrarlo de ese modo, pero lo unico que habeis conseguido es haceros ejecutores de los designios de su sabiduría, supuesto que le habeis proporcionado la ocasion de ejeccer su misericordia sobre un desgraciado, de hacer descender el perdon sobre el

alma de un penitente, de colocar una corona en la cabeza de un martir, y de adquirir un fiel que cree en él, un apostol que anuncia su fe y un adorador que le tributa sus homenajes. De modo que esta circunstancia os manifiesta claramente que la voluntad omnipotente de Dios está en Jesucristo y con Jesucristo, y que el mismo es Dios: El voluntas Domini in manus ejas dirigetur.

Pero Señor, el criminal arrepentido, que acaba de presentaros una peticion tan humilde, espera vuestra respuesta; hablad, Señor; ¿le oireis, o sereis insensible a su suplica? ¿Le acogereis, o le desecharéis? ¿Sera saivo por vos y con vos, o maldito lejos de vos? Hacedle saber, Schor, vuestra decision; de esta respuesta en el tiempo depende su destino en la eternidad. Pero ¿qué digo? ¿cómo puedo dudarni temer? Cuando un pecador, por horrible que sea la lista de sus crimenes, se dirige à Dios con el espirita humillado, el corazon contrito, y la confusion en el semblante, y hace una confesion sincera de sus culpas, es imposible que sea descehado y que el tierno y misericordieso Jesus no le oiga : Cor contritum et humiliatum Deus non despicies. (Ps. 50.) 70 Jesus bueno y misericordioso! En este momento se hallaba en el colmo del dolor y en medio de su agonía ; sin embargo apénas el buen ladron bace llegar á los oidos y mas aun al corazon del Hijo de Dios sa humilde y confiada suplica, cuando Jesus volviendo hacia él su rostro adorable, y echando sobre el una mirada de compasion, le dice con un tono de dulzura y de bondad divina : « No temas, yo to prometo, yo te juro que hoy, si, hoy mismo serás conmigo en el Paraiso: Et divit illi Jesus ; Amen dico tibi : Hodie mecum eris in paradiso. (Luc.) >

O promesa consoladora ! esciama en este lugar S. Amadeo ¡Oh! ¡cómo la misericordia divina se apresura s'asilir al encuentro al pecador arrepentido que vuelve luscia Dios ! No bien, ha acabado el buen ladrou de suplicar si Jesus, canado Jesus le oye; le recibe y corona sus descos. De bono lutr.] = [Oh!] ¡cuán bueno es Jesus, esciama S. Bernardo, cuán amable es! El ha querido probarnos con la respuesta que dio al nuevo convertido, que siempre esta tan pronto para oir; tan pronto para prometer, y tan pronto para conceder. » ¿Quién podrá pues desesperar, añade el mismo santo, de un Salvador que escueha con tanta bondad las peticiones que se le haceu, que se muestra tan pronto para acogerlas y tan generoso para concedarlas ? (Tract. de Pass. Dom.)

Observad igualmente, dice S. Ambrosio, que Dimas solo pidio à Jesus que se dignase acordarse de él : Memento moi. Crevendose

Domine momento mei, Boatus latro, adatantes docebut, talia disserent, quilus alium, increpabat. (S. J., Chrysort.)

en su humildad indigno de todo; no se atreve à pedir ninguna cosa mas, y desus le concedemueho mas de lo que le pide. Esto consiste en que el tierno Jesus concede siempre mas de lo que se le pide. El buen ladron se cree en el colmo de la venturasi puedeobiener lo que desea, un solo recuerdo de Jesus en su reino, y el amable Salvador le concede al momento la posesion de este reino, y le promete hacerle resuellar con di en el Paraiso, porque la sociedad de Jesucristo es la vida, y donde està Jesucristo, alli està tambien la bienaventuranza y el reino [1], Notad per otra parte, añade S. Juan Crisostomo, la celeridad de la operación divina : el buen ladron pasa en un momento del supilicio al Paraiso, y cambia en un momento la cruz por el cielo [2].

¡ Que palabra tan bella y tan consoladora : Conmigo, Mecum /Por ella ha querido decir el Señor al malhechor convertido: Cuando se consume hoy el sacrificio que yo hago, y al que tu te has asociado por tu fe y por tu arrepentimiento, lu serás el primero que participe de sus frutos. Tú serás como mi compañero de armas, mi escudero y mi heraldo, que despues de haber combatido a mi lado deberas triunfar y relnar conmigo. » Teofilacto dice en este lugar, que á la manera de un rey, que al volver victorioso de la guerra, hace llevar en posde si los mas ricos despojos del enemigo para adornar con ellos su marcha triunfal; asi Jesucristo, al salir de esta vida vencedor del pecado, lleva consigo al Paraiso el alma del buen ladron como un monumento insigne de la salvación eterna concedida a los pecadotes arrepentidos, del poder de la gracia, del esceso de su misericordia y del cumplimiento de su redencion, a fin de regocijar con esta vista á las almas de los patriarcas, y de honrar su propio triunfo. (In Luc.) S. Juan Crisostomo, dirigiéndose al buen fadron le habla en estos términos : e ; O hombre afortunado l o hombre diestro ! ni ann pendiente de la cruz has olvidado tu antigua profesion de ladron, pues que en pocos instantes has conseguido arrebatar el reino eterno (3), » Es decir que habiendo proclamado el Señor que el reino de los cielos es la conquista de los fuertes, y que los violentos son

(6) Uberier est gratis quem percatio. Semper estam Dominus plus intibuit quam vogadur. Ille rogabat, ut menor esset; de Domino antem sequitor: Hodie nocum era in Paradiso. Vita est enum erae cum Christo; et ubi Christus, ili regioun. (In Inc.)

los unicos que le arrebatan, (Matth. 11.) el buen ladron nos ha enseñado con su ejemplo, que la fe, la humildad, el arrepentimiento, el celo y la caridad son otros tantos actos de la violencia que es necesario usar para hacer esta conquista.

Profundizando S. Leon el scatido de esta palabra memorable, de esta magnifica promesa del Señor: « Hoy serás conmigo en el Paraíso, o dice: observad que este nuevo modo de hablar y de prometer es superior a las condiciones de la humanidad; que el que habla y promete así, da á conocer demasiado que no es un simple mortal, y que esta gran promesa no desciende de la cruz de un sentenciado, sino del trono del mismo Dios. (Serm. III de Pass.) Es claro por consiguiente que esta palabra, como todas las que pronuncio el Señor en la cruz, tiene una significación mas estensa que parece, y que dirigida entónices á un solo hombre, lo es tambien á todos los pecadores que se encuentran con las mismas disposiciones que el huen ladron, y que se hallan animados de los mismos sentimientos.

Efectivamente, el Paraiso terrenal, dicen los santos Padres y los intérpretes, fue la figura del Paraise celestial. El querubin que Dios coloco à la entrada del Eden, como dice la sagrada Escritura, y que armo con una espada fulminante para prohíbir la cotrada a todos, despues que Adan y Eva fueron arrojados de el , fue el símbolo sensible del funesto decreto dado por la justicia de Dios, que desde aquel instante desterraba para siempre del cielo a Adan y Eva y a toda su descendencia. La prueba de esta verdad, observa S. Juan Crisostomo, es que no se encuentra en el antiguo Testamento ningun pasaje en quo el Paraiso del cielo fuese prometido i hombre alguno despues del destierro de Adan del paraiso de la tierra [1]. Ası pues, al prometer el Señor desde su cruz recibir hoy al buen jadron en el Paraiso, ha anunciado solemnemente que el cielo, simbolizado en el Eden, se bace desde este momento accesible a los hijos de Adan ; que la cruz abrio sus puertas y preparo el camino. y que, segun la espresion del Apóstol, el fatal decreto que desterraba para siempre al género humano del reino de los cielos, se abrogo definitivamente para todos aquellos que, con una fe viva, un arrepentimiento sincero y un amor ferviente, se unlesen y se incorperasen a Jesucristo. Rom. 8.)

<sup>(2)</sup> Attende celeritatem : à cence in cales, à condemnatione in paradisum.

<sup>(3)</sup> Neque in cruce artis sue oblitus, pradotos est regnum (Loc. cit.)

<sup>(1)</sup> Nusquam apparet paradisum promissum, postquam ejectus est Adam. (De Caro nato.)

Así pues, prosigue S. Juan Crisostomo, el demonio desterró del Porsisio en la persona de Adan al verdadero tadron que habia procurado robar la cineria y la unidad de Dios, y Jesucristo vuelve al Paraiso, en la persona del ladron convertido, á Adan y á toda su posteridad. (Serm. de Parase.)

(0h.1) jouan tierno y consolador es este misterio! Las palabrus que el Redentor pròmusolo desde su trono de dolor fueron su ultimo testamento, ese testamento de amor, del que dice S. Fulgeneto que el Señor lo escribió con el madero de su cruz y lo firmo con su sangre. Por la primera clausuls de este testamento precioso habia asegurado el perdon al arrepentimiento; por esta segunda promete altorn y ortece el reino mismo de su gloria al que lo husque y lo pida; el nos llama a todos à tornar parte en su herencia, como si fuesenus verdaderos bijos de Dios; Si gliri el harredes; de modo que altora que el Paraiso esta abierto á un malhechor, no puede cerrarse al mayor pecador si su halla verdaderamente arrepentido.

Las tres cruces del Golgota nos anuacian otro misterio no menos profundo, que ondie comprendio cuando fueron devadas. Ellas nos patentizan, dice S. Agustin, el misterio de las tres condiciones de todos fos humbres car general, y de el mismo Jesueristo: Tres cruces, fres consor. Sola la cruz de Jesueristo es sunta; las otras dos son dos títulos de criminales. Aqui se presenta á nuestros ojos esta importante verdad; á saber: ¿Que sob desucristo es santo, puro é inocente por si mismo; que el solo posce la virtud y la gracia, y que los hombres, comparados con él, son todos culpañes, todos manchados o por el pecado de origen, o por los pecados actuales, y por consiguiente todos dienos de castigo (1).

Los dos criminales que asisten y toman parte en el mismo misterio forman de él un juicio muy diferente, y deducen consequencias opursus. El primero reconoce en Jesneristo un Dios que puede suvar à los demas ; el segundo no ve en el mas que un hombre, impotente para salvarse à si mismo. El uno recurre à esta fuente de gracia; en ella la recibe y disponse su alma a la salvación eterna. El otro la desprecha, la pierde y se hace el mismo el antor de su condomación. Este disentimiento de los dos ladrones con respecto à Jesneristo, dice S. Ambrosio, espresa de una manera chara la divergencia de los opiniones humanas relativamente à la verdadera religion (2).

(1) In quo omnes peccaverunt. (Rom. 5.)

La doctrina de Jesucristo, anunciada por todas partes, és conocida por todas partes con mas o menos claridad. Este Dios Salvador no es ignorado en ningun rincon de la tierra; pero (ay) j de quémaneras tan diferentes es conocido! Los unos creen en Jesucristo, ie reconocen, le adoran, le obedecen, recurren à el como al origen de la gracia, la reciben de sus manos, se aprovechan de ella y se salvan. Los otros relusan creer en el ó creen mal, le resisten, le reclazan, le desobedecen, permanecen en su pecado y se pierden para siempre.

A los ojos del mundo, todos los hambres están clasificados por una multitud de diferencias fundadas en el nacimiento, en la edad, en el sexo, en la condicion, en el país, en el idioma, en la profesion, en el empleo y en la dignidad. Mas a los ojos de Dios no existe otra diferencia entre los hombres que la de buen graño o cizaña, la de ovejas debiles o cabritos, la de justos ó pecadores. Cada úno de nosotros pertenece necesariamente á una de estas dos grandes categorias, porque no hay ningun estado neutral.

En este mismo auditorio, compuesto de cristianos de los dos sexes, les unes son vices y les etres son polires; les unes instruides y los otros ignorantes; estos son romanos y aquellos estranjeros; estos cubiertos de harapos y aquellos con un lujo deslumdrador; estos condecorados con títulos pomposos, y aquellos desconocidos y sepultados en una absoluta oscuridad. Pues bien, todas estas distinciones no tienen valor alguno delante de Dios, tedas estas distinciones accidentales desaparecen à su vista. A los ojos de Dios, no hay aqui mas que Abel inocente o Cain homicida, Jacob lieno de candor o Esan cubierto con una mascara, David humilde o Saul orgulloso. Nahoth piadoso o Acab sacrilego, Abigall honesta o Betsabir adultera, Maria compusiva o Jezabel sangninaria, palomas o gavilanes, ovejas o lobos, justos o pecadores, candidatos del cielo n novicios del infierno. Y si el velo que cubre el misterio de la conciencia humana degara a descorrerse, jayl jenan pocos de mis oventes se veriun a la derecha de la cruz de Jesucristo para confesar su ilivindad a ejemplo del buen ladean, para arrepentirse como el, implorar su perdon , solicitar su gracia, participar de su amor y esperar sus recompensas I Por el contrario, se veria el mayor numero à la izquierda de Jesucristo, negarle como el fadron impenitente, blasfemar de el, insultarie, cansar su paciencia y hallarse proximos à recibir el ultimo castigo | ¡Ahl esforcemonos, hermanos mios,

<sup>(3)</sup> Quarum dissentio diversitatem pariter credentium significat. (In Luc.)

para separarnos de la compañía del mal ladron y detestar su crimen, à fin de evitar su condenacion.

¡Coan diferente es el fin de los dos criminales crucificados con Jesucristo! En tauto que el arrepentimiento abre el Paraiso al buen ladron, la ceguedad voluntaria, la obstinación, el endurecimiento y la impenitencia dilata los abismos del inflerno para recibir al ladron blasfemo, sordo a las exhortaciones de su compañero, inscusible al cjemplo de su conversion, endurecido contra las fechas amorcosas y las suaves palabras de Jesucristo, despreciador de la gracia que el Salvador le ofrece y de que el buen ladron se aprovecha á su misma xista; el vivio impenitente, y muere con la blasfemia en los lablos.

; firan Dios, cuan terribles son vuestros juicios. Ved aqui dos hombres crucificados en compañía de Jesucristo; los dos igualmente criminales, los dos pecadores, los dos testigos de la paciencia y de la mansedombre del Redentor; ios dos asociados à su saerificio, comprendidos en su oracion, reciados con su sangre; y sin embargo el uno se convierte y se salva, y el otro se endurece y se pierde. T'en que tiempo, y en que lugar se condena el desventurado! En el dia mismo en que la gracia corre à torrentes sobre la tierra; en el dia de la mas grande misericordia, de la mas escesiva bondad de Dios para con los hombres; a un paso de distancia de la cruz de Jesucristo, en torno de la cual todo respira perdon y amor; si, el se pierde junto al árbol de la vida, donde no necesita mas que estender la mano para coger el fruto, cuando las llegas del Salvador son otros tantos asilos abiertos para recibirle, y cuando el Hombre-Dios muere por salvarie. ¡Ay! ¡quien no temblara! Si el ejemplo del buen ladron se nos ofrece para que ninguno se abandone à la desesperacion, el del mal ladron se nos da para que ninguno se deje ergar por la presuncion. Si el primero nos muestra que el mayor pecador puede convertirse en un instante, el segundo nos hace ver que podemos perecer aun con las condiciones mas felices para salvarnos.

¡Ejemplo terribie que no podra meditarse demasiado! Si podemos percer cuando olmos la voz de Jesucristo, cuando este tierno Salvador nos pone, por decirlo asi, su gracia en las manos sin que necesitemos frábuscaria, ¿ que sera si esta voz divina llega a enmudecer, si esta gracia por tanto tiempo despreciada se retira y se oculta? Si puede el hombre percer en el Calvario mismo, en el sentuario de la divina misericordia, y por decirlo asi, en los brazos

mismos de Jesneristo, ¿qué sera de aquellos que, sumergidos en la corrupcion y en los escándalos del siglo, frecuentan los lugares públicos mas que los lugares de retiro, los teatros mas que las iglesías, y los festines mas que los sacramentos? Si puede el hombre percere junto á la cruz, ¿que será de los que, no solo viven retirados de ella, sino que pertenecen à esa clase de cristianos de que habla S. Pablo, que por su molície y su libertinaje, manifiestan en si mismos una enemistad profunda, una horrible oposicion à la cruz? Intimicos crucis Christi. (Philip. 3.)

Sin embargo, si el fin tan diferente de los dos ladrones fue efecto de la diversidad de sus méritos, tambien lo fue del juiclo de Jesucristo, y por consiguiente el misterio de las tres eruces sirvio tambien para manifestar solemnemente otro caracter, otra diguidad propia del Redentor.

El Mesias, segun los profetas, debía ser rey y juez al mismo tiempo, y estaba llamado a juzgar las naciones y los pueblos segun la equidad mas riegrosa y con una justicia severa e inapetable, supuresto que su padre lo estableció juez de los vivos y de los muertos, de los justos y de los pecadores. (Act.) Pues bien, así como los Judios, al coronario de espinas, al cubrirle con un giron de purpura y al ponerle una caña en la mano, le habian vestido con las verdaderas insignias de su soberania, de la misma manera, al eruelitearle entre dos criminales, le suministraron materia para su juicio. La inscripcion de la cruz anuncia que es rey el puesto de honor que ocupa en medio de los otros dos prueba que es juez. Esta cruz así colocada, no es ya un patibulo, dice S. Agustía, sino un tribunal elevado, desde el que sondea el Redentor los corazones de los hombres en el tiempo mismo en que sufre por ellos (1).

¡Cuán bello es en efecto, añade Teoflineto, contemplar entre dos criminales al Salvador que, como una balanza de la divina justicia suspendida en la cruz, pesa la fe y la indielitada! ¡Cuán hermoso es ver à Jesucristo, reducido al estado de ignominia de un criminal, ejercer sus juicios como Dios, recibir al buen ladron que le confiesa, y descebar al mal ladron que blasfoma de el; elegir al uno, y repotoar al otro; absolver al uno, y condenar al otro; abrir al primero las puertas del cielo, y repulsar al otro hasta el fondo del infierno! [In Luc.] ¡Cuan hermoso es ver a Jesucristo, agonizando

<sup>(1)</sup> Crux Christi in medio non fort supplicium sed tribunal. (In Joan.)

sobre una cruz, manifestarse el ducho de la vida y de la muerte, el dispensadar absoluto de la justicia y de la miscricordia, el arbitro de la antaridad suprema sobre las almas, de la eternidad feliz desgraciada, recibir en su reino o escluir de el a quien quiere, y cumplir en aquel momento este gran oráculo salido en otro tiempo de sa boca; a Yo dispongo del reino para vosotros: Ego dispono

Bohis regulary w (Luc.)

Y que otra muno masque la de Dios puede disponer la crucifixion de sa lino de tal modo que el instrumento de su suplicio fuese el trono de su autoridad? ¿ Que otra mano mas que la de Dios pudo converlir en abieto de honor y de gloria el designio cruel que inbian formado les Judies de colmarle de ignominia y de oprobio? ¡Ah! ellos se lisonjenhan de que, eracificado Jesus entre dos ladrones, harran recaer sobre el la infamia de sus compañeros de suplicio ; y sin embargo Dios establece una distancia infinita entre su causa y la de los mathechores que mueren con el. Los Judios creveron que esta esposicion informente le haria reputar por un malhechor, mas culmble ann que los otros; y no hicieron otra cosa que elevarie infinitamente sobre los dos criminales, y constituirle sobre ellos como su Señor y su juez, que teniendo en sus manos el decrete supremo de Dios, divide los despojos de los fuertes, destina al uno a la vida, y entrega al otro à la reprobacion, y manifiesta de ese modo su divinidad, por la circunstancia misma de que ellos se sirvieron para bacerle mirar como si fuera aun menos que hombre : Et coluntas Domini in manet ejus dirigetur; et fortium diridet spotiu, pro to quod tradidit in mortem animam suam, et cum sceleratis reputatus est.

En tanto que Jesueristo cumple así una profecia, hace el mismo otra, como obarra S. Leon. El misterio que cumple con respecto a dos hombres solos es la figura profética del misterio que cumplirá um dia con todos los demos. Lo que el hace en la croz, anancha lo que hara en el juicio final; el clige dos criminales, el uno arrepentido y el otro impenitente, los canles representan à todos los pecadores, a todos los hombres, appuesto que todos serán entonces divididos en dos chases, la inia que comprendera a todos los que hayan sido justificados por su gracia, y la otra compuesta de todos los que hayan muerto en pecado. Ademas, el hace colocar a estos dos malhechores, el uno a su derecha y el otro à su izquierda, pora significar que en el judeio universal serán eclocados los hombres

de la misma manera, los justos à la derecha y los pecadores à la izquierda (1).

¡Ay! ¡donde seremos colocados nosotros en ese día terrible! ¡Qué lugar ocuparemos en esa grande division del genero humano! /Nos encontrarémos a la derecha, participando de la alegría de los justos, o estaremos a la izquierda, cubiertos de confusion, y llenos de la desesperacion de los pecadores? ¡Ay, Señor! ilustrad nuestro espiritu; moved, convertid y cambiad ahora nuestro corazon, Inspiratinos desde este momento el deseo de separaruos de los pecadores, de vivir lejos de ellos, y de observar una conducta diferente de la suya. Separadnos deade este momento de esos cabritos manchados con todos los vicios. Concededaos un pequeño lugar entre los almas puras, piadosas y fieles, entre las ovejas dociles. Que desde este dia vuestra mano misericordiosa nos haga pasar de la izquierda à la derecha, y nos conserve alli por toda nuestra vida, a fin de que la muerle nos encuentre en el mismo lugar, y que en el gran dia en que precipitaréis a los malditos iejos de vos en los fuegos eternos, nosotros tengamos la dicha de ser comprendidos y recibidos entre los elegidos en el gozo eterno : Inter oves locum pressta, et ab hedis me sequestra, statuens in purte dextra.

## SEGUNDA PARTE.

Además de la vida natural, que consiste en la union del alma con el cuerpo, el hombre verdaderamente cristiano posce también la vida espiritual, que consiste en la union del alma con Díos. Pues bien, así como hay en el mindo melhechores que quitan a los hombres la vida natural, así también los bay. y en mayor número, que arrebatan à los buenos cristianos la vida espiritual. En este auditorio mismo, bajo los vestidos más elegantes, bajo los modeles mas distinguidos. ¿ quién sate pay! cuantos criminales de esta última especie se ocultan, que han urrebatado á los sencillos su fe, à los inocentes su virtud, à los justos su devocton, y que por consiguiente, si no han atentado á los vida corporal de sus hermanos, no han dejado de ser los nescinas de sus almas con sus discursos, con su conducta, con su ensenanta y con sus escendalos?

En este supuesto, ¿ quien no conoce que estos criminales son mucho mas culpables, mas infames y mas odiosos à Jesucristo que los

<sup>(1)</sup> Utipus paululi specie monstraretur illa quas in judicio ipcius ammom hominom est facienda discretio. (Serm. IV de Patr.)

dos ladrones que fueron crucilicados con él? 10 desventurados hamicidas de las almas? (Ay! qué responsabilidad tan terrible pesará sobre vosotros ante la justicia de Dios! Sin embargo, no desmayeis; el ejemplo del buen ladron se os ha dado para evitar en vosotros la desesperacion, con la que tal vez pensais poner el colmo á vuestros crimenes.

Horrorizados de vuestros escandalos y de vuestros homicidios espirituales, decis tal vez interiormente : « Mi suerte está decidida, yo no puedo salvarme. En efecto, ¿como es posible que yo repare los muchos escandalos que he dado? Como puedo devolver a Jesucristo tantas almas como le he quitado? » Pero no, no hagais á Dios ese nuevo ultraje, y despues de haber insultado su justicia, no insulteis tambien, como Judas y Cain, su misericordia. La gracia, el perdon y la salvacion os esperan todavia. Basta con que formeis inmediatamente la firme resolucion de imitar al buen ladron en su penitencia, como le habeis imitado en sus estravios. A los males estremos, remedios estremos. Vuestros pecados son enormes; pues bien . vuestra penitencia y vuestros sacrificios deben ser muy grandes, Animo pues; alejãos de las asambleas profanas, de los amigos seductores, de los compañeros pervertidos. Divorciaos del mundo; renunciad á los atractivos de los sentidos para ocuparos de la salvacion eterna de vuestra alma, y convertid de ese modo en una vida edificante y ejemplar una conducta que ha sido hasta hoy una piedra de escandalo para vuestros hermanos.

Si las fuerzas os faltau, si vuestro valor flaquen, si los respetos humanos os dominan, si el mundo os tiraniza y os retiene todavía, ved aqui tres medios que os harán triunfar. Se asegura, dice un santo Doctor, que el huen ladron se convirtió por la sombra de la cruz de Jesucristo; el sol bizo caer sobre el patibulo de Dimas, colocado un pocos mas hajo a la derecha, la sombra de la cruz del Salvador, y esta sombra divina, reposando sobre el buen ladron y cubriendole como con un velo de misericordia, ilumino y curó su alma, como despues la sombra de S. Pedro curó los cuerpos enfermos. (S. Vicente Ferrer.) Ved aqui pues le que debeis bacer también vosotros, preadores infortunados; vosotros debeis refugiaros a la sombrade Jesucristo, es decir, frecuentar las Iglesias donde este divino Redentor continua en el angusto sacramento del altar, el sacrificio del Calvario; alli debeis pedirle que os cubra con la misericordia inefable que desde ese trono de amor derrama sobre todos los que se aproximan à él ; debeis humillaros, y gemir é implorar la clemencia y el perdon, y de ese modo la gracia que convirtió al buen ladron os convertira tambien à vosotros.

El buen ladron se convirtio, segun algunos doctores, no solo porque fué cubierto con la sombra de Jesucristo, sino tambien salpicado con su sangre, que saltando de sus beridas cuando sus manos y sus piés fueron atravesados violentamente con los clavos, fué à caer sobre Dimas; de modo que rociado con la sangre divina del Redentor, recibio como un hautismo de penitencia. Acercaos pues vosotros al sacramento de la penitencia y de la reconciliación, en el que el mérito de la sangre que roció al buen ladron en el Gólgota salta verdaderamente sobre las almas, y la vuestra, lavada en este segundo bautismo, será purificada de todas las impurezas que la empañan y de todas las culpas que la desfiguran.

Finalmente el buen ladron debió su conversion, dice S. Bernardo, à la intercesion de la Santisima Virgen, que de plé junto à la cruz, à la derecha de su Santisimo Ilijo, pidio à Jesus por este criminal colocado tan cerca de ella. Recurrid pues vosotros à la mediación poderosa, à la amorosa protección de esta tierna Madre de los pecadores arrepentidos, y ella os preparara el camino, ella os alcanzará la fuerza necesaria para caminar, y os conducira por la mano hasta el corazon de Jesucristo, y renovará en vosotros el prodigio de su eficar intercesión en favor de Dimas; lo unifo que se necesita es que ella encuentre en vosotros la misma sincerdiad de corazon, la misma humildad de espíritu, el mismo deseo, la misma confianza, y el mismo anhelo por salvar vuestra alma.

Aceptad finalmente la crizz, à ejemplo del buen ladron; es decir àceptad las humillaciones, los trabajos y las penas que Dies se digne mandaros como justo castigo temporal de vuestros pecados. Sed humildes, resignados y penituntes. Anunciad à Jesucristo, con vuestros discursos y con vuestra conducta, à los compañeros de vuestros vicios, à las vietinas de vuestros escandalos; ensenadles el santo temor de Dios, y dedicaos con un santo zelo a hacerles volver al camino del cielo, así como en los ciegos arrebatos de un zelo diabolico les hicisteis estraviarse en los caminos del infierno. Finalmente no crescis de pedir con humildad, confianza y fervor que el Redentor se acuerde de vosotros en el reino de su gloria, y asegure vuestra salvacion: Domine, memento met. Perseverando en estos piadosos sentimientos, en estas prácticas de verdadera Religion, de verdadera sentimientos, en estas prácticas de verdadera Religion, de verdadera

penitencia y de sincera piedad, tendréis tambien à la hora de la muerte et consuelo de encontrar en Jesucristo, aunque juez, un Salvador lleno de amor que os dirá: No temais; hoy os recibiré en mi Parasio: Hodde mecum eris in paradisio. Así sec.



ITÓNON

DIRECCIÓN GENERAL

## CONFERENCIA TRIGÉSIMA.

El Abandono, la Sed y la Consumacion.

Cum dilexisset mos qui erund in mundo in from dilexit cos.

Habiendo amudo Jesus a los entos que estaban en el orondo, los mos basis el fin Gon. (6.)

Cuando el Hijo de Dios, yendo por la ultima vez a Jerusalen, anuncio a sus apostoles la muerte que esperaba en esta ciudad delcida, no designo de una manera clara quien habia de ser el que
le diese muerte, sino que se limito à decir: El Hijo del hombre será
entregado, para ser crucificado: El filias hombus tradetur ul
eruciogatur. (Matth. 26.) ¿Y por que obro asi el Redentor ? Porque
ni era una persona sola, ni un solo motivo lo que debia conducirle a
la eruz.

En efecto, visiblemente y cu el tribunal de los hombres, Jesus fue entregado a la nouerte por Judas, el discipulo que le hizo traicion (Matth. 20); el lo feé igualmente por el odio de los fariscos (bid.); el lo fue por el furor de toda la nacion y de los sacerdotes sus jefes (Joan.); el lo fue finalmente por la debilidad, por la injusta y cobarde política de Pilatos. (bid. 19.) Pero los isiblemente y ante el tribinal de Dios fue entregado por el grito de todos los pecados del mundo (Rom. 4), y por la justica inacorable del Padre celestial, que no perdono ni anu su propio Hijo desde que le vio cubierto con el manto de pecador (Ind. 8); y principalmente, jo tierno y delicioso misterio : el fue como impulsado y arrastrado a la muerte por su emar, qor su caridad infinita, que le abiligo a inmolarse por nos-otros. (Epibes. 5.)

V precisamente para hacer ver que sa bondad para con nosotros fué el principal movil de su sacrificio, y que fué inmolado por las manos de la caridad, en la vispera de su muerte, dice el evangelista S. Juan, hizo brillar de una manera mas viva, mas tierna y mas generosa el amor que nos había manifestado durante su vida : Cum dilexisset suos qui erant in mundo, in finem dilexit eos. Ya hemos visto en efecto que estendido sobre la cruz, como en un lecho de ignominia y de dolor, cubierto de oprobios, saciado de amarguras y abrumado de tristeza, olvidado de si mismo, no piensa mas que en nosotros. En las tres primeras palabras que pronuncio desde la cruz alcanzó el perdon para los pecadores, abrió el Paraiso a los justos, y lego a los fieles por madre a su propia Madre. Este amor iba creciendo cada vez mas a medida que se acercaba la hora del último sacrificio, y en las palebras que pronuncio despues, en las que se quejaba de su aliandono, declaró que sentia una sed abrasadora, y anunció la consumación del gran misterio, dejandonos prendas todavia mas preclosas, y pruebas todavia mas tiernas y mas patéticas de su caridad : Cum dilexisset suos qui erant in mundo, in finem dilexil cos. Esto es lo que debemos considerar en el dia de hoy en la esplieacion de estas inefables palabras, à fin de que formenos de uma vez la firme resolucion de darnos enteramente a aquel que se dió todo a nosotres y que se sacrifico por nosotros : In finem dilexit cos.

### PRIMERA PARTE.

Despues de haber dirigido la palabra Jesus á su Madre, elevando al cielo su rostro sagrado, sus ojos bañados en higrimas, y mas aun su corazon, habla à su Padre, y con una voz fuerte y sonora le dice : " Dios mio, Dios mio, a por qué me has desamparado? Deus meus, Deux meus, ut quid dereliquisti me? Y : qué! ; el Hijo Eterno de Dios, consustancial à él, se balla abandonado por su mismo Padre en este terrible momento? No. dice S. Leon : guardémonos de engañarnos en la intelligencia de estas palabras. Aunque en Jesucristo hay dos naturniezas, no hay sin embargo mas que una persona, la persona divina del Verbo, y esta no abandonó ni pudo abandonar la naturaleza humana a la que estaba intima y sustancialmente unida. Pues blen, asi como el Padre está en el Verbo y el Verbo en el Padre, (Joan.) así como la naturaleza humana de Jesucristo no se separo jamas de la persona del Verbo, así tampoco la persona del Verbo fue abandonada jamás por la del Padre, porque el Verbo no podia separarse del Padre, (Serm. 16 de Pass.) ¿ Cuál es pues esc abandono de que se quela el Salvador movibuado, y cual es ese misterio en el que Jesus nos prepara la ultima prueba de su

Recordemos en primer lugar que estas palabras son las primeras del saimo veinte y uno. Pues bien , segun S. Gerónimo , al decimos el Evangelista que el Señor pronunció en alta voz este primer versiculo , quiso bacernos conocer que recito el salmo entero desde la cruz.

David en este salmo profetizo y describió con la exactitud de un evangelista la historia entera de la Pasion, de la muerte, y de la Resurreccion del Mesías. El anunció que el Salvador tendría las manos y los pies atravesados, y que sus vestidos serian repartidos entre sus verdugos, y su túnica inconsutil echada á la suerte. Él anunció con las mismas palabras los cargos que los principes de los sacerdotes habían de hacerle por colocar su confiauza en el Señor, y la provocacion sacrilega hecha á Díos para que le librase de la cruz, como una prueba de que era su Hijo. El vio en espíritu y consigno la particularidad de que todos los que viesen la cruz desde lejos le insultarian, y moverian la cabeza en señal de desprecio. Todas estas circunstancias se cumplieron à la letra mientras que Jesus estaba en el altar de su sperificio. Por consigniente, al recitor el Salvador este salmo, que lo sabian de memoria los Judios y los sacordoles que asistian a este espectaculo, y en el que sabian que estaban anunciados los sufrimientos y las glorias del Mesias, les obligó à recordar à pesar suyo una profecia tan importante, ofreciéndoles así un nuevo medio de conversion y de salvacion.

¿Y que cosa mas a proposito en efecto para cubrirlos de confusion, para conveneccios, para ablandarlos y moverios a penitencia? El lanza en primer lugar una fuerte esclamación; despues recita el salmo en que está anunciada la historia de lo que sucede en el Calvario en aquel momento, y guardando en seguida un sileacio profundo les da tiempo y ocasion para reflexionar sobre el mismo salmo, para confrontar la profecia con los hechos, y observar la exactitud con que este gran oraculo se cumple entonces a su vista y por su ministerio. De este modo, con un artificio de amor divino, les llama á que reconozean en el Grucificado, á quien insultan, el Mesías anunciado tantos siglos antes, él los instruye sin amenazaclos, los convence sin reconvenirlos, y les hace conocer la enormidad de su crimen sin castigarles. ¡ O nuevo rasgo de misericordia, de bondad y de amor ! El Redentor no cesa hasta el ultimo instante de apiadarse de los Judios sus matadores, de escitarlos al arrepentimiento y ofrecerles el perdon.

Al llamar Jesus à les Judios à la verdadera fe con esta estrata-V. DE R. III. gema de amor, confirma á los cristianos en esta misma creencia. En efecto, al recitar este salmo en unas circunstancias tan solemnes, nos manificsta claramente que este salmo se refere à cl; que es una profecia de los padecimientos que sufria entonces en la cruz, y de los misterios que cumplia en ella, y por consiguiente horra el escandale de sus dolores y de sus ignominias; el convierte las circunstancias mas humiliantes para su persona y mas contrarias a su diginidad en otros tantos testimonios que atestiguan la verdad de su titulo de Mesias y de Bedentur, y la de la religion cuyos fundamentos cenarias entonces; y con este desco de instruiros y confirmarios on la fe nos dis hasta el fin pruebas cada vez mayores de su ardiente caridad : Cam dilexissat suos que crunt in mundo in finem discretations.

El Resentor agonizando, dice S. Leon, nos ha revelado en estas palabras un sublime y pateico misterio. Es muy cierto que interiormente y con relacion a la matarideza divina, que hace que el Padre y el Verbo sean una misma cosa, el Padre no dejo ni pudo dejar à su divino Hijo; mas esteriormente y respecto a la naturaleza humana que el Verbo habin tomado de mostros, parecia, observa S. Bernardo, que el Padre Elerno de babin dejado, supuesto que le puso en poder de sus enemigos, le entrego al furor de los hombres y de los demonios, atódos los oprobios, a todos los nutrajes, à todos los tormentos y à todos los horrores del suplicio de la cruz. Esta publicio en parecia parecia parecia en impedir con su omnipotancia y vengar con su justicia los harbaros tormentos que hacian sufrir à su Hijo adorable, fue un verdadero abandono esterior y visible, y à este nhoudono aindia el Salvador, (Tract. de Pass.)

Sin embargo, segon S. Leon, al decir Jesucristo à su Padre: «¿Por que me has abandonado?» No trata de quejarse, sino de invitarnos à reflexionar sobre el motivo de este abandono en las manos de los verdugos feroces y crueles; con esas patabras quitere deciruos; e Considerad atentamente la razon por que me veo abandonado así de mi Padre. Esto consiste en que levo la librea de vuestros pecados, y en que sey vuestro verdadero Salvador. Este abandono no es efecto de mi miseria, sino de mi ternina, y lo sufro, no porque este privado del auxilio divino, sino porque me he ofrecido esponesto y privado del auxilio divino, sino porque me he ofrecido esponesto y privado del auxilio divino, sino porque me he ofrecido esponesto y manera en en en el consiste en cons

En efecto, el Padre deja esteriormente à su Bijo en este triste abandono, porque Jesneristo fue clavado en la cruz en lugar nuestro, porque se cargo con nuestros pecados y contrajo la obligacion de expiartos, y porque en fin representa al viejo Adan, al viejo hombre, à quien debe destruir: Vetus homo noster cruciforus est. La humanidad entera, dice Rabano Mauro, había sido abandonada por Dies a causa de su pecado; mas el Hijo de Dios se constituyó nuestro abegado, y en esta quejo no hizo otra cosa que deplorar la desgracia de aquellos coya culpa se encargo de expiar, probando de este modo conata razon tienen en llorar los que pecam, supuesto que el que jamás había cometido ininguna falta no pudo dejar de gemir. (In Matth.) Por esta razon, anade S. Agustin, el grito desgarador que lanzó el Salvador no estanto una queja dirigida á su Padre, cuanto una instrucción preciosa é importante dirigida à nosotros.

¡Cosa admirable! Jesucristo es el verdadero Hijo de Dios, consustanelal y coeterno con el, puro , inocente, sin la sombra siquiera de pecado, colmado de todas las riquezas de la santidad y de la gracia, y por consiguiente objeto único de las complacencias eternas de Dios; el hijo mas perfecto del mas perfecto de todos los padres. Sin embargo, porque se halla revestido, no por necesidad sino por amor, del vestido esterior del pecado, de la semejanza sola de pecador; In similitudinem carnis percuti, este Padre tan bueno no perdona a su hijo muy amado : Proprio filio svo non pepercit. Parece que aparta sus ojos de él ; parece que se le hace odioso ó al menos indiferente; no tiene al parecer consideracion alguna con el, y le abandona. Pero si este es el tratamiento que el hijo se ve obligado a sufrir, que será de los siervos? Si este que solo tiene la forma esterior de pecador es castigado con tauto rigor, ¿con cuánto lo seremos nosotros, hombres de pecado que tenemos toda la malicia, todo el desorden voluntario y toda la corrupcion del pecado? [Ay.l.] cuanterrible debe ser este castigo! Por consiguiente, esta dolorosa esclamacion de Jesus; o Dios mio l ; por que me has abandonado? o es menos una queja de los dolores que sufre que una advertencia sensible de los castigos á que nos esponemos por nuestros perados.

Así pues, como lo hemos notado en otro lugar, tos padecimientos del Redentor no solo fueron instructivos, sino tambien explatorios para los hombres. Al colocarse en nuestro lugar, y al sufrir los males que debiamos sufrir nosotros, nos libró de ellos sometiendose a este triste abandono. ¡Desgraciados de nosotros si el Hijo de Dios no hubiera consentido en ser abandonado así por su Padre!

Comprendedlo bien, cristianos, vosotros los que os abandonais a los vicios y à las pasiones, y que acumulais faltas sobre faltas con tanta tranquilidad y tanto descaro, vosotros sois un objeto de horror para Dios. El pecado de que no solo estais vestidos, sino penetrados hasta los huesos, os hace odiosos a los ojos de Dios. Desde el momento en que os ve tan grandes pecadores, no reconoce en vosotros su obra ; solo ve en vosotros unos vasos de colera, dignos de ser arrojados al fuego. En tanto que permaneceis en ese estado no acepta vuestras alabanzas ni vuestros sacrificios; vosotros no teneis derecho niguno a su misericordia, a su proteccion ni a su amor; vosotros no teneis derecho mas que à su indignacion y à sus venganzas; el no puede inclinar los ojos hacia vosotros sino para castigares (Psat.) Micad al Hijo de Dios entrecado al furor de las pasiones humanas, solo, desnudo, sin que nadie se encargue de su defensa, ni le consuele en sus penas; abundonado de la tierra, parece que lo esta tambien del cirlo; despreciado de los hombres, parece que està abandonado de Dios de tal manera que no puede detener la queja en sus lablos. Pues bien! Jesucristo es en este estado la imagen viviente del pecador obstinado que incurre en el abandono de Dios y en la privacion de todo consuelo por parte de los hombres.

Considerad que en rigor de justicia el pecador deberia permanecer siempre bajo el peso de este abandono, especialmente si despues de haber obtenido la reconciliacion que el Redentor le habia merecido por su oración ha vuelto o caer en el pecado, y sobre todo si de de estamisma facilidad de obtener el perdon ha hecho un motivo de nuevos desordenes y de penituncia, correspondiendo así a un esceso de bondad con un esceso de ingratitud. Si, esos pecadores ingratos deberian permanecer para siempre en el estado que han elegido; dedeberian ser abandouados para siempre à sus propias pasiones y à las venganzas de Dios : y sin embargo no es así. A pesar de su voluntad criminal, a pesar de unos escesos tan graves y tan numerosos, no les priva Dios de sus auxilios. Y ¿ por que ? Porque el Salvador, dice S Bernardo, al manifestar à su Padre los dolores de sus heridas, la ignominia de su persona y el horror de su muerte, pidio por nosotros, y al quejarse de su abandono interecció para que Dios su Padre no le abandonase en nosotros que somos sus miembros, supuesto que jamás puede ser abandonado personalmente como cabeza. (Tract, de Pass.) Y así como su oración fue olda á causa del profundo respeto y de la caridad infinita con que Jesus la acompaño, asi tambien al consentir por un esceso de su misericordia en ser

abandonado esteriormente, nos libró del abandono interior y perpetus á que el esceso de nuestra molicia nos hubiera justamente condenado.

Jesucristo, pues, fue abandonado para evitar que nosotros lo fuesemos, supuesto lo habíamos merecido muchas veces. Esta es la razon por que, mientras estamos en el mundo, no aparta Dios su vista de nosotros inexorablemente para castigarnos por nuestra insensibilidad. Aun cuando al cometer el pecado abandonemos realmente à Dios, este Dios tan bueno, en consideracion al abandono de su Hijo, no nos abondona jamás definitivamente por muchas que sean nuestras reincidencias. El camino para volver no se cierra jamás; la tabla de la penitencia esta siempre de nuestra parte; la gracia de la conversion no se nos niega jamas; el seno de Dios esta siempre abierto para recibirnos, y su mano siempre elevada para absolevernes. Sin embargo de haber llegado a una indigencia absoluta de todas las gracias por el abuso voluntario que hemos becho de ellas, tenemos todavia a nuestra disposicion la gracia de la oracion, como la escala unica por cuyo medio podemos salir del abismo profundo en que nos hemos precipitado, como el unico cable a que podemos todavia asirnos para salir del naufragio que nos sumerge.

Entre tanto, apresurémenos á aprovecharnos de ella, porque si continuamos omitiendo la oración que Jesucristo, por el abandono que sufrió, nos ha asegurado como nuestro último remedio contra el alejamiento de Dios, nos haremos indiferentes á ella, la desdeñaremos, y Reabaremos por no recurrir a ella ni aun a la hora de la muerte. Porque nada hay mas facil ni mas comun, decia S. Agustin, que ver a los que viven en un largo divido de Dios morir dividados de si mismos, y diferir el tiempo de la pepitencia y del arrepentimiento hasta que ya no tienen tiempo para arrepentirse, de modo que muerca abandonados de Dios sin que Dios les haya dejado.

El Salvador no se contentó con obtener de Dios que no nos abandone; el quiso tambien prepararnos los medios para que no nos olvidemos de Dios-ni de nosotros mísmos. Esto fué lo que hizo cuando pronuncio esta consoladora palabra; « Tengo sed: Sitto, » Palabra que trato de esplicaros.

Despues de habernos Jesus asegurado el perdon, despues de habernos prometido el ciclo, de habernos dejado por modre a su propia Madre, y de habernos alcanzado la gracia que nos salva del abandono de Dios, parecia que nada le quedaba que decir ni hacer por nosotres antes de consumar su sacrificio. Eu efecto, S. Juan observa que despues de haber dicho el Señor las cuatro primeras palatiras, vió que todas las profectas relativas á su vida y a su muerte se habian cumplido: Setens Jesus quia omuta consummata sunt. Pero quedaba todavia una circunstancia anunciada por David ; a saber, que habian de dar al Mesias vinagre para aplacar su sed. (Ps. 68.) Pues bien, esta predicción no se habia cumplido todavia;

Es verdad que, como ya hemos visto, (conferencia 27.) al llegar el Bedestor al Calvario, le prépararon los Judios, como un confortativo, un viño corrompido y empanzonado. Mas esta bebida, que le habia sido ofrecida espontáneamente por los Judios, no cumplia la profecia cuyas palabras dicen claramente que el Mesias espertmentaria la sed; que manifestario esta necesidad, y que en nonsecuencia de está manifestacion le darian á beher vinagre. Por consiguiente, para europia esta profecia cu sus mas pequeñas circunstancias, contínha S. Juan, Jesus moribundo lanzó desde la cruz este grito: e Tengo sed: » Ul adimpleretur Scriptura, dixit: Stito.

Esta reflexion del santo Evangelista es admirable. Ella nos manifiesta que Jesus cencificado, olvidado del presente, solo se ocupa de la profecía becha en el pasado y de los misterios que tienen por objeto la salvacion de todos los hombres, y con una gran sercuidad de espíritu hace comparecer ante si a todos los siglos, recorre la Escritura, lee en ella todo cuanto tiene relación con su sacrificio, y procura cumplir todo cuanto en ella está figurado y anunciado. Esta reflexion nos revela que en medio de los gritos prolongados de sus enemigos, en medio de los dofores y de los oprobles que le abruman, simpre presente a si mismo, todo lo ve, todo lo ordena y todo lo dispone à fin de consumar el gran sacrificio que ofrecido fina sola vez conserva sin embargo toda sa eficacia para santificar y salvar al mundo. Ella nos asegura que tantos tormentos y tantas ignominias no turban su especito, no oprimen su corazon, sino que lo dejan libre para pensar en nosotros y para amarnos; y que ademas de ser nuestro Dios, es tambien nuestro tierno padre y nuestro Salvador.

No hay tormento alguno que los pecadores no merezcan; por consiguiente desde que el Hijo de Dios, cargando con la maldición de todos los pecados, se hizo como el pecado mismo, debia su carne inocente sufrir toda clase de tormentas. Nesotros sabumos por esta palabra salida de boca del Redentor: « Tengo sed, Silio, » que él sintio en su interior un fuego devorador, una sed abrasadora, escitada por sus largos y atroces padecimientos, por el viaje al Calvario y por la efusion de tanta sangre, de manera que, segun el profeta, su lengua quedo pegada al paladar, árida y seca como un vaso de barro puesto al fuego. [Ps. 21.] Nosotros sabemos por consiguiente que las únicas partes de su cuerpo que se habían ilheado de las heridas, esperimentaron tambien su tormento; que el hombre de pecado es en todos sus organos el hombre del dolor; que el holocansto es completo, y la obleción es perfecta.

Habian preparado al pié de la cruz segun el uso, o mas bien por una disposicion divina, un vaso lleno de vinagre: Vas ergo erat positum aceto plenum (Joan.) Al oir à Jesus quejarse de la sed que padeçe, uno de los verdugos toma una esponja, la sumerge en el vaso, y cuanda se llena de vinagre la coloca en el estremo de una enña y la aproxima á la boca del Salvador: Et continuo currens sums ex eis acceptam spangiom implevil aceto, et impossuir arendini, et dabat ei libero. (Matth.) Jesus aspiro con sus labios secos el licor amargo que le presentaron, y así se cumplió la profesia.

Ved aqui pues, esclama S. Agustin, como el Dios de bondad, que nos da la frescura del agua y la dubura de la miel, no recibe de mano de los hombres mas adimento que hiel ni mas bebida que vinagre. (Cothen, su Psat.)

Jesus, añade S. Ambrosio, no behe este vinagre solamente para cumplir una profecia y para humedecer su lengua árida, sino tambieu para consumar un misterio de su corazon amante. No pudlendo tomar realmente la necitud de nuestras impaciencias, de nuestros rescutimientos y de nuestros rencores, la toma en el simbiolo del vinagres y haciendola pasar por su boca y por sus entrañas divinas, la corrije y la modifica, asociándonos al merito infinito de su uncion electatal y de su dultura. ¿O dutec Solvados! ¿O fuefable comuniant ¡O cambio precioso entre el Bedentor y los hombres a quienes ha redimido! El toma de nosotros la umargura de nuestros vicios, y siendo el la verdadera vid, la ha convertido en el vino delicioso de su preciosa sangre (1). S. Hilario dice igualmente que al gustar el Señor nuestra amargura, corrigio todo lo que en nosotros estaba

<sup>(</sup>t) Bibli Christus amaritudinem means, ut mihi refunderet suavitatem grafin sun! (In Pr. 98.)

vicisdo, y lo convirtió en un néctar de inmortalidad de vida [1].

Pero no es esto todo. Al darnos a conocer Jesucristo que tenia sed, quiso manifestarnos tambien sus piadosos descos. La sed que atormentaba su cuerpo era indudablemente una sed positiva y ardiente; pero era al mismo tiempo, dice S. Cipriano, el símbolo de la sed, todavia mas verdadera y mas ardiente que devoraba su corazon, es decir la de su amor infinito, la del desco que le abrasa por la salvacion de los hombres. Esta sed es la misma de que se quejo Jesus a la Samaritana cuando le dijo : Mujer, yo tengo sed; ¿quieres darme de beber? (Joan, 4.) Jesus, segun observa el mismo Padre, no buscaba entonces el agua de la Samaritana, sino su fe, porque este Salvador lieno de amor tiene sed de la fe de todos aquellos por quienes ha vertido su sangre. Así pues cuando el Salvador dice a los Judios : "Tengo sed, n no es agua lo que pide, sino la ercencia en el; y estas palabras misteriosas pueden entenderse, segun S. Agustia, de este modo : Yo tengo un deseo ardiente de que este pueblo que me niega y se pierde crea en mi y se salve. [In Joan.]

Que contraste sublime y abvecto, tierpo y horrible al mismo tiempo entre el odio y el amor, la ferocidad y la compasion, la barbarie y la bondad! Los Judios dicen à Jesus con una cruel ironia : « Desciende de la eruz : Descende de cruce, a y le provocan de ese modo à que interrumpa su sacrificio. Mas el Salvador responde à su provocacion sacrilega con una sola palabra : «Tengo sed : Sitio, » manifestando de este modo un deseo ardiente de consumar su sacri-Ticio por la salvación de ellos mismos. Cuanto mas indignos se muestran los Judios con sus gritos insultantes de ser redimidos por el, tanto mas persevera Jesucristo repitiendo estas palabras de amor : Tengo sed, en la sincera y piadosa resolucion de salvarlos; como dice S. Pablo : La caridad divina y la gracia del Redeutor se numentaron enfunces en proporcion del crimen de los Judios, de su obstinacion y de su perfidia. (Rom.)

Los Judios en su presuncion y su orgallo no comprendieron el misterio de amor encervado en esta sed del Redentor, mientras que la Samaritana por su desconfianza en si misma y por su humildad lo habia adivinado al momento. Así es que en vez de refrigerar como ella, con la bebida deliciosa de su fe, el corazon sediento de

(1) Potavit, ad se in communionem immortalitatis ea ona in nobis crant vitials, transfundens. (In Matth.)

Jesucristo, continuaron lienándolo de amargura con su obstinacion, sus insultos y sus blasfemias.

¿Quien creera sin embargo que este crimeo de los Judios se reproduce diariamente entre los cristianos? Jesucristo sentado en el trono de su gloria, rodeado del esplendor de los santos, y en el gozo de una felicidad infinita, no solo como Dios sino tambien como hombre, no esta ya sujeto a las privaciones ni a los dolores; pero si en su humanidad no puede ya sufrir la sed, sin embargo su corazon divino está todavía devorado por la sed ardiente de nuestra salvacion, como si faltase alguna cosa á su felicidad, observa S. Bernardo, mientras no la divida con nosotros : como si no fuera va Dios. como si no se encontrase en compañ a de los hombres redimidos con Su sangre.

He aqui por que te dice à ti, desventurado hereje : Tengo sed, es decir, yo deseo y mando que profeses una fe humilde, seucilla, perfecta, clara, precisa, firme y acompañada con las obras; una fe cuyo fundamento sea la revelacion, su interprete la Iglesia y su término la santidad; una fe en flu como la que se encuentra solo en la Iglesia Catolica. ¿Y de cuantas maneras inclables no te manifiesta este ardiente desco de que abandones el sendero del error y que entres en el camino de la verdad? Tengo sed, te dice por esas fuces que hace brillar en tu espirito, y que en ciertos momentos te hacen ver la verdad catolica en toda su pureza y en toda su claridad. Tengo sed; te repite por esos deseos frecuentes que escita en tu corazon de volver cuanto antes à la verdadera Iglesia y pertenecer à la gran familia de Jesucristo. Tengo sed, te dice finalmente por los ejemplos de tantos correligionarios tuvos como se convierten todos los dias en tu patria, y en un propia familia, y que el amoroso Jesus pone ante tus ojos a fin de darte el valor suficiente para romper la barrera de los respetos humanos. Además, el disgusto que tus mismas opiniones te inspiran y las dudas que atormentan tu inteligencia son otras tantas voces amorosas con las que él tehabla, te tlama y te bace conocer su deseo ardiente, su inmenso desco de que vengas à buscar tu salvacion al seno del Catolicismo.

Y tu, desventurado desertor de la Iglesia, ¿de qué manera respondes, despues de tantos años, a la voz de su corazon? Oue le ofreces para que apague la sed de su amor? ¿Cuál es tu fo? Es un símbolo redactado por algun tirano estupido en el interes de su política, es la confesion improvisada por algunos heresiarcas sin

pudor, para acariciar las pasiones, es el conjunto informe de opiniones arbitrarias, vacilantes é inciertas, frutos monstruosos de algun cerebro enfermo, o de tus razonamientos y de tu capricho. Pues blen, esta creencia no es otra cosa que un vinagre, supuesto que este licor no es mas que un vino corrompido, y que tus errores no son otra cosa que verdades alteradas. Así es que Tertuliano lluma à los herejes taberneros infleles que mezelan el vino de las verdades cristianas con el agua cenagosa del error, componiendo así el vinagre de sus creenclas y de sus símbolos erroncos. Los que atribuyen à Jesucristo, dice Origenes, sontencias que no pronuncio, y le suponen doctrinas inventadas por otros, colocan una esponja empapada en vinagre en la caña de la Escritura y la aplican à les labies del Redenter (). Hé aqui, infortunado cristiano, que te obstinas contra la fe de la Iglesia, he aqui el licor amargo que à ejemplo de los Judios presentas al Redentor para que aplaque su sed, y te atreves a solicitar de ese modo su preferenefa v su amor.

Tengo sed, te dice tambien a ti, mal católico, el Dios Salvador; es decir : Yo desco ardientemente que pongas tu vida en armonia con tu creencio, y que todo cuanto haces sea santo y justo, así como todo lo que crers es verdadero. Yo desco que despues de haber roto las cadenas del pecado, derramando lagrimas sobre tu vida criminal, vengas à implorar à mis pics el perdon que debe reco-ciliarte y salvarte. O almas queridas, erladas a mi imagen, fortalecidas con mis llagas, purificadas con mi sangre, y vivificadas por mi muerte; almas queridas, regeneradas en mi bautismo, educadas en mi escuela, hijas de mi Iglesia, colmadas de mis gracias, herederos de mi gloria, objetes de mi misericordia y de mi amor, apor que es obstinais en percer? Sitio: Yo tengo sed de vuestra salvacion. : Oh! : si supicacia quanto siente mi corazon perderos! o Tales son las advertencias que Jesus nos hace incesantemente por las luces del espíritu, las inspiraciones del corazon, los remordimientos de la conciencia, los temores, los disgustos y las amarguras que derrama sobre nuestra culpable felicidad.

Pero vosotros, pecadores, que le ofreceis para que apague su sed ardiente de misericordia y de caridad? Alguna oración pronunciada distraidamente, algun acto de religion practicado por hipocresía,

alguna limosna hecha por vanidad, tal vez una misa olda cada. semana por costumbre, una confesion anual hecha sin dolor, una cómunion pascual recibida por respetos humanos, el perdon de las ofensas concedido por interes, la continencia del cuerpo acompanada del desarreglo criminal de la imaginación y de la corrupción del corazon. Pues bien, esto no es otra cosa que falsas virtudes y verdadero vicios; esto no es mas que un poco de bien aparente con mucho mai positivo y real; esto no es mas que una mezcia de virtudes y costumbres cristianas con las preocupaciones del sigio y las obras del mundo; en una palabra, no es mas que el nombre de católico ocultando una vida corrompida; obrar así con Jesucristo es darle à beber, no solo vinagre, dice Origenes, sino vino mezelado con hiel; y con este horrible licor, que al mismo tiempo que provoca el enojo de Jesucristo os pierde à vosotros mismos, es con el que os lisonjeals aplacar la sed que él tiene de vuestra salvacion eterna, y con que creeis ser cristianos y salvaros.

¡Ah! no seamos tan ingratos à su amor, ni tan ciegos acerca de nuestro peligro. Cesemos de renovar así el crimen de los Judios, si no queremos ser envueltes en el mismo castigo. Ofrezenmos al Senor el vino escogldo que regocija a Dios y à les hombres, (Judio.) es decir, una fe pura y una vida cristiana, à fin de que en el dia de nuestro juiefo particular merezcamos oir de la boca de Jesucristo estas palabras de amor : a Venid, benditos de mi Padre; venid, almas queridas : Venite, benedicti Patris mei. Yo tuve sed de vuestra santificacion y de vuestra salvacion, y vosotros os apresurastels à aplaearla observando mis leves, llorando vuestras culpas, y aprovechandoos de mi sangre y de mi redencion. Vosotros que me ofrecisteis tantas veces el precioso licor de las lágrimas de vuestra penitencia y el vino de vuestro caridad : Sitivi el dedistis mihi bibere, venid a regibir, en el reino que os está preparado desde la eternidad, la recompensa de la caridad que usasteis coumigo, procurando la salvacion a vosotros mismos : Venite, Jenediett Patris mei, percipite regnum, quod vobis paratum est ab oriqine mundi,

SEGUNDA PARTE.

Al beber Jesus el vinagre que los Judios, por un refinamiento de crueldad, le ofrecieron para aplacar su sed, cumplió la última profecía. Así pues, cuando despues de recorrer en su tranquila imaginacion los cuarenta siglos que separaban el día en que Adan murio

<sup>(1)</sup> Qui alienti senencias applicant Christo, quais eas direnti, la spongiam impletant sesso imponent calanto Scripture, et offerent ori ejus. (Hom. 35 in Matth.)

espiritualmente sobre el árbol probibido del en que muere el mismo sobre el árbol de la cruz, conoce que nada faltaba ya à la grande obra que había venido á hacer en el mundo, da a su corazon amante, dice el Evangelista, un testimonio solemne capaz de consolar el nuestro, diciendo en alta voz : « Todo está consumado : Cum ergo accepisset Jesus acetum, dixit: Consummatum est. v (Joon.) Es de notar, dice S. Lorcuzo Justiniano, que el Salvador no había de la consumacion de ninguna cosa particular, sino que dice en un sentido general y absoluto; a Todo está consumado, a para indicar que todo se cumplio en el v por él. (De Christ. Agon.) S. Agustin habia observado tambien con relacion a estas profundas palabras que el Salvador declaro en ellas que nada le quedaba que hacer antes de morir, Tract, \$19 in Joan.) | O palabras inefables, cuantos misterios recuerdan 1; o oraculo profundo, cuántas verdades encierra 1 10 grave sentencia, cuantos errores previene l 10 declaracion preciosa, cuántos constielos prepara! ¡o leccion sublime, cuantas virtudes recomienda t

¡Todo está consumado! Consummatum est; palabra que recuerda misterios muy profundos, pues que, segun el comentario, que
de ella habia hecho David, el Hijo de Dios quiso decir àsu Eterno.
Padre: Padre mio, vos me habeis dado una miston muy grave y muy
difícil. Vos habeis querido que yo naciese en un pesebre, pobre,
ignorado y humilidado; que yo sufriese por espacio de treinta y tres
años una vida laboriosa, molesta, oscura y llena de delores; que yo
terminase una larga carrera de tormentos con una muerte ignominiosa y cruel. Tal ha sido vuestra voluntad; yo la he cumplido en
todo con la mas minuciosa exactitud. (Ps. 11s.) El cáliz de vuestra
cólera se ha derramado sobre mi hasta la última gota; ya nada tengo
que hacer; mi obediencia se acaba con mi vida; mi carrera de dolores ha llegado à su término; la medida de mis sufrimientos y de
mil ignominias está colimada; mi ministerio está cumplido; mi mision está terminada.

i Todo astá cossenano i Oraculo profundo que encierra grandes verdades. Porque esto era decir en una palabra: Lo que está escritio con relación al Mesias en el libro de los eternos decretos, lo que fué figurado en los patriarcas, anunciado por los profetas, representado en los sacrificios, prometido por Díos y esperado por el universo, todo está ya consumado. La esperanza de la tiera está ya satisfecha, los votos del cielo han sido oldos, el universo está rescatado, el demonio vencido, la sabiduría humana confundida, la concupiscen-

cia refrenada, la idolatria abatida, la ley antigua abrogada, el velo de la Escritura desgarrado, el Evangelio descobierto, Dios conocido, el hombre salvo, la Iglissia fundada, el verdadero sacerdocio establecido, la nueva alianza sellada, y la ley del antiguo temor, propia solamente para formar esclavos, ha sido sustituida por la ley de adopcion de los hijos de Dios. Finalmente la plenitud de los tiempos ha llegado, el gran consejo de sabiduria, de poder y de misericordia, meditado ante todos los siglos y destinado á mudar la faz del mondo, se ha eumplido en el tiempo para durar por toda la eternidad: Consumatum est.

¡Tono asta consumano! Sentencia grave que previene muchos errores. Porque esto quiere decir que no quedan ya mas misterios que descubrir, mas verdades que revelar, mas leyes que imponer, mas auxilios que preparar, ni mas bienes que prometer, y que la razon no tiene ya nada que investigar, ni la filosofia cosa alguna que inventar para el culto de Dios, para la salvación del hombre y para la perfeccion de la sociedad. ¡Todo está consumado! Es decir, ya no es tiempo de raciocinar sino de ercer; no es tiempo ya de discutir sino de obrar. Ninguna otra doctrina, ninguna otra ley, ninguna otra religion es ya posible. La humanidad no encontrara jamas una cosa mas perfecta que la religion del Calvario, la doctrina de Jesucristo y el codigo del Evangelio. El verdadero progreso consiste en el perfecto desarrollo, en la aplicacion sincera y en la práctica fiel de esta religion, de esta ley y de esta doctrina. Fuera del Cristianismo no se encuentra otra cosa que ignorancia de Dios, degradación del hombre y ruina de la sociedad. ¡Todo está consumado! Es decir : Los inventores de nuevas religiones no son mas que impostores que reciben sus inspiraciones del inflerno, y no del ciclo; que halagando al hombre, le corrompen y le pierden; y que afectando honrar a Dios, le insultan, le biasfeman y le ocultan al conocimiento de los hombres : Consummaium est.

¡Tono istá consultado! Declaración preciosa que promete grandes consultos, Porque el Salvador quiso deciros entonces: O hijos de los hombres, vosotros nada teneis ya que temer; vuestros deudas están satisfechas, vuestro rescate está pagado; se ha satisfecho por vosotros à la justicia de Dios; la sentencia de condenación está anulada, la reconciliación está estipulada, el perdon esta prometido, la participación de la gracia está asegurada, la bendición divina pedida para vosotros se ha obtenido, vuestra resurrección está decretada, el cielo está abierto, el camino de la sulvacion eterna está preparado; todo está provisto; todo está dispuesto : Consummatum est.

¡Tono esta cossessano! Esta palabra en fin es una leccion subilime que recomienda grandes virtudes. Porque el Señor nos ha anunciado claramente por esta esciamación: Que él no esperó el instante de su muerte para obrar nuestra salvacion, sino que dedico à ello tedos los dias de su preciosa existencia; que en el Calvario no ha hecho otra cosa que dar la última mano à la obra que había comenzado desde la cona, en la gruta de Belen; que toda su vida no fue otra cosa que una ofrenda continuada de si mismo, por la que alcanzó para signipre la conversión de los pecadores y la santificacion de los elegidos, y que, a ejemplo suvo, no debemos esperar nosotros la bora de la muerte para aplicarnos el fruto de su oblarion. En efecto, supuesto que Jesus no vivio ni murio sino para salvarnos, nosairos no hemos venido al mundo, ni vivimos en el mundo sino para salvarnos à nosotros mismos, de mado que no solo en nuestra citima hora, sino durante el curso de nuestra vida debemos pertenecer à Dios: Sive enim vivimus, Domino croimus: sive moriowir, Domino morimur. Sive ergo vivimus, sive morimur. Domini sumus. (Rom. 14.)

Mas juy! pensamiente funesto, vergonzosa contradicion! ¿ De que nos servira, hermanos mios, que Jesucristo se sacrificase por nuestra salvacion, si mosatras somos tap tibios, tan indiferentes y tan indolentes para venparnos de elfa? Lo que Jesucristo solo podia hacer per nesotros esta yn concluido, pero lo que depende de nesotros no se ha principiado aun. Nosotros hemos invertido nuestros mejores años en proporcionarnos una posicion brillante en el mundo; nosotros hemos abusado de nuestra salud y de nuestra vida para perdernos; nosotros no hemos hecho nada aun por muestra salvacion. Nesotros no hemos pensado jamas en ella de un modo serio ; lejos de ocuparnos de este gran negocio, hemos diferido de año en año nuestra conversión, hemos vivido y vivimos todavía como si nuestra existencia no debiera acabar, como si el tiempo estuviera en nuestra mano, como si la eternidad no debiera comenzar jamas; y de este modo dejamos la obra tan dificil de la salvacion eterna para el último instante, en que solo deberiamos terminaria y decir : Todo está consumado.

iO Dios mio la es cosa tan facil arreglar unas cuentas generalmente muy complicadas en el momento en que es necesario satisfacerias?

Morir como cristiano y salvarse es morir con una fe viva, una esperanza firme, una coridad pura, un dolor sincero y un odio profundo y sobrenatural de los pecados; es detestar y aborrecer todos los vicios, amar y practicar todas las virtudes , borrar todos los escindalos, comendar todas las confesiones sacrilegas, reparar todas las injusticias, romper todos los lazos, no pensar mas que en el ciclo, despreciar la tierra, desprenderse de los hombres y no aspirar mas que à Dios. ¿V es facil hacer todas estas cosas cuando el espíritu turbado conserva apenas la conciencia de si mismo; enando las fuerzas nos abandonan; cuando toda pesa, molesta y abate? ¿ Es facil formar en pocos instantes un penitente fervoroso y sincero de un hombre para quien la virtud ha sido estraña, el vielo familiar y la penitencia desconocida? ¿ Es facil formar un cristiano de un hombre profano, en el momento en que, anonadado y próximo a su destruecion, no es mas que la sombra fugitiva de un hombre, una figura que causa horror ? Lo único que podrá hacerse entonces sera paliar nuestros vicios, y no destruirlos; disgustarnos de nuestros pecados, y no arrepentirnos de ellos ; ponernos una máscara engañosa de penitencia, que dejara subsistir nuestros desórdenes en el fondo del corazon en toda su integridad, y morir en el pecado.

¡Ay! apresurémonos desde ahora à bacer lo que quisieramos haber becho á la hora de la muerte : Et dixi : Nunc capi. (Psal.) Si hasta ahom hemos sido demusiado prodigos de nuestros años, basta ya : Peccusti? quiesce. [Ecclei. 21]. Detengamonos en el camino del desorden; ya es algo tarde, pero por lo mismo debemos hacerlo cuanto antes. Formemos la resolucion de utilizar para nuestra sufvacion estos santos dias de penitencia, de gracia y de perdon, Principlemos por una conversion prenta y sincera, de tal modo que en nuestra última hora no faite mas que consumar y completar una obra comenzada mucho tiempo antes. Hagamos por nesotros mismos lo que Jesucristo hizo por nosotros, a fin de poder. Henos de la confianza de los justos, repetir con el en aquel terrible momento : La obra de mi salvacion está consumada: Consuminatum est. Así sea.

# CONFERENCIA TRIGÉSIMA PRIMERA.

La Muerte de Jesucristo.

Pretioss in conspects Domini mors sancto rum give. Lumnerto de les elegidos es preciosa delánte del

(Pealm: 115.)

No solo la vida de los elegidos es admirable en presencia de Dios, sino que su muerte es igualmente dulce y preciosa à sus ojos.

Sim embargo los santes, dice S. Leon, han recibido à su muerte la recompensa y la corona de sus obras, pero no han podido merecerla a los demás. Su fin ha sido para sus semejantes un ejemplo de paciencia, por el valor con que lo han sufcido; pero no han podido hacerse para otros una fuente de méritos y de virtudes. Los santos han dejado la vida como simples particulares, y el fruto de su último combate ha recaido principalmente sobre ellos mismos. Y si 6 pesar de esto la muerte de los santos es preciosa a los ojos del Senoc, qué será de Jesucristo, que solo entre todos los hijos de los hombres ha dado su vida por los demás y no por si mismo; que se ha inmolado en cualidad de Señor y de Salvador; que ha representado ensi todos los hombres, los ha ofrecido todos á su Eterno Padre, los ha asociado todos á su sacrificio como una sola hostia, les ha comunicado todo el mérito de sa crucifixion, de su muerte y de su Besurreccion, y ha santificado de ese modo la vida de los verdaderos cristianos, y hecho su muerte preclosa?

Hoy pues, que vamos á celebrar de nuevo la memoria siempre tierna y dolorosa de la muerte del Dios Salvador, no separemos estas ideas para hourarla con los sentimientos que ella extie de nuestra fe y de nuestra piedad; y veremos como, por las circunstancias que la acompañaron y par los efectos que produjo, ha sido a un tiempo mismo preciosa para el y para nosotros, pues que ha comunicado un inmenso valor à nuestra muerte.

¡O cruz santa, símbolo de flaqueza, de crimen, de dolor, de oprobrio y de muerte, pero que el Salvador ha convertido en vara mara-

villosa, en mérito de santidad, en fuente de gozo, en trono de gioria y en remedio de resurreccion y de vida! Prosternados defante de ti, te adoramos con humidad, te alabamos con entusiasmo, y te invocamos con confianza como el fundamento de nuestra fe, el sosten de nuestra esperanza y el motivo pederoso de nuestra amor para con Díos: O cruia, ave, spes unico! Te pedimos, en este santo tiempo en que todo nos recuerda la caridad que obigo a Jesus a sufrir y a morir por nosotros, que nos apliques el fruto de la sangre preciosa, con que fuste rocinda, a fin de borrar las culpas de los pecadores y aumentar en los justos la gracia y la victud: Hue passionis tempore. Haz que, por el mérito infinito de la muerte preciosa que el Redentor del mundo sufrio en tus brazos, la muerte de los hombres á quienes vino à redimir sea igualmente preciosa á sus ojos: Prefiosa in conspecta Donaini mors sanctorum ejus.

#### PRIMERA PARTE.

Lo que causo uno de los mayores escandalos de la muerte del Salvador fue que tuvo lugar en medio de las burlas y de los insultos, de las maldiciones y de las blasfemias de todo un pueblo, y que, lejos de haber sido mirada como un sacrificio voluntario, apareció como el suplicio ignominioso de un criminal. Pero, ¿ como pudo ser. consumado con unas circunstancias tan infamantes el gran holocausto de los siglos, ofrecido a Dios por su mismo Hijo para su gloria y para la salvacion del género humano; el acto mas sublime de adoracion, el hamenaje mas perfecto de religion que ha recibido Dios jamas; la ofrenda mas magnifica, mas sublime y mas santa que la tierra ha hecho jamas al ciclo; la grande obra, la obra divina por escelencia, el escesa de la divina misericordia y de la caridad infinita? ¿ Como Jesucristo, provocado por la audacia infernal de los Judios a descender de la cruz para probar su divinidad, pudo sufrir este insulto sacrilego sin manifestar alguna señal de su grandeza, de su majestad y su poder?...

¡Pero insensalo! ¿qué es lo que estoy diciendo? Si la cruz hubiera estado rodesda de un pueblo fiel; religioso y reconocido; si todos hubieran asistido al gean socrificio del verifadero Melquiscede con las señales de un profundo recogimiento; si el sacrificio de Jesucristo hubiera estado acompañado de preces publicas, de humildes y sinceras acciones de gracias, de lagrimas de arrepentimiento y de amor, de testimonios de religiosa compasion, ¡ cuán infortunados seriamos entonces! este sacrificio no se hubiera ofrecido por nosotros;

Nosotros éramos injustos, nosotros éramos pecadores, y por consiguiente dignos de una confusion pública, universal y eterna; nosotros imbiamos merecido ser burlados, insultados y escarnecidos por todas las criaturas y a presencia de todo el mundo. Mas como el sacrificio consumado en el Calvario era el nuestro, como era ofrecido en nuestro nombre, en nuestro lugar y en nuestro provecho, era necesario que la victima sufriese nuestra confusion y nuestro desprecio. Una muerte que era sufrida por los pecadores debía reunir un oprobio escesivo a un inmenso dolor. A las heridas hechas por los cluvos debian juntarse las causadas por les dardes, mas acerades aun, de las lenguas. A el delor de las confusiones debian funtarse las reconvenciones mas acerbas, la fronta mas amarga, los insultos mas atroces y los ultrajes mas indignos. Era necesario que la victima apareciese bajo la forma de un criminal, que se viese rodeada de los anatemas y de los desprecios del universo. No era sufficiente que el hijo de Dios ofreciese en sacrificio su cuerpo desgarrado por los tormentos, era necesario tambien que sacriflense la dignidad de su persona y el honor de su nombre.

Pues bien, esto es lo que sucede en el Gólgota. Por consiguiente, las profundas ignominias que rodean la cruz, lejos de escandalizarnos, nos edifican, nos mueven y nos excitan a contricion. Porque
nosotros comprendemos claramente que este sacrificio nos pertenece,
que es ofrecido por nosotros; que Jesucristo, que sufre y muere
como nosotros deberramos sufrir y morir, sufrey muere para expiar
nuestros pecados, y por consiguiente es verdaderamente nuestro
Salvador. De aqui resulta que el oproblo mismo que sufre es una
prueba del ministerio que ejerce. Y de este modo la muerte del Santo
de los santos, por lo mismo que es un escandalo para los profanos,
es edificante para los fieles y preciosa a los ojos de Dios: Pretiosa
în consenecta Hominia mora sancturane ejas,

¡ Guim clegos pues y cum insensatos son los Judios que biasfeman diciendo : « El ha salvado à otros, y no puede salvarse à si mismo! Si el confia en Dios, como en su propio Padre, ¿ por que Dios no se apresura a tibrarlo? Si el es Hijo de Dios y el Mesías, que desclenda de la cruz, y crecremos en el, » [ Hotth.]

Mas si Jesucristo hubiera descendido de la cruz en vista de su infimacion insolente, esto hubiera sido arreglar su poder a unos caprichos impertinentes, mostrares debil, ceder a los insultos de sus enemigos, y hacer una vana ostentacion de su omnipotencia, a espensas de la redencion de los hombres, que tenia la mision de obrar;

hubiera sido tambien dejarse vencer por la impaciencia, desmentir su mansedumbre, y mortrarse mas sensible à los ultrajes que celoso por su deber.

Si Jesucristo hubiera descendido de la cruz, si no hubiera muerto sobre este madero sagrado, despues de haber hecho anunciar à los profetas que el Mesias debla espirar en una cruz, esto hubiera sido quitar à la Escritura su verdad, impidiendo su cumplimiento; dar un mentis à los profetas, ponerse en contradicción consigo mismo, y manifestar que no cra Dios ni Hijo de Dios.

Si Jesueristo hubiera descendido de la cruz, esto hubiera sido para el lo mismo que abandonar el altar, al que había subido voluntariamente, interrompir el sacrificio que había comenzado con tanto amor, anular el precioso testamento que había hecho, y que no podía ser eficaz sino por la muerte del testador; despojarse de su carácter de pontifice de los bienes futuros, y renunciar a su alta diguidad de Redentor.

Un mesias semejante, no solo no seria Dios, sino que seria menos que hombre; seria un faiso mesias, impotente para salvar à los otres, supuesto que podria degradarse à si mismo. Si Jesueristo se rendia à una provocacion tanto mas indigna de neeptar por él, cuanto mas insolente era de parte de los que la hacian; si Jesueristo descendia de la eraz, no seria por lo mismo el Mesias verdadero ni el verdadero Salvador, y ningua hombre razonable podria ni deberia creer en el.

Al ver al Salvador que permanece en la cruz à pesar de las provocaciones que le dirigen para hacerle bajar de ella; al ver que todos los ultrajes con que los Judios le deshonran, todas las blasfemias con que le envilecen, y todas los escitaciones que le hacen no le separan un momento del ministerio sublime que ejerce; el ver que en vez de irritarse por tantes insultas, y de confundiries con el milagro que piden, les confunde con un milagro todavia mayor, et de una paciencia invencible, el de una dulzura inalterable y una caridad infinita; al considerar que se compadece de los mismos que insultan su paciencia euvo misterio ignoran, y que pide para ellos ei perdon, y se lo asegura, si quieren aprovecharse de su ejemplo, ; alu! por estas señales reconcermos en Jesueristo erucificado la hostin viviente, anunciada por tautos siglos, que se ofrece por todos los hombres; reconocemos en él el Cordero divino, deseado per tanto tiempo, que se inmola por todos; el verdadero sacerdote que sacrifica por todos, el verdadero pontifice de los bienes futuros que,

bajo el velo de su carne cubierta de llagas y de ignominias, entra en el santuario eterno y abre sus puertas. Nosotros reconocemos en él el verdadero mediador que se presenta en nuestro nombre ante el trono de Dios para aplacar su colera; el verdadero testador que escribe con su sangre y confirma con su muerte el gran Testamento de los siglos, en el que la herencia y la investidura del reino eterno se aseguran á los hijos de la promesa; reconocemos en una palabra al verdadero Mesias, al verdadero Hijo de Dios, al Salvador del mundo. Y por consiguiente, esta muerte, rodeada esteriormente de tantos oprobios y tantos escandalos, pero acompañada interiormente de tantos prodigios y de tanto amor, es á nuestros ojos un objeto de adoracion, de alabanza, de reconocimiento y de piedad, así como es un objeto de complacencia infinita à los ojos de Dios : Pretiosa in conspectu Domini mors sanctorum ejus. Por esta razon, Señor, sustituyendo la alabanza a la blasfemia, y el homenaje al insulto, os decimos: Si, divino Jesus, porque vemos que no descendeis de la cruz, y que, despreciando las provocaciones impias de vuestros enemigos, insistis en morir en ella por nuestro amor, es por lo que os reconocemos por el verdadero rey de los Judios, el verdadero Mesias, el verdadero Hijo de Dios, nuestro Señor y nuestro Redentor.

Pero aun esteriormente, Jesus, aunque humillado, degradado y envilecido por la crucifixión como un criminal, manifiesta por la virtud de su espiritu la santidad, el poder y la gloria de Dios. (I. Petr. 3.) En efecto, reconcentrando todas sus fuerzas, lanza de nuevo una fuerte esclamación : Jesus autem iterum clamans voce. magna. (Matth.) O muerte del Ilijo de Dios, bien diferente por cierto de la de los hombres! En nosotres los mortales, la voz se pierde antes que el espiritu nos abandone. La muerte hiela nuestra lengua antes de separar el alma del cuerpo. Cuando nosotros morimos, dice S. Geronimo, nuestra voz se pone ronca, se debilita, y va disminuyendo por grados hasta que se estingue totalmente antes que exhalemos el último suspiro. Así mueren los hijos de Adan. Pero Jesucristo espira lanzando un fuerte grito, que anuncia que se halla lleno de fuerza y de vida aun en el completo desfallecimiento de su carne; él respira con una voz sonora, majestuosa y sublime, (In Marc.) Así pues el que da su vida por los hombres nos revela con este grito que él no muere como los demás hombres; que no es un simple mortal; que si él muere, no es por necesidad, sino por su propia eleccion; no por la voluntad de los hombres, sino por su propia voluntad.

Nosotros, hijos de Adan, herederos de su culpa como de su naturaleza y de su castigo, llevamos en nosotros mismos el principio de nuestra disolución, y nos colocamos bajo el imperio de la muerte en el momento mismo en que catramos en la vida. (L. Cor. 4.) En Jesucrioto por el contrario, estando la hamanidad unida sustancialmente a la persona del Verbo, al Hijo de Dios, que es la vida misma, esta humanidad tenia el gérmen de la vida en la persona del Verbo en la que subsiste; era pues inaccesible a la muerte, y no podía morir. Del mismo modo que nosotros no podemos evitar la muerte, Jesucristo no podía incurrir en ella. Así como seria necesario un milagro para que nosotros fuesemos esceptuados de morir, se necesitaba uno todavia mayor para que Jesucristo muriese, y así como nosotras no podemos aluquentar la muerte con nuestros gritos, así tambien se necesito que Jesus arrojase una fuerte esclamación, un grito de autoridad, para hacerla aproximarse á el-

Por consigniente, este grito seguido de la muerte, anunciando que ella no habia venido, por decirlo así, sino porque habia sido llamada, prueha, dice S. Gerónino, que Jesus espira reinando sobre la muerte y por un acto supremo de su poder: Oni morti dominatur et procepit, potestative expirat. Ilu Marc.)

¡ Cuán majestuoso es, pues, este grito que manda á la muerte, y a quien la muerte se apresura à obedecer! ¡Ah!¿quien es el que duerme cuando quiere, dice S. Agustin, como Jesucristo murio cuando quiso? ¿Quién se despoja de sus vestidos tan libremente como Jesus se despojo de su carne ? ¿ Quien se ausenta de un lugar con tanta independencia como Jesus se ausento de la vida? ; Cuánta esperanza y cuanto temor al mismo tiempo debe inspirar el poder de Jesus como juez, cuando manifiesta tanta majestad a la hora de la muerte (1)! Ved aqui por que este grito borra todo, lo que podia deshonrar la libertad de su sacrificio, porque él lo convierte en una oblación volunturia, y devuelve al sacerdote y a la victima la majestad de que el odio y la malicia de los hombres habían querido despojarles; por que él confunde de una manera nueva las reconvenciones de flaqueza y de impotencia que le dirigen, y à las que su inalterable paciencia y su caridad invencible servian de pretesto y de velo; por que convierte en fin la muerte de Jesus en un sacrificio el mas

<sup>(4)</sup> Quis its dormit quando voluit, sirent Jesus, quando voluit mortuus est? Quis its rettem deponit quando volueiri, sirent se carne evant quando volui? Quis its cum volueri shit, sirent iste cum volueris olait? Quanta speranda ettimenda potestos judicantis, si apparait tanta morientis? [Tanet. 113 in Joan.]

santo, el mas puro, el mus perfacto, el mas agradable à Dios, el mas elicax para la salvacion del hombre, y tan precieso à los ojos del hombre como en presencia de Dios: Pretiosa in conspectu Domini mors sanctorum ejus.

Y ¿ que significa esta poderosa esclamación : « Padre mio, en vuestras manos encomiendo mi alma : Pater, in manus tuas commendo spiritum meum? (Luc.) ; O tiernas y afectuosas palabras! Observemos que las pronuncia con los ojos clevados al ciclo. El las dirige a Dios que está en el ciclo; y al llamar Padre a este Dios hasta el ultimo instante, declara, dice Beda, revela y manifesta que es el verdadero Hijo de Bios. Al encomendarle despues su alma, manifesta una piena confianza en el y un poder igual al suyo : Patrem invocando, filium Dei se esse declarat. Spiritum vero commendando non defectum sue virtulis, sed confidentiam ejusdem cum Patre potestatis insimat. (in Luc.) Él quiso decirle : Padre mio, yo os he confindo mi causa, y ahora os conflo mi alma. Yo deposito la una y la otra en vuestro seno, yo las pongo bajo la custodia de vuestro amor. Y como mi causa protegida por vuestro amor sera victoriosa, mi alma abrigada en vuestro seno me sera devuelta, y asi como mi nombre triunfara, asi tambien mi vida se hava immortal: Pater, in manus trues commendo spirstum meum.

Esta palabra dice mas onu; perque tal es la fecundidad y la virtod de la Palabra divina, que puede tener y tiene a un mismo llempo muchos servidos, que estan muy lejos de escluirse mutuamente, todos los cuales los tuvo Jesus muy presentes, y todos ellos son igualmente ciertos.

En efecto, el Evangelista se espresa de este modo : a Jesus lanzando de nuevo un fuerte grito : Jesus autem iterus chanans. Matth. Pues bien, es muy conveinde notar estas palabras, de nuevo, que S. Matto hace preceder al grito de Jesus, tanto mas cuanto que por estas palabras nos da claramente a entender, que entre estos dos gritos, los únicos que Jesus dio en la cruz, el uno cuando se quejo del abandono de su Padre, y el otro cuando le encomendo su alma, hay una relacion intima, y tienen el mismo objeto y el mismo fin. Ya hemos visto que, aunquo Jesus pronuncio las primeras gulabras por si mismo, se referiun tambien a nosotros : por cuasiguiente, el debió dar tambien este segundo grito por si y por nosotros à un tiempo mismo. Es decir, que saí como en la primera esclamacion pidió encarecidamente à su Padre que no nos abandonase, así en la segunda le dió gracias por haber sido sido por nosotros. Por esta

razon, despues de huber Hamado la primera vez à su Padre ; « : Dios mio ! Deux meus! » Llama ahora à Dios : a [Padre mio ] Pater! » En la primera invocacion apareció turbado; ahora se manifiesta tranquilo. Entonces dejó entrever el miedo; altora manificsta la confianza, la seguridad y el amor. La turbación con que acompaño su primer grito indicaba el temor de que fuesemos abandonados; la calma con que acompaña el segundo revela la alegría por habernos librado; y por consiguiente, así como el primer grito fué el de una súplica humilde y ardiente, el segundo es el del reconocimiento y el amor. Mas supuesto que, por la virtud de su oracion, el seno del Padre se abrio para nosotros y sus brazos se estendieron bacia nosotros, así tambien en la espresión de su reconocimiento se apresuró à depositar en los brazos y en el seno de su Padre à todos los que había salvado del abandono de Dios; esto es lo que hace cuando dice : a Padre mio, en tus manos encomiendo mi alma : Pater, in manus tuas commendo spiritum moum.

Y así como la espada y la valna, separadas momentaneamente, permanecen unidas en la misma persona que lleva la valua en la cintura y tiene la espada en la mano, así tambien el alma y el cuerpo de Jesucristo, separados momentamemente par la muerte, debian permanecer unidos en la persona misma del Verbo. Y supuesto que la persona del Verbo permanece siempre en el seno del Padre, Unigenttus qui est in sinu Patris, (Joan.) se sigue que el alma santa del Salvador debia encontrarse en el mismo seno con el Verbo a el que está sustancialmente unida; Jesucristo, pues, no necesitaba poner por si mismo su alma en manos de su Padre, de las que no podia separarse. Así pues, al encomendar su alma, dice S. Atanssio, quiso encomendar à todos los hombres que debian ser vivilicados en el. Porque todos los cristianos, como enseña S. Pablo, son una misma cosa en Jesneristo y forman no solo su cuerpo, sino fambien su espiritu: Commendat universos maciales in se vivificandos: nam sumus membra ejus secundum illud apostoli : Omnes unum sumus in Christo Jesu. (De Orat. Christia)

Para comprender mejor este misterio, observemos, hermonos mios, que ethombre pecador se lince carnal y terreno, no solo en su cuerpo, sino tambien en su espiritu, porque el espiritu se degrada, se envilece, y cuasi se hace materia en consecuencia de los desordenes del cuerpo. Por el contrario el hombre verdaderamente cristiano, unido á Jesucristo por una fe pura y por la gracia santificante, se hace en cierto modo incorporal, espiritual, angelico y celestial

aun en su cuerpo mismo; en él todos los sentimientos se elevan, se ennoblecen y se espiritualizan por las intenciones, tos sentimientos y las virtudes del espiritu. Por esta razon dice S. Pablo : « Vosotros habeis sido justificados en nombre de nuestro Señor Jesueristo, y por el espiritu de Nuestro Dios. El hombre que permanece unido al Señor es un mismo espiritu con Dios y en Dios (1).

1 Desventurados pecadores, degradados por los vicios! vosotros estais separados de Jestieristo y escluidos de su oración, porque sois como miembros cortados por el pecado, y no formais parte de su espiritu. Pero vosotras, almas fervorosas, amantes fieles de Jesus. vosotras formais su espíritu, lo mismo que su cuerpo místico, su alma y so vida que es toda amor, porque vive amandoos, y os ama viviendo en vosotras. Jesueristo pues os ha encomendado a su Padre; el os ha depositado en el seno de Dios por su oracion, porque es como si hubiera dicho : « Padre mio, las almas de los justos me pertenecen; vo soy su cabeza, ellos son mis miembros, vo soy su padre, ellos son mis hijos, mi descendencia, mi familia. Su estado depende del mio. Así pues al recibir mi alma, recibid tambien las suyas. Así como yo no puedo estar separado de vos, no permitais que ellos esten separados de mi. Ellos son como mi espiritu y mi vida, porque así como ellos viven en ini, yo vivo en ellos por amor. Yo os los encomiendo como cosa mia; haced por sus almas lo que haceis por la mia. Recibidlas con el mismo cariño, abrazadlas con el mismo amor : In manus luns commendo spiritum meum, s

Más sial ofrecernos Jesus, y encomendarnos a su Podre con estas afectuosas palabras, nos ha dado una nueva prueba de su ternura, nos ha revelado tambien una verdad de mucho consuelo. Antes que el Redentor muricese, antes que la samgre de esta augusta víctima fuese derramada sobre la tierra para aplacar al cielo, y nos abriese la puerta, cerada inexombiemente a la ruza de Adan, las almas nos iustas y mas santas, al separarse de sus cuerpos, descendian el limbo, al horror de una profunda noche. Alli la luz estaba tan solo en espectiva y en esperanza; la vision de Dios, el reposo en el seno de Dios, los consuelos de la patria eterna se diferian hasta un término ignorado. La muerte era para aquellas almas una especie de escomunion que, separandolas de la tierra, las separaba igualmente del ciclo, y que, privandolas de la solemnidades de Israel y de la sa-

tisfaccion que esperimentaban al tributar à Dios un culto verdadero, no ofrecia compensacion alguna à su fe ni à su caridad. Por consiguiente, aunque los justos de entonces tuviesen la misma fe que noscitos tenemos, y creyesen al morir que debian resneitar un dia, sin embargo su muerte era en cierto modo lúgubre, triste y funesta. Ella se presentaba à su imaginacion como la entrada en una triste soledad, como el principio de un largo viaje que debia separarlas de la sociedad de los hombres, sin proporcionarles la de Dios. Ellas no podian pensar en la muerte sina temblando, y este temor, esta idea del estado triste que les esperaba à la muerte, derramando una amargura continua sobre su vida, las tenia, dice S. Pablo, en la melancolica y sombría espectación de una dura esclavitud: Timore mortis, por totam citam, obnoxii erant servitutí. (Hebr.)

Cuando Jesus al morir esclamo: a Padre mio, en vuestras manos encomiendo mi alma, esto es. En vuestras manos encomiendo las almas de mis fieles que muerre, a nos cuseño claramente, dice Teo-filacto, que había concluido el tiempo en que no se podía subir de la tierranl cielo, ni volar hácia Dies al dejar á los hombres, y que desde aquel instante las almas de los justos, purificadas durante la vida por la penítencia y los sacrificios del amor, seguirán cuando salgan del cuerpo el mismo canino, y llegarán al mismo término que el alma santa de Jesucristo, es decir, à los brazos y al seuo de Dios: Per hace cerba voluit declarare, quod sanctoram anima in manus Dei ascendunt: nam prius opud inferos detinebontor. (In Joan.)

Además, anade el mismo intérprete, así como el cazador acecha una fiera al salir de su cueva para matarla, así el demonio acecha unas fiera al salir del cuerpo para apoderarse de ella. Pero, despues que Jesucristo deposito en las paternales manos de bios nuestra alom en compuñia de la suyu, hemos adquirido el iamenso privilegio de poder dirigirnos libremente hasta el seno de Dios sin ningua riesgo, supuesto que el demonio no tiene derecho ni poder alguno sobre las almas que pertenceen ya a Dios, y que han sido encomendadas à Dios por el Hijó mismo de Dios; Ex quo Filius paternis manibus comuculavil spiritum suma, libertatem consecutismos: nullam diabolo in animas potestalem, ut Patri commendates. (In Joan.)

Efectivamente, en esta revelacion se funda principalmente la esperanza de los cristianos que mueren en gracia de Dios, Ellos saben, y creen firmemente que al encomendar Jesucristo su alma en manos

Justificati estis in nomine Domini Jesu Christi, et in spiritu Dei nostri. Qui adharet Domino, unos spiritus est. (J. Cor. 6.)

de su Padre, les merceió que pudiesen a la hora de la muerte encomendarle la suya : y la persuasion que tienen de pasar directamente, si se hallan enteramente purificados, desde nuestra prision de cete, a la vision de Dios, y gozar de la sociedad de Jesueristo, es la que les haco descar la muerte con tanto ardor, y repetir con S. Pablo : a Yo tengo un ardiente desco de verme desprendido de los laxos del cuerpo, y estar con Jesueristo : Cupio dissotri et esse cum Christo, (Philip I, 23.)

Sin embargo, por estas polabras tan afectuosas, no solo nos revelo el Salvador al morir lo que debemos ercer y esperar, sino que tambien nos enseño, diec S. Bernardo, como debemos craer y como dehemos orm. Del mismo modo que una madre tierna ensena à su pequeño bijo la manera con que debe hablar a su padre, asi nuestro Salvador, siempre lleuo de ternura para con nosotros, nos ha ensenado co esta oracion el lenguaje de confianza y de amor con que debemos in vocar en la hora de la muerte a nuestro Padre celestial, y poner nuestra alma en sus manos; el nos ha comunicado al mismo tiempo el valor necesario para repetir en su nombre estas mismas palabras, con la misma fuerza de su espícitu y con la misma confianza. (De Pass.) Segun este ojemplo de Jesucristo, observa S. Geronimo, ha adoptado la Iglesia el uso de poner esta misma suplica en la boca de sus aljos moribundos, y los santos han aprendido à repetirla en el momento supreme en que sus almas abandonari sus cuerpos. (In Ps. 36.) Y en efecto, reflexionandolo bien, poner su alma al morir en las manos de Dios, y repetir el tierño lenguaje del Bedentor, es sustituirse à el, es poner en el toda su confianza, es unirse á su sacrificio, aplicarse sus méritos, hacer una dulce violencia al corazon de Dios, y obligarle à recibir nuestra alma cu su seno, como en un asilo de paz, de seguridad y de salvacion. Al salir esta palabra de la beca y del corazon del Hijo de Dios, adquirio una fuerza infinita. Ella es capaz de hacer descender abundantemente el espiritu de gracia sobre el cristiano que la repite con la misma confianza y el mismo amor con que fué pronunciada la primera yez, y con un corazon lleno de fe y de esperanza; ella se hace un escudo impenetrable contra los asaltos del tentador, y un remedio eficaz contra los temores que atormentan en el último momento nun á las almas de los justos.

Finalmente, la encomendación de su alma que el Salvador bace al espirar encierra aun otra advertencia muy útil. Ella nos recuerda que si Dios es anestro primer principio, es tambien nuestro ultimo fiu; que el nos la criado y mandiado à este mundo à fin de que striviendole durante la vida, como à nuestro unico Señor, podamos pescerle en la otra como à nuestro unico remunerador; que supuesto que el espíritu que nos anima, el soplo divino que couserva nuestra vida, la solido de Dios, debe volver à Dios; A Deo exivi, al Deum vadam; que nei como el confie este espíritu à mustco arbitrito, ylo paso, por decirlorasí, en nuestras manos, nosotros debemos un dia volverlo à poner en las suyas; que supuesto que sus manos lo formaron (Job.), sus manos delem tambien rechirlo; en una palabra, que nesotros debemos, durante la vida y despues de ella, ser de Dios y para Dios, y repetir con el corazon y con la boca: Padre mio, en tas manos encomiendo mi alma: Pater, in manus tuas commendo opiritum menus.

¡Ay¹¿ tendremes nosotros la dicha de pronunciar estas palabras con el verladero sentimiento de una fe viva, de una esperanza firme y de una caridad ardiente?¿ Confiaremes entonces el deposito de muestra alma a las manos de Dios, que la ha peido, à á las manos del enemiro que la ha seducido?¿ Será mestro último suspiro un anos de confianza y de amor, como el de Jesuristo, que pondra el sello à nuestra salvación, o será un geito de desesperación y de verguenza interior que consumara nuestra reprobación? ¡ Al salir nuestra sina del cuerpo, encontrará un padre amoroso que la recisa, o un juez severo que la condene? Nosotros lo iguaranos. Neset homo finem anom.; O terribile oscuridad! ¡ o espantosa incertifiumine.]

Pero no; nosotros pademos tener algun, conocimiento de este misterio; porque, como dice Origenes, solo los justos que, por la practica de las buenas obras y la imitacion fiel de Jesucristo se han preparado un refugio en el seno de Dios, son los que pueden poner su alma con confinera en sus manos. Ellos son los unives que atmocir pueden encomendarle su espirita con la firme confinera de ser oldes. (Caten, in Luc.)

Ved aqui, por que los que no han hecho esta preparación durante la vida no pueden esperar rozonablemente que tendran estos sentimientos a la hora de la muerte. En aquel momento supremo nuestra alma no será de Dios, si Dios no la ha poseido durante la vida. Dios no será nuestro Dios en lo futuro, si no lo es al presente. Dios no será nuestro Dios en la cternidad, si esperamos el último instante para entregarnos à el. Unamonos pues á ól en este mundo, sometamos à el nuestro espíritu a fin de poder, cuamdo venga la muerte il sorprendernos, depositarlo en sus manos, y repetir con

Jesucristo: Padre mio, en tus manos encomiendo mi espiritu: Patter, in manus tuas commendo spiritum meum.

¡ Cuán instructiva, cuan consoladora, cuán magnifica y poderesa es esta última palabra del Dios Salvador! El Señor al pronunciarla cumplió un misterio, reveló una verdad, nos preparó una leccion, nos aseguró un auxilio, nos dió una instruccion importante, y de este modo por su muerte preciosa nos dejó los medios necesarios, para hacer la nuestra igualmente preciosa à sus ojos : Pretiosa in conspecta Domini mora sanctorum quas.

Todos los evangelistas advierten que, despues de haber prinunciado Jesus estas palabras de ternura, luclino dulcemente su enbeza adorable sobre su pecho: Inclinato capito. Joan.) Pues bien, estas historiadores divinos revelan esta circunstancia, como las demás que acompañaren esta muerte singular y única, para lincernos comprender mejor, dice S. Juan Crissistomo, su misterlo, su prodigio y su magnificancia. En efecto, los hombres exhalan primero su espiritu, y despues su cabeza no solamente se inclina, sino que cae y se abandona; Jesucristo por el contrario, inclina voluntarjamente la cabeza, y despues espira, manifestando en esto que es ducho de tódas las cusas.

l'O precioso movimiento de nuestro Salvador! Todo su cuerpo, sujeto por los claves, esta inmovil sobre el altar en que es inmolado; sola su coleza esta libre; este es el unico miembro que puede mover, y el la inclina con un humildo respeto sobre su pecho, a fin de hacernos conocer mas y mas que él da su vida voluntariamente, que acepta gozoso la muerte de manos de su Padre, que se somete a ella con una resignación amorosa, una tranquilidad profunda y una obediencia cutera y perfecta: Factus obediens usque ad mortem.

Sin embargo, al inclinar Jesas la cabeza, no solo acepta la muerte, sino que la invoca. No contento con liaberla llamado por medio da un gran grito, viéndola leuta y timida, la anima con el semblante, porque la muerte jamas se hubiera atrevido a aproximarse à ĉi, dice San Atanasio, si él no la hubiera invitado. (Serm. de Pass.) El inclina pues la cabeza, y de este modo permite à la muerte ejercer sobre el el imperio funesto, que el pecado le habia dado sobre todos los hombres. El le cede y le abandona con gozo su preciosa vida. (Is. 53.) Ademas, por este último movimiento permite tambien al demonio que prevalecer sobre su vida para quitarsela, como le habia permitido prevalecer sobre su carne sagrada para desgarrala: le permite, en una palabra, que ejerza injustamente sobre él la autori-

dad que ejercia con justicia sobre los pecadores, cuyo representante y cuyo Salvador es Jesucristo.

Nosotros no tenemos como Jesus el privilegio de morir libremente. Ni el tiempo, ni el lugar, ni el género de muerte dependen de nuestra voluntad. La justicia de Dios nos la envía cuando le place y como le place, nosotros no hacemos mas que sufrirla, sin poder suspender su golpe, ni retardarlo un solo instante. Nuestra muerte, en el decreto de Dios que la estableció, no es otra cosa que un castigo impuesto à nuestra desobediencia. Mas supuesto que nuestro Redentor, al inclinar la cabeza ante la muerte, se sujeto a ella por obediencia y la acepto libremente, varió por este mismo hecho la condicion de la muerte, respecto à aquellos que se aplican el fruto de la suya. Esta es la causa porque se ve aun a los mas tímidos y mas débiles de entre los verdaderos fieles, á pesar de la repugnancla que tienen à la muerte, inclinar su caheza, como una señal de su humilde resignación, y entregar voluntariamente à Dios la vida que de él han recibido. Así pues el verdadero cristiano cuando muere no es un criminal que sufre una pena á que ha sido condenado, sino un sacerdote que ofrece à Dios un sacrificio voluntario y la ofrenda meritoria de su propia vida en union a la de Jesucristo. Es un navegante que se refugia en el puerto; es un desterrado que vuelve à su patria; es un peregrino que vuelve a tomar el camino de su casa; es una esposa que sale al encuentro à su esposo; es un hijo que se duerme tranquilo en el seno de su madre. Por consiguiente, Jesueristo, con este movimiento misterioso, ha borrado el oprobio de nuestra muerte; ha disminuido su dolor ; y de la pena mas terrible y mas repugnante a la naturnieza humana ha hecho una rica recompensa, y por decirlo así una pascua, ó en otros términos, un transito descado, un venturoso viaje, un dulce sucho, y una Redenciou preclosa: Pretiosa in conspectu Domini mars sanctorum cjus.

El Redentor ha dado de este modo a los hombres la última prueba de su tierno amor. La justicia de Dios no tiene ya nada que exigir, al su misericordia mas que hacer. El Padre Elerno no tiene ya nada que mandar, ni su Hijo divino cosa alguna que camplir. Ya no resta mas sino que el gran sucrificio, comenzado desde la eternifad en las entrañas de la bondad infinita del Padre celestial, y continuado en el seno virginal de su Madre en la tierra, se cumpla con la muerte del Hijo de Dios y del hombre, para reconciliar eternamente al hombre con Dios.

Sin embargo, las tinichias milagrosas, que habian comenzado desde el instante en que el fiedentor habia sido clavado en la cruz, se hacen mas espesas. Los ángeles de paz, (Zach.) que naisten a este augusto sacrificio con el recegimiento divina de una animacion profunda, se cubren el rostro de dolor y prorumpen en amargo llanto; el altin o la cruz, sobre que debe ser ofrecido este holocousto, tiembla; la victima que debe ser degollada, ó la vida del Dios hecho liombre, esta pronta y samisa; el sacerdote encargado de inmolaria, o la justicia de Dios se adelanta; la espada destinada à sacrificaria, ó el picado, osta ya levantada; yo veo brillar el fuego sagrado o el amor que debe consumiria. El golpe se ha dado.... (O amado Jesus de mi carazon "su frente se cubre de palídiz, sus gios se apagan, el vierte la ultima lagrima, inclina la cabeza, arroja un prolongado suspiro de caridada, y muere: Et inclinato capite tradidit spiritima. Joan.)

10 muerte bărbară é inhumana! ¿ par qué quitasasi de la tierra à Jesucristo que habia descendida del cielo; y que era el sostin, las dellelas, el ornato y la gloria de ella? ¡ O muerte bărbara é inhumana! ¿ por qué nos arrebatas, à nosatros descenturados hijes de los hombres, nuestro padre, nuestro hermano, nuestro autgo, el componero nel de nuestro destierro, y finalmente mestro Salvador? ¡ O muerte!... Pero ¡ ay !; de qué nos lamentamos? La muerte de nuestro Salvador ha sido tan titi para nosotros como cruel é ignominiosa para el! Lo que en ella hemos ganado es mucho mas de lo que hemos perdido.

Mablendes vestido Jesucristo en apariancia de la carne pecado, la similitudinem carais pecadi, representaba todos los pecadores, Desde el momento en que muere, todos los pecadores caraís pecadi, representaba todos los pecadores. Desde el momento en que muere, todos los pecadores estan como muertos en el y con el; por esta razon la antigua sentencia de la divina justicia, que los condenaba a todos, queda sinefecto, así como por la muerte del criminal queda auntada la sentencia pronunciada por la justicia humana. Regenerados nosotros en el hautismo de Jesucristo, si nos unimos intunamente á el por los laros de una fe viva y de una sineera caridad, nos hacemos anevas criaturas, nuevos hombres: Sed nova creatura (H. Cor. 3). En antigua colera inflamada contra el hombre prevaricador y rebelide ha quedado sin objeto. La sentencia de muerte eterna pronunciada en otro tiempo contra nosotros no nos comprende ya; ya nada nos condema; por el contrario, todo conspira à salvarnos: Nikil muer damantionis est ins qui sunt in Christo Jess (Rom. 8.) Así la muerte de

nnestro Salvador es el complemento que pone el sello á nuestra fibertad y á nuestra vida.

Si Jesucristo, despues de haber agotado todas los enfermedades y todas las miserias de nuestra vida, hubiera desdeñado sufrir el terror, la agonia y los dolores de nuestra muerte, no hubiéramos podido tener en él una entera confianza. No hubiéramos podido mirarie como un pontifice verdaderamente compasivo á nuestros males, supuesto que había rehusado esperimentar el mayor de todos. Al verle impasible é inmortal, é infinitamente superior à nuestra condicion, no nos atreveriamos à acercarnos á él. A pesar de su inmensa bondad, nos inspiraria mas temor que confianza, mas respeto que amor. Pero al verle sujeto à la condición mas penosa y mas humillante de nuestra naturaleza; al verle probarnos hasta ese punto su perfecta semejanza, y su tierna conmiseración por nosotros, nos atrevemos à presentarnos à él, à postrarnos à sus piés sin temor, à arrojarnes en sus brazos con una entera seguridad, à hublarle con la confianza mas intima y la mas estrecha familiaridad como à unestro igual, à nuestro verdadero amigo, à nuestro padre y à nuestro Salvador. [Is.] Y por consigniente, la muerte de Jesucrista es también el fundamento y el motivo de nuestra esperanza y de nuestro amor.

Finalmente, si un capitan no se arroja el primero al combate, no comunicara à sus soldados el valor necesario para acometer al enemigo. Si un padre no entra primero en la mar, no decidira à su pequeño hijo á meter sus timidos piés en el agua. Si un pastor no va delante de su oveja todavia joven, ó no la lleva en sus brozos, no podrà conseguir que ella entre sola en la espesura del hosque. Del mismo modo, si Jesucristo no nos hubiera precedido como cabeza, como modelo y como guía en el sendero de la muerte, temeriamos, en ese ferrible instante, caer en un abismo sin fondo y quedar sepultados en el para siempre. Nos veríamos poseidos de un horror indecible por el temor de encontrarnos rodeados de fieras erucles, en el transito tenebroso del tiempo a la eternidad. Así pues, Jesucristo que muere por nesotros y con nesotros es el capitan que nos inspira el valor necesario para recibir con intrepidez al enemigo terrible de la especie humana, la muerte; es el nuevo Jonas que nos escita con su ejemplo il arrojarnos intrépides al mar interminable de los años sin fin, seguros de que hemos de salir de él vivos y con una vida inmortal; es el buen pastor que toma en sus brazos nuestra alma timida, la escuda con su ternura, y con su poderosa voz

ahuyenta al lobo infernal que quiere apoderarse de ella, la hace atravesar sin pellgro y sin temor la horrible soledad de la muerte, infestada de serpientes insidiosas y de bestias feroces devoradas por el hambre, y la conduce, como a una oveja afortunada, à las dulces praderas y a los celestrales pastos de la eteroa bienaventuranza.

Hechos fuertes por este sublime ejemplo, no por eso debemos dejar de ser humildes. Al ahuyentar de nuestra alma las angustias del terror debemos procurar no abandonarnos a una seguridad presuntuosa. Así como nuestra miseria no debe disminuir nuestra conflanza, del mismo modo el esceso de la conflanza no debe abogar enteramente en nosotros el temor saludable nacido del conocimiento de nuestra indignidad y de nuestra flaqueza. Este santo terror debe servirnos de guia, como nosto aconseja el Apostol, para trabajar en nuestra salvacion, (Philip. 2.) à fin de que podamos coger de estos santos temores de la vida, como de un arbol precioso, el delicioso fruto de la verdadera conflanza y de la venturosa tranquilidad de la muerte (Eccli, 4.)

No nos hagamos ilusion, hermanos mios, el valor y la indiferencia que los pecadores endurceidos, los impios y los incredulos maniflestan algunas veces en el momento de la muerte, no es otra cosa que el terror de la desesperacion, un odio frio de si mismos, oculto bajo la mascara de una calma afectada. Al verles se diria que su semblante esta sereno, pero el espanto está en su corazon; ellos se parecen á esos mares cuyo fondo está tanto mas agitado por corrientes opuestas, cuanto mas tranquila está su superficie. (Is. 57.) Ayl mas les vallera temblar en esa hora suprema, que manifestar una calma tan espantosa y tan funesta. El verdadero valor, la verdadera confianza del cristiano en el momento de su muerte es el fruto de la inocencia ó de la penitencia de su vida. La paz verdadera nace entonces de la humilde fe en la verdadera religion, y no de las opiniones flotantes de la filosofia humana. La muerte del pecador, del enemigo de Dios, del blasfemador, del apóstata de la fe y de la ley de Dios, sean cualesquiera las apariencias, es siempre funesta: Mors peccalorum pessimu. Sola la muerte de los justos, de los fieles, de los santos, es verdaderamente dulce y feliz, porque recibe el verdadero valor y los verdaderos consuelos del misterio de la muerte de Jesucristo, y aunque algunas veces parece dolorosa y humillante al juicio de los hombres, es siempre preciosa à los ojos de Dios : Pretiosa in cons pectu Domini mors sanctorum ejus.

#### SECUNDA PARTE.

Dios habia anunciado por su profeta que à la muerte del Mesias obraria prodigios manditos y estupendos, y que trastornaria el elejo y la tierra. (Aggar. 2.)

Esta profecia se cumplio literalmente. Apenas el Redentor espiro en la cruz, cuando el velo del templo, como dicen los evangelistas, se dividió en dos partes, desde arriba hasta abajo, por una mano invisible yéco un ruido inmenso. (Matth. Luc.) Las espesas tinieblas, que tres horas ántes se habian espareido sobre la tierra, se disipan, y el sol sale mas brillante de su eclipse sangriento. La tierra se comeve, lis rocas se despedaran, las tumbas se abren y los muertos resuctian: Et tenebras foctos sant in antiversum terram useque ad horam manam. (Luc. Et terra mola est, et petra seissa sant, et monumenta aperta sunt: el multa corpora sanctorum, qui dormierant, surrescruns. (Matth.)

Notad bien la espression, « Y ved aqui » que el historiador sagrado hace suceder inmediamente à esta : « Expiro : » Expiravit, el rece. Ella tiene por objeto indicar que todos esos prodigios sucedieron precisamente en el instante mismo en que el Salvador exhalo su alma santa; que taxieron relacion con su muerte; que fueron el efecto, la consecuencia y la prueha de ella; y que no fueron tenomenos de la naturaleza, sino milagros de la omnipotencia de Dios, obrados por la gloria del lustre difunto; en una palabra, para hacer reconocer y adorar en Jesas de Nazuret, muerto en un infame patibulo como el mas criminal de los hombres, al verdadero y augusto Hijo de Dios, al Señor y al arbitro del universo, al Mesiasy al Salvador del mundo.

« Y como dudar ca afecto, dice S. Geronimo, que unos prodigios tan grandes, tun nuevos y tan variados, y efectuados todos à un mismo tiempo, no fuesen un acto sofemne per el que los cicios; la tierra y todos los seres creados reconocian en Jesucristo à su Señory su Dios? (Hieroni.) Ademas, segun San Maximo, todo este desorden de la naturaleza sensible que, commovida y trastormada hasta en sus fundamentos parecia querer volver à la nada, fue como una esplosion unatura del dolor que esperimentaron todas las criaturas, al ver espirar à su Griador en un infame patibulo. (Serm. de Pass.) Y ¿qué cosa mas justa y mas conveniente, añade S. Leon, que los clementos manifestasen que querian morir tambien en componia del

artifice divino que los había formado, y que el universo entero diese, por esta resolución general, un testimonlo público de que Jesucristo era el autor y el criador del mundo? (Do Poss.)

Oh! como resplandecen en estos prodigios la sabiduria, la majestad, la grandeza y el poder de Dios! A la manera que un gran rey desprecia los ultrajes que le hacen unos viles esclavos, o que, no queriendo bajarse à responderles, deja al último de sus ministres el enidado de responder por el; así Jesueristo no ereyo pronto de su diguidad responder, mientras vivio, a los Judios que le insultaban y le blasfemaban ca la cruz; mas apénas entregó su espiritucuando les respondio de una manera digna de Dios, por el trastorno de toda la maturaleza. De modo que, como dice S. Leon, los prodigios que acompañaron la muerte del Redenter no fueron otra cosa que la respuesta de hecho que el cielo y la tierra se encargaron de dar en su nombre a las estúpidas y cohardes imprecaciones de los Judios; respuesta magnifica, sorprendente, capaz de imponerles silencio, de confundirles y hamillarles, porque ella les prueba que Josucristo era realmente el Hijo de Dios; parque ella los convence de un hocrible defeddio, y los entrega á la execraçion universal. Serm. X de Pass.

Sin embargo, así como Jesucristo ejergió un doble misterio con respecto a los dos mathechores cruellicados con él, el de absolver y salvar, y el de condenar y castigar; así tambien los prodigios que senalarios su muerte tivieron un doble fin y un doble objete; à saber, el manifestar la indignación del elelo contra los Judios, y el de anunciar la elebuencia divina para con los Gentiles; ellos fueron a un tiempo mismo reconvenciones terribles y dulces promesas de consuelo y de alegría, que les hicieron entrever los efectos saladablis que esta muerte preciosa debia producir en el mundo.

En efecto, el velo del templo ocultaba à los ejos de todos el area qué eneceraba las tablas de la ley y el mana prodigioso. Paes blen, Dios describre abota à todos ló que, bajo las penas mas severas, lubia prodibido ver aun à los mismos sacerdotes; el mismo desgarra esto velo y lo hace care a pedazos en el momento en que Jesus espira, y da este modo nos da à conocer, dice S. Agustio, que por el merito de esta muerte todas has sombras que ocultaban las Escrituras santas estaban desechas, y que todo lo que en el antiguo Testamento era misterioso é incomprensible se encontraba ya manifiesto e inteligible a todos por virtud del misterio de la cruz. (Serm. CCC. de Sanct.) En efecto, en el momento en que este velo se rompió, prosi-

gue S. Gerómino, todos los misterios de la antigua ley, ocultos hasta aquel día, se llenaron de claridad y pasaron à los Gentiles. (In Matth.)

El velo del templo ocultaba al pueblo el segundo tabernáculo, y todos los sacrificios que se ofrecian en el. Pues bien, desgarrando Dios este velo à la hora en que Jesucristo exhala su último suspiro, es decir à la hora en que se le ofrecia con el incienso el sacrificio del cordero, indicó de una manera palpable que por la immolacion del verdadero Cordero de Dios, por la consumación de su sacrificio, habia restado el uso del tabernáculo ; que la importancia y la majestad del templo habian caido, que todas las ceremonias de la loy estaban abrogadas, el sacerdocio de Aoron estaba destruido y los sacrificios figurativos se habian hecho vanos y sin efecto.

El velo del templo ocultaba el Santo de los santos, lugar venerable, augusto y tremendo, en el que, à escepcion del gran sacerdote á quien estaba permitido entrar una vez al año, nadie podía penetrar bajo pena de muerte; y esto para significar, como dice S. Pablo, que el cielo, cuva figura era el Santo de los santos, se habia hecho inaccesible à los hombres por causa del pecado, (Hebr.) Así pues, cuando Dios destruyo el velo que probibia acercarse al Santo de los santos, cuando dejó la entrada libre à todos, en el momento en que Jesus espiralia, nos hizo patente, dice Teofffacto, la grande y consoladora verdad de que la muerte del Rédentor destruyo la enemistad de Dios y el pecado que nos había cerrado el cielo para siempre; y que desde aquel momento las puertas del eterno santuario de Dies se abrieron à los hilos de les hombres. In Luc. De modo que, segun la reflexion de S. Pablo, Imbiendo Jesueristo rasgado el velo que nos ocultaba el rostro de Dios, cuya figura era el que ocultaba el rostro de Moises, podemos ser admitidos en adelante en el Paraiso para contemplar alli al descubierto la majestad y la gloría del Eterno. (II. Cor. 3.)

Los demás prodigios, aun en sa misma realidad, no son menos misteriosos y proféticos. El eclipse del sol y las espesas linichias que se estendieron sobre la tierra significaron in ceguedad profunda en que habian caido todos los pueblos del mundo relativamente á Dios, verdadeca sol que famina las alunas, y respecto al Mediador prametido à los hombres. Ellas indicaron tambien, en el concepto de S. Círilo, las tinieblas penales con que serian castigados los dudios por haber crucificado al Dios Salvador. (Caten. in Luc., Y en cuanto à la loz que princípio à brillar de nuevo, en cuanto al sol que desde su disco de oro arrojo sobre Jesus ya muerto unos ravos que desde su disco de oro arrojo sobre Jesus ya muerto unos ravos

mas vivos aun que antes, representaba de una manera sensible que la luz espíritual del conocimiento del verdadero Dios volveria à aparecer en el mundo; que la cruz, despues de haber estado envuelta por algun tiempo en la oscuridad de la ignominia, brillaria en las naciones con un esplendor nuevo, y que el verdadero sol de justicia, Jesageristo, seria reconocido, creido, amado y bendecido en todo el mundo.

Los sicudimientos terribles que commovieron entonces el globo anunciabon la destrucción de Jecusalen, la ciudad decición, en la que, segan la profecia del mismo Jesuscristo, no debía quedar picara sobre piadra; y al mismo tiempo hicieron presentir la sorpresa, la agitación y el trastorno de toda la tierra, cuando se le anunciase el misierio de sesus erucificado; lasublevación de los principes y de los pueblos, para detener el curso de la predicación evangelica; los horrores de las persecuciones, la lucha de los mártires, la caida de la idolatira, y el establecimiento de la Iglesia, que debía commover los tronos, agitar todas las naciones y mudar la faz del universo, segun estas palabras del profeta rey; « El Señor reina, tiemblen los pueblos; el esta sentado sobre los querabines, muévase la tierra, » (Ps. 98.)

Respecto à las piedras que se hacen pedazos, en tanto que ceinn en cara à los Judios su terquedad en permanecer ellos solos insensilles à la muerte del Bedentor, llorada por toda la naturaleza inaminada, son tambien, segun Sto. Tomas, una profecia admirable, y significan que la misma fuerza de Dios, que ha despedazado las rocas de la tierra, romperia con la misma facilidad los corazones empedernidos de los hombres y los ablandaria con la acción de su gracia; (3, p. q. 44, a. 4.) y que así se cumpliria el oriendo pronunciado por el mismo Salvador, de que Dios manifestaria su poder faciendo salir del seao de las piedras, es decir de los pueblos del Gentilismo, hijos de Abrahan, heredecos de su fe y participantes de sus recompensas: Potens est Deus de lapidibus istis suscitare filios Abraha. (Matth.)

Finalmente, Jesuscristo habia declarado que tenia, lo mismo que su Padre, el poder de vivilicar y de resucitar los hombres, no solo interiormente y en cuanto al alma, sino tambien esteriormente y en cuanto al cuergo: Sicut enim Pater suscitat mortuos, et vivificat : sie et Filius quos vult, vivificat ; (Joan. 5.) pues blen, los tumbas que se abren y los muertos que resucitan, cuando Jesus muere, son la prediccion, la esperanza y el signo de la doble resurreccion que

esperimentarán todos los hombres por los méritos infinitos de la muerte del Redentor.

¿Y no hemos visto en efecto, esclama S. Geronimo, todos esos prodigios del órden corporal renovarse de una manera mas sorprendente aun en el seño de muchas naciones idolatres convertidas à la verdadera fe, que reconociendo y sirviendo à su criador, de tumbas que eran llenas de huesos y de podredumbre se han hecho vasos de elección y de vida? [In Matth.]

Vo diré mas : esos prodigios de gracia, figurados por los que brillaron en el ordou de la naturaleza y rodearon la muerte del Mesias de gloria y de magnificencia, resplande lieron a los ojos de todos en el Calvario mísmo, en torno de la cruz en que estaba pendiente aun el sagrado enerpo del Salvador.

En el Gólgota se hallaba un Centurion con una compañía de soldados à sus ordenes. Encargado de hacer ejecutar la sentencia de muerte pronunciada contra Jesucristo, y obligado á cuidar de todo y á observario todo, se había colocado en frente de la cruz, con los ojos fijos en el Crucificado. (Matth. Marc.) Testigo por consiguiente de la paciencia con que Jesus sufre, de la generosidad con que perdona, de la mansedumbre con que escueha, de la duizura de sus respuestas, del religioso fervor de su oracion, de la autoridad de su precepto, del tono sobrenatural de su voz, de la fuerza, de la confianza y de la calma de su muerte, encomendando su alma á Dios como a su Padre; el Centurion queda poseido de admiracion. Por consiguiente, dispuesto así à la luz y à la gracia divina, cuando al último suspiro del Señor siente la tierra temblar hajo sus piés, y ve el trastorno de todo la naturaleza, no duda ya que el que había muerto, como el mas eriminal de todos los hombres, era verdaderamente el Hijo de Dios, santo è inocente.

V'como la fe que salva es aquella que, teniendo principlo en el corazon, se manificata esteriormente por la confesion y por las obras, el bravo militar, en el arrebato de un santo terror, de una fe viva, de una ardiente caridad y de una contricion sincera, prorumpe-primero en llanto, y despues comienza à gritar en voz alta: « Yo reconozco y conficso que este hombre erucificado era verdaderamente justo. Yo reconozco y conficso que este que no parecia mas que un simple moital era verdaderamente el Hijo de Dios. » Adomas, à ejemplo del capitan, los soldados, testigos como el de este espectáculo, y poseidos del mismo terror y aun massidavia iluminados por la misma luzy dóciles à la misma gracia, prorum-

dieron como el en gemidos, mostraron el mismo arrepentimiento, e hicieron la misma confesion. (Matth. Marc. Luc.)

(O confesion! po prodigio! El esferzado Centurion habia oido los insultos y las blufemias con que el pueblo y los sacerdotes mismos echaban en cara a Jesucristo haber usurpado el titulo de Hijo de Dios: Diadr caim quia filius Det sum. Así pues, al esclamar : a Verdadaramente este hombre era justo.... Ciertamente este hombra el Hijo de Dios, y es como si hubiera dicho à los sacerdotes y al pueblo: Es en vaxo, hombres perversos, que os obstineis en minule como un criminal ra pesar vuestro yo le rocenozco santo e inocente. Es en vano que le desprecleis como al ultimo de los hombres; yo le prociamo verdadero Dios como el mismo Dios de quien es Hijo; vocotros le negais, y yo le confieso; vocotros le acusasis, y yo le delendo; vosotros biasfemias de di, y yo le alaho; vosotros le insultais, y yo le dano: Veze filius Dei crat iste.

Mas esto era acusar publicamente à les sacerdotes deicidas; esto era trador de injuisto al gobernador, vitopèrar et apore que el habia prestado à la ejecucion de una sontencia inicua, provocar contra si el odio de una faccion poderosa, esponerse à perder su grado, a lucurrir en la prision y en la muerte, y fodo esto por dar testimonio, a un muerto que no puede ya apreciar su generosidad ni recompensar su valor. [Ah] el Centuriou mada teme; el esta dispuesto a secrificació todo y cun a salir al encuentro d los tormentos per la confesion; y el amor de fesucristo. El no se ruboriza de los oprobios del Crucificado, el no se esemdaliza de ver que ha muerto, porque le erce todavia viva; porque aunque le ve todavia clavado en el infame patibulo, le cree reinando en los ciclos, y porque bajo los despojes inaumimodos del hombre lereconoce por el verdadero Hijo de Blos: Vere filius Dai eral iste.

/Y que dive de los saldados? ¿no cineron la frente del Salvador, despurs de la herrie azetado en el pretorio, con una dolorosa coronar de espinas; no pusieron en sus minos una caña por cetro, y echaron sobre sus hombros un andrajo de púrpura á manera de un manto real? ¿No le afearon con salvas; no le hirieron con azotes y lo escaraccieron sacrilegamente como un rey de burhas? Ellos naismos son tambien los que en el Calvario le han emponzonado con hiel, le han maltratado y crucificado, y los que, despues de haber jugado sus vestidos, por una burha atroz, han insultado tambien su paciencia y su dolor. Y vedies ahora trasformados en etros hombres, reparando sus histosemias contra Jesus con sus bendiciones, su fero-

cidad con su compasion, sus ultrajes con sus alabanzas, sus desprecios con su confesion, en una palabra, todas sus iniquidades con un arrepentimiento sincero.

¿ Y quien ha podido iluminar unos espiritus ten ciegos, maver à contricion unos espiritus tan duros, amansar esos monstruos de crucidad y de harbatic, y hacer en un momento de esos verdugos de Jesucristo los primeros creyentes de sus misterios, los primeros apologistas de su inocencia y los primeros apostoles de su divinidad? ¡Δh¹ este cambio tan instantaneo y tan solemne no ha podido efectuarse sino por la mano de Dios: Have mutatio dextera Excelsi. ¡O poder del Crucilicado ; o tierno Jesus¹ ¡ cuán bella es estavictoria en la que vuestra gracia convierte à tan grandes criminales y en la que vuestro amos perdona un crimen fan atroz!

Observad sin embargo, que el Centurion y los soldados cran idilatras, ¡Que espectaculo tan prodigioso! dice S. Leon; mientras que los sacerdotes judios, adoradores del verdadero Dios y tan versados en la ciencia divina, se obstinan en negar la divindiad del Mesios que les estaba prometido, que ellos esperaban, y que habia venido por ellos especialmente, mientras que vomitim la biasfemia y el insulta contruel Hijo de Dios, su Salvador; los soldados romanes, nacidos en el seno del Genilliamo, imbuidos en los errores de su educación, llenos de vicios, culpables de muchos escesos, sin conocimiento del verdadero Dios ni de sus misterios, de sus Escrituras ni de sus promessa, se canvierten en un instante y glorifican al verdadero Dios, comprendiendo y confesando el misterio de su Unigénito Hijo.

Así pues, dice el venerable Reda, ved alu las primicias y los precuesores de la humildad, de la dorillidad y de la prontitud de los Gentifies en escuchar la predicación evangelica y en someterse al yugo de la fc. Ved ahi una admirable profecia que anuncia que la verdadora creencia pasará muy pronto de la sinagoga à la Iglesia, de Jerusalen a Roma, y que Roma, a despecho del silencio y del furor de Jerusalen, confesara à Jesucristo Hijo de Dios, (In Luc.)

O Romr, tá tomaste desde entonces posesion de esta fe, porque un gobernador romano fué el primero que proclamo à Jesucristo como el Mesias y el Salvador; un Conturbon y unos soldados romanos fueron fos primeros que le reconocieron, le confesaron y lo ofrecieron sus adoraciones, i Dichosa tú si, como fuiste la primera en reconocerle, en personn de tas representantes, te muestras siempre la mas flei en servirle, la mas fervorosa en amarle y la mas celosa en hacurie conocer, amar y servir en toda el numdo!

Observad que Roma principio desde el Calvario á ejercer esta bella mision, anunciando á Jesucristo al misimo pueblo deicida, y obligandole á adorar á su Redentor. Porque S. Lucas refiere que todo los Judios que habian asistido al espectáculo de la crucifixion mofándose de Jesucristo, atraidos despues por el ejemplo del Centurion y de los soldados romanos, abrieron sus almas al arrepentimiento, confesaron por Hijo de Dios y Salvador al mismo Jesus de quien habian blasfemado hasta entonces, y volvieron del Calvario con la cabeza baja, los ojos inundados en lágrimas y dándose golpes de pecho en señad de dolory de penitencia: El onnis turba corum, qui simul adecunt al espectaculum istud et vidobant que fiebant, percutientes pectore sua revertebantur, (Luc. XXIII.)

40 prodigio lei Golgota, cuyos ecos babian repetida basta entonces las risas sacrilegas de insulto y los gritos de blusfemia contra Jesucristo, resucan abora y repite à lo lejos los acentos de sus alabanzas y los gemidos de penitencia, y el lugar envilecido par el suplicio de los criminales se transforma en un templo de Dios, en un santuario de la óración !

(O confusion! 10 penilencia! ; cuanta humildad, cuanto recogimiento, cuanto fervor en estos nuevos penitentes! Ellos no abruman con sus reconvenciones á los sacerdotes que los han seducido, ellos no acusan al injusto gobernador que ha cedido con tanta ligereza a sus exigencias; por el contrario, ellos reconocen y delestan como un erimen personal el enorme atentado que han cometido contra el Salvador, pódiendo con horribles amenazas su crucifixión y su muerte. Ellos hacen receir la culpa sobre si mismos, y piden publicamente perdon de ella á Dios y á los hombres: Percutientes pectors sua. Mas este perdon no lo esperan sino del mismo Jesus a quien han cuentificado, del mismo Hijo de Dios de quien han blasfemádo; confesando de ese modo que su misericordia es infinita, supuesto que puede salvar con su sangra á los mismos que la han derramado, y vivilicar con su muerte à los mismos que se la han dado.

¡ Ay l'amados hermanos, los Judios no fueron los únicos culpables de la con una trata de la confusición de la con nuestros pecados, supuesto que el Redentor la surfió para expira los crimenes de todos : Attritas est propter sestera nostra. [1s.] Debemos pues recordarla con los mismos sentimientos que manifestaron esos huenos soldados y esos buenos Judios que la presenciaron. Por consiguiente, humiliados, confundidos y effigidos por haber con-

tribuido con nuestros estravios los mas deplorables a la dotorosa pasion y a la muerte cruel de nuestro Salvador; humillados, confundidos y afligidos por haber respondido á su ternura con el oivido de su bondad, el abuso de su gracia, la violación de su ley, la profanacion de sus misterios, el escándalo de sus fieles y el menosprecio de su Religion ; humillados, confundidos y afligidos por no haber reconocido sus beneficios sino con nuestros ultrajes, y su amor con nuestro odio, debemos salir de este santo templo, y volver a nuestras casas dándonos golpes de pecho, ó al menos escitando en nuestros corazones un dolor síncero de haber sido tan ciegos, tan insensatos y tan ingratos à vista de tanto amor : Percutientes pectora sua revertebantur. Es necesario tambien que procuremos, á ejemplo de los penitentes del Calvario, morir a nosotros, volver sinceramente á Dios, y principiar a vivir como verdaderos cristianos, como verdaderos ereyentes y como verdaderos discipulos de Jesucristo que se digno darse todo á todos y morir por todos; a fin de que, preparandonos para nuestro transito con una vida conforme à la de los santos, podamos alcanzar de la misericordia divina la gracia de morir con la muerte de los justos : esta es la suerte mas feliz que puede tocar al hombre, así como tambien el espectáculo mas agradable à los ojos de Dios : Preliosa in conspectu Domini mors sanctorum ejus. Asi sea.

DMA DE NUEVO LEÓN

DE BIBLIOTECAS

# CONFERENCIA TRIGÉSIMA SEGUNDA.

La Sepultura de Jesucristo.

Cumque consummassent amuia qua de co seripla crant, depuncites eum de l'ono, posurquit cum la menumento.

I despues que cumplieron tedas las como que cataban esercita de el la quifacon de la centa, y le paniceso en el acpuleço.

(Act. XIII.)

Parece estraño e înconcebible a primera vista que Dios, segun la narración del Genesis, despues de haber terminado en seis dias la creación del mundo, descansase al setimo, como el que está fatigado de una obragrande y trabajosa. En círcto, como el que está fatigado de una obragrande y trabajosa. En círcto, como el poder infinito que, segun las palabras de Jesucristo en el Evangello, crea à cada instante millares de almas, reproduccó cada momento una infinitad de serse nuevos, y les conserva la existencia, obra sin cesar despues de tantos sialos, sin fatigarso jamás, Pater usque medo operatur, el eye operar (Joan. 5); ¿como, repito, esta potencia infinita se habia de cansar con solos seis dias de trabajo de tal manera que tuviese necesidad de renoso?

La oscuridad de este pasaje proviene de que se atribuye solo à Dios, como Dios, lo que es propio del Hombre-Dios, de que se quiere entender de lo pasado lo que es una profecia brillante de lo faturo, y de que se aplica à la figura lo que solo se verilles literalmente en el que se aplica à la figura lo que solo se verilles literalmente en el sexto dia, la reseato precisamente en el sexto dia, la reseato precisamente en el sexto dia, nuriendo por el: Sexto dia qua hominem feceral, pro codem pasans est la Lip, ji con la diferència sin embargo de que mientras que la eroscon del mundo fue como un pasatiempo, como un juego del poder divino, Eudens in orbe terrarum (Prov. VIII). la redencion fue un verdadero trabajo, fue la obra de Dios por esceleucia, Domine opus tuam in medio agnorum (Habac, III); mientras que la creacion fué el efecto de uno precepto general, de una palabra ema-

nada de Dios con una especie de indiferencia, Ipse dixit et jucta sunt [Psal.], la redeucion fué un trabajo penoso y largo, una verdadera fatiga para el dixino artiflee que la llevo á efecto, Laboravi sustinous [Is. 1.] In laboribus à juventule men [Ps. 87.]

Efectivamente, mas trabajo costó d Jesucristo disipar las tinichias de la idolatria que criar la luz, mas trabajo para destruit los vicios que para producir los brutos; mas se afanó para reparar en el hombre la imagen de Dios desilgurada por el pecado que para formarla la primera vez. Así pues, dice S. Agustin, al revelarnos la Escritura que Dios, en cuanto Dios, descansó al séptimo dia despues de acabada la obra de la creacion, quiso anunciar de antemaro, que el Hombre-Dios descansaria en la tumbual septimo día, despues de laber consumado la obra mucho mas súblime e importante de la Redención del genero humáno; Diem quo Christus erat in sepulchro quieturus koc modo promintíanit dicens; et requievit die septimo ab universo opere quod patrarat. (De Gens, ad lit.)

Ved aqui par que la historia del reposo del Dios Criador se ice el sabado santo bajo el título de profecia, porque ella es en efectu una profecia del reposo del Dios Redentor; y perque este misterio debia cumplirse en sabado, fué por lo que los Judios celebraron siempre el sábado como un dia de grande solemnidad : Erat enim magnus dies ille sabbati. (Joan. 31.) Si, el misterio de la sepultura de Jesucristo es tan importante como el de su muerte y el de su Resurreccion, porque es la prueba de la una y de la otra, y porque las une á las dos para formar de ellas un grande y profundo misterio. Así es que en el símbolo de los apóstoles se bace mencion espresa de ella : Fue crucificado, muerto y sepultado; y S. Pablo, en sus famosos discursos a los Judios, ca las que referia la historia de la Redencion, llamaba particularmente su atencion sobre este misterio, diciendoles : « Despues que los discipules hicieron todo lo que estaba eserito de el, le bajaron de la eruz, y le pusieron en el sepulero : Cum consummassent omnia que de co scripta erant, deponentes cum de ligno, posuerunt eum in monumento. Meditemos pues en el din de hoy sobre los misteriosos secretos encerrados en estas sencillas palabras, apenas consideradas por los cristianos; encontremos en ellas motivos para instruirmes cada vez más, y para abrosarnos en el amor de Dios que murió per nosotres.

Suspended por un instante, o José y Nicodemus, la obra de vuestra piedad. Un momento todavía ántes de bajar de la cruz el cuerpo sagrado de Jesucristo, á fin de que nos prosternemos delante de esa altar augusto en tanto que la victima esta todavía en el, y tributamos á la victima y al altar nuestro homenaje y nuestras adoraciones. Si, cruz adorable, en tanto que pende todavía de vos el precio
de la Redencion y la esperanza del mundo, prosternados delante de
vos, os adoramos, y os suplicamos rendidamente que dejeis caer
sobre nuestras pobres almas una sola gota de cea sangre divina con
que fuisteis regada, para que borro en nosotros las manchas del
pecada, nos alcance la gencia y el perdou, acreciente nuestros meritos y nos asegure las recompensas eternas: O cruz, ave, spes
unaca! hoc passionis tempore; piis adauge gratium, reisque dele
crimina.

### PRIMERA PARTE.

La flor de Nazareth habia inclinado ya sobre su tallo su cabeza languida. El autor de la vida había sufrido voluntariamente la muerte mas cruel. Jesucristo habia consumado ya el grande é incomprensible misterio de su caridad y de nuestra salvacion; y de su corazon amoroso, atravesado de parte á parte por una lanza cruel, del seno del nuevo Adan, que dormia un sueño de muerte, habia nacido ya, purificada en su sangre, cubierta del rocio de su gracia y rica con sus méritos, la nueva Eva, brillante y gloriosa, la Iglesia. (Ephes, 5. Y sin embargo, 10 indiferencia, o cobardia de los discipulos! Ninguno de ellos se presenta para tributar los últimos deberes al cuerpo adorable de su Divino Maestro; del mismo modo que le habían abandonado cuando estaba vivo al furor de los soldados en el huerto de Getsemani, así tambien despues de su muerte le abandonan en el Calvario al furor de los Judios que ya se dispenen á insultar estos divinos despojos, sepultándolos sín consideracion alguna al pic del Golgota en la fosa comun de los ajusticiados.

Pero no temais, hermanos mios; este enerpo tan puro que veis suspendido en la cruz todo acardenalado y sabgriento, aunque separado del alma santa que le animaba, está todavía, lo mismo que su alma, unido à la persona del Verbo. El Padre Eterno vela sobre los preciosos despojos de su Hijo. Los, angeles, que de forman un cortejo invisible con sus innumerables legiones, le defienden al mismo tiempo que le adoran. Ahora, que el sacrificio se ha cumplido y que el tiempo de las humiliaciones ha passado, no será permitido à nadie ultrajarle. La rabia de los Judios no puede conseguir romperle las piernas [Joan. XIV, 33), porque Dios había dicho que no se romperia un hueso à su cordero [Ibid. 36]; ella no podra tam-

poco profanar su carne inmaculada, confundiêndola con las carnes impuras y corrempidas de los pecadores, porque ha dicho tambien que no permitirá que el Scatto por escelencia vea la corrupcion. [Ps. 15.] La misma virtud divina que habia burlado la primera intencion de los Judios burlars tambien esta.

No debeis escandalizaros tampoco de la conducta de los apostoles. Dios permitió esta monstruosidad de parte de los hombres para hacerla servir, como sirve en efecto de una manera admirable, á un profundo designio. Si los apóstoles, observa S. Ambrosio, hubiesen cuidado del cuerpo Inanimado del Salvador, nadie hubiera impedido à la malicia de los Judios decir que los apóstoles no le habian sepultado, sino que le habian ocultado, supuesto que, á pesar de que fué realmente sepultado, se atrevieron a afirmar que los apostoles le habian robado. Era necesario pues que este entierro, al que estabaunida la verdad de la Resurreccion del Señor, se ejecutase de una manera pública y solemne, y por hombres de distincion, pertenecientes al mismo Sanhedrin, y sobre los que no pudiese recoer la menor sospecha de traicion ó de superchería : Ut domestico Judici revinceretur testimonio. Nam si apostoli sepelissent, dicerent utique non sepultum, quem sepultum, raptum esse dixerunt. (In Luc.) Pues bien, tales fueron los personajes à quienes Dios inspiro el pensamiento y el valor de dar sepultura al euerpo de su divino Hijo.

El uno de cilos fue José, originario de Aritmatea, y que bahitaba en Jerusalen, distinguido por la nobleza de la sangre y por sus riquezas, y condecorado con las mas altas dignidades, pues que era uno de los setenta magistrados que componían el consejo supremo de los aucianos del pueblo. Este José era tambien uno de los diez scnadores que, bajo el gobierno de los Romanos, ejercian la mas ilimitada autoridad (Luc. XXIII, 40); él era también discipulo de Jesucristo, pero en secreto, porque temía a los Judios. Joan. AIX, 38.] Sin embargo, este temor no era cobardía: José era hijo de la prodencia evangélica que oculta la verdad para haceria triunfar en tiempo oportuno, y no de la politica mundana que la niega y la oprime. En efecto, no salo no se había asociado a los designios del Sanhedrin, sino que habia profestado contra la injusta condenacion del Salvador. (Luc. 23.) Esta es la razon por que el Evangelio hace de el un elogio igual al del santo viejo Simeon, llamandole hombre sencillo y justo que esperaba con una fe viva el reino de Dios y la Redencion del mundo. (Hid.) El reunía pues la fe mas pura á la piedad mas sincera, y la prudencia al valor, supuesto que el valor sin la

prudencia se convierte en audacia, y la prudencia sin el valores cobardia. Así pues, mientras que la presuncion de los apostoles degenero en temor en el momento del peligro, la prudente reserva de Jesé y la humilde desconfianza con que se preparaba por medio de la oración a confesar a Jesucristo, cuando llegase el tiempo oportuno, se convirtieron en valor. Tal es el hombre que la Providencia ha elegido en sus subios consejos, dice el venerable Beda, para la alta misjon con que los mismos angeles se hubieran creido honrados, de dar sepultara al enerpo del Uljo de Dios; es decir, un hombre que reunia en si la grandeza de la autoridad y la grandeza de las virtudes, a fin de que su autoridad le permitiese ejercer entre los hembres el noble ministerio que su virtud le habia merecido de parte de Dios : Talom austem esse develut, qui corpus Damini sepelicet, qui per nobilitatem patentie secularis facultatem possel obtinera ministrandi, et per justitiam meritorum tali ministerio dignaretur. In Marc.)

Jose cree que ha licgado el momento en que es necesario que el discipulo de Jesucristo se declare y nose ruborice de su Maestro; el se presenta pues a Pilatos con un aire infresido y un corazon resuelto : Introivit audauter ad Pilatem Marc. 431, y sin temer la politica del gobernador, mas inhumuna nun que su crueldad; le dice: Sabe que yo soy tambien discipulo de Jesucristo y me honro de serio. En esta virtod vengo a perdirte su cuerpo; el me pertenece y yole exilo : Petit at tolleret corpus Jesu, eo quad esset discipuhis Jesu, Luc. 23, Joan. 38. Pilatos, sorprendido y confaso al cir esta libertad del lenguaje, no le objeta que el cuerpo de un sjusticiado pertenece à la justicia pública, y que un simple particular no puede tener derecho a reclamarle. Solo se contenta con mandar llamar al Conturion, encargado en asistir á la sangrienta ejecucion del Calvario, é informarse de él si Jesus estaba efectivamente muerto; permitiendolo bios asi, para que la certeza de esta muerte, que nos ha dado la vida, quedase mas consignada con respecto á nosotros. Despues de haber oido Pilatos de la misma hora de este testigo fiel, que Jesus habia espirado realmente lanzanda un gran grito, mando que el everpo de Jesus se entregase à José, à quien en cierto modo hizo un regalo de el : Pitatus jussit reddi empos : dimenit corpus Joseph Matt. 58; Marc. 45). [Regulo magnifico!] praeioso tesaro.] ¡Oh! ¡ quien podrinespresar el gozo santo de José al Aerse depositario y arhitro del cuerpo de su Schor! Con mucha razon dice el Evangelista, como observa S. Ambrosio, que este hombre afortunado era

rico; porque, 4 como no ha de ser rico el hombre que posee a Jesucristo? Mento dices hic dicitur, ubi corpus accepit Christi. (In Luc.)

El generoso Nicodemus se asocia al intrépido José en este pindoso deber; él lleva una composicion esquisita de mirra y de aloe, como unas cien libras, para embalsamar, segun costumbre, el cuerpo del Señor. (Joan. XIX. 39.) Cualquier otro que José se hubiera ofendido de esta generosidad, y hubiera dicho : e Guarda lus perfumes, Nicodemus; ¿ no soy yo bastante rico parar dar aun mas de lo que sea necesario? Yo doy espontâncamente el sepulero, yo puedo tambien dar la miera. A mi solo es a quien se ha dado el cuerpo, y á mi solo es a quien pertenece proveer de todo lo necesario, « Pero no, una misma gracia ha elegido estes dos almas generosas, una misma caridad y una misma Religion las unen. El piadoso José ve con un santo gozo a su colega en el Sanhedrin asociarse a el para tributar les últimos honores à la sepultura de Jesucrista. Ven, hermano mio, le dice, ven à participar de la gioria que filos me concedo. Esta gloria es tan grande que aun dividida me queda toda entera. In compania no disminuye en nada mi mérito, sino que lo duplica. Cuando se trata de hourar a Jesucristo, todos los que le aman deben concurrir a ello, a Ten cierto es, bermanos mios, que no hay rivalidades escandalosas ni debates mezquinos y ridiculos en las obras de religion, cuando el celo es paro, cuando la caridad del Espiritu Santo es el principio de ellas, y la gloria de Jesucristo es su obieto.

Nicodemus es aquel personaje distinguido que en otro tiempo habit ido de noche en busca de Jesus, (Joan, XIX, 39) y le habia confesado por Hijo de Dios y Redenfor del mundo con estas admirables patabras : « Maestro, nosotros sabemos que vos seis un doctor bajado del cielo, y que habias vendo de Dios, porque no podrásis hacer los prodigios que obrais el Dios no estaviera en 70s y con vos. « (Joan, HI, 2.) Y Jesucristo le habia recibido con bondad, le habia instruido con el amor en el gran misterio de su cruz; (Did.) y de este modo le habia infeiado en la gracia y en el hanor que debia tener mas tarde de depositarle en el sepulero.

Mus, así como Nicolemas dividio con José à los ojos de Dios la gleria de ser discipulo de Jesucristo, así tambien ante los hombres tenla como el la insigue distincion de ser miembro del gran consejo, principo y anciano del pueblo. ¿Oprovidencia de Dios! ¿ cuan admirable os mostrasteis en los honores de que quisisteis rodan los despois mortales de vuestro hijo! ¿ como suplateis vengar su memoria y su nombre, y confundir el odio ciego y la grosera calurania de sus

enemigos! Los Fariscos en su insolente orgullo habian dicho hablando del Salvador : a ¿ Quién es este hombre que se supone el Mesías?; Acaso ha creido en él alguno de los principes de los sacerdotes ó de los senadores ? Él no encuentra partidarios sino entre las mujeres, el bajo pueblo y los ignorantes que no conocen la ley, personas todas que, por lo mismo, estan como malditas de Dios. » (Joan, VII, 48.) Pero ved aquí que Dios da un mentis solemne à estas palabras insultantes. Ved aqui que dos de los miembros mas ilustres, mas opulentos y mas influyentes, y sobre todo los únicos hombres de probidad, los unicos pladosos del Sanhedrin se declarau abiertamente discipulos de Jesucristo despues de su muerte, y tributan á su inocencia y á su divinidad un testimonio público y solemne. A vista de un pueblo lamenso suben à la cruz, que no era todavia el adorno de la diadema de los emperadores, sino solamente un Infame patibulo. Ellos no se averguenzan de ejercer las funciones propias de los verdugos bajando con sus propias manos al Crucificado. Ellos no temen incurrir en la impureza legal, siendo así que la ley declaraba manchado e inmundo a cualquiera que hublese tocado un cadáver, y le separaba como un escomulgado de la sociedad de les hombres : Quicumque mortinina teligerit, polluetur; et erit immundus. [Levit. XI.] Ah! esto consiste en que ellos saben que el contacto del eucrpo de Jesucristo no produce impurezas, sino que las borra, no mancha la carne del hombre, sino que purifica su alma. Esto consiste en que ellos son verdaderos discipulos é imitadores fieles de Moises porque hollando los respetos humanos, y desdefinado la envidia de sus colegas y la mofa de la multitud, se asocian de corazon, como Moisés lo hizo en otro tiempo en espíritu, á les oprobios de Jesus, y los prefieren á todas las riquezas y à todos los honores del universo. (Hebr. XI.) Estos son los primeros discípulos que se glorian de la cruz, que adoran la cruz, que publican las grandezas de la cruz, y que, previniendo los arrebatos de la generosa caridad de S. Pablo, parece que dicen desde lo alto de la cruz : Nosotros ciframos toda nuestra gloria en esta cruz de nuestro Señor Jesucristo, que nos ha redimido y salvado, y de la que descienden, para propagarse en el minito, la gracia, la salvacion, la resurreccion y la vida. (Galat, VI.)

Ved a esos hombres magnánimos, verdaderos pontifices, primicias y modelos del sacerdocio cristiano. ¡ Con qué sentimientos de terpura y de respetuoso temor en su corazon, con cuánta modesila, con cuánto recogimiento y con cuánta devocion acercan sus manos puras para tocar el enerpo iumaculado de Jesucristo, el tabernaculo de la divinidad l

Ese euerpo puro, flexible y odorifero, porque no es obra del hombre, sino la obra maestra de la virtud del Espíritu Santo, ese euerpo exhala en torno suyo un perfame divino, y está como rodeado de una atmosfera celestial. Nicodemus, dice San Buca-aventura, quila los clavos y José recibe este cuerpo sagrado en sus beazos, y dichoso con tan preciosa carga le estrecha contra su corazon.

Maria asiste á este acto de piedad y de religion con el corazon atravesado por la espada del dolor, pero con la frente serena, el semblante tranquillo y majestuoso, y la actitud sublime como convenia à la Madre de tal Ilijo. De pie al lado de la cruz, dicen los intérpretes fundados en la autoridad de algunas cronicas antiguas, recibe primeramente en su seno los clavos que atravesaron cruelmente las manos y los plés de aquella Humanidad tan amada de su corazon : Claves qui extrahebantur, in sinu suo suscepil, (Apud Metaph.) Ella recibe Igualmente en sus brazos aquel euerpo adorable, y le coloca en el mismo seno virginal que le babía factado. Despues, toda absorta en tan sublimes misterios y como en el extasis del dolor, estrecha contra su seno la prenda fan amada de sus custas entrañas, y la ofrece al Padre eterno por la salvación de todos los hombres : Toto corpore circumfusa, membra illius amplexa est. (Baron.) Juan, el discipulo amado, se precipita sobre los divinos despojos, y reclina por segunda vez su cabeza virginal en aquel pecho sagrado. santuario del amor infinito, sobre el que habia tenido la dicha de reposar la vispera de la Pasion, y de donde habia recibido tantos secretos y tan celestiales delicias : Joannes plorans ceridit super pectus Jesu. (Euseb.) Magdelana toma en sus manos, riega con lágrimas y cubre de piadosos besos aquellos ples divinos inmoviles, de los que habia recibido en otro tiempo tanta contricion, tanta gracia, tanta paz y tanto amor : Magdalena vero suscepit pedes, apad questantam gratiam olim inceperat, (Id.) En una palabra, todas las personas santas y duvotas presentes á esta triste ceremonia. las santas mojeres, el Centarión y sus soldados convertidos, se apresuran a porfía a tocar con una respetuosa ternura aquella carne divina, de la que cuana un periume y una virtud inefable que infunden el consuclo y la paz en Odas las almas.

Pero los misterios de Jesucristo, cumplidos de una manera perfeeta, subsisten y se senue van continuamente. Así pues, lo mism V. DE R. III. hoy que en otro tiempo en el Calvario, todos los cristianos sin distincion de edad, de condicion ni de sexo, deben tomar parte en la sepultura mistica de Jesucristo, es decir en el sacramento eucaristico, Todos deben ir á buscar al Señor á su altar, como al pié de su cruz, dispuestos à renunciar á todo para serle fieles; dispuestos à recibirle como si acabara de bajar de la cruz, a contemplar sus llagas y á beserlas con un amor mezclado de reconocimiento y de respeto, dichosos de recimplazar à las santas personas del Calvario, y de poder cumplir de una manerà interior y espiritual los deberes de piedad religiosa que ejercieron esteriormente aquellas personas con el cuerpo adocable del Salvador. Porque la Eucaristia, segun la intencion de Jesucristo que es su autor, no es otra cosa que el compandio y la memoria perpetina de los misterios de su muerte: Hor facile in meany commeutorationem.

¡José! ¡Nicodemus! ¡hombres afortanados, elegidos por Dios para cumplir tan piadosos misterios! Ellos son los que, despues de haber embalsado y envuelto en lienzos muy blancos el euerpo del Hijo de Dios, le elevan en alto y le ofrecen al Padre eterno por sus pecados personales y per los de todo el mundo; ellos son los primeros en continuar este sacrificio eterno que durara en nuestros altares hasta el fin de los siglos, para perpetuarse despues en el cielo en los abismos del amor infinito. Ellos no consagran aquel cuerpo divino de una manera eucaristica, porque le tienem visible y realmente en sus manos; pero le ofrecca a Dios y le presentan desde la cumbre del Golgota a la adoración de los hombres. ¡Ah! en el mismo lugar en que Jesus y su Santisima Madre ofrecieron el sacrificio sangriento , se ofrece por los discipulos el mismo sacrificio de una manera incruenta, José y Nicodemus son en cierto modo los primeros sacerdotes de la Iglesia; y cuasi me atrevo a decir que en el Calvaria. fue donde se celebraron por primera vez los santos misterios por los hombres, supuesto que el sacrificio del cenaculo fue celebrado por el mismo Jesucristo. La Iglesia aprendio en efecto de estos santos hombres, observa el venerable Beda, el modo de tratar, de sepulta r misticamente y de recibir el querpo de l'esteristo. Para conservar la memoria del acto de Jose y de Nicodemus que embasamaron este cuerpo sagrado, le envolvieron en lienzos summimente blancos, y le depositaron, no en un ataud, sino en un seguiero abierto en la roca, la Iglesia usa tambien por altar una piedea de una sela pieza, sobre la que derrama ciertos perfumes y deposita el augusto Sacramento en unos lienzos blancos que del cuerpo del Schor toman en el nombre

de corporales; costumbre muy antigua de la Iglesia que el pontifice San Silvestre convirtio en ley: Hine Ecclesiæ mos obtinuit, ut sacrificium attaris nom in serica, neque in panno; sed in lino celebretar; sicut corpus Domini est in sindone munda sepultus; juxta illud quod a B. Sylvestro legizaus esse statutum. (In Marc.)

Mas, si estos piadosos discipulos son unos maestros de la Iglesia, lo son tambien todos los verdaderos fieles. En otro tiempo Jose, el esposo inmaculado de Maria, suministro blancas telas de lino en las que esta divina Madre envolvió à Jesus en su nacimiento : Et pannis involvit; (Luc. 2.) y los santos reves Magos llevaron la mirra misteriosa para honrarle. (Matth. II.) Ahora que Jesucristo acaba de morir, otro Jose proporciona el lienzo sagrado destinado á envolverie. Joseph autem mercatus sindonem, (Marc. XV. 46.) y Nicodemus, y las Marias, como otros reyes magos, llevan la miera para embalsamarie. [Joan, 39.] Hay sin embargo la diferencia de que el lino y la mirra de que se sirvieron en su nacimiento fueron el emblema de la condicion de su cuerpo real, mientras que los fienzos y la mirra de que usaron para sepultarle son una enseñanza para la conducta de su cuerpo místico, es decir de los fieles. La blaneura de los lienzos y el olor de la mirra que rodean su cuna significan que Jesucristo viene al mundo para observar una vida pura, pero llena de amarguras, una vida inocente pero mortificada; que, á escepción de la sombra misma de pecado, se verá sujeto á las enfermedades, al dolor, à la limominia, à la pasion, à la muerte y à todas las penas del pecado: ellos representan en una palabra à Jesucristo santo è inmaculado, porque es verdadero Dios, pero pasible y mortal, porque es verdadero hombre. Al contrario, por la blancara del lienzo en que Jesneristo quiere ser envuelto despues de su muerte, y por la mirra y el aloc, enseña al alma fiel que las disposiciones, con que debe recibirle en la tumba mística de su corazon, deben ser la pureza del alma, la amargura de la penitencia y la mortificación del cuerpo. Así pues, lo que hace que el celestial esposo de los Cantares alabe à su esposa, figura del alma flei, es que ella sale à su encuentro, por una parte, perfectamente adornada y con una belleza pura y sin mancha. Inta pulchraes, et mucula non est in te, y por otra, perfumada con la mirra que vierte de sus manos : Manus lucdistillarerunt myerham. (Cont.)

S. Marcos observa que José compro un lienzo nuevo para sepultar el cuerpo del Señor, (Marc. 46. Con esto quiso darnos á en-

tender no solo que este lienzo no había servido para otro uso, sino tambien que es necesario preparar à Jesucristo para recibirle una morada pura. El lienzo nuevo, que no se ha manchado por ningun contacto, es en cierto modo el emblema de la virginidad. Así pues, dice Beda, envolver à Jesus en un llenzo blanco, no es otra cosa que recibirle con un corazon puro y sincero : Ille in sidone munda involvit Jestan, qui pura cum mente susceperil. Si el Salvador quiso ser depositado en un sepulcro nuevo, añade Teofilacto, fue para indicarnos la vida nueva que debemos emprender despues de haberle recibido en nuestro corazon, y de que modo es necesario que nos renovemos en el despues de haber recibido este gran favor : Norum sepulchrum, futurum novitatem manifestat ; et quomodo per sepulturam Domini innorandi semus in illo. S. Gregorio de Nazianzo dice a este proposito : a La conducta del virtuoso senador José debe ser nuestra regla y nuestra ley : Quod ab honesto senatore gestum est nobis sit tanquam lax. o Es decir que debemos usar de las mismas precauciones que él cuando recibimos en la Eucaristia el cuerpo de Jesucristo : que debemos guardarnos de envolverie en los pliegues de una conciencia inmunda y darie per sepulero un corazon corrompido, lleno de huesos de muertes y de obras de pecado : Ut idem quoque nos prustemus, cum illud corporis manus suscipimus : necin sardido conscientia tino incoleanous nec in cordis momento repontantes, pleas omni immunditia, et ossibus mortuorum.

El misterio del sepulcro ofrece otras lecciones todavia mas importantes. Observemos en primer lugar, que si Jesucristo no hubiese muerto, no podia resucitar, y que sino hubiese resucitado, su muerte de nada nos hubiera servido, ¡Ah! esclama S. Pablo, si el drama de una pasion tan ignominiosa y tan eruel no bubiera femido la resurrección por desenlace, Jesucristo no hulhera sido mas que un hombre justo, mirtir de su eclo por la ley de Dios y de su amor por el projimo, pero no hubiera sido el Hijo de Dios y Redentor del hombre. Nuestras deudas para con Dios no estarian satisfechas; nuestros pecados subsistirian ann, y con ellos nuestra esclavitud y nuestra condenacion. Por consigniente, la predicacion y la fe evangelica serian impotentes. El Cristianismo entero seria un absurdo, y los cristianos, condenados, para cumplir la ley de Jesucristo, á toda clase de privaciones en el tiempo sin esperar nada de el en la eternidad, serian los mas desgraciados de todos los hombres : Si autem Christus non resurrexit ... omnibus hominibus, (I. Cor. XV.) Sola la resurreccion de nuestro Salvador borra los oprobios de su muerte, y nos hace concer que esta muerte fue de un valor y de una eficacia infinita para redimirnos, supuesto que nos prueba que el que la surisi era variadaramente Dios : Declavatur Dia Filius en resurrectione mortuorum. (Bid.) y ella es por consiguiente la piedra fundamental de la verdad de su religion. Pero el misterio de la sepultura es el que une y hace evidentes los dos dogmas tan importantes do la muerte y la resurrección de Jesucristo. Esta es la razon porque este misterio está espreso en el símbolo entre la resurrección y la muerte; por esta razon losistía tanlo S. Pablo sobre este punto; y por esta misma razon lo esplican los evangelistas con las mas perqueñas circunstancias.

El misterio de la sepultura de nuestro Salvador es tambien la manifestacion y la prueba de otros tantos misterios no menos importantes. En primer lugar, este sepulero no es propledad suya ni de su familia; es una concesion que se le ha hecho por la piedad de otro. ¡ Cosa sorprendente, dice Teofflacto, el Hijo de Dios hecho hombre no tuvo cuna ca su nacimiento, no tuvo essa propia durante su vida mortal, y abora despues de su muerte tampoco ticue un lugar propio donde sepultarse! Qui non habuit domum in cita, neque mortuus habuit sepulturam. Pero el amor incomparable que obligo al Hijo de Dios, segun la espresion de S. Pablo, à hacerse pobre, nunque era rico, y à nacer, à vivir y à morir en la mayor miseria para nuestra instruccion, nuestro ejemplo y nuestro consuelo: Qui cum dires esset, factus est pro nobis egenus, fue tambien, segun sienten los santos Padres, una prueha de su grandeza y de su divinidad. En primer lugar, dice Origenes, la sábana que envuelve el cuerpo del Schor es blanca, la sepultura que le recibe es nueva, la piedra que le cubre es grande, porque es ciertamente Dios aquel en cuyo alrededor todo respira candor, novedad y grandeza : Munda sindim, novum sepulchrum, magnum sacrum zguia menta qua sunt circa corpus Jesu, el nova, et munda sunt et magna valde. Por esta razon nñade S. Agustin que Jesus fué depositado en un sepulero perteneciente a otro, porque murio por la salvacion de otros : fileo in aliena sepultura ponitur, quia pro aliena salute moritomer. A los demás hombres, mortales por su naturaleza, pertenece, por decirlo así, la muerte, y el lugar de la sepultura es en elerto modo su propiedad. Jesueristo, para quien la moerte no era una condicion necesaria, no tiene necesidad de sepulero propio. La prueba pues de que la muerte le era estraña, es que fue sepultado en una tumba

ajem : U quid illi propria sepultura, qui propiam mortem nonhabebat? ¿Tenia aceso necesidad de sepulero el que tiene los cielos por morada? ¿Tenia necesidad de sepulero el que solo habia de permanecer en el por espacio de tres dias, no como un cadaver, sino como un hombre recestado para descansa? Ut quid ilmudus interris qui sedem habebat in culis? Ut quid illi sepulchrum, qui tridia tantum spatto non tam in sepulchra jucuit : quam in lecto quievil? Así pues, si Jesus no tuvo casa ni sepultura propia en el mando, esto prueba que su reino uo es de este mundo, que el tampeco es de este mundo, y si nada poseyo en propiedad, consistio en que es el dueño de todas las cosas.

Los grandes de la tierra, segun el pensamiento de S. Ambrosio, se construyen megnificos mausoloss, para tuner un lugar donde disolverse con honor. Pero el vencedor de la muerte no tenía necesidad e un ingar especial para reducirse en el ár polvo, como los denas hombres: Victor mortis, proprium timulum son habebat. El fué encernado en la tumba para que la verdad de su muerte quedase consignada, pero no para sufiri altí la corruecion; el fue puesto allí como en daposito para salir al momento, mas no para permanecer allí como en la region eterna de la muerte.

Elles refleren en efecto que el sepulero, en que el Señor fué depositado, solo estaba a algunos pasos de distancia del lugar en que fué crucificado, y que se halinha en un huerto situado en el Calvario mismo. (Joan, 41c) Este sepuiero poes estaba en un lugar abierto, y no fue necesario andar mucho para llegar à el; no bubo pues tiempo ni facilidad para cambiar el cuerpo y ocultarle, y tanto mas cuanto que el entierro fué público, lo mismo que la operacion de embalsamarie, y la muerte. Los santos evangelistas observan que los mismos espectadores que le habian visto espirar en la cruz, embalsamar y chyolyer en la sábana, le vieron lambien colocar en el sepulcro, [Matth, 47] v que se aproximaron para observar con sus propios ojos el cuerpo que se acababa de depositar en el. (Luc. 55.) Los bistoriadores sagrados añaden que el sepulcro era nuevo, Monumentum nocum, y notan además con un cuidado especial que ninguno otro cadaver habia sido depositado en el, Enc. 53.) para que no pudiera decirse, observa S. Juan Crisostomo, cuando resucitase el Señor, que era algun otro justo, o algun otro profeta. (In Joon.) Ellos nos dicen igualmente que el sepulero no era un subterránco, o una obra formada con piedras que se pudieran quitor y volver à poner, sino una escavacion practicada en la roca viva, colocada en el monte, inaccesible á los reptiles, impenetrable á les hombres, que no tenía ni podia tener comunicacion alguna interior, y solo estaba abierta por la parte del mediodia, (More. 54.) á fin de que ninguno pudiese decir que moviendo la tierra, o practicando alguna comunicacion por bajo del sepulero, hubiesen podido ilevarse el cuerpo por alguna salida secreta. Finalmente, ellos nos enseñan que la abertura única fue cerrada con una piedra de un grusco estraordiancio, asegurada despues con cal y con betun, y que por consiguiente no podia ser levantada sino por muchos brazos y no sin grandes esfuerzas, sin bacer mucho ruido, y sin mucho trabajo; (Matth. 60.) de modo que era imposible que el cuerpo fuese robado secretamente, en sileucio y en un instante.

Ademas, los mismos enemigos de Jesucristo, que no contentos con haberle hecho morir quisieron tambien insultar su memoria y su nombre, contribuyeron con su odio ciego y su furor infernal o confirmar la verdad de su triunfo. Porque los fariscos, despues de haberse asegurado de que el cuerpo de Jesucristo estaba encerrado en el sepulero, y haber comprobado su identidad, le encerraron de nuevo, y volvieron asegurar con cal v con betun la enorme piedra que le cerraba; despues, con licencia que habian obtenido de Pilatos, hicieron construir una especie de barrera alrededor del sepulero: Municrunt sepulchrum; (Matth. 66.) y lo rodearon de guardias pretorianos armados, de centinelas militares que se relevaban por turnos, para probibir que nadio se acercase. Finalmente, para evitar toda infidelidad por parte de los mismos centinelas, pusieron, todo alrededor de la losa que lo cubria, los sellos de la sinagoga, de cuya integridad hicicron responsables á los soldados : Síonantes lapidem cum custudibus. (Ibid.) j O Judios insensatos, que habeis hecho l'es grita S. Juan Crisostomo; cen tanto que procurais impedir la resurreccion, baceis mas fuertes las pruebas de ella ! Quanto magis reservatur, lanto megis virtus resurrectionis ostenditur. 10 sabiduria de Dios, como ta complaces en burlarte de la malicia de los hombres, y en hacerla servir al cumplimiento de tus misericordiosos designios! Los Judíos reunen alli centinelas y guardias por ódio á Jesus, pero Dios, valléndose de ellos, los envia para honrar la lumba de su flijo, y en tanto que los Judios agotan todos sus esfuerzos para impedir que el cuerpo de Jesus sea robado, solo trabajan para hacer creer muy pronto que ha resucitado.

En vista de estes hechos, seria fan absurdo sostener que los discípulos de Jesucristo robaron el cuerpo durante la noche, como de-

cir que los eristianos inventaron las profecias. En efecto, del mismo modo que el deposito de estas profecias está en manos de los Judios, así tambien el cuerpo del Salvador permaneció en su poder desnues de su muerte. Sus fortificaciones le rodean, sus centinelas le guardan, y sus sellos hacen autentica su identidad. Por consiguiente, de sus manos y no de las nuestras saldrá el Señor venerdor de la muerte. Ellos mismos, dice S. Juan Crisostomo, establecen sin conocerlo la verdad del gran misterio que manifestará al que ellos se han atrevido a infamar con el nombre de seductor, Seductor ille, (Matth. 63.) colocado, como sobre un glorioso pedestal, sobre la cabeza de sus enemigos. Esos satelites de la sinagoga son por consiguiente las centinelas avanzadas de la Iglesia: colocados alrededor del sepulcro por la incredutidad de los Judios, contribuyen a afirmar nuestra fe : Inniti veritatis demonstrationem adjuvant; quantum in illis est manum opponied, ut diligentia corum fidei nostra profecret. (Loc. clt.)

Observemos tambien que el sepulcro de Jesucristo, prestado solo por algunas horas, es propiedad de José, que es el que lo da. 10 admirable coincidencia de funciones de nombres! dice en este lugar Cornelio A. Lapide; Jesuccisto entro en el mundo á la sombra de la castidad de José, esposó de Maria, y abora sale del mundo a la sombra de la piedad de otro José: Notandum est Christum introisse in mundum par Joseph sponsum Virginis, ac rursus per Joseph existe de mundo. El sepulcro nuevo, dice S. Leon, es la imagen de la virginidad de Maria : Novam sepalchrum Marin virginitatem demonstrat. El primer José había tomado a Maria por esposa, y pur el milagro de su castidad la dejó intacta al Verbo Eterno para que pudlese ser concebido en su seno virginal; del mismo modo, el segundo José había construido una tumba para si, pero, arrebitado por su piedad, la cede pura e intacta a Jesucristo a fin de que pueda en cila resueltar. Deposita los afortunados del mismo tesoro, el uno viste a Jesus en su nucimiento, y el otro le reviste despues de su muerte; el uno fue testigo de su milagrosa concepcion y de la virginidad de la Madre, y el stro lo es de la resurrección y de la divinidad del fliro.

El sepulcro es sencillo y sin fausto; en el no se ven mármoles ni metales, ni adornos, y Jesus condena así, dice S. Geronimo, el loco orgullo y la ambieño insensata de los grandes que no quieren separarse de sus riqueras ni aun despues de su muerte: Ex simplier sepultura Domini ambitio divitum condemantor, qui acc in tunni-

lis colunt carere divitiis. Mas sin embargo de renunciar el Salvador à la vanidad, no por eso renuncia à la pureza ; porque el quiso ser depositado en un sepulero sencillo, pero nuevo, así como en otro tiempo quiso nacer de una madre pobre, pero virgen. Ninguno mas que Jesus fue concebido en las castas entrañas de Maria, ni antes ni despues de él : Sicut in Marior virginis utero nemo ante illum, nemo post illum conceptus est; ita in hoc monumento nemo ante illum; nemo post illum sepultus est. (Aug.) Asi pues, añade S. Leon, el sepulcro que recibió el cuerpo del Salvador permaneció siempre virgen, como el seno que le concibió : Dominica ergo et virgo vidva, et virgo est sepultura. El Evangelista, continúa el mismo Padre, da a José el título de flustre decurion, pero le llama al mismo tiempo el justo, así como llama à Maria la Virgen. ¡Cuán admirable es pues este misterio! Cuando nace el Señor es engendrado en el seno de un virgen; cuando muere es confiado al sepulero de un justo : Cum nascitur, utero virginis gignitur; cum moritur, sepulchro justi commendatur. 10 enerpo verdaderamente santo, adorable y bienaventurado por haber tenido la virginidad por madre y la justicia por guarda! Boatum plane corpus : quod virginitas peperit, justitia custodibit! En el seno de Maria, no conoció el desórden de la concupiscencia humana; en el sepulero de José no sufrió la corrupcion de la muerte. En todos tiempos y en todos lugares, este cuerpo sagrado, aunque pobre, humilde y victima del dolor y de la afficción, se ve siempre rodeado de pureza y adornado de santidad: Illue viri pollutione non tangitur; hic mortis corruptione non leukitur. Ebique beato corpori defertur sanctitus, otque virginitas. Así pues, Jesucristo se muestra siempre y en todas partes verdadero hombre y verdadero Dios. Verdadero hombre, pasando por los estados mas abvectos de la humanidad; verdadero Dios, no mostrandose celoso sino por la santidad y la pureza, la unica compania digna de su persona, el único don que conviene a su majestad : Domum tuam decet sanctitudo,

Ved aqui porque, osí como en su nacimiento despreció los palacos de los reves, así en su muerte rehasó los mausoleos de los Augustos. Mas, así como a pesar de nacer en una pobre cabaña quiso que esta humilde gruta estaviese adornada con la virginidad de Maria, con la fe de Jesé, con la inocencia de los pastores y con la humildad de los Magos, del mismo modo, al morir, quiso ser depositado en un sepalero sencillo, abierto en la roca; el no permitió sin embargo que ninguna mano profana, que ninguna mirada malévola,

que ningun corazon inmundo se aproximase a el; por el contrario quiso tener por cortejo todas las virtudes, es decir, la constancia de Maria su Madre, la virginidad de Juan su discipulo, las lágrimas de penitencia de Magdalena, la piedad de las Marias, el valor de Nicodemus, la justicia de José y la fe del Centurion. Las mismas flores del pequeño huerto donde estaba el sepulero, abriendose en el momento en que sa presentó en aquel lugar el cuerpo de Jesus, é inclinandose sobre sus tallos para rendirle bomenajo, fueron el emblema de las flores mucho mas agradables a sus ojos de todas las virtudes, que le acompañaron y le anunciaron como el Dios de la santidad infinita. Solo a un Hombre-Dios correspondia morir, como murio Jesus, sin debilidad. Solo a un Hombre-Dios correspondia ser sepultado, como lo fue Jesus, rodeado de pureza y de santidad : Domum tuam decet santitudo. [O santidad! ; o pureza! ; o encanto de los misterios cristianos! ¡O santidad, o pureza, o divinos encantos de la religion cristiana

### SEGUNDA PARTE.

Nuestro Salvador, verdadero hombre y verdadero Dios al mismo tiempo, no separo jamas, en estos misterios tan sublimes y tan tiernos, la causa de Dios de la causa del hombre, ni los intereses de Dios de los intereses del hombre. Ved aqui porque en el misterio de su sepultura no solo tuvo presente el triunfo de su religion y la gloria de su divinidad, sino tambien nuestra instruccion y nuestro consuelo.

En primer lugar, el apostol S. Palsto descubrio en la sepultura de Jesucristo una enseñanza profunda sobre el espiritu de la moral, y la santidad del Evangelio : «Sabed, decia a los primeros cristianos, que nosotros hemos recibido el bautismo para espresar en nosotros, con todas sus circunstancias, la muerte de Jesucristo, de modo que estar bautizado es estar sepultado con el: Nescilis quia qui boptizati sumus, in mortem i psi us baptizati sumus,... consepulti el misoptismo, » (Coloss, II., S. Cirilo aludia a esta doctrina del Apóstol cuando decia à los neofitos, bautizados segun el antigo rito de la triple inmersion : a Tres veces habeis sido sumergidos en el agua, y tres veces habeis saldo de ella, y por esta ceremonia sagrada habeis espresado en vosotros mismos el misterio de Jesucristo que permanecio tres dias en el segulero: Mersi ter in aqua, rursus emersistis; alque per hace symbola triduamam significatis sepulturam. » S.

Epifanio decia igualmente à los fieles : « Acordáos de que fuisteis condueldos al baño sagrado del bautismo, como Jesucristo fue llevado à la sepultura : Ducebamini ad sanctum boptismi lacacrum, sicut Christus ad sepulturam». El bautismo es puès, segun la Escritura y los Padres, una obligacion solemne que contraemos en presencia del cielo y de la tierra, de morir y de sepulturnos misticamente con Jesucristo, para participar del mérito de su muerte y de su sepultura real, y recibir el carácter, los privilegios y las gracias de estos dos grandes misterios figurados por el buttismo.

En efecto, Jesueristo muerto, es Jesueristo separado esteriormente de toda sociedad humana, de toda ocupacion, de todo interés terreno. De la misma manera el cristiano, al hacer en el bautismo el juramento de renunciar á todas las sugestiones de Satanas, á todos los encantos de los sentidos, y á todas las pompas profanas, muere en cierta manera al mundo, à la carne y al demonio; muere misticamente con Jesucristo : Baptizati sumus in mortem ipsius. Pero, mientras que Jesus muerto estaba todavia pendiente de la cruz, fa vista de su enerpo adorable, aunque inanimado, le hacia en elerto modo considerar como vivo. No sucedia así, cuando colocado en el sepulero foe cubierto con una piedra, y quedó alli como separado absolutamente del mundo. Pues bien, esto mismo lo vemos nosotros diariamente; mientras que el cadaver del hombre, que acaba la muerte de segar, está todavía sobre la tierra, inspira interes y llama sobre si nuestros pensamientos y nuestras afecciones. La sepulturo es quien, ocultandole a nuestra vista, nos hace olvidar muy pronto su memoria, acaba la separación y consuma el triste misterio de la muerte. Así pues, no basta que el cristiano, para ser fiel á las promesas del bautismo, haya renunciado á todo y haya muerto con Jesucristo; es necesario tambien que por sa amor a la soledad, al retiro y al recogimiento, y por una entera separacion del mundo, se entierre, per decirio así, con Jesucristo : Consepulti ci in baptimo. Por consiguiente, la primera obligación del cristiano, continua S. Pablo, es la de morir al mundo y á si mismo. Pero estono basta, es necesario tambien que sepultado en el secreto de su fe, en la escuridad de sus virtudes, y como un hombre a quien cubre la piedra del sepulcro, no se ocupe de la estimacion ni del desprecio del mundo, y observe una vida oculta en Dios con Jesucristo : Mortui enim estis, et vita vestra abscondita cum Christo in Deo.

Mas el cuerpo de Jesucristo, encerrado en la tumba, permanece

siempre con la persona del Verbo por la union hipostàtica ; permanece con los ángeles que le adoran; y aunque oculto á los ojos de los hombres, está siempre con Dios. Del mismo modo, nosotros, en la sepultara mistica à que descendamos por nuestro divorcio absolufo con los intereses del mundo y de las pasiones, debemos conservar una comunicacion dulce con Dios por el ejercicio continuo de la oracion, supuesto que la gracia santificante nos une à Dios, y que vivimos en Dios cuando estamos muertos para el mundo : Quasi morientes et ecce vivincus. Separados en espiritu de la tierra, debemos dirigir nuestras miradas al cielo y conversar alli : Nostra autem concersatio in vælis est, esperando con una fe viva y una firme confianza el dia en que nuestro amoroso Salvador nos hará participantes de los privilegios y de la gloria de su resurreccion : porque es indispensable que muramos y que seamos sepultados con él, si queremos resucitar con él : Nostra autem conversatio.... corporis claritatis suc. (Philip. III. 20, 21.)

¡ Pelices aquellos que mueren de este modo, y son misticamente sepultados en espirito para el mundo, ântes de serlo corporalmente! I Dichosos los que se desprenden desde chora, por espiritu de fe y de virtud, de todo lo que es fereno, ântes que la muerte los sorprenda y los obligue à este sacrificio par ma triste é inevitable necesidad! Efectivamento, diec el aposto San Pedro, el hombre de conzon, el hombre culto, el hombre encerrado en la misteriosa tumba de su conciencia, cuando ella es pura, inocente é incerruptible, está pacifico y tranquilo; y en el tiempo mismo en que parece triste, humilado y pobre à los ejos de los hombres, es felix y colmado de gloria y de riquezas á los ejos de Dios : Oni obsecuditus est cordis homo in corruptibilitate quiet el modesti spiritus, qui est in conspectu Dei lovuples: (I. Petr. 3.) porque el misterio de la sepultura de Jesucristo no solo es para nosotros una magnifica leccion, sino lambien un motivo de valor y fortaleza.

Indudablemente fue para el Hijo de Díos una grande humillacion que su cuerpo sagrado, unido a la persona del Verho, envuelto en una sábana, perfumado con aromas, y cubierto el costro con un sudario finebre, a ejemplo de los cadáveres comunes, permaneciese encerrado é inmóvil en la tumba, y que el que es la resurreccion y la vida reposase en la region de las tinichias. Mas esta humillacion era necesaria para fortificarnos, y en este supuesto Jesus no se nego a sufrirla. Si al momento que espíro hubiera resucitado sin pusar por el sepulero, hubiera dado a entender que desdeñaba

una de las condiciones mas humiliantes para el hombre, la de verse obligado a entregar su cuerpo a la tierra antes de volverle à tomar glorioso en el cielo; hubiera cuasi hecho dudar de su perfecto amor, de su perfecta semejanza con el hombre, supuesto que relinsaba someterse à esta condición universal de la humanidad. Pero, supuesto que consintió en permacer en la tumba, lo mismo que habia querido reposar en la cuna, como el resto de los hombres; supuesto que quiso tener la sepultura semejante à la nuestra, lo mismo que habia tenido el nacimiento y la muerte; al verie pasar así por todos los estados, por todas las condiciones y todas las miserias del hombre, por estos inefables rasgos, esclama S. Pablo, quedamos convencidos de su misericordía y de su tierno anor al hombre, y le miramos como el verdadero hermano del hombre, semejante en todo al hombre : Per amnia volvit fratribus similari, ut misericors Reret. (Hebr. II. 17.)

Por otra parte, al tomar el Hijo de Dios nuestras miserias nos hizo participantes de sus riquezas ; al esperimentar todas las condiciones nun las mas pobres, las mas abyectas y las mas dolorosas de la humanidad, las elevo en cierta manera, las santifico, las divinizo y las convirtió en gérmenes de consuelo y de gloria. Del mismo modo que, cuando nacio pobre, cuando se humillo, cuando sufrio y murio, nos hizo amables y preciosas la pobreza, las humillaciones, tos sufrimientos y la muerte, así tambien, al querer ser sepultado como nosotros, quito al sepulero el horror natural que inspiraba. Ved aqui porque las almas verdaderamente eristianas no tiemblan ni se espantan, como las almas ireligiosas y profanas, a la idea de que un poco de tierra va a cubrir muy pronto su cadaver. La soledad, la oscoridad y la insensibilidad de la tumba no las aterra. Jesucristo pasó por este camino, y mudo su condicion; ellos le miran como el pedestal desde donde deben remontarse al ciclo, ¡ Con cuánto gozo habian de ella, con cuanta indiferencia la esperan, con cuanto valor la llaman, y con cuanta alegria descienden. a cital No diriais que son hombres que mueren por necesidad, sino hombres que van a reposar para olvidar sos trabajos : Ut requiescent à laboribus suis. Ese es, dice S. Pablo, el reposoo el sabado de los santos, del verdadero pueblo de Dios, el reposo porque suspiran para deseansar de las fatigas que les ha costado la conquista de la salvación eterna; ese reposo, cuyo simbolo fué en otro tiempo el de Dios despues de la creacion

del mundo, y el del Hombre-Dios despues de la creacion de los tombres. (Hobr. IV, 9, 10.)

Mas, así como el placer y las dulzuras del reposo son la recompensa de la fatiga, así tambien por la vida de crucifixion, que los verdaderos fieles se imponen, es por lo que se les ve apetecer el reposo de la tumba. La muerte no es un sueño de pas en Jesucristo sino para el que ha sido crucificado con Jesucristo: In pace in idipsiun dormiem et requiescam.

Para hacernos palpable esta importante verdad, y convencernos de que la calma y las dulzuras de la tumba del sepulcro sonel fruto de los sufrimientos de la cruz, quiso el Salvador ser
sepultado en el mismo logar en que fue crucificado, y ordeno
que su sepulero se colocase al ple del trono de sus dolores: In
loco un crucificaras est, crut monumentum. Y así como se acostumbra gradas sobre los mausoleos de los grandes los atributos de su
diguidad y de su grandeza, así tambien Jesucristo quiso que
sobre su sepulero se enarbolase la cruz en que espiro, porque este
trofeo sangriento forma sus blasques, el es la insignia de su
diguidad de Redentor, y el principio de su gloria y de su exaltación
en cuanto hombre: Mortem autem crucis: propler quod et Deus
exaltació tillon.

(O eruz! ) o misterio l jeuán hermoso es verla, flotando sobre la cima del Calvario semejante à un estandarte glorioso, anunciar que el que vace a sus ples ha triunfado ya, ha conquistado toda la tierra y ha tomado posesion de ella, supuesto que ha fijado en ella la banderá que debera enarbolarse pronto en todo el universo ¡O cruz santa, arbol precioso! aunque vinda del erucificado, eres sin embargo todavia el altar en que la victima divina se ofreció voluntariamente en sacrificio por la salvacion del genero humano : Sola digna tu fuiste ferre mundi victimam. Tu cres todavia la balanza infalible en que el peso de un solo cuerpo divino no solo contrebalanceo, sino que hizo muy leve el peso enorme de los pecados del mundo : Statera facta corporis. Lu eres todavia la grande area en que fue depositado el precio infinito de nuestro comun rescate : Beata cujus braciliis pretium pependit sweuli. Tu eres nun el arma despreciable en apariencia, pero terrible y poderosa en realidad, con la que el principe de las tinieblas vencido se vio arrebatar la presa: Tullitque prædam tartari. Tu eres todavía el trofen de la victoria del Rey de los reyes,

y el trono majestuoso desde donde el Dios hecho hombre dictura muy pronto leyes al universo: Vexilla regis prodeunt. Regnavit á lima Deus.

Permite pues en este dia en que celebramos la memoria de los grandes misterios que el Redentor cumplió agonizando y muriendo en tas brazos, permite que nos postremos à tas pies, permite que adoremos en ti el lugar sagraño en que el Hijo de Dios coloco sus pies, es decir, su humanidad : Adoracimus in loco abi steteruni pedes ejus. Si, cruz santa, asociados en la unidad de la fe á todos los verdaderos cristianos esparcidos por la superficie de la tierra, te adoramos de nuevo profundamente como a nuestra única esperanza; te suplicamos que apliques á todos el fruto de la sangre divina con que faiste regada. ¡Ah! alcanza en esto dia el perdon para las pecadores, el fervor para los tiblos, y para los justos el acrecentamiento de la gracía y de la santidad · O cruz, ove, spesimica, hoc passionis tempore, piis adauge gratiam, reisque dele crimitia.

Y vos, Trinidad adorable, fuente augusta de salvacion, que obrasteis en ese dia, unos misterios tan pertentosos por medio de la cruz, recibid hoy lus acciones de gracias, las bendiciones y las alabanxas de todas las inteligencias creadas, afas, en tanto que nuestros homenajes se elevan hacia vos, haced descender sobre nosotros la abundancia de vuestra gracia; bendecidous con esa misma eruz con que nos habeis rescatado : a fin de que, despuesde alcunzar por ella nuestro triunfo en la tierra, alcuncienos tambien por ella la récompensa eterna en los ciclos: Te fons salutis Trinitas, collandet omais spiritus; quibis critois cictoriam largiris, adde prumium. Amen.

77777

E BIBLIOTECAS

DE NUEVO LE

## TABLA

DE LAS MATERIAS CONTENIDAS EN EL TORO TERCEBO.

PROLONO DEL AUTOR.

CONFERENCIA 1. Jesus se dirige al Huerto de las Olivas. If. Ins pasiones.

iff La Oracion ea el Huerto con relacion a Jesucristo. IV. La vigitancia y la oracion.

38

199

914

998

V. La Oracion en el Huerto con relacion al hombre. VI. La Agonia. VII. El sodor de Sangre.

112 VIII. Judas en el Huerto. 130 IX. La Prision de Jesus. X. El tribunal de Caifiis. 169 Ni ba Boletada. 187

XII. La Seniencia de muert, en el tribunal de Calife XIII. Los Oprobles. XIV. La Negation de San Pedro. XV. La Penicencia de San Pedeu.

244 XVI. Hi Tribunal de Pitatos, v la revelucion del reine del Mesias.

XVII. La Desesperacion de Judes. 281 XVIII. El Silencio. 998 XIX. Barrabas, 313

XX. Los Andres. XXI. La Comparion de espinat. 343 XXII. Las Instruies de la diguidad real de Jesegrista.

NXIII. La Sentencia de muerte de Jesseristo. XXIV Jesucristo proclamado por Pilatos Rey y Mesias. XXV. La Salida de Jesus de Jerusalen. 414 XXVI. El Viaje al Calvario. 427

XXVII. La Cracifizion. XXVIII. El Perdon. XXIX. Las Ires Cruces. 484

XXX. El Abandono, la Sed y la Consumacion. 503 XXXI. La Muerte de Jesucristo. 520 XXXII. La Sepultura de Jesucrsito. 546

A DE NUEVO LEÓN DE BIBLIOTECAS

